
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 59 (2003)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Günter Stemberger, Einführung in die Judaistik, München: C. H. Beck

2002 Beck Studium), 207 S. mit 7 Abb., kartoniert, 18,90; ISBN
3-406-49333-5.

Einführungen in einzelne Studienfachrichtungen gibt es in zahlreichen Auflagen. Bislang

jedoch hat eine grundlegende, für alle zugängliche Einführung in die Judaistik in deutscher

Sprache gefehlt. Diese Lücke hat Günter Stemberger, Professor am Institut für
Judaistik in Wien, nun mit seiner übersichtlichen, klar gegliederten und ausgesprochen
informativen Arbeit geschlossen. Das Herzstück dieses einführenden Bandes stellt die

jüdische Geschichte von der Zeit des Zweiten Tempels über die rabbinische Zeit und das

Mittelalter bis heute dar. Kurz, knapp, bündig formuliert, beinhalten die einzelnen
Abschnitte, deren Kernaussage mit einem kurzen Schlagwort jeweils am Seitenrand treffend

zusammengefasst ist, die wesentlichen Namen und Informationen zu den Epochen. Der
Verfasser legt Wert auf äusserste Stringenz, es findet sich kein überflüssiges Wort, keine
Zeile zuviel; Wiederholungen kommen nur dann vor, wenn sie auf etwas Neues verweisen.
Diese Tatsache wirkt sich günstig auf die Lektüre der bereits recht Fortgeschrittenen aus:

Im Überblick lässt sich raschest das nötige judaistische Grundwissen repetieren und
festigen - beispielsweise für die Examensvorbereitung. Für Anfänger ohne Vorkenntnisse
könnte sich die Lektüre hingegen als etwas zu anspruchsvoll erweisen, da eine grosse
Anzahl von Wissensinhalten auf kleinstem Raum vorgestellt wird.

Umrahmt wird der historische Kern von der Einleitung, in der die Frage nach den

Studieninhalten sowie den fachlichen Grundlagen abgehandelt wird, und dem Anhang, in
dem nützliche Adressen von Universitäten, Instituten und Fachbibliotheken angegeben
sind. Das Literaturverzeichnis weist Standardwerke wie auch neuere und neueste Literatur
zu den einzelnen Fachgebieten auf.

Bei einer etwaigen Neuauflage empfiehlt es sich gewiss, den Anfängern und
Anfängerinnen in einem gesonderten Kapitel einige praktische Hinweise z. B. für den Umgang
mit Primärtexten, die Benutzung von Wörterbüchern und Konkordanzen sowie Tips für
die Erstellung wissenschaftlicher Arbeiten im Fach Judaistik zu geben. Ergänzend könnte
auf aktuelle Lehrbücher der hebräischen, eventuell auch der jiddischen und aramäischen

Sprache hingewiesen werden.

Yvonne Domhardt

Ziony Zevit, The Religions ofAncient Israel: A Synthesis of Parallactic
Approaches, London, New York: Continuum 2001, XX + 821 S.; ISBN 0-
8264-4728-7.

Das Ziel der von Zevit, Professor fur Biblische Literatur und nordwestsemitische Sprachen
an der „University of Judaism" in Los Angeles, vorgelegten Religionsgeschichte ist hoch

144



gesteckt: Die Analyse archäologischer, epigraphischer und literarischer Befunde soll Daten

zu den Religionen Israels während der Eisenzeit liefern, die „within the structure of an
Israelite worldview and ethos involving kin, tribes, land, traditional ways and places of
worship, and a national deity" interpretiert und in Beziehung gesetzt werden (S. XIV).

Vor dem Hintergrund aktueller Forschung und einschlägiger Debatten gibt das erste

Kapitel (S. 1-80) Auskunft über Zevits methodisches Vorgehen: Insbesondere dem

interdisziplinären Gespräch der Geisteswissenschaften verpflichtet, versteht Zevit sich als

moderner, nicht post-moderner Historiker, der bei seiner Rekonstruktion der

Religionsgeschichte (zur Definition von Religion vgl. S. 15; siehe unten) vor allem archäologische
und epigraphische Befunde fruchtbar machen will (zur kritischen Auseinandersetzung mit
theologischen und bewusst anti-theologisch konzipierten Ansätzen von Religionsgeschichte

vgl. vor allem S. 79).
Da insbesondere Kultorte und -statten Hinweise auf die kultische Praxis, hinter dieser

stehende (religiöse) Vorstellungen und den Ort von Kult und Religion in der Gesellschaft

zu geben vermögen (vgl. S. 81-121: Kap. 2 „Of Cult Places and of Israelites"), werden
diese im dritten Kap. (S. 123-266: „Architecture Parlante: Israelite Cult Places") breit
vorgestellt. Das vierte Kap. (S. 267-349: „Tangible Belief: The Material and Textual

Aspects of Cubic Artifacts") sichtet die verschiedenen Kultgeräte. Die beschriebenen Kultorte

ergeben ein äusserst uneinheitliches Bild und weisen auf eine je unterschiedliche
kultische Praxis in „home, village, sanctuary, urban temple, and extra-urban sanctuary"
hin (S. 265). Die erhobenen Daten führen zu einem „dynamic picture of Israelite religions
allowing for polydoxies and polypraxises within Yahwism, significant local variations, as

well as the worship and adoration of other gods and goddesses" (S. 349) - zudem lassen sie

darauf schliessen, dass im Alten Israel „however the sacred may have been encountered by
individuals alone or in collectives, the society as a whole esteemed the visual experience of
seeing the sacred" (ebenda). Das in Kap. 5 (S. 350-438: „Writ on Rock - Script on
Stone") vorgestellte epigraphische Material belegt Zevit zufolge nicht allein die Verehrung
von El, Baal, Jhwh und Aschera, sondern auch „the notion of divine causality in history,
and the use of hymnic snippets in liturgical, cubic, contexts." Gleichzeitig muss damit
gerechnet werden, dass Jhwh-Glauben und -Verehrung an den einzelnen Orten je
unterschiedlich ausgeprägt waren (vgl. S. 437). Kap. 6-8 (S. 439-479: „Israelite Religons in
Israelian [r/'c!] and Judahite Historiography and Historiosophy"; S. 480 — 510: „Israelite
Mantic Religions in Literary, Social, and Historical Contexts"; S. 511-585: „Visions of a

Foreign Land: Israelite Religions through Enemy Eyes") nehmen biblische Texte in den

Blick und werten diese in Hinsicht auf hinter ihnen erkennbar werdende Informationen

zu den religiösen Vorstellungen der unterschiedlichen Bevölkerungsgruppen Israels - und
der Autoren und Redaktoren dieser Texte - aus. Kap. 9 (S. 586-609: „The Names of
Israelite Gods") fragt schliesslich danach, welche Hinweise sich theophoren Orts- und
Personennamen entnehmen lassen. Weil Jhwh-haltige Personennamen spätestens seit der

davidisch-salomonischen Zeit überwiegen, zieht Zevit hier unter anderem den Schluss,

dass der „Jahwismus" schon in vordavidischer Zeit verbreitet gewesen sei, wobei angesichts
der in Kap. 3-5 erhobenen Befunde nicht auf eine zentral gesteuerte und einheitlich
gestaltete Weise der Verehrung Jhwhs geschlossen werden dürfe (vgl. S. 606).

Kap. 10 (S. 611-690: „Israelite Religions: A Parallactic Synthesis") greift zunächst

auf die in Kap. 1 unter Rückgriff auf P. L. Bergers und T. Luckmanns Beschreibung der
Realität als eines sozialen Konstrukts formulierte Definition der Religionen Israels zurück:
„Israelite religions are the varied, symbolic expressions of, and appropriate responses to the

145



deities and powers that groups or communities deliberately affirmed as being of
unrestricted value to them within their worldview" (S. 15). Da Religion sich stets in einem
sozialen Kontext vollzieht, geht es zunächst darum, die soziale Struktur Israels während
der Eisenzeit zu bestimmen. Diese ist Zevit zufolge ein komplexes Gebilde, das wie folgt
charakterisiert werden kann: „Israelite tribalism comprised a subcritical system, while that
of the monarchy and its institutions an essentially supercritical one. The former was

diffuse and redundant; the latter compact and sparse; the former generated centrifugal
social forces, organizations and loyalties; the latter centripetal ones" (S. 648). In diesen

komplex strukturierten und organisierten Rahmen hinein sind die Religionen Israels

verwoben, „acting on them and being acted on by and through them" (ebenda). In Israel gait

Jhwh - in verschiedenen Manifestationen - zusammen mit Aschera als für den mittleren -
„irdischen" - Bereich des Kosmos entscheidende Gottheit. Obwohl durchgängig mit
unterschiedlichen Formen des Jhwh-Kultes und der mit ihm verbundenen Vorstellungen
gerechnet werden muss (zur kritischen Auseinandersetzung mit der traditionellen
Gegenüberstellung von „official" und „populär" bzw. „folk religion" vgl. vor allem S. 662-663),
geht dessen Verehrung Zevit zufolge auf das 10. Jahrhundert zurück und war an dessen

Ende allgemein verbreitet. Trägerkreise waren insbesondere „groups of mantics and clans

of Levites" (S. 687). Erst nach 722 v.Chr. vermögen sich die zunächst als Minderheit
agierenden Vertreter einer Jhwh-allein-Bewegung durchzusetzen. Sie können dabei auf
eine sich in der Literatur des 9. und 8. Jahrhunderts manifestierenden Tendenz zurückgreifen,

welche die Unterschiedenheit Israels von den Völkern in Blick sowohl auf das

Selbstverständnis des Volkes als auch seines Gottes betont. Zevit zufolge setzt dies der bis

dahin selbstverständlichen Einbindung des Einzelnen in „different religions at one and the

same time that reflected family, father's house, clan, tribal, regional, royal, and personal
concerns" (S. 688) ein Ende - das „program of differentiating deculturization" (S. 690)

setzt sich endgültig durch.
Schon die knappe Zusammenfassung verweist auf die Fülle von Daten und Materialien

unterschiedlichster Provenienz und Art, die in Zevits voluminöse Darstellung
eingegangen sind, die die im deutschsprachigen Raum unter der Uberschrift „Religionsgeschichte

Israels oder Theologie des Alten Testaments" geführte Debatte (vgl. dazu z. B. die

Beiträge im gleichnamigen „Jahrbuch für Biblische Theologie 10 [1995]) im übrigen nicht

explizit thematisiert. Dezidiert auf interdisziplinäre Kommunikation angelegt, bietet die

Studie auch dann zahlreiche Informationen und Anregungen, wenn Leserinnen und Leser

den Grundüberzeugungen des Verfassers nicht folgen wollen (vgl. dazu z. B. dessen in Kap.
2 entfaltetes und später wieder aufgegriffenes „LandnahmemodeH"), oder sich nicht allen

Schlussfolgerungen anzuschliessen vermögen (vgl. dazu nochmals die S. 607 aufgrund der

Eläufigkeit der Jhwh-haltigen Personennamen in der Bibel und beim epigraphischen
Material getroffene Formulierung: „The spread of Yahwism in Israel is pre-Davidic").

Die Ausführungen werden durch zahlreiche Abbildungen (Pläne, Strichzeichnungen,
Photographien) illustriert, ein Anhang bietet die (Haupt-)Inschriften von Hirbet Bit Layy.

Die ausführliche Bibliographie und verschiedene Indizes erleichtern die Nutzung des Bandes.

Ernst Michael Dörrfiiß

146



Abraham Schalit, König Herod.es. Der Mann und sein Werk. Mit einem

Vorwort von Daniel R. Schwartz, Berlin, New York: Walter de Gruyter
2001, XXXII + 889 S., 9 Abb., 4 Karten und eine Stammtafel, leinen,

39,95; ISBN 3-11-017036-1.

Bereits die 1960 erschienene hebräische Version der epochalen Untersuchung zu König
Herodes hat aufgrund der von Schalit vorgenommenen Würdigung und Beurteilung von
dessen Werk für Aufsehen gesorgt und vielfältige Diskussionen ausgelöst. Auch die 1969

vorgelegte erweiterte Fassung, die von Jehoschua Amir ins Deutsche übersetzt worden war,
stiess auf ein lebhaftes Echo - und dies nicht nur aufgrund des Schlusssatzes: „Der
unvoreingenommene Geschichtsschreiber unserer Zeit aber hat ihm den Titel beizulegen, der

allein ihm gebührt: Herodes, König von Israel" (S. 675; die bedeutenderen' Rezensionen

der hebräischen und deutschen Erstauflage sind im Anhang des Vorwortes der Neuauflage
auf S. XIX aufgeführt).

In sieben Kapiteln spürt Schalit nicht allein den historischen Voraussetzungen und der

Biographie des Herodes, seinem Herrschaftssystem oder seinem Verhältnis zum jüdischen
Volk (und ebenso demjenigen zu Rom) nach. Es werden zudem - und darin lag und liegt
eine der entscheidenden Besonderheiten des zugleich philologisch-historischen und
realpolitischen Ansatzes von Schalit - Person und Politik in ihren zeitgeschichtlichen
Konstellationen verortet, die ihrerseits ebenso präzise herausgearbeitet wie breit gewürdigt
werden - was die Studie nicht zuletzt zu einer wahren Fundgrube im Blick auf
Informationen zur Zeitgeschichte werden Iässt. Dazu tragen auch die Zusätze und Anhänge bei,
die nicht allein die entscheidenden griechischen und lateinischen Belege zugänglich
machen, sondern auch weiterführende Perspektiven eröffnen. Umfangreiche Register dienen
der Erschliessung des Werkes.

Im der Neuauflage vorangestellten Vorwort gibt Daniel R. Schwartz knapp Auskunft
zu Schalits Biographie und wissenschaftlich-publizistischem Werdegang und stellt die im
Verzicht auf zuvor übliche moralische Wertungen begründete Besonderheit der Darstellung

vor (vgl. S. VIII). Deren Ansatz wird anschaulich illustriert am Beispiel von Schalits

Beurteilung der Heirat von Herodes und Mariamme sowie der hinter dieser Eheschliessung

stehenden Motive und seiner Bewertung der (frühen) herodianischen Politik im
Blick auf das Hohepriesteramt. Gewürdigt ist zudem der Hintergrund des Werkes, in dem
sich Schalits Auseinandersetzung mit der Schoa (vgl. dazu vor allem S. XIV) widerspiegelt;
auch die sich insbesondere an Schalits oben zitiertem Schlusssatz entzündende Kritik an
der hebräischen Version wird nach Schwartz vor allem auf dem Hintergrund der in der
israelischen Öffentlichkeit seinerzeit geführten Debatte zur Schoa verständlich.

Ungeachtet der von Schwartz ebenfalls hervorgehobenen Tatsache, dass neuere
archäologische Funde und daraus gewonnene Einsichten sowie divergierende Schwerpunkt-
setzungen im Blick auf die Beurteilung der Werke des Josephus zur Sachkritik einzelner

Passagen berechtigen und die Revision mancher Schlussfolgerungen nahelegen, bleibt
„Schalits König Herodes [. .] ein reicher Schatz an Informationen über eine zentrale
Gestalt vor allem der jüdischen, aber auch der römischen und christlichen Antike und eine

geistreiche Charakterstudie über eine politische Persönlichkeit, die ihrem Königreich mit
eiserner Hand zu Frieden und Wohlstand verhalf" (S. XIX).

Dem de Gruyter-Verlag ist zu danken, dass er diese monumentale Würdigung von
Leben und Werk des Herodes wieder allgemein zugänglich gemacht hat.

Ernst Michael Dörrfuß

147



Alexei Sivertsev, Private Housholds and Public Politics in 3"' - 5 th
Century

Jewish Palestine, Tübingen: Mohr Siebeck 2002 Texts and Studies in
Ancient Judaism 90), VIII + 279 S., leinen, 8°, 79,--; ISBN 3-16-
147780-4.

Das vorliegende Buch, eine überarbeitete Fassung der Doktorarbeit des Autors (New York
2001), hat es sich zur Aufgabe gemacht, die Entwicklung der jüdischen Selbstverwaltung

vom 2. - 5. Jahrhundert zu untersuchen. Es bezieht sich ausdrücklich und intensiv auf

jüngst erschienene Arbeiten zur jüdischen Spätantike wie auf die von G. Alon, TheJeivs in
their Land in the Talnmdic Age (70-640 C.E.), Cambridge, London 1989; D. Good-

blatt, The Monarchie Principle: Studies in Jeivish Self-Government in Antiquity, Tübingen
1994; M. Jacobs, Die Institution des jüdischen Patriarchett: Eine quellen- und traditionskritische

Studie zur Geschichte derJuden in der Spätantike, Tübingen 1995; C. Heszer, The

Social Structure of the Rabbinic Movement in Roman Palestine, Tübingen 1997 (S. 12). In
einem ersten Hauptteil widmet sich der Verfasser dem Wesen des Patriarchats während des

3. Jahrhunderts n.Chr. („Jewish Patriachs: Civic Magnates or Political Leaders?", S.

19-93), als sich die Patriarchen von einer nationalen Aristokratie zu einer kommunalen
und dezentralen Herrschaftsstruktur entwickelten. Der zweite Hauptteil („Jewish Aristocratic

Households and their Public Functions in Third - Early Fifth Century Palestine", S.

95-183) thematisiert die öffentlichen Funktionen jener kommunalen Aristokratie.
Abschliessend wird im dritten Hauptteil („Creation of the Bureaucratic Apparatus in the

Early Byzantine Empire and the Jewish Ruling Elite", S. 185-254) die unter Konstantin
einsetzende Integration lokaler Aristokraten in den byzantinischen Verwaltungsapparat
beschrieben.

Die methodisch schwierige Frage des Umganges mit den rabbinischen Quellen, von
denen der Verfasser ausschliesslich tannaitische Texte (Mischna, Tosefta, Jeruschalmi, die

tannaitischen Midraschim) sowie BereschitR und WajjiqraR heranzieht (S. 14), wird
dahingehend zu lösen versucht, dass biographische Daten als historisch zweifelhaft, nicht an
Personen gebundene Angaben zu Institutionen, zum Sozial- und Wirtschaftsleben jedoch
als glaubwürdig eingestuft werden (S. 16). Zusätzlich zu den rabbinischen Texten zieht der
Verfasser Quellen aus dem Umfeld Palästinas zur Untersuchung heran, wie etwa aus

Palmyrene oder Dura Europos. Während der komparative Ansatz, die jüdischen Institutionen

des 3. - 5. Jahrhunderts mit sozialen und politischen Strukturen der Nachbarregionen

zu vergleichen, unmittelbar einleuchtet, wirft die unterschiedliche Bewertung von
biographischen und soziokulturellen Angaben in rabbinischen Texten doch einige Fragen
auf. Eine Beschreibung der politischen und kommunalen Eliten im Osten des Römischen
Reiches wird zunächst dadurch erschwert, dass die offiziellen Titel für die politischen
Ämter (wie Strategos, Ethnarches oder andere) verhältnismässig unscharf verwendet werden.
Sie können auf römische Beamte ebenso Anwendung finden wie auf Clanchefs oder
einheimische Lokalgrössen. Im Zuge der Urbanisierung und des Niedergangs nationaler
Strukturen zugunsten von Provinz- und Kommunalverwaltungen im 2. und 3. Jahrhundert

verwandelte sich auch die jüdische Aristokratie in eine lokale Herrschaftsform, für
welche die alten Titel (Parnass bzw. Archdn, Nassi bzw. Patriarch) jedoch weiter in
Gebrauch waren (S. 38-39; Begriffsgeschichte „Patriarch" vgl. S. 52ff.).

Ausgehend von seiner Analyse der Amtsbezeichnungen, bestätigt der Verfassser die

Ansichten Alons, Heszers und anderer, dass es sich bei den palästinischen Patriarchen

148



Nessi'im) um lokale Grössen gehandelt habe, die in kommunalen Angelegenheiten
(Verwaltung, Rechtssprechung) Führungspositionen innehatten. Diese lokale Aristokratie
basierte, darin den Institutionen jüdischer Selbstverwaltung zur Zeit des Zweiten Tempels

vergleichbar (S. 97ff.), auf festgefügten Clans. Öffentliche Angelegenheiten (wie zum
Beispiel die Jurisdiktion des Synhedrion) wurden von familiären Kollegien geregelt und von
paramilitärischen Trupps aus Clanmitgliedern und Sklaven des Hauses durchgesetzt. Als
ein Beispiel für eine solche semi-private Rechtsprechung gilt dem Verfasser der Prozess

Jesu („stand trial", S. 108) nach dem Bericht der Evangelien. In diesem Fall vermisst der

Leser allerdings eine kritische Betrachtung der Aussagetendenzen der christlichen Autoren,
denen es darum zu tun war, die Römer von jedweder Verantwortung für den Tod Jesu zu
entlasten. Das in mSan geschilderte Prozessrecht hält der Verfasser (wie Goodblatt)
aufgrund rabbinischer und neutestamentlicher Texte für weitgehend fiktiv („wishful thinking",

S. 140). Oft habe nur ein statt der in der Mischna geforderten drei Richter amtiert;
in Ausnahmefällen sei nach dem Vorbild des römischen consilium ein ad-hoc-Gerichtshof
mit Freunden, Schülern oder (seltener) Kollegen gebildet worden.

Eine ähnliche Verfahrensweise beobachtet der Verfasser auch für die Privatsynagogen
der Diaspora bzw. die palästinischen Lehrhäuser. Halachische Diskussionen wurden in
Privathäusern abgehalten, denen somit eine öffentliche Funktion (Legislative) zukam (S.

182-183). Lag die Jurisdiktion und die Durchsetzung des Rechts in den Händen lokaler

Magnaten, so galt das für die religiöse und juristische Lehrentwicklung nicht minder. Das

Ineinander von privat und öffentlich, typisch fur das Römische Reich im Ganzen, machte

lediglich vor den palästinischen Synagogen halt, die, im Unterschied zur Diaspora, öffentliche

Einrichtungen waren.
Eine durchgreifende Änderung der Verwaltungspraxis in Palästina vollzog sich erst am

Ende des 3. Jahrhunderts n. Chr. (also nach der vermeintlichen Blütezeit des Patriarchats

unter Jehuda ha-Nassf). Die Christianisierung des Reiches unter Konstantin und seinen

Nachfolgern rückte Palästina ins Zentrum des Interesses, wovon die jüdische Selbstverwaltung

profitieren konnte (S. 201 ff.); eine weitreichende Verwaltungsreform (ebenfalls

unter Konstantin) schuf ein neues bürokratisches System, in welchem die lokalen
Aristokraten gute Aufstiegschancen besassen (S. 218f£). Erst die wachsende Zentralisierung
im byzantinischen Reich (4.15. Jahrhundert) liess aus den lokal agierenden Nessi'im ein
zentral verantwortliches Patriarchat entstehen. Doch bereits das 5. Jahrhundert (Theo-
dosius II.) sah den Einfluss der Patriarchen wieder im Schwinden. Antijüdische
Ressentiments bestimmten die christlichen Kaiser, die den Patriarchen zuerkannten Titel wieder
herabzustufen bzw. die Juden von bestimmten Ämtern auszuschliessen.

Das Buch vermittelt insgesamt einen umfassenden Einblick in die sozialen und
politischen Strukturen im Palästina der ersten Jahrhunderte. Es basiert auf einem reichen
Fundus zeitgenössischer Quellen (rabbinische, römische, christliche und andere), die vom
Verfasser sorgfältig befragt und ausgewertet worden sind. Bleiben einige methodische
Probleme des Umgangs mit den Quellen: Ist die grundsätzliche Unterscheidung in
nichtbiographisches und biographisches Material als Massstab historischer Zuverlässigkeit
stichhaltig? In welcher Weise beeinflussen die Aussageabsichten des Neuen Testaments den

Quellenwert der Evangelien? Wie wären die Informationen der frühen Kirchenväter (vor
allem Origenes, Eusebius, Justin) quellenkritisch zu beurteilen? Vielleicht ist dieser Mangel

des Buches zugleich die Folge seiner Stärke: die intensive Arbeit mit einer grossen
Anzahl von zeitgenössischen Texten, die dazu einladen, sich selbst ein Urteil zu bilden.

Susanne Galley

149



Michael Tilly, Jerusalem — Nabel der Welt. Überlieferung und Funktionen

von Fleiligtumstraditionen im antiken Judentum, Stuttgart: Kohlhammer
2002, 307 S., kartoniert, 35,-; ISBN 3-17-017265-4.

Nachdem das Thema spätestens seit dem Dresdener Altphilologen W. H. Roscher vor bald

hundert Jahren nicht nur aus judaistischem und theologischem Blickwinkel, sondern
ebenso aus dem des Philologen, später auch dem des Historikers und des Archäologen
intensiv erforscht worden ist, scheint die Mainzer Habilitationsschrift zunächst nur ein

weiteres Glied in einer langen Kette zu bilden. Ist der Gegenstand der Untersuchung
keineswegs neu, so erscheint angesichts einer erweiterten Materialbasis und neuer Akzente
in der historischen Methodologie eine erneute kritische Reflexion gleichwohl nicht nur
angebracht, sondern geradezu notwendig. Schon ein Blick auf den Aufriss der Arbeit zeigt,
dass hier nicht nur ein weiterer Aspekt des Themas beleuchtet wird, vielmehr eine

Zusammenfassung und Bündelung der bisherigen Forschungsgeschichte ebenso geleistet worden

ist wie auch eine ausführliche Analyse der massgeblichen Texte.

Ziel der religionsgeschichtlichen Untersuchung ist es, „einen Beitrag zur Klärung der

Bedeutung und Funktionen verschiedener Jerusalemer Heiligtumstraditionen im antiken

Judentum" zu leisten, und zwar in zweierlei Hinsicht: zum einen in der Darstellung der

relevanten Textzeugnisse und zum anderen in der methodologischen Reflexion, Möglichkeiten

und Grenzen bei der Rekonstruktion der Bedeutung und der Interpretation
mythischer Vorstellungen und Motive wie der in Frage stehenden zu problematisieren (S.

6-7).
Was als „Einleitung" apostrophiert wird (S. 1-86), stellt sich durchaus als ertragreicher

Teil der Gesamtkonzeption dar: Neben einer Einleitung im engeren Sinne und einem

prägnanten Durchgang durch die Geschichte Jerusalems bzw. des Jerusalemer Heiligtums
steht hier der ausführliche Uberblick über die bisherige Forschung, der den Bogen von
W. H. Roscher über G. Dalman, A. J. Wensinck, J. Jeremias, P. Schäfer und B. Ego bis hin
zu P.S. Alexander über nicht weniger als 19 Forschungsbeiträge spannt und diese für den

eigenen Zusammenhang auswertet. Als eines der Hauptdefizite der Forschung stellt sich
die mangelnde Differenzierung hinsichtlich des Alters und der kontextuellen Verortung
der jeweils behandelten Texte wie auch die teilweise damit verbundene Voraussetzung eines

einheitlichen Weltbildes der Semiten oder des antiken Judentums heraus. Vorstösse in die

Richtung, die der Verfasser selbst einschlägt, finden sich dagegen in unterschiedlicher
Weise etwa bei Gustav Klameth (1914), Samuel L. Terrien (1970), Felix Böhl (1974) und
Beate Ego (1989). Was J. Assmann zum „kulturellen Gedächtnis" entfaltet, ist auch hier

von Bedeutung: Vergangenheit ist das Ergebnis von kultureller Konstruktion und

Repräsentation. Entfällt die lebensdienliche Funktion, so entfallen auch die wesentlichen

Beweggründe der Tradition. Insofern ist durchgehend die Korrelation zur sozialen und

religiösen Gemeinschaft, innerhalb derer ein Traditum gepflegt wird, zu berücksichtigen.
Die Unternehmung des Hauptteils, die Wurzeln und den Verlauf der Überlieferungsgeschichte

der Traditionen vom „Nabel der Welt", vom „Weltmittelpunkt" und vom
„Gründungsstein" im Tempel sowie deren Funktionen in der traditionsgeschichtlichen

Entwicklung zu erhellen, fusst auf der religionsgeschichtlichen Darstellung anhand
zentraler Texte von der Exilszeit bis zur amoräischen Zeit. Eingehende Exegesen zu Ri 9,37;
Ez 38,12; 48,8.10.21 (spiegelt „priesterliche Partikularinteressen") und Jes 2,2-3
(.„Fromme' als Tradenten und Rezipienten der Heilsprophetie") und ihrer Überlieferungs-

150



und Rezeptionsgeschichte bilden den Schwerpunkt des ersten Abschnitts, während der
zweite Abschnitt die zentrale Position Jerusalems und des Tempels in der antiken
jüdischen Literatur verfolgt. Dabei wird besonderes Gewicht gelegt auf die Analyse von Jub
8,13, Hld 7,3 und Tanchuma B (Qedoshim § 10 zu Lev 19,23), in welch letzterem Text
die Einzelelemente des Motivkomplexes kombiniert sind. Die Ergebnisse werden
festgehalten, in einer Zusammenfassung gebündelt und durch einen Schluss pointiert. Mit
ausführlichem Literaturverzeichnis und Registern schliesst der Band ab.

Die methodische Reflexion zeigt, dass die Texte — schon innerhalb des Uberlieferungsraumes

der biblischen Schriften - weder auf diachroner noch auf synchroner Ebene
vereinheitlicht werden dürfen, was wiederum bedeutet, dass kein rekonstruierbarer oder gar
eindeutig historisch zu fixierender literarischer Ursprungsort festzumachen ist. Es gibt
mithin nicht die antike jüdische Vorstellung von Jerusalem und seinem Tempel als sakralen

Zentralorten, vielmehr kann man gewissermassen Elemente oder Module beobachten, die

je nach Zeit und Kontext insgesamt oder teilweise im Sinne aktualisierender Sinndeutungen

der traditionsgeschichtlichen Wurzeln zusammengesetzt werden konnten. Ein weiteres

Ergebnis des Untersuchungsgangs besteht darin, den allgegenwärtigen Einfluss hellenistischen

Denkens auf die Deutung der biblischen Überlieferung aufgewiesen zu haben. Die

Analogie zum delphischen Heiligtum wird allerdings einer erneuten kritischen Betrachtung

unterzogen und dahingehend präzisiert, dass die Annahme eines unmittelbaren
Zusammenhanges zwischen der Bezeichnung Jerusalems als Weltmittelpunkt und gleichlautender

Traditionen im Zusammenhang mit der Beschreibung des Orakels im Apollon-
Tempel in Delphi als unhaltbar erwiesen wird, vielmehr die spezifische Geltung als ideales

sakrales Zentrum mit überregionaler Bedeutung für beide Heiligtümer erst nach dem

Verlust ihrer faktischen politischen Funktion festzustellen ist. Bemerkenswert ist schliesslich

die Tatsache, dass die muslimische Resakralisierung des Tempelberges (durch den Bau

des so genannten Felsendoms über dem „Gründungsstein") für einen Teil des Judentums
die zentrale religiöse Bedeutung von Stadt und Heiligtum überhaupt erst initiiert oder
zumindest als wesentlich bestätigt hat.

Hier wird der politische und aktuelle Horizont deutlich, auf den hin die Arbeit von
Anfang an transparent gehalten wird. Fazit in dieser Perspektive: Eine Lösung des

Konfliktes um Stadt und Heiligtum scheint so lange nicht greifbar, wie die Konstruktion ihrer
Geschichte(n) sich in erster Linie aus dem aktuellen Bedürfnis nach Konstituierung von
Gruppenidentität durch gesellschaftliche und religiöse Abgrenzung speist.

Friedmann Eißler

]. Friedrich Battenberg, Die Juden in Deutschland vom 16. bis zum Ende

des 18. Jahrhunderts, München: Oldenbourg Verlag 2001 Enzyklopädie
deutscher Geschichte 60), XII + 180 S., leinen, 34,60; ISBN 3-486-
35778-5.

Das Buch stellt den lang erwünschten Abschluss der „jüdischen" Reihe in der Enzyklopädie

deutscher Geschichte dar (Mittelalter: Michael Toch, 1780-1914: Shulamit
Volkov, 1914-1945: Moshe Zimmermann). Die Periode, die Prof. Battenberg vom
hessischen Staatsarchiv in Darmstadt behandelt, ist besonders zu ihrem Beginn im 16. Jahr-

151



hundert immer noch schlecht erforscht. So ist die Bearbeitung dieses Bandes ein besonderes

Verdienst. Nach dem bekannten Muster dieser Reihe, eben einem gedrängten
historischen Uberblick, findet sich eine ausführliche Bibliographie mit 380 Titeln. Im Überblick

werden für verschiedene Unterabschnitte die Themen Rechtsstellung, historische

Demographie und Siedlungsgeschichte, Organisationsstrukturen, Berufe, Land- und
Hofjuden, jüdische religiöse Kultur, Minhagim Bräuche) und am Ende auch die innerjüdische

Aufklärung (Haskala) behandelt. Battenberg verweist auf viele offene Fragen in der

Forschung. Die Diskussion in der Forschung wird dargestellt, wobei der Verfasser ab und

zu eine eindeutige Stellung bezieht. Battenberg führt ausführlich in die hebräische

Terminologie der jüdischen Geschichte ein und stellt auch die innerreligiösen Entwicklungen

dar. Er gehört zu den Verfechtern einer integrativen Perspektive der jüdischen
Geschichte, d.h. er betont im Gegensatz zur älteren nationaljüdischen Historiographie
(Jacob Katz und andere) die wechselseitigen Einflüsse zwischen jüdischer und christlicher
Gesellschaft in der Vormoderne (S. 61-62.79-81.120-124), allerdings schimmern bei

ihm doch da und dort ältere Begrifflichkeiten durch (S. 57: „geistig-kulturelle Getto-
Situation", S. 112: „Gettogrenzen"). Ob man wirklich erst von 1650 an von einer

Stabilisierung der Ansiedlung der Landjuden ausgehen darf, wäre durch die Erforschung der

Anlegung der alten, jüdischen süddeutschen Verbandsfriedhöfe noch zu klären. Einige
Daten deuten hier eher auf die zweite Hälfte des 16. Jahrhunderts hin. Battenberg verweist
auf ein weites Spektrum der Sekundärliteratur, insbesondere auch der amerikanischen und
israelischen Forschung. Einen Schweizer Kanton Aargau im 18. Jahrhundert finden wir
allerdings nicht (S. 33). Das Territorium der „Grafschaft Baden", in dem Juden lebten, war
eine gemeinsam verwaltete Herrschaft. Hier wechselten sich von 1415 bis 1711 sieben,

danach drei Landvögte aus unterschiedlichen Kantonen (bis 1798: Zürich, Bern, Glarus)
ab. Gerade dieser bis 1711 häufige Wechsel des Landvogts, der das Judenregal innehatte,
hat wohl die allem Anschein nach schon von den 1560er Jahren an belegte Ansiedlung
jüdischer Familien erleichtert.

Battenbergs Einführung in die Forschungsliteratur zur Geschichte der Juden in
Deutschland für den Zeitraum von 1500 bis 1780 wird ein Klassiker für diese Epoche
werden, und da hätte man sich vom Verlag etwas mehr Lektoren-Sorgfalt gewünscht
(beispielsweise falsche Nummer bei Literaturhinweisen S. 104 [Nr. 337 anstelle von 332],
uneinheitliche Schreibweise von Schabtai [z.B. S. 117-118], unterschiedlich geschriebene
Familiennamen: Jacob/Jakob S. 99 - vgl. mit Bibliographie-Nr. 230 auf S. 148).

Uri R. Kaufmann

Michael Brocke/Aubrey Pomerance/Andrea Schatz (ed.), Neuer
Anbruch. Zur deutsch-jüdischen Geschichte und Kultur, Berlin: Metropol Verlag
2001 Minima Judaica 1), 339 S., 10 Abb., broschiert, 20,—; ISBN
3-932482-77-8.

Die Herausgeber, die mit dem Duisburger S.-L.-Steinheim-Institut verbunden sind, wollten

dreizehn jüngeren Forschern eine Chance geben, Aufsätze zu veröffentlichen. Aspekte
der Geschichte des jüdischen Schulwesens, der jüdischen Presse, der Rolle der Rabbiner,
des Rechtsstatus jüdischer Gemeinden, der Memorbücher und des Frauenstudiums, der

152



Musik (Orgel in der Synagoge) und des Kunstschaffens werden behandelt. Die meisten

Autoren zeichnen sich durch eine judaistische Kompetenz aus, d. h. sie sind in der Lage,
hebräische und jiddische Quellen zu nutzen, und sprengen den in Deutschland engen
Rahmen der Geistesgeschichte. Dies ist das Zeichen einer erfreulichen Entwicklung der
deutschen Forschung in den 1990er Jahren.

Spannend ist es, zum ersten Mal die Hintergründe des Endes der berühmten Fürther
Jeschiwa (1828) zu erfahren oder die Identifizierung des Löh Kraus, des Denunzianten der

Frankfurter jüdischen Notabein-Versammlung des Jahres 1603 als Hoffaktor Levi aus

Bonn zu verfolgen. Anlass zu einer Debatte bot der hier veröffentlichte Aufsatz Konrad
Kwiets über die Rolle von Rabbiner Leo Baeck während der Schoah.

Es ist zu hoffen, dass diese Reihe fortgesetzt werden kann, denn gerade die
beeindruckende Kombination von judaistischen und historischen Kenntnissen war bis anhin in
Deutschland in der Historikerzunft eher rar.

Uri R. Kaufmann

Ulrich Sieg, Jüdische Intellektuelle im Ersten Weltkrieg. Kriegserfahrungen,
weltanschauliche Debatten und kulturelle Neuentwürfe, Berlin: Akademie

Verlag 2001, 400 S., gebunden, 44,80; ISBN 3-05-003542-0.

Im September 1914, einen Monat nach Ausbruch des Krieges, schrieb Hans Kohn in einer

privaten Aufzeichnung: „Hier erwachte ,Volk' zu einer höheren Einheit, und wenn es auch
nicht mein Volk war, wenn ich nach Deutschland blickte, sah ich ehrfürchtig zu, fühlte
mich mitgetragen, irgendwie mein Ich erweitert". Spiritus rector dieser Auffassung war
Martin Buber, eine „Schlüsselfigur für die innerjüdische Sinngebung des Krieges". Ganz
anders dachten Ernst Bloch, Walter Benjamin, Gershom Scholem. Sogar in poetischer
Form polemisierte Scholem gegen Buber: „Du aber stehst und schaust / Hin auf den
Feuerherd / Bis Dich die Flamme verzehrt". Starkes Pathos auch hier; den expressiven Stil

jener Jahre haben fast alle jüngeren Autoren. Wieder anders urteilten manche älteren

Honoratioren: Hermann Cohen, Eugen Fuchs, Ludwig Geiger. In ihrer Generation lebte
bei vielen der Gedanke, nur Deutschtum und Judentum gemeinsam würden „wahres
Menschentum" ermöglichen (Fuchs). All dies und eine breite Palette weiterer Positionen
werden in vorliegender Studie präzise auf den Punkt gebracht.

Die vom Historikerverband preisgekrönte Arbeit will die „Urkatastrophe des

Jahrhunderts" nicht durch eine wissenschaftliche „Grossthese" einfangen, sondern in einer

mikrogeschichtlichen Präsentation (deutschsprachiger) Quellen gewissermassen aus sich
selbst heraus sprechen lassen. Man wird in vielen Details an die bahnbrechende Arbeit von
E. Zechlin, Die deutsche Politik und die Juden im Ersten Weltkrieg (1969), erinnert, die

allerdings, abgesehen von einer lakonischen Abgrenzung in Ulrich Siegs Einleitung,
nirgends herangezogen wird. Auch die Darstellung philosophischer Positionen der jüdischen
Intellektuellen mag manche Frage veranlassen. Dessen ungeachtet gilt durchgehend, dass

der Reichtum an neugehobenen Schätzen aus Archiven, Zeitungen und meist unbeachteten

kleinen Publikationen nicht wenige Standardurteile relativiert: über die
Kriegsbegeisterung 1914, über die allzu sehr zur Zäsur stilisierte „Judenzählung" 1916 usw. Nicht
nur die historische Fakultät wird durch Ulrich Siegs Buch um eine wichtige Quellenstudie
bereichert.

Hartwig Wiedebach

153



Gertrud Pickhan, Gegen den Strom. Der Allgemeine Jüdische Arbeiterbund

„Bund" in Polen 1918 — 1939, Stuttgart: Deutsche Verlagsanstalt 2001

Schriften des Simon-Dubnow-Instituts Leipzig 1), 448 S., leinen, 68,—;

ISBN 3-421-05477-0.

Der „Bund" war eine von drei zentralen politischen Bewegungen der osteuropäischen
Juden (daneben die Zionisten und die Orthodoxie „Agudat Israel"). Die Bedeutung des

„Bundes" ist bisher im deutschsprachigen Raum nur wenig gewürdigt worden. Neben
einer frühen Studie von John Bunzl (1975) und Arye Gelbard (1982) sowie von
Erwähnungen in Aufsätzen (Georg Schramm 1968) ist man auf die anglosächsische, israelische

und französische Forschung angewiesen. Hier füllt die in Hamburg eingereichte
Habilitationsschrift von Getrud Pickhan eine wichtige Lücke und ist zugleich die ausführlichste

Abhandlung, die zu diesem Thema auf deutsch erschienen ist. Die Verfasserin behandelt
den „Bund" zu seiner Blütezeit in Polen (1918-1939), schildert seine Funktion als

Gewerkschaft, als Erziehungsorganisation (jiddisches Schulwesen), als Fürsorgeinstanz und
seine Nutzung von Presse und Film. Weiter wird das spannungsreiche komplizierte
Verhältnis zur internationalen sozialistischen und zur polnischen sozialdemokratischen

Bewegung dargestellt. Eine Prosopographie führender Bundisten schliesst sich an.
Die Autorin hat Archive in Polen, Russland, dem Institut für Sozialgeschichte in

Amsterdam und dem YIVO Yidisher Visnshaftlekher Institut) in New York konsultiert
und sich in die jiddischen Quellen (Zeitungen, Memoiren, Programmschriften)
eingearbeitet. Nicht berücksichtigt wurde die neuhebräische Forschungsliteratur.

Sie streicht das Beharren des „Bundes" auf einer sozialistischen jiddischen Kultur in
einem immer mehr nationalistischen und antijüdischen Polen deutlich heraus; in diesem

Sinn ist das Motto „Gegen den Strom" zu verstehen. Die jüdische Gruppe in Polen betrug
mit 3,2 Millionen zehn Prozent der Gesamtbevölkerung und ein Drittel aller Einwohner
Warschaus. Dies nahmen die katholischen nationalistischen Strömungen in Polen, denen

ein religiös geprägter autoritärer Nationalstaat als Ideal vorschwebte, zum Anlass, sich an
der Präsenz der Juden in Wirtschaft und Gesellschaft zu reiben, auch die „nationaldemokratische

Partei" (Endek). Der „Bund" aberwehrte sich gegen Ubergriffe und rief 1936

nach Pogromen in Przytyk erfolgreich zu Streiks auf. Er avancierte zu dieser Zeit - nach

Pickhan - zur stärksten jüdischen Partei Polens.

Da das historische Archiv des „Bundes" von den deutschen Besatzern im Warschauer

Ghetto zerstört wurde, ist es ihr Verdienst, diesen wichtigen Abschnitt der Geschichte des

„Bundes" rekonstruiert zu haben. In der jungen Sowjetunion wurde er 1920 verboten.
Etwas vorsichtig sollte man sein, wenn der „Bund" als „seiner Zeit voraus" beschrieben

wird (S. 413); die heutigen Probleme Europas bauen auf einer anderen Grundlage auf als

das Polen der Zwischenkriegszeit. Doch hat Gertrud Pickhan die Leistung des „Bundes"
einrücklich dargestellt und mit dieser Arbeit gemahnt, die Geschichte der polnischen
Juden von einem breiten Ansatz her zu erforschen und sich von den alten ideologischen

verengenden Grabenkämpfen zwischen Bundisten, Zionisten und Agudisten fernzuhalten.

Uri R. Kaufmann

154


	Rezensionen

