
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: Schafft Gott das Böse? : Schöpfung und Sündenfall biblisch, talmudisch
und kabbalistisch gelesen

Autor: Oberhänsli-Widmer, Gabrielle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schafft Gott das Böse?

Schöpfung und Sündenfall biblisch,
talmudisch und kabbalistisch gelesen

von Gabrielle Oberhänsli-Widmer*

Monographien des Bösen und Biographien des Teufels' scheinen sich im
Moment besonderer Beliebtheit zu erfreuen, von undifferenzierten

Äusserungen prominenter Politiker zum Thema des Bösen ganz zu schweigen.
Hinter dieser Präsenz des Themas steckt nicht nur die Faszination des Bösen,
sondern ebenso seine Unfassbarkeit und Ambiguität.2 Das Böse ändert mit
Epoche und Kultur Gesicht und Namen: Amalek, Satan, Ketzer, Hexen,
Dissidenten, Terroristen - um nur ein paar Beispiele zu nennen. Das Wesen

des Bösen lässt sich kaum definieren. Wohl ist die Welt vom Bösen voll, aber

dennoch scheint es nichts zu sein, denn es gibt kein Weltelement, das an sich

oder gar rundum böse wäre, allerdings ist immer jemand oder etwas böse. So

erscheint das Böse im Prädikat, als Eigenschaft.

„Es ist in Ereignissen, Handlungen und deren Wirkungen zu Hause [...]. Das Böse
ist ein Relationsbegriff, seine Sache hat mit Handeln und Erleiden, mit menschlichen

und sozialen Beziehungen zu tun. Als böse wird erfahren, was bedroht,
Ordnungen auflöst, Leben zerstört, Entwicklungen in Katastrophen enden läßt. Es
bedeutet im Kern Angriff auf Dasein und Leben [...]. Seine Richtung ist der
Tod."3

Prof. Dr. Gabrielle Oberhänsli-Widmer, Theologisches Seminar der Universität
Zürich, Kirchgasse 9, CH-8001 Zürich.

1 Hier und im folgenden nur ein paar ausgewählte Titel aus der überbordenden
Literatur: S. Neiman, Evil in Modem Thought. An alternative history ofphilosophy,
Princeton, Oxford 2002; R. Safranski, Das Böse oder das Drama der Freiheit,
München, Wien 1997; P. Stanford, Der Teufel. Eine Biographie, aus dem Englischen

von Peter Knecht, Frankfurt a. M. 2000 [1996]; J. B. Russell, Biographie des

Teufels. Das radikal Böse und die Macht des Guten in der Welt, aus dem Englischen
von Susanna Grabmayr und Marie-Therese Pitner, Wien 2000 [1988].

2 C. Colpe/W. Schmidt-Biggemann (ed.), Das Böse. Eine historische Phänomeno¬

logie des Unerklärlichen, Frankfurt a. M. 1993.
3 H. Häring, Das Problem des Bösen in der Theologie, Darmstadt 1985, S. 1-2.

129



Soweit der Versuch einer Begriffsumreissung, angelehnt an Hermann Hä-

ring.
Die Schwierigkeit, das Böse zu fassen, verstärkt sich im Hebräischen, da

hier der Begriff nicht einmal zwischen dem Übel im Sinn eines malum

physicum und dem Bösen als malum morale unterscheidet, sondern ,übel,
böse, schlecht, minderwertig, hässlich, verdriesslich, unheilvoll' und ähnliches

mehr umschliesst; der unspezifische semantische Charakter des hebräischen

,böse' (rac) lässt sich anschaulich durch die Tatsache illustrieren, dass

die Septuaginta mehr als 30 verschiedene Begriffe braucht, um diese

hebräische Vokabel samt Derivaten griechisch wiederzugeben.4

Abgesehen von der unspezifischen Semantik der Vokabel, fällt zudem
auf, dass sich von den 787 alttestamentlichen Belegen zur Wurzel und den

Derivaten von ,böse sein' ein massgeblicher Teil auf das Exil bezieht: Das mit
rar bezeichnete Böse in der Hebräischen Bibel ist primär der fatale Einbruch
in Israels Geschichte. Und doch ist das babylonische Exil auch die Zäsur, aus
der das Judentum grösste geistige Errungenschaften hervorbringt wie etwa
den konsequent durchreflektierten Monotheismus oder die Einführung des

Schabbat. Mithin wächst aus der Mitte des Bösen höchstes Gedankengwr,
und insbesondere an diesem Beispiel des Exils eröffnet sich die Ambiguität
des Bösen, das nicht selten mit seinem Gegenpart als ,Gut und Böse' auftritt
und das in der biblischen Josephs-Legende meisterlich in dem Satz eingefangen

ist, den Joseph an seine Brüder richtet (Gen 30,20): „Ihr, ihr habt Böses

gegen mich geplant, Gott aber hat es als Gutes geplant."
So könnte man nun schliessen, dass die Thematik des Guten ebenso

ergiebig anzugehen wäre, und als Gegengewicht zu den eingangs angeführten
Studien zum Bösen nun einmal ein Aufsatz zum Guten an der Reihe wäre,
doch das ist leider weit gefehlt, denn während die gedankliche Analyse des

Bösen in den verschiedenen Kulturen einen enormen Gedankenreichtum

hervorgebracht hat, beschränken sich die Bilder vom Guten auf ein paar
einfache Grundsätze und nicht wenige kitschanfällige Klischees, wobei auch
das Judentum keine Ausnahme macht, wenn es sich beispielsweise die Frommen

in der kommenden Welt beim Schmaus des Leviathan-Bratens am
Tisch des Ewigen ausmalt.' Die Funken menschlichen Denkens entzünden
sich bedauerlicherweise unvergleichbar stärker an Leid, Tod und Zerstörung
als an Güte und Harmonie. So möge nun der wohlwollende Leser, die

geneigte Leserin Nachsicht mit mir üben, wenn auch ich mich lieber bösen

Rosen als blässlichen Mauerblümchen zuwende.

4 C. Dohmen, SJSH r", in: H.-J. Fabry/H. Ringgren (ed.), Theologisches Wörter¬
buch zum Alten Testament. Band VII, Stuttgart, Berlin, Köln 1993, Sp. 582-611.

5 bBB 74b-75a.

130



Die kaum fassbare Definition des Bösen ist für das Judentum weniger
problematisch als die Ambiguität des Bösen angesichts des monotheistischen

Prinzips. Im religionswissenschaftlichen Kontext darf man die begrifflich
philosophischen Definitionen übergehen, denn die Religionen behandeln
das Böse nicht in abstrakten Denkkategorien, sondern vielmehr in Symbolen,

Mythen und Erzählungen. Doch im Gegensatz zu philosophischen
Ansätzen und auch zu dualistischen oder polytheistischen Religionen steht das

monotheistische Judentum vor dem Problem, das Böse mit dem einen

gütigen und allmächtigen Gott zu harmonisieren: Der Ursprung des Bösen

muss im Monotheismus von Gott ausgehen, in Beziehung zu ihm stehen

und kann nur bedingt eine autonome Grösse sein. Der alttestamentliche
locus classicus, welcher explizit auch Böses und Unheil von dem einen und

einzigen Gott aus erklärt, ist Jesaja 45,7: „Der ich Licht bilde und Finsternis
schaffe, der ich Wohlergehen wirke und Böses schaffe, ich bin es, der Herr,
der dies alles wirkt." Ohne hier auf den geschichtlichen Kontext des Exils,
auf die Autorschaft Deuterojesajas oder einer eventuellen Fortschreibung
einzugehen,6 bemerke man die skandalöse Anstössigkeit dieser auch andernorts

aus dem Zusammenhang gerissenen Aussage, welche in der jüdischen
Tradition noch insofern verschärft wird, als das Verb in ,Der ich Böses schaffe'

als creatio ex nihilo verstanden wird: Gott als sadistischer Erfinder des

Grauenvollen? Leser und Leserin werden diesem Vers mit seinem

schöpfungstheologischen Hintergrund im folgenden nochmals begegnen, in seiner

je unterschiedlichen Auslegung bei den talmudischen Weisen und ebenso bei
den mittelalterlichen Mystikern.

Die Verantwortlichkeit Gottes gegenüber dem Bösen in der Welt, die

Theodizee, ist mithin eine der zentralen Fragen der monotheistischen

Religionen und des Judentums im Speziellen. Ich übergehe hier die verschiedenen

Erklärungsansätze, welche versuchen, die Aporie zwischen einem allgütigen

und allmächtigen Gott angesichts der Existenz des Bösen zu lösen, und
wende mich in diesem Rahmen ausschliesslich einem Aspekt des Bösen zu,
nämlich seinem Anfangspunkt in der göttlichen Schöpfung. Die biblischen
und jüdischen Schöpfungserzählungen müssen die deutlichste Antwort darauf

geben, in welchem Verhältnis Gott — und Mensch — zum Bösen stehen.

Alle anderen Aspekte des Bösen wie beispielsweise die Figur Satans oder die

Symbolik Esaus ausklammernd, werde ich im folgenden drei Bilder vom
Ursprung des Bösen vorstellen: ein antikes, ein spätantikes und ein mittel-

6 H. Haag, „Ich mache Heil und erschaffe Unheil" (Jes 45,7), in: Festschrift fur
Joseph Ziegler, Würzburg 1972, S. 179-185.

131



alterliches. Konkret: die biblische Schöpfungsgeschichte in ihrer alttesta-

mentlichen, talmudischen und kabbalistischen Ausformung. Dabei handelt

es sich im Prinzip um immer dieselbe Erzählung von Adam im Paradies, und
dennoch entstehen daraus ganz verschiedene Mythen mit ihren je
unterschiedlichen Beurteilungen des Bösen. Das Schlusswort wird eine prominente

jüdische Persönlichkeit aus dem 20. Jahrhundert ergreifen, welche die

Tradition in ihrem Umgang mit dem Bösen ganz massiv angreift.
Doch urteile der umsichtige Leser, die kritische Leserin nun selbst, ob

und wann die jüdischen Mythen dem Theodizee-Problem differenzierte

Lösungen entgegenzuhalten vermögen oder ob, wann und mit welchen

Konsequenzen die jüdischen Weisen das Böse marginalisieren und vor der Realität

des Bösen den Kopf in den Sand beschönigender Ansätze stecken.

Gut und Böse in den beiden alttestamentlichen

Schöpfungsberichten

Der Ausgangstext zum biblischen Ursprung des Bösen ist zwangsläufig der

Schöpfungsbericht in der Genesis. Religionsgeschichtliche Ansätze behandeln

das Böse im Schöpfungsgeschehen meist auf zwei Ebenen, einerseits auf
der Ebene des Kosmos oder Makrokosmos und andererseits auf der Ebene
des Mikrokosmos Mensch. Auch die Hebräische Bibel macht da keine
Ausnahme und bietet bekanntlich zwei Schöpfungsberichte, den Wehschöpfungstext

Gen 1,1-2,4a und die Paradieserzählung Gen 2,4b-3,24, welche
traditionellerweise den Quellen P und J zugeschrieben werden.7

Ohne auf eventuelle Wachstumsschichten einzugehen, ist die vorliegende
Leitfrage vielmehr: Woher rührt das Böse in der Gesamtkomposition der
beiden vorliegenden Texte?

Das Böse taucht erst und erstmals im zweiten Schöpfungsbericht auf, der

den Menschen fokussiert, während der erste Schöpfungsbericht den Kosmos
als ungebrochen gelungenes göttliches Werk beurteilt. Nicht weniger als

7 Hier ein paar ausgewählte Titel zum Aspekt des Bösen im Auftakt der Genesis: M.
Clark, A Legal Background to the Yahwist's Use of "Good and Evil" in Gen 2 — 3,
in: Journal ofBiblical Literature 88 (1969), S. 266 — 278; H.S. Stern, "The Knowledge

of Good and Evil", in: Vetus Testamentum 8 (1958), S. 405-418; R. Cordis,
The Knowledge of Good and Evil in the Old Testament and the Qumran Scrolls,
in: Journal of Biblical Literature 76 (1957), S. 123-138; G.W. Buchanan, The
Old Testament Meaning of the Knowledge of Good and Evil, in: Journal ofBiblical
Literature 75 (1956), S. 114 — 120; H.J. Stoebe, Gut und Böse in der Jahwisti-
schen Quelle des Pentateuch, in: Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 65
(1953), S. 188-204.

132



sechsmal qualifiziert der Schöpfer - fern jeder göttlichen Selbstkritik - sein

Werk mit ,gut' und im Anschluss an die Schöpfung des Menschen — sogar
mit ,sehr gut'. Laut dieser Darstellung gibt es in der Schöpfung nichts Böses,

das Wort rac kommt nicht vor.
Ganz anders der zweite Schöpfungsbericht, die Erzählung von Adam und

Eva im Paradiesgarten. Hier finden wir die Vorstellung des Bösen an ganz
zentraler Stelle - wörtlich und bildlich mitten im Garten - und zwar in der

Verbindung des ,Baumes der Erkenntnis von Gut und Böse'. Hier
ausschnittweise die Passage, die am ehesten einen Hinweis auf den Ursprung des

Bösen zu geben vermag, Gen 2,7—9.16.17:

„Und Gott der Herr bildete den Menschen aus Erde vom Ackerboden, und er
hauchte ihm Lebensodem in die Nase. So wurde der Mensch ein lebendes Wesen.
Und Gott der Herr pflanzte einen Garten in Eden gegen Osten und setzte
dorthinein den Menschen, den er gebildet hatte. Und Gott der Herr liess allerlei Bäume
aus der Erde sprossen, lieblich anzusehen und gut zu essen, und den Baum des

Lebens mitten im Garten, und den Baum der Erkenntnis von Gut und Böse. [. .]
Und Gott der Herr gebot dem Menschen und sprach: Von allen Bäumen im
Garten darfst du essen; nur von dem Baum der Erkenntnis von Gut und Böse, von
dem darfst du nicht essen; denn sobald du davon issest, musst du sterben."

Nach der Bildung Evas aus der Rippe Adams, knüpft der Auftakt der Sün-

denfallgeschichte direkt an das Motiv des Bösen an, Gen 3,1 — 6:

„Die Schlange aber war listiger als alle Tiere des Feldes, die Gott der Herr gemacht
hatte, und sie sprach zur Frau: Gott hat wohl gar gesagt: Ihr dürft von keinem
Baum des Gartens essen! Da sagte die Frau zur Schlange: Wir dürfen essen von der
Frucht der Bäume im Garten, nur von der Frucht des Baumes mitten im Garten
hat Gott gesagt: Esst nicht davon, rührt sie auch nicht an, damit ihr nicht sterbet!
Da sagte die Schlange zur Frau: Mitnichten werdet ihr sterben, sondern Gott weiss,
dass, sobald ihr davon esst, euch die Augen aufgehen werden und ihr wie Gott sein
und wissen werdet, was gut und böse ist."

Die Handlung kann hier unterbrochen werden, da Ausgang und Konsequenzen

der Paradieserzählung bestens bekannt sind.

Der Text gibt indes keine direkte Auskunft über die abstrakte Frage nach

der Herkunft des Bösen. Dessen Ursprung ist seltsam verdeckt und gewunden:

Alles, auch das Böse, passiert in Gottes Machtbereich, doch nicht
einfach nach seinem Willen. Keine Rede von einer göttlichen Allmachtstheorie,
aber dennoch ist das Böse dem Baum, den Gott sprossen lässt, inhärent.
Durch die singuläre Konstruktus-Verbindung als ,Baum der Erkenntnis von
Gut und Böse' entsteht eine doppelte Brechung oder Differenzierung dieses

Bösen; Gott wird so nicht ausdrücklich sein Schöpfer genannt, das Böse nur
in Verbindungen, nicht als selbständige Grösse vorgestellt.

Die Nuancierung in der Beziehung ,Gott — Böses' setzt sich fort in der

Beziehung ,Mensch — Böses'. Voller Paradoxa ist das göttliche Verbot: Es

133



tabuisiert die Erkenntnis, die es voraussetzt: Kann der Mensch das Böse tun,
wo er doch offensichtlich noch gar nicht über ein Unterscheidungsvermögen
zwischen Gut und Böse verfügt? Auf jeden Fall ist der Mensch weder böse

noch böse geschaffen — im Gegensatz zu dem, was die Rabbinen daraus

machen werden. Der Mensch aktiviert lediglich das Böse, verhilft ihm von
einer Potentialität zur Aktualität. Aber auch das nur auf Initiative einer
erzähltechnischen Zwischengrösse in Form der Schlange — diese explizit ein

Geschöpf, das Gott gemacht hatte — und die erst durch die spätere Rezeption
zu Satan beziehungsweise Satanael mutieren wird,8 im Arrangement des

Textes jedoch viel eher eine Entlastungsfunktion erfüllt, insofern als der

Ursprung des Bösen weder direkt auf Gott selbst noch auf den Menschen

zurückgeführt wird.
Die Paradieserzählung bietet mithin keine Lösung, den Ursprung des

Bösen festzumachen, und es wäre ja auch verfehlt, hier den Fokus des Textes

zu sehen, zielt dieser doch vielmehr auf die menschliche Freiheitstat, die

Autonomie, selber zwischen Gut und Böse unterscheiden zu können — eben

wie Gott, gottähnlich —, unterscheiden zu können zwischen Lebensförderndem

und Lebensabträglichem. Die Paradieserzählung ist eine Art Pubertätsdrama

der Gattung Mensch. Den oder die Verfasser interessiert die Natur
des Menschen, und beim Bösen stehen nicht Spekulationen des Ursprungs
im Vordergrund, sondern vielmehr dessen Folgen. Das Böse wird im
biblischen Schöpfungsbericht unter anthropologisch existentiellem Gesichtspunkt
beleuchtet, nicht ontologisch und schon gar nicht kosmisch. Mithin zeichnet
die Genesis das Böse als eine zerstörende, vernichtende Macht, die durch den

Menschen in die Welt kommt.
Der alttestamentliche Mythos lässt den Ursprung des Bösen dunkel in

narrativer Verwicklung, an Gott und Mensch gebunden und ihnen dennoch
nicht ursprünglich wesenhaft. Der Plot hält die Balance, einerseits die

Einzigkeit und vollkommene Autonomie Gottes zu wahren und andererseits die

Freiheit und Würde des Menschen zu retten, der ein gutes Wesen bleiben

kann, auch wenn er dem Bösen unterliegt.

So beispielsweise in der frühmittelalterlichen slawischen Baruch-Apokalypse zu Gen
3; zu einem Abdruck dieses Textes vgl. C. Colpe/W. Schmidt-Biggemann (ed.),
Das Böse, S. 75.

134



Das Böse oder der böse Trieb im talmudischen Schrifttum

Ich überspringe nun mutig ein paar Jahrhunderte und blende in das

nachbiblische talmudische Schrifttum der Spätantike, in die ersten nachchristlichen

Jahrhunderte. Wie sehen die Rabbinen, die Verfasser von Talmud und
Midrasch, das Böse, wie verknüpfen sie es mit der göttlichen Schöpfung?

In ihrem ungebrochen positiven Votum dem ersten biblischen

Schöpfungsbericht vergeichbar, hallt da zunächst eine Sentenz durch die rabbini-
sche Literatur, die alles an Gottes Schöpfung als gut erklärt mit den Worten:
„Alles, was der Heilige, gepriesen sei er, getan hat, alles ist zum Guten". Und
eine perfekte Illustration dazu liefert der Tannaite Nachum Isch Gamzo, der
dieser Philosophie seinen Namen verdankt, wie es die folgende kleine
Geschichte aus dem Babylonischen Talmud berichtet, bTa'a 21a:

„Man erzählt von Nachum Isch Gamzo, dass ihm beide Augen erblindet waren,
beide Hände und beide Füsse abgehauen waren, und sein Körper war voll mit
Geschwüren, er lag in einem baufälligen Hause, und die Füsse des Bettes standen in
Wasserbecken, damit keine Ameisen auf ihn kämen. [. .] Weshalb nannte man ihn
Nachum Isch Gamzo? - Weil er zu allem, was ihm passierte, zu sagen pflegte: Auch
dies ist zum Guten."

Diese Episode sowie die Haltung ihres Protagonisten sind Ausdruck frommer

Erbauungsliteratur, wie sie das enorm umfassende talmudische Schrifttum

auch umfasst, doch ist das nur ein Aspekt. Auf der anderen Seite dringt
der Talmud in tiefste Schichten theologischer Dialektik, und in solchen

Passagen ist die Stellungnahme zum Bösen eine ganz andere.

Eine klassische Stelle zum Bösen bietet der Babylonische Talmud in bBer

7a, wo Mose — einem Märchenmotiv folgend - drei Fragen an Gott stellen

darf. Die dritte und letzte Frage lautet:

„Herr der Welt, warum gibt es einen Gerechten, dem es gut geht, und einen
Gerechten, dem es schlecht geht, einen Frevler, dem es gut geht, und einen Frevler,
dem es schlecht geht?

Mose stellt demzufolge die Frage nach der Theodizee, und zwar stellt er sie

im rabbinischen Erzählarrangement aus der Szene von Ex 33 heraus, der

Gottesschau Moses. Das heisst: Für die talmudischen Weisen ist ,Gott sehen'

gleichbedeutend mit ,die Funktion des Bösen verstehen'. Auf die rabbinisch

formulierte Frage des Mose antwortet Gott mit verschiedenen Ansätzen:

Tun-Ergehen-Zusammenhang, Ahnenzwang - und man kann hier die

weiteren talmudisch-midraschischen Ansätze anfügen: menschliches Leid als

göttliche Prüfung, Leid als Adelung des Gerechten, Leid als Läuterung,
gerechte Entlohnung in der kommenden Welt, dem Menschen nicht fassbare

Zusammenhänge des göttlichen Willens oder das Böse als Preis der Willens-

135



freiheit. Die rabbinische Diskussion in Berachot endet indes mit einem

Eklat, denn kein Geringerer als Rabbi Meir bestreitet, dass Gott Mose seinen

dritten Wunsch erfüllt habe: Selbst Mose, dem grössten aller Propheten und
direkten Empfänger der Tora, blieb die Einsicht in das Böse letztlich
verschlossen.

Mithin kann kein Mensch das Böse gedanklich fassen. Dennoch orten
die Rabbinen den Ursprung des Bösen aber wesentlich klarer als die
biblischen Verfasser. Wiederum ist der Ausgangspunkt das Schöpfungsgeschehen,
doch diesmal ist das Verhältnis zwischen Gott, Mensch und dem Bösen in
linearen Erzähllinien umrissen. Hier die talmudische Erläuterung zur
Erschaffung des Menschen nach Gen 2,7, bBer 6la:

„Rav Nachman Ben Rav Chisda trug vor: Weshalb steht im Vers ,Und Gott der
Herr bildete den Menschen (das Wort wayyiser) mit zwei Juds? - weil der Heilige,
gepriesen sei er, zwei Triebe (wörtlich Bildungen) erschuf, einen guten Trieb und
einen bösen Trieb."

Aus der Piene-Schreibung des Verbs ysr mit dem wiederholten Jod leitet Rav

Nachman das talmudische Seelenmodell von den beiden Trieben ab. Wie so

oft in der rabbinische Exegese stehen wohl auch an dieser Stelle Idee und
Ideologie vor der konsonanten-orientierten Auslegungsregel. Für die vorliegende

Fragestellung wichtig ist jedoch folgendes: Im Gegensatz zu dem dunkel

gehaltenen Ursprung des Bösen in der Genesis erklären die talmudischen

Weisen, dass Gott das Böse bei der Schöpfung in den Menschen geschaffen
hat und dass der Mensch — wenigstens zur Hälfte — böse geschaffen ist.

Die spezifisch rabbinische Definition des Bösen ist eben dieser ,böse

Trieb'.9 So sagt etwa Resch Laqisch in bBB 16a: „Der Satan, der böse Trieb
und der Todesengel sind identisch". Dennoch ist der böse Trieb vor allem auf
einer anthropologischen Ebene verankert. Und hier kommt dann die
erzieherische Ebene des talmudischen Schrifttums zum Tragen, wenn die
Rabbinen immer wieder auf das Mittel gegen das Böse beziehungsweise den

bösen Trieb verweisen, wie beispielsweise in bQid 30b mit den Worten:

„Ebenso sprach der Heilige, gepriesen sei er, zu Israel: Meine Kinder, ich habe den
bösen Trieb erschaffen, und ich habe die Tora als Mittel gegen ihn erschaffen; wenn
ihr euch mit der Tora befasst, so werdet ihr nicht in seine Hand ausgeliefert [. .]."

9 Vgl. dazu: E. E. Urbach, The Two Inclinations, in: E. E. Ubach, The Sages. Their
Concepts and Beliefs, translated from the Hebrew by Israel Abrahams, Jerusalem
1975, S. 471-483.894-900; S. Rosenblatt, Inclination, Good and Evil, in: C.
Roth/G. Wigoder (ed.), Encyclopaedia Judaica. Band VIII, Jerusalem 1971, Sp.
1318-1319.

136



Soweit ein talmudisches Bild des Bösen. In ihrer offenen Diskussion

argumentieren die Rabbinen mit einer Pluralität von Meinungen äusserst

differenziert, und so lassen sie schliesslich die Unvereinbarkeit zwischen

einem Gott, der alles zum Guten tut, und einem Gott, der den Menschen mit
dem bösen Trieb schafft, demonstrativ offen. Eine leise Tendenz, das Böse zu
domestizieren, kann man schliesslich dennoch festmachen, und zwar wird sie

greifbar an der talmudischen Umformulierung des eingangs zitierten Verses

Jes 45,7, denn rabbinisch lautet dieser nicht mehr „der ich Wohlergehen
wirke und Böses schaffe", sondern nach bBer lla-b: „der ich Wohlergehen
wirke und alles schaffe [. .]". Und in dieser Form, die ,das Böse' mit .alles'

ersetzt und somit die Vorstellung Gottes als des Schöpfers vom Bösen sehr

abschwächt, geht der Vers in die tägliche Liturgie ein und wird bis heute als

erster Segensspruch im Morgengebet gesprochen.

Das Böse in der Kabbala

Wiederum überspringe ich die Jahrhunderte, um noch einmal eine

herausragende Epoche literarischen jüdischen Schaffens zu beleuchten: das Mittelalter

mit seinen zwei Polen, Religionsphilosophie einerseits, Kabbala — also

jüdische Mystik — andererseits. Obwohl beide Strömungen stark neuplatonisch

und aristotelisch beeinflusst sind, wähle ich für das hier festgelegte
Thema die sich schroff antiphilosophisch gebende Kabbala aus, denn die

Mystiker des Judentums versuchen bedeutend mehr aus der „Tyrannei des

griechischen Begriffsapparates auszubrechen" 10 als die jüdischen
Religionsphilosophen und schaffen so eigenständigere denkerische Szenarien.

Die mittelalterlichen jüdischen Weisen entwerfen noch einmal ganz neue
Bilder vom Bösen mit einer deutlich veränderten Ausrichtung.11 Wiederum
treffen wir auf dualistische Ansätze, die nun unter neuer Bezeichnung
auftreten, nämlich unter dem aramäischen Begriff der sitra achra, der .anderen
Seite'.12 An dieser anderen Seite fällt zunächst auf, dass es sich nicht mehr

um eine anthropomorphe Figur etwa in der Gestalt Satans oder Samaels

handelt, sondern dass hier vielmehr destruktive Kräfte kosmischen Ausma-

sses wirken. Und in der Tat ist der Hauptunterschied zwischen talmudischen

10 G. Scholem, Gut und Böse in der Kabbala, in: Eranos Jahrbtich 30 (1961), S.

29-67, dort S. 31.
11 P. Schäfer, Das Böse in der mittelalterlichen jüdischen Mystik, in: C. Colpe/W.

Schmidt-Biggemann (ed.), Das Böse, S. 90-108.
12 A. Even-Schoschan, Ha-Millon He-chadasch. Band II, Jerusalem 1993 [ hebr.J, S.

912.

137



und mittelalterlichen Weisen der, dass die Rabbinen das Böse oder den bösen

Trieb im Mikrokosmos Mensch beleuchten, während die Kabbalisten einen

metaphysischen Grund für das Böse in der Verfassung des Kosmos aufspüren
wollen. So hat das Böse in der jüdischen Mystik seinen Ort vorwiegend im
Äonenprozess, ist schon im Weltenraum enthalten und somit weitgehend

vom Menschen unabhängig zu sehen.

Wohl begegnet auch das Motiv der Verselbständigung des Bösen durch
einen Handlungsakt Adams, aber gerade auf dem Hintergrund der spätantiken

Rabbinen ist es einfach zu belegen, dass die Mystiker den Menschen
deutlich entlasten: So ist etwa laut Esra Ben Salomo aus Gerona, einem

spanischen Kabbalisten des 13. Jahrhunderts, Adam nicht mit dem bösen

Trieb geschaffen (wie noch im Talmud), der böse Trieb gewinnt vielmehr erst
mit dem Essen der Frucht die Herrschaft über seine Seele;13 gemäss dem
Sohar, dem Hauptwerk hochmittelalterlicher jüdischer Mystik, hat der
Mensch das Böse nicht produziert, sondern dieses vermochte lediglich, sich

an ihn zu heften;1 und schliesslich fällt ganz allgemein auf, dass Adam im
Kontext des Bösen nur noch eine unbedeutende Deuteragonistenrolle spielt,
während die Bühne des Geschehens von Äonen und göttlichen Emanationen
beherrscht wird.

Die mittelalterlichen Kabbalisten machen denn auch das Böse zunächst

an den zehn Sefirot fest, das heisst an den zehn Potenzen des göttlichen
Seins. Das Modell dieser zehn emanierten Wirkungskräfte Gottes bildet
bekannterweise ganz allgemein das Grundgerüst der jüdischen Mystik.
Selbstverständlich erklären die Kabbalisten nicht einzelne Sefirot, einzelne göttliche

Emanationen, als böse, sondern Böses entsteht da, wo die Harmonie der
Sefirot gestört wird, wo Zusammengehöriges auseinandergerissen wird. Als

Beispiel nenne ich zunächst Isaak Kohen aus Soria, einen kastilischen
Kabbalisten um 1260: Ihm zufolge traten aus der dritten Emanation, der
Weisheit', Kräfte der göttlichen Strenge hervor, die sich aus dem Verband
der übrigen Sefirot rissen und nun ungemildert und dementsprechend
destruktiv wirkten.13

Richtete sich bei den talmudischen Weisen das Bemühen um ein
Harmonisieren des guten und des bösen Triebes beim Menschen, so verschiebt
sich dieses Bemühen bei den Mystikern wiederum auf eine höhere kosmisch-
numinose Ebene zu einem Harmonisieren zwischen den Emanationen Gottes,

da vornehmlich die Sefirot .göttliche Liebe und göttliche Strenge'
auseinanderzubrechen drohen, so dass sich das Böse verselbständigen kann.

*3 G. Scholem, Gut und Böse in der Kabbala, S. 42.
'4 G. Scholem, Gut und Böse in der Kabbala, S. 52.
15 G. Scholem, Gut und Böse in der Kabbala, S. 36.

138



Um den roten Faden des Ursprungs vom Bösen am Beispiel der
Schöpfungsgeschichte wieder aufzunehmen, hier nun exemplarisch eine kabbalistische

Variation der Paradieserzählung. Als Kostprobe mystischer Tonalität
dient an dieser Stelle das Traktat „Das Geheimnis der Schlange und des

Gerichts über sie" des spanischen Kabbalisten Josef Gikatilla aus dem 13.

Jahrhundert:16

„Wisse, dass die Schlange von Anbeginn ihrer Erschaffung an etwas Wichtiges und
Notwendiges für die Harmonie darstellte, solange sie an ihrem Orte stand. Sie war
ein grosser Diener, der erschaffen war, um das Joch der Herrschaft und des Dienstes

zu tragen. Ihr Haupt überragte die Höhen der Erde, und ihr Schwanz reichte in
die Tiefe der Hölle. Doch in allen Welten hatte sie einen angemessenen Ort und
bildete etwas ungemein Wichtiges für die Harmonie aller Stufen, einer jeden an
ihrem Ort. Und das ist das Geheimnis der Himmelsschlange, die aus dem Buch
Jezira bekannt ist, die alle Sphären in Bewegung setzt und ihren Umlauf von Osten
nach Westen und von Norden nach Süden bewirkt. Und ohne sie hätte keine
Kreatur in der ganzen sublunaren Welt Leben, und es gäbe keine Aussaat und kein
Wachstum und keine Anregung zur Fortpflanzung aller Kreaturen. Diese Schlange
nun stand ursprünglich ausserhalb der Mauern der heiligen Bezirke und war von
aussen her mit der Aussenmauer verbunden, denn ihr Hinterleib hing mit der
Mauer zusammen, während ihr Antlitz sich nach innen richtete. Es stand ihr nicht
an, nach innen zu treten, sondern ihr Ort und ihr Gesetz war, das Werk des
Wachstums und der Fortpflanzung von aussen her zu wirken, und das ist das

Geheimnis des Baumes der Erkenntnis von Gut und Böse. Darum warnte Gott den
ersten Menschen, nicht an den Baum der Erkenntnis zu rühren, solange noch das

Gute und Böse beide in ihm verbunden waren, das eine von innen her, das andere

von aussen her. Er hätte vielmehr warten sollen, um später die Vorhaut des Baumes,
die die erste Frucht darstellt, von ihm abzutrennen. Adam wartete aber nicht,
sondern nahm vorzeitig von der Frucht und brachte dadurch ,einen Götzen ins
Allerheiligste', so dass die Kraft der Unreinheit von aussen ins Innere drang [. .].
Wisse, dass alle Werke Gottes, wenn sie ein jedes an seinem Orte stehen, an diesem
ihnen zugeordneten und vorbestimmten Ort ihrer Schöpfung gut sind, wenn sie
sich aber empören und ihren legitimen Ort verlassen, so sind sie böse, und darum
heisst es (Jes 45,7): ,Der Harmonie herstellt und das Böse schafft.'"

Im Vergleich mit der biblischen Vorlage fallen hier zunächst die gigantischen
Ausmasse auf: Das Haupt der Schlange überragt die Höhen der Erde, und
ihr Schwanz reicht in die Tiefen der Hölle. Dann spricht der Text von der

harmonisierenden Funktion dieser kosmischen Schlange im Zusammenspiel
der Stufen, der Sphären und somit der Sefirot.

Der erste Mensch erscheint in diesem Szenario verschwindend klein, und
klein ist auch — jedenfalls kleiner als in der Genesis — sein Vergehen, denn
falsch war nur der Zeitpunkt, den er gewählt hatte. Im Gegensatz zum
alttestamentlichen Original wird Adam die Frucht des Baums nicht verbo-

Zitiert nach G. Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Frankfurt
am Main 1988 [1957], S. 437.

139



ten, er hätte nur warten sollen. Mit seinem verfrühten Agieren verrückt
Adam die Dinge, bringt sie an den falschen Ort.

Auffallend ist weiter das Umbewerten der Schlange, die vom Sinnbild des

Bösen hier zum Guten hin uminterpretiert wird, wörtlich: „etwas Wichtiges
und Notwendiges für die Harmonie" darstellt, ohne die „keine Kreatur in
der ganzen sublunaren Welt Leben" hätte; die Schlange ist insofern eine Art
Genius der Natur.

Doch wo und worin besteht dann laut diesem Text eigentlich das Böse?

Das Böse erscheint als schöpfungsnotwendiger Akt, vor allem aber als aus

Verbindungen Herausgerissenes, falsch Verbundenes, falsch Gerichtetes, zur
falschen Zeit Erfolgtes. Nicht zuletzt mit diesen abstrakten Aspekten strebt

Josef Gikatilla einer unverblümten Beschönigung des Bösen zu, die er in der

Schlusspassage auf den Punkt bringt mit dem Satz: „Wisse, dass alle Werke

Gottes, wenn sie ein jedes an seinem Orte stehen, an diesem ihnen
zugeordneten und vorbestimmten Ort ihrer Schöpfung gut sind [. .]." Der Autor

sucht so, das Böse als ein positiv Seiendes zu erklären; das Wort
Harmonie kommt mehrmals vor, und das Ideal der Harmonisierung von Gut
und Böse und damit seine Neutralisierung gipfelt im abschliessenden Schriftbeweis

Jes 45,7, dem Vers, dem Leser und Leserin bereits in anderer

Zurechtbiegung begegnet sind und der diesmal lautet: „Der Harmonie herstellt
und das Böse schafft." Der Gegenpol zum Bösen, der angestrebte Wert, ist
damit nicht das Wohlergehen' wie im biblischen Vers mit der biblischen
Konnotation der Vokabel, erstrebenswert ist vielmehr die Harmonie.

Josef Gikatillas Ausschnitt aus dem „Geheimnis der Schlange und des

Gerichts über sie" ist insofern repräsentativ für mystische Ansätze seiner

Epoche, als die Kabbalisten beinahe ausnahmslos dahin tendieren, das Böse

im göttlichen Gesamtplan als Gutes zu sehen, wobei sie sozusagen eine göttliche

Perspektive einnehmen. Das Böse ist folglich primär aus dem

Zusammenhang Gerissenes. Kein Bild bekundet das schliesslich schöner als die

Auslegung des bereits genannten Esra Ben Salomo zu Gen 2,9, wo der
biblische Text ja von zwei Bäumen spricht, vom Baum der Erkenntnis von
Gut und Böse und vom Baum des Lebens - ein Aspekt, der bisher
unerwähnt geblieben ist. Nach dem hochmittelalterlichen spanischen Mystiker
waren diese beiden Bäume eigentlich ein Baum, hatten eine gemeinsame
Wurzel - als Symbol dafür, dass Erkenntnis und Leben nicht auseinandergerissen

werden dürfen.17

'7 G. Scholem, Gut und Böse in der Kabbala, S. 40.

140



Während die spätantiken Rabbinen das Böse aus der Menschenperspektive

betrachtet haben, so tun dies die mittelalterlichen Kabbalisten sozusagen
aus einer Himmelsperspektive. Beide Schulen in ihrer je eigenen Epoche
versuchen von ihrem Blickwinkel her, die Welt wieder ins Lot zu bekommen.

Geschah dies bei den didaktisch orientierten talmudischen Weisen

mittels Anleitung zum konkreten Verhalten des Menschen, so sind die
esoterischen Kabbalisten ganz auf eine umfassende kosmische, mystische Erlösung

mittels Kontemplation und einer spekulativen, in die Tora eingreifenden

Exegese ausgerichtet.
Beiden Strömungen - Talmud und Kabbala - gemeinsam ist der

ausgeprägte Hang zur Harmonisierung, sei es zwischen bösem und gutem Trieb,
sei es zwischen kosmischen Grössen wie den Sefirot göttlicher Liebe und

Strenge. Klang das rabbinisch im Satz „auch das ist zum Guten" an, so tönt
es mystisch „wisse, dass alle Werke Gottes [. .] am vorbestimmten Ort ihrer

Schöpfung gut sind". Die harmonisierende Einbindung des Bösen hin zum
Guten verharmlost und banalisiert das Böse insofern, als das Böse nie

bekämpft oder besiegt werden soll. Beschwichtigende statt militante Töne
bestimmen durchgehend den Umgang mit dem Bösen in der jüdischen
Traditionsliteratur.

Soweit der Hauptteil meiner Überlegungen: dreimal dieselbe Geschichte,
das Böse im Kontext der Schöpfung des ersten Menschen: alttestamentlich,
talmudisch und kabbalistisch erzählt — dreimal dieselbe Geschichte — und
dennoch drei ganz verschiedene Geschichten, denn dieses Böse wird biblisch
im Drama menschlicher Mündigkeit festgemacht, rabbinisch im angeborenen

bösen Trieb des Menschen, kabbalistisch in der kosmischen Verrückung
göttlicher Emanationen.

Statt einer zusammenfassenden Auswertung dieser drei Phasen möchte
ich an dieser Stelle einen Ausblick ins 20. Jahrhundert geben, denn namentlich

hier zeigen sich bestimmte Konsequenzen des Umgangs mit dem Bösen

im Judentum, stellt dieser Umgang doch den ideologischen Hintergrund zu

Strategien von Leidbewältigung dar.

Abschliessender Ausblick in die Moderne

Bei modernen Denkern, die der jüdischen Traditionsliteratur verpflichtet
sind, kann man die Linie .Bibel - Talmud - Kabbala' leicht linear weiterziehen.

Niemand illustriert dies perfekter als Martin Buber, der 1952 seinen

Essay Bilder von Gut und Böse18 veröffentlichte. Ebenfalls von der biblischen

18 M. Buber, Bilder von Gut und Böse, Heidelberg 1986 [1952].

141



Paradieserzählung ausgehend, interpretiert Buber das ,Erkennen von Gut
und Böse' in der Genesis als das Bewusstsein der Gegensätzlichkeit in der

Schöpfung. Adam, der Mensch, kann diese Gegensätzlichkeit nur erkennen,
doch nicht mit ihr umgehen; und daraus resultiert das Böse. Gott hingegen
ist jeder Gegensätzlichkeit überlegen, hat er doch die Welt in Gegensätzlichkeiten

geschaffen. Um diese Souveränität Gottes über die Gegensätzlichkeit
in der Schöpfung zu demonstrieren, zieht Buber — einmal mehr, auch er -
Jes 45,7 heran: „[. .] der ich Wohlergehen wirke und Böses schaffe". Den
Kabbalisten entleiht Buber den Gedanken, das Böse als ein nicht-geglücktes
In-Beziehung-Treten zu bestimmen; und wie die talmudischen Weisen sieht

Buber das Böse als ein innerseelisches Geschehen.

So greift Buber auf das talmudische Konzept des ,guten und des bösen

Triebs' zurück, den Trieb (yeser) als ,Bilderei', .Möglichkeitsbilderei' verstanden,

das Bilden von gedanklichen Möglichkeiten, welche im Gegensatz zu
dem von Gott Gemeinten, Guten stehen können. Erst der Mensch macht
den bösen Trieb böse, indem er ihn vom guten Trieb trennt. Die Tora aber

ist das Feuer, in dem das Erz des bösen Triebes geformt wird. Der böse Trieb
ist die Leidenschaft und Kraft des Menschen, seine im Wirbel treibende

All-Leidenschaft, die aber richtungslos ist und deshalb in die Irre gehen
kann, der gute Trieb ist die Richtung zu Gott und sich selbst hin, zu seiner

geeinten Seele. Erst durch die harmonisierende Verbindung der beiden
Triebe kann der Mensch ganz werden. Soweit Martin Buber.

Rückblickend stellt man mithin fest, dass die jüdische Traditionsliteratur
das Böse stets ohne Nennung konkreter Umstände, Namen oder Fakten
behandelt — obwohl es ihr an Anschauungsmaterial nicht gefehlt hätte — und
das selbst bei Martin Buber 1952 unter dem unmittelbaren Eindruck der
Schoa. Man kann diesen Umgang mit dem Bösen eine Flucht in die

Vergeistigung nennen, und genau diesen Vorwurf erhob schliesslich die jüdische
Philosophin Plannah Arendt, die das Böse ganz konkret, nämlich anhand des

Eichmann-Prozesses analysiert hat in ihrem berühmten Report Eichmann in
Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen,19 In der jüdischen Welt
löste Hannah Arendts Buch in den sechziger Jahren einen Skandal aus.

Gegen jeden theologischen Ansatz ortete Hannah Arendt die Wurzeln des

Bösen in psychologischen Fehlmanipulationen totalitärer Herrschaftssysteme
und verfolgte, geleitet von dieser These, akribisch genau, wie der ehemalige
SS-Obersturmbannführer Adolf Eichmann zum „gewissenhaften Werkzeug

19 H. Arendt, Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen, aus
dem Amerikanischen von Brigitte Granzow, München 1999 [1964].

142



der Gewissenlosigkeit"20 werden konnte. Das Skandalon des Buches bestand

darin, dass die Philosophin nicht nur Martin Buber vorwarf, die eigentliche
Problematik des Falles Eichmann zu ignorieren,21 sondern dass sie die
jüdischen Gemeindeleiter und geistigen Lehrer gleichermassen der absoluten

Blindheit bezüglich des Bösen bezichtigte. Da sie das Banale des Bösen nicht
erkannt, dem Bösen selber nicht offensiv entgegengetreten seien, hätten sie

die Katastrophe mit zu verantworten.
In der Tat ist der rote Faderi in den jüdischen Konzepten vom Bösen die

Tendenz, Schöpfungsursprünge und Realitäten des Bösen zu bemänteln.
Jüdische Strategien zur Uberwindung des Bösen sind stets Harmonisierungs-
versuche, die - ähnlich dem Messiasglauben — zur Passivität verleiten können,

denn Ziel im Umgang mit dem Bösen war ja nie seine Bekämpfung
und Vernichtung, sondern die Wiederherstellung der Balance zwischen

gutem und bösem Trieb, zwischen den Emanationen göttlicher Gnade und

göttlichen Zorns. Gegen die daraus gewachsene Lebenshaltung wehrte sich

Flannah Arendt.
Wer den gedanklichen Weg des Bösen in der jüdischen Traditionsliteratur

zurücklegt, trifft auf zahlreiche differenzierte Bilder und Mythen, die den

Ursprung des Bösen im einem einzigen Gott orten, aber wohl gerade deshalb
das Böse banalisieren, um einen allgütigen Schöpfer zu entlasten. Wenn ich
auch Hannah Arendt nicht in allen Punkten ihrer Analyse folge, so

überzeugt sie mich dennoch mit ihrem impliziten Appell, dem Bösen weder

theologisch noch praktisch mit Banalisierung, Vertröstung und Verharmlosung

zu begegnen, sondern ihm in seiner Banalität, im Kleinen des alltäglich
Banalen und im sozialen Zusammenleben die Stirn zu bieten. Die Religion
stellt die Weichen für die konkrete Lebensbewältigung, und hier darf das

Böse nicht banalisiert, sondern muss in seiner Banalität entlarvt werden.
Oder wie Hannah Arendt es ausdrückt: „Ich will verstehen! [. .] im Guten
wie im Bösen dem Wirklichen die Treue halten [. .] aus Liebe zur Welt."22

20 Albert Wucher, zitiert nach H. Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 45.
21 H. Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 370.
22 Zitiert nach: Du. Die Zeitschrifi der Kultur. Hannah Arendt. Mut zum Politischen,

Nr. 710 (Zürich, Oktober 2000), S. VII.

143


	Schafft Gott das Böse? : Schöpfung und Sündenfall biblisch, talmudisch und kabbalistisch gelesen

