Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: Schafft Gott das Bose? : Schopfung und Siundenfall biblisch, talmudisch
und kabbalistisch gelesen

Autor: Oberhéansli-Widmer, Gabrielle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961199

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schafft Gott das Bose?

Schopfung und Siindenfall biblisch,
talmudisch und kabbalistisch gelesen

von Gabrielle Oberbinsli-Widmer”™

Monographien des Bosen und Biographien des Teufels' scheinen sich im
Moment besonderer Beliebtheit zu erfreuen, von undifferenzierten Ausse-
rungen prominenter Politiker zum Thema des Bosen ganz zu schweigen.
Hinter dieser Prisenz des Themas steckt nicht nur die Faszination des Bosen,
sondern ebenso seine Unfassbarkeit und Ambiguitit.” Das Bose indert mit
Epoche und Kultur Gesicht und Namen: Amalek, Satan, Ketzer, Hexen,
Dissidenten, Terroristen — um nur ein paar Beispiele zu nennen. Das Wesen
des Bosen lisst sich kaum definieren. Wohl ist die Welt vom Bésen voll, aber
dennoch scheint es nichts zu sein, denn es gibt kein Weltelement, das an sich
oder gar rundum bose wire, allerdings ist immer jemand oder etwas bose. So
erscheint das Bose im Pradikat, als Eigenschaft.

»Es ist in Ereignissen, Handlungen und deren Wirkungen zu Hause [. . .]. Das Bose
ist ein Relationsbegriff, seine Sache hat mit Handeln und Erleiden, mit menschli-
chen und sozialen Beziehungen zu tun. Als bése wird erfahren, was bedroht, Ord-
nungen auflost, Leben zerstért, Entwicklungen in Katastrophen enden lifdt. Es
bedeustet im Kern Angriff auf Dasein und Leben [...]. Seine Richtung ist der
Tod.“

*  Prof. Dr. Gabrielle Oberhiinsli-Widmer, Theologisches Seminar der Universitit Zii-
rich, Kirchgasse 9, CH-8001 Ziirich.

1" Hier und im folgenden nur ein paar ausgewihlte Titel aus der iiberbordenden
Literatur: S. NEIMAN, Evil in Modern Thought. An alternative history of philosophy,
Princeton, Oxford 2002; R. SAFrRaNSK1, Das Bise oder das Drama der Freibeit,
Miinchen, Wien 1997; P. STANFORD, Der Teufel. Eine Biographie, aus dem Engli-
schen von Peter Knecht, Frankfurt a. M. 2000 [1996]; ]. B. RusseLL, Biographie des
Teufels. Das radikal Bise und die Macht des Guten in der Welt, aus dem Englischen
von Susanna Grabmayr und Marie-Therese Pitner, Wien 2000 [1988].

2 C. Corre/W. ScBMIDT-B1GGEMANN (ed.), Das Bdse. Eine historische Phinomeno-
logie des Unerklirlichen, Frankfurt a. M. 1993.

3 H. HARING, Das Problem des Bisen in der Theologie, Darmstadt 1985, S. 1-2.

129



Soweit der Versuch einer Begriffsumreissung, angelehnt an Hermann Hi-
ring,

Die Schwierigkeit, das Bose zu fassen, verstirkt sich im Hebriischen, da
hier der Begriff nicht einmal zwischen dem Ubel im Sinn eines malum
physicum und dem Bosen als malum morale unterscheidet, sondern ,iibel,
bose, schlecht, minderwertig, hisslich, verdriesslich, unheilvoll® und dhnli-
ches mehr umschliesst; der unspezifische semantische Charakter des hebrii-
schen ,bose’ (ra°) lisst sich anschaulich durch die Tatsache illustrieren, dass
die Septuaginta mehr als 30 verschiedene Begriffe braucht, um diese he-
briische Vokabel samt Derivaten griechisch Wiederzugeben.4

Abgesehen von der unspezifischen Semantik der Vokabel, fillt zudem
auf, dass sich von den 787 alttestamentlichen Belegen zur Wurzel und den
Derivaten von ,bdse sein® ein massgeblicher Teil auf das Exil bezieht: Das mit
ra“ bezeichnete Bose in der Hebriischen Bibel ist primir der fatale Einbruch
in Israels Geschichte. Und doch ist das babylonische Exil auch die Zisur, aus
der das Judentum grosste geistige Errungenschaften hervorbringt wie etwa
den konsequent durchreflektierten Monotheismus oder die Einfithrung des
Schabbat. Mithin wichst aus der Mitte des Bosen héchstes Gedankengut,
und insbesondere an diesem Beispiel des Exils eréffnet sich die Ambiguitit
des Bosen, das nicht selten mit seinem Gegenpart als ,Gut und Bése® auftritt
und das in der biblischen Josephs-Legende meisterlich in dem Satz eingefan-
gen ist, den Joseph an seine Briider richtet (Gen 50,20): ,,Ihr, ihr habt Boses
gegen mich geplant, Gott aber hat es als Gutes geplant.”

So konnte man nun schliessen, dass die Thematik des Guten ebenso
ergiebig anzugehen wire, und als Gegengewicht zu den eingangs angefiihrten
Studien zum Bosen nun einmal ein Aufsatz zum Guten an der Reihe wire,
doch das ist leider weit gefehlt, denn wihrend die gedankliche Analyse des
Boésen in den verschiedenen Kulturen einen enormen Gedankenreichtum
hervorgebracht hat, beschrinken sich die Bilder vom Guten auf ein paar
einfache Grundsitze und nicht wenige kitschanfillige Klischees, wobei auch
das Judentum keine Ausnahme macht, wenn es sich beispielsweise die From-
men in der kommenden Welt beim Schmaus des Leviathan-Bratens am
Tisch des Ewigen ausmalt.” Die Funken menschlichen Denkens entziinden
sich bedauerlicherweise unvergleichbar stirker an Leid, Tod und Zerstérung
als an Giite und Harmonie. So mége nun der wohlwollende Leser, die
geneigte Leserin Nachsicht mit mir tiben, wenn auch ich mich lieber bésen
Rosen als blisslichen Mauerbliimchen zuwende.

4 C. Donmen, Y97 ¢, in: H.-J. FaBry/H. RINGGREN (ed.), Theologisches Worter-
buch zum Alten Testament. Band VII, Stuttgart, Berlin, Kéln 1993, Sp. 582-611.
5 bBB 74b-75a.

130



Die kaum fassbare Definition des Bésen ist fiir das Judentum weniger
problematisch als die Ambiguitit des Bosen angesichts des monotheistischen
Prinzips. Im religionswissenschaftlichen Kontext darf man die begrifflich
philosophischen Definitionen iibergehen, denn die Religionen behandeln
das Bése nicht in abstrakten Denkkategorien, sondern vielmehr in Symbo-
len, Mythen und Erzihlungen. Doch im Gegensatz zu philosophischen An-
sitzen und auch zu dualistischen oder polytheistischen Religionen steht das
monotheistische Judentum vor dem Problem, das Bése mit dem einen gii-
tigen und allmichtigen Gott zu harmonisieren: Der Ursprung des Bésen
muss im Monotheismus von Gott ausgehen, in Beziehung zu ihm stehen
und kann nur bedingt eine autonome Grésse sein. Der alttestamentliche
locus classicus, welcher explizit auch Boses und Unheil von dem einen und
einzigen Gott aus erklirt, ist Jesaja 45,7: ,,Der ich Licht bilde und Finsternis
schaffe, der ich Wohlergehen wirke und Boses schaffe, ich bin es, der Herr,
der dies alles wirkt.“ Ohne hier auf den geschichtlichen Kontext des Exils,
auf die Autorschaft Deuterojesajas oder einer eventuellen Fortschreibung
einzugehen,® bemerke man die skandalose Anstossigkeit dieser auch andern-
orts aus dem Zusammenhang gerissenen Aussage, welche in der jiidischen
Tradition noch insofern verschirft wird, als das Verb in ,Der ich Béses schaf-
fe' als creatio ex nihilo verstanden wird: Gott als sadistischer Erfinder des
Grauenvollen? Leser und Leserin werden diesem Vers mit seinem schop-
fungstheologischen Hintergrund im folgenden nochmals begegnen, in seiner
je unterschiedlichen Auslegung bei den talmudischen Weisen und ebenso bei
den mittelalterlichen Mystikern.

Die Verantwortlichkeit Gottes gegeniiber dem Bésen in der Welt, die
Theodizee, ist mithin eine der zentralen Fragen der monotheistischen Reli-
gionen und des Judentums im Speziellen. Ich tibergehe hier die verschiede-
nen Erklirungsansitze, welche versuchen, die Aporie zwischen einem allgii-
tigen und allmichtigen Gott angesichts der Existenz des Bésen zu 16sen, und
wende mich in diesem Rahmen ausschliesslich einem Aspekt des Bosen zu,
nimlich seinem Anfangspunkt in der gottlichen Schépfung. Die biblischen
und jiidischen Schopfungserzihlungen miissen die deutlichste Antwort dar-
auf geben, in welchem Verhiltnis Gott — und Mensch — zum Bésen stehen.
Alle anderen Aspekte des Bosen wie beispielsweise die Figur Satans oder die
Symbolik Esaus ausklammernd, werde ich im folgenden drei Bilder vom
Ursprung des Bosen vorstellen: ein antikes, ein spitantikes und ein mittel-

6 H. Haag, ,Ich mache Heil und erschaffe Unheil (Jes 45,7), in: Festschrift fiir
Joseph Ziegler, Wiirzburg 1972, S. 179 -185.

131



alterliches. Konkret: die biblische Schépfungsgeschichte in ihrer alttesta-
mentlichen, talmudischen und kabbalistischen Ausformung. Dabei handelt
es sich im Prinzip um immer dieselbe Erzihlung von Adam im Paradies, und
dennoch entstehen daraus ganz verschiedene Mythen mit ihren je unter-
schiedlichen Beurteilungen des Bésen. Das Schlusswort wird eine prominen-
te jiidische Personlichkeit aus dem 20. Jahrhundert ergreifen, welche die
Tradition in ithrem Umgang mit dem Bésen ganz massiv angreift.

Doch urteile der umsichtige Leser, die kritische Leserin nun selbst, ob
und wann die jiidischen Mythen dem Theodizee-Problem differenzierte L6-
sungen entgegenzuhalten vermégen oder ob, wann und mit welchen Kon-
sequenzen die jiidischen Weisen das Bése marginalisieren und vor der Reali-
tit des Bosen den Kopf in den Sand beschénigender Ansitze stecken.

Gut und Bése in den beiden alttestamentlichen
Schopfungsberichten

Der Ausgangstext zum biblischen Ursprung des Bosen ist zwangsliufig der
Schépfungsbericht in der Genesis. Religionsgeschichtliche Ansitze behan-
deln das Bose im Schopfungsgeschehen meist auf zwei Ebenen, einerseits auf
der Ebene des Kosmos oder Makrokosmos und andererseits auf der Ebene
des Mikrokosmos Mensch. Auch die Hebriische Bibel macht da keine Aus-
nahme und bietet bekanntlich zwei Schopfungsberichte, den Weltschip-
fungstext Gen 1,1—2,4a und die Paradieserzihlung Gen 2,4b—3,24, welche
traditionellerweise den Quellen P und J zugeschrieben werden.’

Ohne auf eventuelle Wachstumsschichten einzugehen, ist die vorliegende
Leitfrage vielmehr: Woher riihrt das Bése in der Gesamtkomposition der
beiden vorliegenden Texte?

Das Bése taucht erst und erstmals im zweiten Schépfungsbericht auf, der
den Menschen fokussiert, wihrend der erste Schépfungsbericht den Kosmos
als ungebrochen gelungenes gottliches Werk beurteilt. Nicht weniger als

7" Hier ein paar ausgewihlte Titel zum Aspekt des Bosen im Auftakt der Genesis: M.
Crark, A Legal Background to the Yahwist’s Use of “Good and Evil” in Gen 23,
in: Journal of Biblical Literature 88 (1969), S. 266—278; H.S. STerN, “The Knowl-
edge of Good and Evil”, in: Vetus Testamentum 8 (1958), S. 405—418; R. Gorbis,
The Knowledge of Good and Evil in the Old Testament and the Qumran Scrolls,
in: Journal of Biblical Literarure 76 (1957), S. 123 -138; G.W. Bucnanan, The
Old Testament Meaning of the Knowledge of Good and Evil, in: Journal of Biblical
Literature 75 (1956), S. 114-120; H.]. StoeBE, Gut und Bése in der Jahwisti-
schen Quelle des Pentateuch, in: Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft 65
(1953), S. 188-204.

152



sechsmal qualifiziert der Schopfer — fern jeder gottlichen Selbstkritik — sein
Werk mit ,gut® und im Anschluss an die Schépfung des Menschen — sogar
mit ,sehr gut’. Laut dieser Darstellung gibt es in der Schépfung nichts Béses,
das Wort r4° kommt nicht vor.

Ganz anders der zweite Schépfungsbericht, die Erzihlung von Adam und
Eva im Paradiesgarten. Hier finden wir die Vorstellung des Bosen an ganz
zentraler Stelle — wortlich und bildlich mitten im Garten — und zwar in der
Verbindung des ,Baumes der Erkenntnis von Gut und Bése’. Hier aus-
schnittweise die Passage, die am ehesten einen Hinweis auf den Ursprung des

Bésen zu geben vermag, Gen 2,7-9.16.17:

JUnd Gott der Herr bildete den Menschen aus Erde vom Ackerboden, und er
hauchte ihm Lebensodem in die Nase. So wurde der Mensch ein lebendes Wesen.
Und Gott der Herr pflanzte einen Garten in Eden gegen Osten und setzte dort-
hinein den Menschen, den er gebildet hatte. Und Gott der Herr liess allerlei Biume
aus der Erde sprossen, lieblich anzusehen und gut zu essen, und den Baum des
Lebens mitten im Garten, und den Baum der Erkenntnis von Gut und Bése. [. . .]
Und Gott der Herr gebot dem Menschen und sprach: Von allen Biumen im
Garrten darfst du essen; nur von dem Baum der Erkenntnis von Gut und Bése, von
dem darfst du nicht essen; denn sobald du davon issest, musst du sterben.”

Nach der Bildung Evas aus der Rippe Adams, kniipft der Auftake der Siin-
denfallgeschichte direkt an das Motiv des Bésen an, Gen 3,1-6:

»Die Schlange aber war listiger als alle Tiere des Feldes, die Gott der Herr gemacht
hatte, und sie sprach zur Frau: Gott hat wohl gar gesagt: Ihr diirfc von keinem
Baum des Gartens essen! Da sagte die Frau zur Schlange: Wir diirfen essen von der
Frucht der Biume im Garten, nur von der Frucht des Baumes mitten im Garten
hat Gott gesagt: Esst nicht davon, riihrt sie auch nicht an, damit ihr nicht sterbet!
Da sagte die Schlange zur Frau: Mitnichten werdet ihr sterben, sondern Gott weiss,
dass, sobald ihr davon esst, euch die Augen aufgehen werden und ihr wie Gott sein
und wissen werdet, was gut und bgse ist.”

Die Handlung kann hier unterbrochen werden, da Ausgang und Konsequen-
zen der Paradieserzihlung bestens bekannt sind.

Der Text gibt indes keine direkte Auskunft iiber die abstrakte Frage nach
der Herkunft des Bosen. Dessen Ursprung ist seltsam verdeckt und gewun-
den: Alles, auch das Bose, passiert in Gottes Machtbereich, doch nicht ein-
fach nach seinem Willen. Keine Rede von einer gottlichen Allmachtstheorie,
aber dennoch ist das Bése dem Baum, den Gott sprossen lisst, inhirent.
Durch die singulire Konstruktus-Verbindung als ,Baum der Erkenntnis von
Gut und Bose® entsteht eine doppelte Brechung oder Differenzierung dieses
Bosen; Gott wird so nicht ausdriicklich sein Schépfer genannt, das Bése nur
in Verbindungen, nicht als selbstindige Grésse vorgestellt.

Die Nuancierung in der Bezichung ,Gott — Boses® setzt sich fort in der
Bezichung ,Mensch — Béses. Voller Paradoxa ist das gottliche Verbot: Es

133



tabuisiert die Erkenntnis, die es voraussetzt: Kann der Mensch das Bose tun,
wo er doch offensichtlich noch gar nicht iiber ein Unterscheidungsvermégen
zwischen Gut und Bése verfiigt? Auf jeden Fall ist der Mensch weder bése
noch bose geschaffen — im Gegensatz zu dem, was die Rabbinen daraus
machen werden. Der Mensch aktiviert lediglich das Bése, verhilft ihm von
einer Potentialitdt zur Aktualitit. Aber auch das nur auf Initiative einer
erzihltechnischen Zwischengrosse in Form der Schlange — diese explizit ein
Geschopf, das Gott gemacht hatte — und die erst durch die spitere Rezeption
zu Satan beziehungsweise Satanael mutieren wird,” im Arrangement des
Textes jedoch viel eher eine Entlastungsfunktion erfiillt, insofern als der Ur-
sprung des Bosen weder direkt auf Gott selbst noch auf den Menschen
zuriickgefiihre wird.

Die Paradieserzihlung bietet mithin keine Losung, den Ursprung des
Bésen festzumachen, und es wire ja auch verfehlt, hier den Fokus des Textes
zu sehen, zielt dieser doch vielmehr auf die menschliche Freiheitstat, die
Autonomie, selber zwischen Gut und Bése unterscheiden zu kénnen — eben
wie Gott, gottihnlich —, unterscheiden zu konnen zwischen Lebensférdern-
dem und Lebensabtriglichem. Die Paradieserzihlung ist eine Art Pubertits-
drama der Gattung Mensch. Den oder die Verfasser interessiert die Natur
des Menschen, und beim Bésen stehen nicht Spekulationen des Ursprungs
im Vordergrund, sondern vielmehr dessen Folgen. Das Bose wird im bibli-
schen Schopfungsbericht unter anthropologisch existentiellem Gesichtspunkt
beleuchtet, nicht ontologisch und schon gar nicht kosmisch. Mithin zeichnet
die Genesis das Bose als eine zerstérende, vernichtende Macht, die durch den
Menschen in die Welt kommt.

Der alttestamentliche Mythos lisst den Ursprung des Bésen dunkel in
narrativer Verwicklung, an Gott und Mensch gebunden und ihnen dennoch
nicht urspriinglich wesenhaft. Der Plot hilt die Balance, einerseits die Ein-
zigkeit und vollkommene Autonomie Gottes zu wahren und andererseits die
Freiheit und Wiirde des Menschen zu retten, der ein gutes Wesen bleiben
kann, auch wenn er dem Bosen unterliegt.

8 So beispielsweise in der frithmittelalterlichen slawischen Baruch-Apokalypse zu Gen
3; zu einem Abdruck dieses Textes vgl. C. CoLrE/W. SCHMIDT-BIGGEMANN (ed.),
Das Bise, S. 75.

134



Das Bose oder der bose Trieb im talmudischen Schrifttum

Ich iiberspringe nun mutig ein paar Jahrhunderte und blende in das nach-
biblische talmudische Schrifttum der Spitantike, in die ersten nachchristli-
chen Jahrhunderte. Wie sehen die Rabbinen, die Verfasser von Talmud und
Midrasch, das Bése, wie verkniipfen sie es mit der gottlichen Schopfung?

In ihrem ungebrochen positiven Votum dem ersten biblischen Schép-
fungsbericht vergeichbar, hallt da zunichst eine Sentenz durch die rabbini-
sche Literatur, die alles an Gottes Schopfung als gut erklirt mit den Worten:
»Alles, was der Heilige, gepriesen sei er, getan hat, alles ist zum Guten®. Und
eine perfekte Illustration dazu liefert der Tannaite Nachum Isch Gamzo, der
dieser Philosophie seinen Namen verdankt, wie es die folgende kleine Ge-
schichte aus dem Babylonischen Talmud berichtet, bTa‘a 21a:

»Man erzihlt von Nachum Isch Gamzo, dass ihm beide Augen erblindet waren,
beide Hinde und beide Fiisse abgehauen waren, und sein Kérper war voll mit
Geschwiiren, er lag in einem baufilligen Hause, und die Fiisse des Bettes standen in
Wasserbecken, damit keine Ameisen auf ihn kimen. [. ..] Weshalb nannte man ihn
Nachum Isch Gamzo? — Weil er zu allem, was ihm passierte, zu sagen pflegte: Auch
dies ist zum Guten.”
Diese Episode sowie die Haltung ihres Protagonisten sind Ausdruck from-
mer Erbauungsliteratur, wie sie das enorm umfassende talmudische Schrift-
tum auch umfasst, doch ist das nur ein Aspekt. Auf der anderen Seite dringt
der Talmud in tiefste Schichten theologischer Dialektik, und in solchen Pas-
sagen ist die Stellungnahme zum Bésen eine ganz andere.
Eine klassische Stelle zum Bdsen bietet der Babylonische Talmud in bBer
7a, wo Mose — einem Mirchenmotiv folgend — drei Fragen an Gott stellen

darf. Die dritte und letzte Frage lautet:

»Herr der Welt, warum gibt es einen Gerechten, dem es gut geht, und einen

Gerechten, dem es schlecht geht, einen Frevler, dem es gut geht, und einen Frevler,

dem es schlecht geht?
Mose stellt demzufolge die Frage nach der Theodizee, und zwar stellt er sie
im rabbinischen Erzihlarrangement aus der Szene von Ex 33 heraus, der
Gottesschau Moses. Das heisst: Fiir die talmudischen Weisen ist ,Gott sehen’
gleichbedeutend mit ,die Funktion des Bésen verstehen’. Auf die rabbinisch
formulierte Frage des Mose antwortet Gott mit verschiedenen Ansitzen:
Tun-Ergehen-Zusammenhang, Ahnenzwang — und man kann hier die wei-
teren talmudisch-midraschischen Ansitze anfiigen: menschliches Leid als
gottliche Priifung, Leid als Adelung des Gerechten, Leid als Liuterung, ge-
rechte Entléhnung in der kommenden Welt, dem Menschen nicht fassbare
Zusammenhinge des gottlichen Willens oder das Bose als Preis der Willens-

135



freiheit. Die rabbinische Diskussion in Berachot endet indes mit einem
Eklat, denn kein Geringerer als Rabbi Meir bestreitet, dass Gott Mose seinen
dritten Wunsch erfiillt habe: Selbst Mose, dem grossten aller Propheten und
direkten Empfinger der Tora, blieb die Einsicht in das Bése letztlich ver-
schlossen.

Mithin kann kein Mensch das Bose gedanklich fassen. Dennoch orten
die Rabbinen den Ursprung des Bésen aber wesentlich klarer als die bibli-
schen Verfasser. Wiederum ist der Ausgangspunkt das Schépfungsgeschehen,
doch diesmal ist das Verhiltnis zwischen Gott, Mensch und dem Bésen in
linearen Erzihllinien umrissen. Hier die talmudische Erliuterung zur Er-

schaffung des Menschen nach Gen 2,7, bBer 61a:

»Rav Nachman Ben Rav Chisda trug vor: Weshalb steht im Vers ,Und Gott der
Herr bildete den Menschen' (das Wort wayyiser) mit zwei Juds? — weil der Heilige,
gepriesen sei er, zwei Triebe (wortlich Bildungen) erschuf, einen guten Trieb und
einen bosen Trieb.“
Aus der Plene-Schreibung des Verbs ysr mit dem wiederholten Jod leitet Rav
Nachman das talmudische Seelenmodell von den beiden Trieben ab. Wie so
oft in der rabbinische Exegese stehen wohl auch an dieser Stelle Idee und
Ideologie vor der konsonanten-orientierten Auslegungsregel. Fiir die vorlie-
gende Fragestellung wichtig ist jedoch folgendes: Im Gegensatz zu dem dun-
kel gehaltenen Ursprung des Bosen in der Genesis erkliren die talmudischen
Weisen, dass Gott das Bése bei der Schopfung in den Menschen geschaffen
hat und dass der Mensch — wenigstens zur Hilfte — bése geschaffen ist.
Die spezifisch rabbinische Definition des Bosen ist eben dieser ,bose
Trieb".” So sagt etwa Resch Laqisch in bBB 16a: ,Der Satan, der bose Trieb
und der Todesengel sind identisch®. Dennoch ist der bése Trieb vor allem auf
einer anthropologischen Ebene verankert. Und hier kommt dann die erzie-
herische Ebene des talmudischen Schrifttums zum Tragen, wenn die Rab-
binen immer wieder auf das Mittel gegen das Bose beziehungsweise den
bosen Trieb verweisen, wie beispielsweise in bQid 30b mit den Worten:
~Ebenso sprach der Heilige, gepriesen sei er, zu Israel: Meine Kinder, ich habe den

bosen Trieb erschaffen, und ich habe die Tora als Mittel gegen ihn erschaffen; wenn
ihr euch mit der Tora befasst, so werdet ihr nicht in seine Hand ausgelieferr [. . .]."

9 Vgl. dazu: E.E. UrsacH, The Two Inclinations, in: E.E. UacH, The Sages. Their
Concepts and Beliefs, translated from the Hebrew by Israel Abrahams, Jerusalem
1975, S. 471—483.894-900; S. RoseNBLATT, Inclination, Good and Evil, in: C.
RotH/G. WIGODER (ed.), Encyclopaedia Judaica. Band VIII, Jerusalem 1971, Sp.
1318-1319.

136



Soweit ein talmudisches Bild des Bosen. In ihrer offenen Diskussion
argumentieren die Rabbinen mit einer Pluralitit von Meinungen iusserst
differenziert, und so lassen sie schliesslich die Unvereinbarkeit zwischen ei-
nem Gott, der alles zum Guten tut, und einem Gott, der den Menschen mit
dem bosen Trieb schafft, demonstrativ offen. Eine leise Tendenz, das Bose zu
domestizieren, kann man schliesslich dennoch festmachen, und zwar wird sie
greifbar an der talmudischen Umformulierung des eingangs zitierten Verses
Jes 45,7, denn rabbinisch lautet dieser nicht mehr ,der ich Wohlergehen
wirke und Bdses schaffe®, sondern nach bBer 11a-b: ,der ich Wohlergehen
wirke und afles schaffe [. . .]“. Und in dieser Form, die ,das Bose‘ mit ,alles’
ersetzt und somit die Vorstellung Gottes als des Schépfers vom Bésen sehr
abschwicht, geht der Vers in die tigliche Liturgie ein und wird bis heute als
erster Segensspruch im Morgengebet gesprochen.

Das Bose in der Kabbala

Wiederum iiberspringe ich die Jahrhunderte, um noch einmal eine heraus-
ragende Epoche literarischen jiidischen Schaffens zu beleuchten: das Mittel-
alter mit seinen zwei Polen, Religionsphilosophie einerseits, Kabbala — also
jidische Mystik — andererseits. Obwohl beide Stromungen stark neuplato-
nisch und aristotelisch beeinflusst sind, wihle ich fiir das hier festgelegte
Thema die sich schroff antiphilosophisch gebende Kabbala aus, denn die
Mystiker des Judentums versuchen bedeutend mehr aus der ,Iyrannei des
griechischen Begriffsapparates auszubrechen“'” als die jiidischen Religions-
philosophen und schaffen so eigenstindigere denkerische Szenarien.

Die mittelalterlichen jiidischen Weisen entwerfen noch einmal ganz neue
Bilder vom Bésen mit einer deutlich verinderten Ausrichtung.'"' Wiederum
treffen wir auf dualistische Ansitze, die nun unter neuer Bezeichnung auf-
treten, nimlich unter dem aramiischen Begriff der sitra achra, der ,anderen
Seite'.'” An dieser anderen Seite fillt zunichst auf, dass es sich nicht mehr
um eine anthropomorphe Figur etwa in der Gestalt Satans oder Samaels
handelt, sondern dass hier vielmehr destruktive Krifte kosmischen Ausma-
sses wirken. Und in der Tat ist der Hauptunterschied zwischen talmudischen

10 G. ScHoLEM, Gut und Bése in der Kabbala, in: Eranos Jahrbuch 30 (1961), S.
29-67, dort S. 31.

11 P, Scuirer, Das Bose in der mittelalterlichen jiidischen Mystik, in: C. CoLre/W.
ScuMipT-B1GGEMANN (ed.), Das Bise, S. 90 —108.

12 A. EveNn-ScHOSCHAN, Ha-Millon He-chadasch. Band 11, Jerusalem 1993 [hebr.], S.
912.

137



und mittelalterlichen Weisen der, dass die Rabbinen das Bose oder den bosen
Trieb im Mikrokosmos Mensch beleuchten, wihrend die Kabbalisten einen
metaphysischen Grund fiir das Bose in der Verfassung des Kosmos aufspiiren
wollen. So hat das Bése in der jiidischen Mystik seinen Ort vorwiegend im
Aonenprozess, ist schon im Weltenraum enthalten und somit weitgehend
vom Menschen unabhingig zu sehen.

Wohl begegnet auch das Motiv der Verselbstindigung des Bésen durch
einen Handlungsakt Adams, aber gerade auf dem Hintergrund der spitan-
tiken Rabbinen ist es einfach zu belegen, dass die Mystiker den Menschen
deutlich entlasten: So ist etwa laut Esra Ben Salomo aus Gerona, einem
spanischen Kabbalisten des 13. Jahrhunderts, Adam nicht mit dem bésen
Trieb geschaften (wie noch im Talmud), der bose Trieb gewinnt vielmehr erst
mit dem Essen der Frucht die Herrschaft iiber seine Seele;'” gemiss dem
Sohar, dem Hauptwerk hochmittelalterlicher jiidischer Mystik, hat der
Mensch das Bose nicht produziert, sondern dieses vermochte lediglich, sich
an ihn zu heften;'* und schliesslich fillt ganz allgemein auf, dass Adam im
Kontext des Bésen nur noch eine unbedeutende Deuteragonistenrolle spielt,
wihrend die Biithne des Geschehens von Aonen und gotelichen Emanationen
beherrscht wird.

Die mittelalterlichen Kabbalisten machen denn auch das Bése zunichst
an den zehn Sefirot fest, das heisst an den zehn Potenzen des géttlichen
Seins. Das Modell dieser zehn emanierten Wirkungskrifte Gottes bildet be-
kannterweise ganz allgemein das Grundgeriist der jiidischen Mystik. Selbst-
verstindlich erkliren die Kabbalisten nicht einzelne Sefirot, einzelne gorli-
che Emanationen, als bose, sondern Boses entsteht da, wo die Harmonie der
Sefirot gestort wird, wo Zusammengehoriges auseinandergerissen wird. Als
Beispiel nenne ich zunichst Isaak Kohen aus Soria, einen kastilischen Kab-
balisten um 1260: Thm zufolge traten aus der dritten Emanation, der
Weisheit', Krifte der gottlichen Strenge hervor, die sich aus dem Verband
der iibrigen Sefirot rissen und nun ungemildert und dementsprechend de-
struktiv wirkten."

Richtete sich bei den talmudischen Weisen das Bemiihen um ein Har-
monisieren des guten und des bosen Triebes beim Menschen, so verschiebt
sich dieses Bemiihen bei den Mystikern wiederum auf eine hohere kosmisch-
numinose Ebene zu einem Harmonisieren zwischen den Emanationen Got-
tes, da vornehmlich die Sefirot ,gottliche Liebe und gottliche Strenge® aus-
einanderzubrechen drohen, so dass sich das Bose verselbstindigen kann.

13 G. ScroLeM, Gurt und Bose in der Kabbala, S. 42.
14 G. ScuoLem, Gut und Bése in der Kabbala, S. 52.
15 @G. ScuoreM, Gut und Bose in der Kabbala, S. 36.

138



Um den roten Faden des Ursprungs vom Bésen am Beispiel der Schop-
fungsgeschichte wieder aufzunehmen, hier nun exemplarisch eine kabbali-
stische Variation der Paradieserzihlung. Als Kostprobe mystischer Tonalitit
dient an dieser Stelle das Traktat ,Das Geheimnis der Schlange und des

Gerichts iiber sie® des spanischen Kabbalisten Josef Gikatilla aus dem 13.
Jahrhundere: '

~Wisse, dass die Schlange von Anbeginn ihrer Erschaffung an etwas Wichtiges und
Notwendiges fiir die Harmonie darstellte, solange sie an ihrem Orte stand. Sie war
ein grosser Diener, der erschaffen war, um das Joch der Herrschaft und des Dien-
stes zu tragen. Thr Haupt tiberragte die Hohen der Erde, und ihr Schwanz reichte in
die Tiefe der Holle. Doch in allen Welten hatte sie einen angemessenen Ort und
bildete etwas ungemein Wichtiges fiir die Harmonie aller Stufen, einer jeden an
ithrem Ort. Und das ist das Geheimnis der Himmelsschlange, die aus dem Buch
Jezira bekannt ist, die alle Sphiren in Bewegung setzt und ihren Umlauf von Osten
nach Westen und von Norden nach Siiden bewirkt. Und ohne sie hitte keine
Kreatur in der ganzen sublunaren Welt Leben, und es gibe keine Aussaat und kein
Wachstum und keine Anregung zur Fortpflanzung aller Kreaturen. Diese Schlange
nun stand urspriinglich ausserhalb der Mauern der heiligen Bezirke und war von
aussen her mit der Aussenmauer verbunden, denn ihr Hinterleib hing mit der
Mauer zusammen, wihrend thr Antlitz sich nach innen richtete. Es stand ihr nicht
an, nach innen zu treten, sondern thr Ort und ithr Gesetz war, das Werk des
Wachstums und der Fortpflanzung von aussen her zu wirken, und das ist das
Geheimnis des Baumes der Erkenntnis von Gut und Bése. Darum warnte Gott den
ersten Menschen, nicht an den Baum der Erkenntnis zu riihren, solange noch das
Gute und Bése beide in ihm verbunden waren, das eine von innen her, das andere
von aussen her. Er hitte vielmehr warten sollen, um spiter die Vorhaut des Baumes,
die die erste Frucht darstellt, von ihm abzutrennen. Adam wartete aber nichr,
sondern nahm vorzeitig von der Frucht und brachte dadurch ,einen Gétzen ins
Allerheiligste’, so dass die Kraft der Unreinheit von aussen ins Innere drang [. . .].
Wisse, dass alle Werke Gottes, wenn sie ein jedes an seinem Orte stehen, an diesem
ihnen zugeordneten und vorbestimmten Ore ihrer Schépfung gur sind, wenn sie
sich aber empéren und ihren legitimen Ort verlassen, so sind sie bése, und darum

heisst es (Jes 45,7): ,Der Harmonie herstellt und das Bose schafft.

Im Vergleich mit der biblischen Vorlage fallen hier zunichst die gigantischen
Ausmasse auf: Das Haupt der Schlange iiberragt die Héhen der Erde, und
ihr Schwanz reicht in die Tiefen der Hélle. Dann spricht der Text von der
harmonisierenden Funktion dieser kosmischen Schlange im Zusammenspiel
der Stufen, der Sphiren und somit der Sefirot.

Der erste Mensch erscheint in diesem Szenario verschwindend klein, und
klein ist auch — jedenfalls kleiner als in der Genesis — sein Vergehen, denn
falsch war nur der Zeitpunkt, den er gewihlt hatte. Im Gegensatz zum
alttestamentlichen Original wird Adam die Frucht des Baums nicht verbo-

16 Zitiert nach G. ScHovLeM, Die jiidische Mystik in ibren Hauptstromungen, Frankfurt
am Main 1988 [1957], S. 437.

139



ten, er hitte nur warten sollen. Mit seinem verfrithten Agieren verriicke
Adam die Dinge, bringt sie an den falschen Ort.

Auffallend ist weiter das Umbewerten der Schlange, die vom Sinnbild des
Bésen hier zum Guten hin uminterpretiert wird, wortlich: ,etwas Wichtiges
und Notwendiges fiir die Harmonie® darstellt, ohne die ,keine Kreatur in
der ganzen sublunaren Welt Leben® hitte; die Schlange ist insofern eine Art
Genius der Natur.

Doch wo und worin besteht dann laut diesem Text eigentlich das Bose?
Das Bose erscheint als schépfungsnotwendiger Akt, vor allem aber als aus
Verbindungen Herausgerissenes, falsch Verbundenes, falsch Gerichtetes, zur
falschen Zeit Erfolgtes. Nicht zuletzt mit diesen abstrakten Aspekten strebt
Josef Gikatilla einer unverbliimten Beschénigung des Bosen zu, die er in der
Schlusspassage auf den Punke bringt mit dem Satz: ,Wisse, dass alle Werke
Gottes, wenn sie ein jedes an seinem Orte stehen, an diesem ihnen zuge-
ordneten und vorbestimmten Ort ihrer Schépfung gut sind [. . .].“ Der Au-
tor sucht so, das Bose als ein positiv Seiendes zu erkliren; das Wort Har-
monie kommt mehrmals vor, und das Ideal der Harmonisierung von Gut
und Bése und damit seine Neutralisierung gipfelt im abschliessenden Schrift-
beweis Jes 45,7, dem Vers, dem Leser und Leserin bereits in anderer Zu-
rechtbiegung begegnet sind und der diesmal lautet: ,,Der Harmonie herstellt
und das Bose schafft.“ Der Gegenpol zum Bésen, der angestrebte Wert, ist
damit nicht das Wohlergehen® wie im biblischen Vers mit der biblischen
Konnotation der Vokabel, erstrebenswert ist vielmehr die Harmonie.

Josef Gikatillas Ausschnitt aus dem ,,Geheimnis der Schlange und des
Gerichts tiber sie® ist insofern reprisentativ fur mystische Ansitze seiner
Epoche, als die Kabbalisten beinahe ausnahmslos dahin tendieren, das Bése
im gottlichen Gesamtplan als Gutes zu sehen, wobel sie sozusagen eine gott-
liche Perspektive einnehmen. Das Bése ist folglich primir aus dem Zusam-
menhang Gerissenes. Kein Bild bekundet das schliesslich schéner als die
Auslegung des bereits genannten Esra Ben Salomo zu Gen 2,9, wo der
biblische Text ja von zwei Biumen spricht, vom Baum der Erkenntnis von
Gut und Bose und vom Baum des Lebens — ein Aspekt, der bisher uner-
wihnt geblieben ist. Nach dem hochmittelalterlichen spanischen Mystiker
waren diese beiden Biume eigentlich e/z Baum, hatten eine gemeinsame
Whurzel — als Symbol dafiir, dass Erkenntnis und Leben nicht auseinander-
gerissen werden diirfen.'”

17 @G. ScHoLeM, Gut und Bése in der Kabbala, S. 40.

140



Wihrend die spitantiken Rabbinen das Bése aus der Menschenperspek-
tive betrachtet haben, so tun dies die mittelalterlichen Kabbalisten sozusagen
aus einer Himmelsperspektive. Beide Schulen in ihrer je eigenen Epoche
versuchen von ihrem Blickwinkel her, die Welt wieder ins Lot zu bekom-
men. Geschah dies bei den didaktisch orientierten talmudischen Weisen
mittels Anleitung zum konkreten Verhalten des Menschen, so sind die eso-
terischen Kabbalisten ganz auf eine umfassende kosmische, mystische Erls-
sung mittels Kontemplation und einer spekulativen, in die Tora eingreifen-
den Exegese ausgerichtet.

Beiden Stromungen — Talmud und Kabbala — gemeinsam ist der ausge-
prigte Hang zur Harmonisierung, sei es zwischen bésem und gutem Trieb,
sei es zwischen kosmischen Grossen wie den Sefirot gottlicher Liebe und
Strenge. Klang das rabbinisch im Satz ,,auch das ist zum Guten” an, so tont
es mystisch ,wisse, dass alle Werke Gottes [. . .] am vorbestimmten Ort ihrer
Schépfung gut sind®. Die harmonisierende Einbindung des Bésen hin zum
Guten verharmlost und banalisiert das Bose insofern, als das Bése nie be-
kimpft oder besiegt werden soll. Beschwichtigende statt militante Téne be-
stimmen durchgehend den Umgang mit dem Bésen in der jiidischen Tra-
ditionsliteratur.

Soweit der Hauptteil meiner Uberlegungen: dreimal dieselbe Geschichte,
das Bose im Kontext der Schopfung des ersten Menschen: alttestamentlich,
talmudisch und kabbalistisch erzihlt — dreimal dieselbe Geschichte — und
dennoch drei ganz verschiedene Geschichten, denn dieses Bése wird biblisch
im Drama menschlicher Miindigkeit festgemacht, rabbinisch im angebore-
nen bésen Trieb des Menschen, kabbalistisch in der kosmischen Verriickung
gottlicher Emanationen.

Statt einer zusammenfassenden Auswertung dieser drei Phasen méchte
ich an dieser Stelle einen Ausblick ins 20. Jahrhundert geben, denn nament-
lich hier zeigen sich bestimmte Konsequenzen des Umgangs mit dem Bdsen
im Judentum, stellt dieser Umgang doch den ideologischen Hintergrund zu
Strategien von Leidbewiltigung dar.

Abschliessender Ausblick in die Moderne

Bei modernen Denkern, die der jiidischen Traditionsliteratur verpflichtet
sind, kann man die Linie ,Bibel — Talmud — Kabbala® leicht linear weiter-
ziehen. Niemand illustriert dies perfekter als Martin Buber, der 1952 seinen
Essay Bilder von Gut und Bése'® veroffentlichte. Ebenfalls von der biblischen

18 M. BUBER, Bilder von Gut und Bése, Heidelberg 1986 [1952].

141



Paradieserzihlung ausgehend, interpretiert Buber das ,Erkennen von Gut
und Bose' in der Genesis als das Bewusstsein der Gegensitzlichkeit in der
Schopfung. Adam, der Mensch, kann diese Gegensitzlichkeit nur erkennen,
doch nicht mit ihr umgehen; und daraus resultiert das Bése. Gott hingegen
ist jeder Gegensitzlichkeit iiberlegen, hat er doch die Welt in Gegensitzlich-
keiten geschaffen. Um diese Souverinitit Gottes {iber die Gegensitzlichkeit
in der Schéptung zu demonstrieren, zieht Buber — einmal mehr, auch er —
Jes 45,7 heran: ,[...] der ich Wohlergehen wirke und Béses schaffe®. Den
Kabbalisten entleiht Buber den Gedanken, das Bose als ein nicht-gegliicktes
In-Beziehung-Treten zu bestimmen; und wie die talmudischen Weisen sieht
Buber das Bose als ein innerseelisches Geschehen.

So greift Buber auf das talmudische Konzept des ,guten und des bosen
Triebs® zuriick, den Trieb (yeser) als ,Bilderei’, ,Méglichkeitsbilderei verstan-
den, das Bilden von gedanklichen Méglichkeiten, welche im Gegensatz zu
dem von Gott Gemeinten, Guten stehen konnen. Erst der Mensch macht
den bosen Trieb bése, indem er ihn vom guten Trieb trennt. Die Tora aber
ist das Feuer, in dem das Erz des bésen Triebes geformt wird. Der bose Trieb
ist die Leidenschaft und Kraft des Menschen, seine im Wirbel treibende
All-Leidenschaft, die aber richtungslos ist und deshalb in die Irre gehen
kann, der gute Trieb ist die Richtung zu Gott und sich selbst hin, zu seiner
geeinten Seele. Erst durch die harmonisierende Verbindung der beiden
Triebe kann der Mensch ganz werden. Soweit Martin Buber.

Riickblickend stellt man mithin fest, dass die jiidische Traditionsliteratur
das Bose stets ohne Nennung konkreter Umstinde, Namen oder Fakten
behandelt — obwohl es ihr an Anschauungsmaterial nicht gefehlt hitte — und
das selbst bei Martin Buber 1952 unter dem unmittelbaren Eindruck der
Schoa. Man kann diesen Umgang mit dem Bésen eine Flucht in die Ver-
geistigung nennen, und genau diesen Vorwurf erhob schliesslich die jiidische
Philosophin Hannah Arendt, die das Bose ganz konkret, nimlich anhand des
Eichmann-Prozesses analysiert hat in ihrem berithmten Report Eichmann in
Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitit des Bosen."” In der jiidischen Welt
l6ste Hannah Arendts Buch in den sechziger Jahren einen Skandal aus.
Gegen jeden theologischen Ansatz ortete Hannah Arendt die Wurzeln des
Bosen in psychologischen Fehlmanipulationen totalitirer Herrschaftssysteme
und verfolgte, geleitet von dieser These, akribisch genau, wie der ehemalige
SS-Obersturmbannfiihrer Adolf Eichmann zum ,gewissenhaften Werkzeug

19 H. AReNDT, Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitit des Bésen, aus
dem Amerikanischen von Brigitte Granzow, Miinchen 1999 [1964].

142



der Gewissenlosigkeit“*® werden konnte. Das Skandalon des Buches bestand
darin, dass die Philosophin nicht nur Martin Buber vorwarf, die eigentliche
Problematik des Falles Eichmann zu ignorieren,” sondern dass sie die jiidi-
schen Gemeindeleiter und geistigen Lehrer gleichermassen der absoluten
Blindheit beziiglich des Bosen bezichtigte. Da sie das Banale des Bésen nicht
erkannt, dem Bésen selber nicht offensiv entgegengetreten seien, hitten sie
die Katastrophe mit zu verantworten.

In der Tat ist der rote Faden in den jidischen Konzepten vom Bésen die
Tendenz, Schopfungsurspriinge und Realititen des Bosen zu beminteln. Jii-
dische Strategien zur Uberwindung des Bésen sind stets Harmonisierungs-
versuche, die — dhnlich dem Messiasglauben — zur Passivitit verleiten kon-
nen, denn Ziel im Umgang mit dem Bésen war ja nie seine Bekimpfung
und Vernichtung, sondern die Wiederherstellung der Balance zwischen gu-
tem und bésem Trieb, zwischen den Emanationen gottlicher Gnade und
gottlichen Zorns. Gegen die daraus gewachsene Lebenshaltung wehrte sich
Hannah Arendt.

Wer den gedanklichen Weg des Bosen in der jiidischen Traditionsliteratur
zuriicklegt, trifft auf zahlreiche differenzierte Bilder und Mythen, die den
Ursprung des Bosen im einem einzigen Gott orten, aber wohl gerade deshalb
das Bose banalisieren, um einen allgiitigen Schépfer zu entlasten. Wenn ich
auch Hannah Arendt nicht in allen Punkten ihrer Analyse folge, so iiber-
zeugt sie mich dennoch mit ihrem impliziten Appell, dem Bésen weder
theologisch noch praktisch mit Banalisierung, Vertréstung und Verharmlo-
sung zu begegnen, sondern ihm in seiner Banalitit, im Kleinen des alltdglich
Banalen und im sozialen Zusammenleben die Stirn zu bieten. Die Religion
stellt die Weichen fiir die konkrete Lebensbewiltigung, und hier darf das
Bése nicht banalisiert, sondern muss in seiner Banalitit entlarvt werden.
Oder wie Hannah Arendt es ausdriickt: ,,Ich will verstehen! [...] im Guten
wie im Bosen dem Wirklichen die Treue halten [. . .] aus Liebe zur Welt.“*

20 Albert Wucher, zitiert nach H. ARENDT, Eichmann in Jerusalem, S. 45.

21 H. ArenDT, Fichmann in [erusalem, S. 370.

22 Zitiert nach: Du. Die Zeitschrift der Kultur: Hannah Arendt. Mut zum Politischen,
Nr. 710 (Ziirich, Oktober 2000), S. VIL.

143



	Schafft Gott das Böse? : Schöpfung und Sündenfall biblisch, talmudisch und kabbalistisch gelesen

