
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: Integration und Selbstbehauptung : Bildungsgeschichte als Zugang zur
Entwicklung der jüdischen Minderheit in nichtjüdischen Gesellschaften

Autor: Maurer, Trude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Integration und Selbstbehauptung

Bildungsgeschichte als Zugang zur Entwicklung der

jüdischen Minderheit in nichtjüdischen Gesellschaften

von Trude Maurer *

1859 erhielt der 35jährige Moritz Lazarus, der in diesem Jahr mit seinem

Schwager zusammen die Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaf

gründete, Besuch von dem damaligen Berner Ordinarius für
Nationalökonomie, Bruno Hildebrand.1

„Ich merkte gleich, daß er mir auf den Zahn fühlen wolle und ich ließ mich gern
herbei, ihm meinen Lebenslauf und Studiengang im Lapidarstil zu skizzieren. Wie
ich meine Kindheit bis zum 16. Jahr im Elternhaus zu Filehne verlebt, daß ich nur
die Volksschule besucht und deshalb eifrig Privatstudium getrieben hätte, wie ich
mich der Klassiker bemächtigt habe. Euklid in hebräischer Obersetzung! Ich erzählte

vom Vater, dem schlichten Talmudgelehrten, der mir unbeschränkte Freiheit ließ
und zugleich bedacht war, des Knaben Verständnis für alle Dinge, die in unserem
Bereich lagen, zu wecken".2

Hildebrand erfuhr so auch von der Doppeltätigkeit als Handelscommis in
Posen bei Tag und privaten Studien bei Nacht. Als eine gesundheitliche
Störung Lazarus zur Entscheidung zwang, wählte er die Gelehrsamkeit,

bezog mit fast 20 Jahren noch das Gymnasium und studierte später in Berlin.
Als er, mit Rücksicht auf seine Frau, dem Ruf nach Bern zu folgen zögerte,
verlieh man ihm dort eine Honorarprofessur, die — nach zeitweiliger Lehre —

Prof. Dr. Trude Maurer, Seminar für Mittlere und Neuere Geschichte, Platz der

Göttinger Sieben 5, D-37073 Göttingen. - Der Text dokumentiert einen Vortrag
an der Universität Basel (2001).

1 Zur Biographie von Lazarus und Hildebrand siehe knapp Historische Kommis¬
sion bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften (ed.), Neue Deutsche

Biographie, Band XIV, Berlin 1985, S. 11-13 (Lazarus) und Band IX, Berlin 1972,
S. 121-122 (Hildebrand); eingehender zu Lazarus in der Einleitung der Herausgeberin:

I. Belke (ed.), Moritz Lazarus und Heymann Steinthal. Die Begründer der
Völkerpsychologie in ihren Briefen, Tübingen 1971, S. XIV-LXXX.

2 N. Lazarus, Ein deutscher Professor in der Schweiz. Nach Briefen und Dokumenten
im Nachlass ihres Gatten, Berlin 1910, S. 2 (Hervorhebung im Original).

82



1862 schliesslich in ein Ordinariat umgewandelt wurde. Im selben Jahr wurde

Lazarus zum Dekan der Philosophischen Fakultät und 1863 zum Rektor
gewählt.3 Diese Wahl

„sollte übrigens den Juden der Schweiz zufällig sehr zugute kommen; sie hatte an
einem Sonnabend stattgefunden und am darauffolgenden Montag fand eine große
Debatte im Nationalrat statt, über die Zwangsexekution des Bundes gegen die
Aargauische Regierung [. .] zur Wiederherstellung der durch sie aufgehobenen
Emanzipation der Juden. Es fehlte von reaktionärer Seite nicht an dem abgedroschenen

Argument gegen die Juden, daß sie kulturunfähig seien. Man kann sich
denken, welch einen hübschen Trumpf ein Liberaler mit meiner Rektorswahl
ausspielen konnte. ,Macht die Juden von Endingen und Lengnau politisch frei und in 30
Jahren könnt Ihr eigene jüdische Landeskinder an den Schweizer Universitäten als

Professoren wirken und zu Rektoren gewählt sehen!'"4

- zitiert Lazarus den Aargauer Regierungsrat Augustin Keller. Doch nicht

nur wegen der Lage der Schweizer Juden waren die Berner Ämter eine

Genugtuung für Lazarus: Angesichts seiner vielen Hörer meldete er einer
Freundin in Deutschland seine

„innigste Genugtuung, die ich vor Allem als Deutscher empfinde, als Deutscher
auch gegenüber dem Schweizer geltend zu machen hoffe, obgleich mein deutsches
Vaterland es mir zurzeit noch unmöglich macht, in der Heimat dasselbe zu wirken,
was mir hier als Fremder gelingt.'5' Im deutschen Geiste bin ich heimisch, ihm
verdanke ich des Gedankens und der Rede Kraft, seine Fahne erhebe und trage ich, ob
auch Regierende und Fakultätsprofessoren mich zwingen, sie in die Fremde zu
tragen".6

Die Erfahrungen des Gelehrten, der später noch an der Kriegsakademie
in Berlin und schliesslich als Honorarprofessor an der dortigen Universität
lehrte, spiegeln einerseits den Kampf um die Emanzipation, die nicht nur im
Kanton Aargau, sondern auch in allen deutschen Staaten umstritten war —

und andererseits die Liberalität der Berner Universität, die einen Autodidakten

aus einer preussischen Ostprovinz zum Ordinarius gemacht hatte.
Lazarus' Genugtuung, als ebenbürtig anerkannt zu werden, wird durch die

nationale Aussenseiterposition, die er mit dem Bekenntnis zum deutschen

Vaterland selbst unterstreicht, noch verstärkt. Die besonderen Umstände

dagegen, die seine Berufung (und das gleichzeitige Wirken dreier weiterer
Juden in Bern) ermöglichten, kommen nicht zur Sprache: Die Schweizer Uni-

3 N. Lazarus, Ein deutscher Professor, S. 2-3.5-6.12-13; I. Belke (ed.), Mortiz
Lazarus, Einleitung S. XXVII-XXVIII.

4 N. Lazarus, Ein deutscher Professor, S. 13-14 (Hervorhebungen im Original).
5 Der erste Jude in Deutschland erhielt ein Ordinariat ohne vorherige Taufe 1859 -

30 Jahre nach seiner Habilitation und im selben Jahr, in dem Lazarus nach Bern
berufen wurde.

6 Zitiert in N. Lazarus, Ein deutscher Professor, S. 46 (Hervorhebung im Original).

83



versitäten beriefen eine ganze Reihe deutscher Gelehrter7 — welche dort
allerdings, wo das Besitz- und Wirtschaftsbürgertum in der gesellschaftlichen
Hierarchie Vorrang vor dem Bildungsbürgertum genoss, die aus der Heimat
gewohnte gesellschaftliche Stellung vermissten. Trotzdem spiegelt Lazarus'

Biographie einen ungeheuren sozialen und — in den Augen der Zeit — auch

kulturellen Aufstieg durch eigene Leistung: vom Volksschüler und Sohn

eines „Talmud-Gelehrten" zum Universitätsprofessor. So wird mit Lazarus'

Erinnerungen - und den Begriffen, die er dabei benutzt — eine Reihe wichtiger
Aspekte jüdischer Bildungsgeschichte angesprochen: Bildung als Weg des

sozialen Aufstiegs, der Wandel ihrer Inhalte von der herkömmlichen, religiös
bestimmten Bildung des Vaters zur neuen säkularen Bildung des Sohnes und
der Wandel des Selbstverständnisses, das hier bereits von der nationalen

Zugehörigkeit als Deutscher geprägt wird - obwohl Lazarus sein schon bei

den Berufungssondierungen hervorgekehrtes Judentum zeitlebens in öffentliches

Engagement umsetzte.

Exemplarisch sollen zunächst zwei Fragestellungen dieses Problemkreises

diskutiert werden: die Gestaltung der Volksschulen und der Wandel der

Lehrinhalte. Anschliessend wird in einem systematisierenden dritten Teil

Bildungsgeschichte als gemeinsame Forschungsperspektive unterschiedlicher

Disziplinen vorgeschlagen.

1. Jüdische oder christliche Volksschulen für jüdische Kinder?

In Preussen ergriffen als erste jüdische Aufklärer die Initiative zur Errichtung
neuartiger Schulen für jüdische Kinder — und gründeten, angeregt durch die

zeitgenössische pädagogische Reformbewegung, 1778 die Jüdische Freischule

in Berlin mit überwiegend weltlichem Lehrplan.8 In der Folge richteten dann

7 A. Kamis-Müller, Antisemitismus in der Schweiz 1900 — 1930, Zürich 1990, S.

227-228; A. Tanner, Bildung und Bürgerlichkeit. Bürgertum und Bildungseliten
in der Schweiz des Fin de siècle, in: M. Graetz/A. Mattioli (ed.), Krisenwahrnehmungen

im Fin de siècle. Jüdische und katholische Bildungseliten in Deutschland
und der Schweiz, Zürich 1997, S. 19-40, dort S. 26.

8 Als kurze Übersicht siehe P. Dietrich/U. Lohmann, „Dass die Kinder aller Con-
fessionen sich kennen, ertragen und lieben lernen." Die jüdische Freischule in
Berlin zwischen 1778 und 1825, in: I. Lohmann/W. Weisse (ed.), Dialog
zwischen den Kulturen. Erziehungshistorische und religionspädagogische Gesichtspunkte
interkultureller Bildung, Münster, New York 1994, S. 37-47; Z.E. Kurzweil,
Flauptströmungen jüdischer Pädagogik in Deutschland von der Aufklärung bis zum
Nationalsozialismus, Frankfurt a. M. 1987, S. 18-21; eingehender jetzt: 1.

Lohmann (ed.), Chevrat Chinuch Nearim. Die jüdische Freischide in Berlin (1778-1825)
im Umfeld preussischer Bildungspolitik und jüdischer Kultusreform. Eine Qiiellen-
sammlung. 2 Bände, Münster 2001.

84



vermögende Hofbankiers und Gemeindevorstände auch an anderen Orten
ähnlich modernisierte Schulen ein.9 Doch schon bald wurden diese aus der

Judenheit selbst kommenden Ansätze von den Massnahmen des Staates

überdeckt. In Baden gingen die Initiativen von beiden Seiten gewissermassen
Hand in Hand: 1774 hatte der Markgraf die erste „Teutsch Schreib- und
Rechenschule" für jüdische Kinder in Karlsruhe eingerichtet, die zur
traditionellen Bildung als Ergänzung hinzutrat. Ein Jahr später entwarf Johann

Georg Schlosser als Amtmann in Emmendingen gemeinsam mit den
Vorstehern dreier jüdischer Gemeinden ein Projekt für Schreib- und Lese-

Unterricht bei nichtjüdischen Lehrern.1" In Hessen-Kassel und im Fürstbistum

Fulda dagegen wurde in den achtziger Jahren des 18. Jahrhunderts
zuerst die Obrigkeit aktiv.11

Seit Anfang des 19. Jahrhunderts dehnten die einzelnen deutschen Staaten

dann - beginnend mit Baden 1804 und noch lange nicht endend mit
Preussen 1825 — die allgemeine Schulpflicht auch auf jüdische Kinder aus.12

In einer Zeit, in der das gesamte niedere Schulwesen konfessionell organisiert
war, führte dies notwendigerweise zu der Frage, ob die angestrebte „Amal-
gamierung" am besten durch Aufnahme der jüdischen Kinder in die
bestehenden christlichen Schulen oder durch Schaffung paralleler eigener zu
erreichen sei. Die Ansichten darüber waren sowohl innerhalb der staatlichen
Behörden als auch der jüdischen Bevölkerung geteilt.

Im Kurfürstentum Hessen ist die Debatte besonders gut zu verfolgen.12
In der Zeit, als es zum napoleonischen Königreich Westfalen gehört hatte,

" Als kurze Ubersicht: M. Breuer/M. Graetz, Deutsch-jüdische Geschichte in der
Neuzeit. Band I: Tradition und Aufklärung 1600-1780, München 1996, S. 344-
350. Grundlegend: M. Eliav, Jüdische Erziehung in Deutschland im Zeitalter der
Aufklärung und Emanzipation. Überarbeitete und ergänzte deutsche Ausgabe, Münster,

New York, München, Berlin 2001 [hebr. 1960], S. 19-182.
10 E. Ramon, Geschichte der jüdischen Erziehung in Karlsruhe von 1730-1933, in:

H. Schmitt (ed.), Juden in Karlsruhe. Beiträge zu ihrer Geschichte bis zur
nationalsozialistischen Machtergreifiing, Karlsruhe 1988, S. 301-310, dort S. 302; U.R.
Kaufmann, Das jüdische Schulwesen auf dem Lande. Baden und Elsass im
Vergleich 1770-1848, in: M. Richarz/R. Rürup (ed.), Jüdisches Leben aufdem Lande.

Studien zur deutsch-jüdischen Geschichte, Tübingen 1997, S. 293 — 326, dort S.

300.
11 D. Schimpf, Emanzipation und Bildung der Juden im Kurfürstentum Hessen 1807—

1866. Jüdische Identität zwischen Selbstbehauptung und Assimilationsdruck, Wiesbaden

1993, S. 77-78.
'2 J. Toury, Soziale und politische Geschichte der Juden in Deutschland 1847—1871.

Zwischen Revolution, Reaktion und Emanzipation, Düsseldorf 1977, S. 163-167
(mit tabellarischer Übersicht). Eingehender: M. Eliav, Jüdische Erziehung, S. 229-
269.

N Das Folgende nach D. Schimpf, Emanzipation und Bildung.

85



hatte der führende jüdische Reformer, Israel Jacobson, in Zusammenarbeit

mit dem französischen Innenminister des Königreichs die Bildung der

Jugend und ihre Hinführung zu „nützlicheren Gewerben" 14 bereits ins

Zentrum der Reformpolitik gerückt. Doch stiessen seine Pläne und Massnahmen

für den gemeinsamen Unterricht von Juden und Christen, die Erweiterung
der religiösen Bildung zur allgemeinen, von »zcÄtjüdischen Inhalten geprägten

Erziehung, die Staatsaufsicht darüber und die Überwachung des

Religionsunterrichts durch das reformorientierte Konsistorium bei den meisten

Juden auf Widerstand.
Nach der Wiederherstellung des Kurfürstentums kam von jüdischer Seite

zunächst keine Initiative - während der Staat an die Erziehungspolitik des

Königreichs Westfalen anknüpfte, allerdings unter Umkehrung der Reihenfolge:

Die volle Emanzipation sollte erst am Ende einer erfolgreich
durchlaufenen Erziehung stehen. 1816 wurden alle jüdischen Schüler verpflichtet,
die öffentlichen Schulen der Christen zu besuchen. Tatsächlich aber schickten

die Juden ihre Kinder auch weiterhin zu Privat\chxcm. In Eingaben
pochten sie auf den Vorrang der Religion, und einzelne verbanden das

Befreiungsgesuch sogar mit dem Angebot, das Schulgeld weiterzuzahlen. Ab
1823 waren die jüdischen Eltern zwar gehalten, die Kinder in die öffentlichen

Schulen zu schicken, doch konnten sie mit staatlich geprüften Lehrern
auch eigene Schulen errichten. Das brachte den jüdischen Gemeinden wieder
einen Zuwachs an Autonomie, während der Privatunterricht verboten blieb.

Einig waren sich staatliche Behörden wie jüdische Vorsteherämter der
einzelnen hessischen Provinzen, dass das traditionelle jüdische Schulwesen

den Anforderungen nicht mehr genüge. Aber die Ansichten zur Frage der

gemeinsamen oder getrennten Schule veränderten sich sowohl innerhalb der
einzelnen Regionen als auch im Lauf der Jahrzehnte.

Konsequent war die Haltung in Niederhessen, wo man eigenständige
jüdische Schulen bevorzugte und den Weg für solche Neugründungen
ebnete. Dies beruhte auf der Einschätzung, dass eine Religionsgemeinschaft
ohne eigene Schulen „so gut wie unterdrückt" sei. Da die Religion immer

Mittelpunkt und lebendes Prinzip des Elementarunterrichts sei, verletze der

Zwang zu christlichen Schulen die Gleichheit und Gewissensfreiheit. Am
schärfsten drückte dies eine Eingabe des jüdischen Vorsteheramts an den

Landtag aus: „Die Erziehung von Judenkindern in christlichen Schulen von
Jugend auf, ohne damit harmonisierenden Religionsunterricht, ist nicht
Erziehung, ist Abrichtung." Auch wurde geltend gemacht, dass der getrennte

14 D. Schimpf, Emanzipation und Bildung, S. 87.

86



Religionsunterricht in gemeinsamen Schulen die Verschiedenheit immer neu
ins Bewusstsein rücke und solche Schulen die Annäherung daher nicht
förderten, sondern behinderten.15 Dies widersprach der Auffassung, durch
gemischten Umgang könne man die gegenseitigen Vorurteile abbauen.
Andererseits verband sich das Plädoyer für gemeinsamen Unterricht gelegentlich
mit der Forderung nach einer Säkularisierung der Lehrinhalte der christlichen
Schulen.16 Ähnlich kritische Eingaben machten Juden auch in anderen Staaten17

- wobei die Spaltung zwischen traditionellen und reformerischen Kräften

aber häufig mitten durch die jüdische Gemeinde ging und diese beiden

religiösen Positionen keineswegs mit eindeutiger Entscheidung für oder gegen

jüdische Schulen verbunden waren. Einerseits mochten jüdische Schulen den

Schulzwang akzeptabel machen — aber andererseits mieden gerade manche

Orthodoxen sie, weil sie den Geist der religiösen Reform scheuten.

Die Haltung der einzelnen deutschen Staaten zu dieser Schulfrage war
verschieden. Doch die Ansicht, dass in Preussen wegen der starken
aufklärerischen Ideologie die Integration in sogenannte allgemeine Schulen bevorzugt

worden sei, muss doch relativiert werden: Zum einen hatten in der

judenreichsten Provinz Posen Eltern zwar die freie Wahl - doch da die

bestehenden Schulen gar nicht alle jüdischen Schüler aufnehmen konnten,
sollten in Orten mit 40-50 jüdischen Kindern eigene Schulen errichtet
werden.18 Eine solche Schule besuchte z.B. Lazarus. Gravierender ist eine

zweite Beobachtung: In die Berliner Freischule gingen ab 1806 auch christliche

Kinder, die dort sogar Unterricht in dem für Kaufleute nützlichen

„jüdischen Schönschreiben" erhielten. Doch unterband die preussische

Bildungsverwaltung dies nach einem guten Jahrzehnt — offiziell wegen des Fehlens

christlichen Religionsunterrichts.19

Die Eingabe wird referiert und zitiert bei D. Schimpf, Emanzipation und Bildung,
S. 111-113.

1(> So das jüdische Vorsteheramt Hanau: D. Schimpf, Emanzipation und Bildung, S.

130.
C. Prestel, Jüdisches Schid- und Erziehungsivesen in Bayern 1804-1933. Tradition
und Modernisierung im Zeitalter der Emanzipation, Göttingen 1989, S. 61; A. Weld-
ler-Steinberg, Geschichte der Juden in der Schweiz vom 16. Jahrhundert bis nach
der Emanzipation, bearbeitet und ergänzt durch F. Guggenheim-Grünberg. 2 Bände,

Zürich 1966-1970, dort Band I, S. 180-181.
18 Zum Bildungswesen in Posen siehe S. Kemlein, Die Posener Juden 1815 — 1848.

Entwicklungsprozesse einer polnischen Judenheit unter preussischer Elerrschafi, Hamburg

1997, S. 78-89.
19 P. Dietrich/U. Lohmann, Jüdische Freischule, S. 42-43; Z.E. Kurzweil,

Hauptströmungen jüdischer Pädagogik, S. 20 (mit abweichender Datierung); D.
Schimpf, Emanzipation und Bildung, S. 71 (Zitat; mit Quellenbeleg über die
Nützlichkeit der Fähigkeit, ,das Jüdischgeschriebene' lesen zu können).

87



Gewiss ging es bei der staadich verordneten Erziehung darum, die jüdische

Minderheit kulturell und sozial der christlichen Mehrheit anzugleichen.
Doch war solche „Umbildung", wie etwa Israel Jacobson diesen auch von
ihm erstrebten Prozess nannte,20 zugleich Teil umfassenderer Bildungsvorstellungen,

die auch für die christliche Mehrheit galten: „Veredelung" oder

„Verbesserung" der Menschheit, die letztlich der „Verbesserung" des Staates

dienen sollte, strebten auch die preussischen Reformer mit ihrem National-
erziehungsplan an.21 Sowohl den staatlichen Massnahmen als auch den

eigenen Bestrebungen jüdischer Aufklärer lag der Bildungsoptimismus der

Aufklärung zugrunde, der auf prinzipieller Formbarkeit und Besserungsfähigkeit

des Menschen beruhte und analog auf Juden angewandt wurde.
Insofern kann die geforderte Anpassung an sich nicht unbedingt als

Diskriminierung verstanden werden.
Doch verweisen die institutionellen Rahmenbedingungen durchaus auf

£/«g/«c/?behandlung. Dies gilt in erster Linie und überall für die Finanzierung:

Die Juden mussten zur allgemeinen Schulsteuer beitragen — aber

gleichzeitig die jüdischen Schulen selbst finanzieren. Dies galt etwa für
Baden, für Preussen, aber auch für die jüdischen Gemeinden des Aargau nach

Einführung der Schulpflicht für Juden 1813.22 Andererseits forderten vereinzelt

auch Christen, bei gemeinsamem Unterricht staatliche Religionssc\m\zn
für die Juden einzurichten, sie den christlichen gleichzuachten und ihre Lehrer

von Staats wegen anzustellen und zu besolden.23

Auch die Regelung der Schulaufsicht spiegelte eine fortbestehende

Ungleichheit: Natürlich lag sie beim Staat, doch waren auch jüdische Einrichtungen

beteiligt. Entscheidend ist aber die Durchführung: Während auf dem
Land üblicherweise die Pfarrer der jeweiligen Konfession sie besorgten,

20 Zitiert bei D. Schimpf, Emanzipation und Bildung, S. 88.
21 S. Freund, Jüdische Bildungsgeschichte zwischen Emanzipation undAusgrenzung. Das

Beispiel der Marks-HaindorfStiftiing in Münster (1825 -1942), Paderborn 1997, S.

30.86.100.328.
22 Für Deutschland: J. Toury, Soziale und politische Geschichte, S. 165; für die

Schweiz: A. Weldler-Steinberg, Geschichte. Band I, S. 164.179; T. Armbruster,
Die jüdischen Dörfer von Lengnau und Endingen, in: Vorarlberger
Landesarchiv/Jüdisches Museum [Hohenems] (ed.), Landjudentum im süddeutschen und
Bodenseeraum. Wissenschaftliche Tagung zur Erößhung des Jüdischen Museums
Hohenems vom 9. bis 11. April 1991, Dornbirn 1992 Forschungen zur Geschichte
Vorarlbergs 11), S. 38-86, dort S. 58.

23 Siehe die Beispiele katholischer Theologen bei R. Ebner, Jüdische Schulen und
Bildungseinrichtungen in Franken in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, in:
Jahrbuch für fränkische Landesforschung 58 (1998), S. 349-370, dort S. 350-
351.363-365; Beispiel für einen Kirchenrat in Baden: U. Kaufmann, Jüdisches
Schulwesen, S. 301 — 302.

88



konnten jüdische Schulen durchaus von christlichen Geistlichen visitiert
werden. Andererseits wünschten dies jüdische Lehrer oft auch, weil sie

gerade so ihre Leistung und Gleichwertigkeit unter Beweis stellen konnten.24

Und umgekehrt kamen z. B. Rabbiner und Gemeindevorsteher, die im
Aargau die Aufsicht über die Schulen hatten, ihr nur selten nach.25

Schliesslich die Zf/wrbildung: Zum Teil wurden die künftigen Pädagogen

an allgemeinen Lehrerseminaren ausgebildet, etwa in Baden oder im
Aargau, anfangs auch in Bayern — doch wurden sowohl aufgrund der
Probleme der Lebensführung als insbesondere auch wegen der Vernachlässigung
der jüdischen Bildungsinhalte bald jüdische Lehrerseminare eingerichtet.26

Allerdings galten diese Anstalten als privat und mussten von den Juden selbst

finanziert werden.27

2. Der Wandel der Lehrinhalte

Wenn der Unterschied zwischen der alten und der neuen Bildung herkömmlich

als Säkularisierung gekennzeichnet wird, ist das durchaus zutreffend —

suggeriert aber zugleich, alle bisherige Bildung sei allein religiös gewesen.
Dies lässt sich allerdings nur aufrechterhalten, wenn man den Vergleich auf
die Schulen reduziert und dann vor allem den Gegensatz zwischen dem

Heder, also der herkömmlichen Kleinkinderschule, und der neuen Volksoder

auch der Bürgerschule herausstellt. Die Neuerer benötigten diesen Kontrast

zur Legitimation ihrer Bestrebungen, doch ist ihr düsteres Bild
herkömmlicher Bildung ein verzerrtes.

Zum einen war auch bisher in Ergänzung des religiösen schon weltliches

Wissen vermittelt worden, allerdings wurde ersteres nun weit zurückgedrängt.

In der Berliner Freischule wurde 1806 sogar der Hebräisch- und

24 S. Freund, Jüdische Bildimgsgeschichte, S. 146.195; D. Schimpf, Emanzipation und
Bildung, S. 145.

25 T. Armbruster, Die jüdischen Dörfer, S. 58.
26 Baden: U. Kaufmann, Jüdisches Schulwesen, S. 309: Bayern: C. Prestel, Schul-

und Erziehungswesen, S. 277-284.372; Aargau: A. Weldler-Steinberg, Geschichte.

Band I, S. 176.
27 Gesamtüberblick: M. Eliav, Jüdische Erziehung, S. 372-392; S. Freund, Jüdische

Bildungsgeschichte, S. 150-152 (Preussen im 19. Jahrhundert), S. 286 (Preussen in
der Weimarer Republik); D. Schimpf, Emanzipation und Bildung, S. 171.175-178
(Lehrerseminar in Kassel); C. Prestel, Schul- und Erziehungswesen, S. 284-290
(Israelitische Lehrerbildungsanstalt Würzburg und allgemeiner Uberblick); W.
Marienfeld, Jüdische Lehrerbildung in Hannover 1848-1923, in: Hannoversche
Geschichtsblätter 36 (1982), S. 1 — 107.

89



Religionsunterricht abgeschafft - doch binnen kurzem auch wieder eingeführt.

Andererseits wurde auf adaptierte Talmud-Texte, die David Friedländer,

einer der Initiatoren der Freischule, noch in sein Lesebuch aufgenommen

hatte,28 schon bald verzichtet. Vor allem aber wurden hier wie später in
den öffentlichen jüdischen Volksschulen nicht mehr nur jüdische Normen,
sondern auch solche der Umwelt vermittelt. Sogar die religiösen Inhalte
normierte man nun unter staatlichem Einfluss.

Andererseits waren aber nicht nur im Mittelalter, sondern auch wieder
im 17. Jahrhundert hebräische Übersetzungen und Kompilationen säkularen

Wissens und neuer wissenschaftlicher Erkenntnisse entstanden.29 War so ein

guter Teil der Wissenschaft auch gelehrten jüdischen Kreisen zugänglich -
man denke nur an Lazarus' Studium Euklids! —, so lasen Frauen und
einfachere Männer deutsche Sagen, die Märchen aus Tausendundeiner Nacht,
aber auch Josephus Flavius oder die Geschichte Alexanders des Grossen in
jiddischer Übersetzung, dem sogenannten Weiber-Teitsch, zum Teil auch in
Deutsch, das in hebräischen Lettern gedruckt war. Gewiss - als „Lernen" galt
solche Lektüre, auch die wissenschaftliche, nicht; denn dieser Begriff war in
seiner dreifachen Bedeutung des Lehrens, Lernens und der selbständigen

Forschung auf religiöse Texte, ja im wesentlichen auf den Talmud
beschränkt, während säkulare Leküre nur als Vergnügen galt.30 Trotzdem wird
man aus heutiger Perspektive beides zum traditionellen Bildungsgut der
jüdischen Minderheit zu rechnen haben. Vor allem aber belegt dies, dass die

Akkulturation der Juden aus ihrer eigenen Initiative begonnen hatte, bevor
der Staat mit seiner Erziehungspolitik auf eine Angleichung drängte.

Andererseits dokumentieren die Begleitprogramme der jüdischen Schulen

auch die Wechselwirkung zwischen christlicher Umwelt und jüdischem
Leben. Wenn etwa die Schüler der Präparandie im fränkischen Fiöchberg,
also der Vorstufe des jüdischen Lehrerseminars, zu Chanukkah 1928 auf-

28 Siehe dazu ausser der in Anm. 8 genannten Literatur insbesondere Z. Shavit,
Aufklärung und jüdische Schulbildung in Berlin: Friedländers Lesebuch, in: M.
Awerbuch/S. Jersch-Wenzel (ed.), Bild und Selbstbild der Juden Berlins zwischen

Aufklärung und Romantik, Berlin 1992, S. 107-120.
29 J. Eschelbacher, Die Anfänge allgemeiner Bildung unter den deutschen Juden vor

Mendelssohn, in: Vorstand der Gesellschaft zur Förderung der Wissenschaft

des Judentums (ed.), Beiträge zur Geschichte der deutschen Juden. Festschrift
zum siebzigsten Geburtstage Martin Philippsons, Leipzig 1916, S. 168-177.

3° Siehe dazu über seine Kindheit in der Provinz Posen M. Lazarus, Aus einer jü¬
dischen Gemeinde vor fünfzig [sic\\ Jahren, in: M. Lazarus, Treu und Frei.
Gesammelte Reden und Vorträge über Juden und Judentum, Leipzig 1887, S. 279-
309, dort S. 283-287. Zum Akkulturationsprozess dort grundlegend: S. Kemlein,
Die Posener Juden.

90



führten, „Wie der Moschiach nach Amorazbach kam", übernahmen sie die

Form des Volksstücks und nutzten sie für eine satirisch-kritische Betrachtung
jüdischen Lebens. Denn der Name des erfundenen Ortes Amorazbach, in
den der Messias kommt, ist wohl aus 'am ha'arez gebildet, dem hebräischen

Begriff für den Ungebildeten, den Mann aus dem Volk.31

Die veränderte Unterrichtssituation wirkte aber auch auf die Vermittlung
religiöser Bildungsinhalte zurück. Deshalb steht neben deren Reduktion
auch eine spätere Intensivierung und partielle Ausweitung: Hatte die
Orthodoxie die jüdischen Schulen wegen deren Reformorientierung zunächst

gemieden, so schuf sie, etwa ab der Mitte des 19. Jahrhunderts, eigene Schulen,

schliesslich sogar höhere, die zum Abitur führten. Ausserdem richtete sie

Mädchenschulen ein - und aufgrund der Tendenz zur Angleichung der

Erziehung beider Geschlechter führte dies dann zu verstärktem Bibelunterricht
für Mädchen.32

Schliesslich wurde auch das Judentum selbst zum Gegenstand
wissenschaftlichen Studiums, sollte mit der historisch-kritischen Methode erforscht
werden. Zwar wurde damit die jüdische Vergangenheit säkularisiert und
historisiert.33 Aber zugleich sollte diese Wissenschaft bei den Juden Selbst-

Bewusstsein wecken und die Nichtjuden zur Anerkennung des Judentums
führen. Insofern zielte sie also auf Selbstbehauptung3'1 - und wurde in der

1872 gegründeten Hochschule für die Wissenschaft des Judentums schliesslich

auch institutionalisiert. Zwar diente sie - in Abgrenzung gegen das

konservative Breslauer und das orthodoxe Berliner Rabbinerseminar - auch

31 R. Flade, Lehrer, Sportler, Zeitungsgriinder. Die Höchberger Juden und die Israeliti¬
sche Präparandenschule, Würzburg 1998, S. 69.

32 C. T. Prestel, Jüdisches Schul- und Erziehungswesen im frühen 19. Jahrhundert
zwischen Anpassung und Eigenständigkeit — am Beispiel Bayerns, in: I. Loh-
mann/W. Weisse (ed.), Dialog zwischen den Kulturen, S. 59-68, dort S. 62
(Beispiel einer bayerischen Schule im 19. Jahrhundert mit gleich starkem Anteil
von religiösen und säkularen Fächern); M. Eliav, Jüdische Erziehung, S. 291 — 307;
M. Eliav, Die Mädchenerziehung im Zeitalter der Aufklärung und der Emanzipation,

in: J. Carlebach (ed.), Zur Geschichte der jüdischen Frau in Deutschland,
Berlin 1993, S. 97—111, dort S. 107; eingehender: M. Breuer, Jüdische Orthodoxie
im Deutschen Reich 1871 — 1918. Sozialgeschichte einer religiösen Minderheit, Frankfurt

1986, S. 101-120 (mit Vorgeschichte seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert).
33 Zur Wissenschaft des Judentums siehe unter anderen I. Schorsch, Breakthrough

into the Past: The Verein für Cultur und Wissenschaft der Juden, in: Leo Baeck
Institute Year Book 33 (1988), S. 3-28; The Ethos of Modern Jewish Scholarship,
in: Leo Baeck Institute Year Book 35 (1990), S. 55-71.

3^ Zur Zielsetzung siehe die eindrücklichen Formulierungen bei L. Siegele-Wensch-
kewitz, Das Verhältnis von protestantischer Theologie und Wissenschaft des

Judentums während der Weimarer Republik, in: W. Grab/J. H. Schoeps (edJ, Juden
in der Weimarer Republik, Stuttgart, Bonn 1986, S. 159.

91



der Ausbildung liberaler Geistlicher. Trotzdem wurde jüdisches Wissen hier
nicht in erster Linie für eine religiöse Lebenspraxis gelehrt, ging es nicht um
Bewahrung und Weiterentwicklung der religiösen Normenbildung.
Vielmehr wurde die gesamte jüdische Kultur zum Gegenstand wissenschaftlicher

und interdisziplinärer Erkenntnis gemacht. Damit aber war das Studium von
der Herkunft unabhängig: An der Hochschule für die Wissenschaft des

Judentums wurden auch Frauen und Nichtjuden aufgenommen.35

3. Bildungsgeschichte als Zugang zum Studium jüdischer
Lebenswelten in der Moderne

3.1. Bildung als Kontaktbereich zwischen Juden und Nichtjuden

Das Bildungswesen war in der Moderne und vor allem seit dem späten 19.

Jahrhundert jener Bereich, in dem Juden und Nichtjuden vielleicht am
häufigsten in Kontakt kamen, noch vor den aufgrund der jüdischen
Berufsstruktur sonst dominierenden Geschäftsbeziehungen und wohl auch der
jeweils individuellen Form der Nachbarschaft. Dies gilt nicht nur, weil in

allgemeinen Schulen unterschiedlicher Stufen Juden und Nichtjuden zusammen

unterrichtet wurden, weil in jüdischen Anstalten (sofern es sich nicht

um einklassige Dorfschulen handelte) fast immer auch Nichtjuden lehrten,36

weil manche jüdischen Privatschulen auch christliche Schüler anzogen37 oder

weil etwa Lazarus im Gymnasium lernte, mit Christen „zu denken und [. .]

35 H.-H. Völker, Die Gründung und Entwicklung der Hochschule für die Wissen¬
schaft des Judentums 1869-1900, in: Trumah 2 (1990), S. 24-46; Die Hochschule

für die Wissenschaft des Judentums in Berlin, 1900 — 1942, in: H.
Walravens (ed.), Bibliographie und Berichte. Festschrift fiir Werner Schochow, München
1990, S. 196-230.

36 Siehe als Beispiele Z. E. Kurzweil, Hauptströmungen jüdischer Pädagogik, S. 19 (für
die Berliner Freischule); S. Freund, Jüdische Bildungsgeschichte, S. 13; C. Prestel,
Schul- und Erziehungswesen, S. 102.209.247; U. Kaufmann, Jüdisches Schulwesen,
S. 294; K. Pohlmann, Das jüdische Schulwesen in Lippe im 19. und 20.
Jahrhundert, in: Lippische Mitteilungen aus Geschichte und Landeskuttde 57 (1988), S.

251-341, dort S. 264-266.271.324-325.327; P. Freimark, Sprachverhalten und
Assimilation. Die Situation der Juden in Norddeutschland in der 1. Hälfte des 19.
Jahrhunderts, in: Saeculum 31 (1980), S. 240-261, dort S. 252 (Anstellung eines
christlichen Lehrers auf Wunsch des orthodoxen Rabbiners, begründet mit der
erzieherischen Wirkung der Erscheinung und Aussprache); zu einem Projekt von
1775, das bereits einen nichtjüdischen Lehrer vorsah, U. Kaufmann, Jüdisches
Schulwesen, S. 300.

37 Für die Berliner Freischule siehe Anm. 19; als Beispiel einer Mädchenschule in
München sowie einer Privatschule in der Landgemeinde Massbach C. Prestel,
Schul- und Erziehungswesen, S. 118-119.127-128, allgemein: S. 370.

92



zu leben".38 Vielmehr kam es gerade durch Bildung schon früher zur
individuellen Integration - sei es in Universitäten, die jüdische Medizinstudenten
bereits seit dem 17. Jahrhundert besuchten,39 sei es im privaten Bereich

durch Freundschaft unter Gebildeten. Das wohl bekannteste Beispiel dafür
ist Moses Mendelssohn; und wissenschaftlichen Verkehr zwischen einzelnen

Juden und Nichtjuden hatte es bereits seit dem Humanismus und dem

Beginn hebräischer Studien von Christen gegeben.

Bildungsgeschichte rückt sowohl öffentliche als auch private Lebensbereiche

ins Blickfeld — ja sie transzendiert die Grenze zwischen ihnen. Im
Übergangsbereich spielen die Vereine — jüdische und gemischte — eine wichtige

Rolle, und da wäre etwa der Lesezirkel Hottingen in Zürich, dem am

Anfang des 20. Jahrhunderts gut zwanzig Juden angehörten, ein schönes

Beispiel für die Integration durch Bildung.'"1

Bildung verschob also die Grenzen für Inklusion und Exklusion, die nun
nicht mehr oder jedenfalls nicht mehr allein durch die Herkunft bestimmt
wurden. Jüdische Lehrer gehörten oft zu den Honoratioren des Dorfes —

doch innerhalb der jüdischen Gemeinde entstand eine neue Trennlinie, etwa
zwischen gebildeten Lehrern und ungebildeten, aber wohlhabenden
Gemeindevorstehern."1

Andererseits formierten sich aber im akademischen Bereich früh neue

Ausgrenzungstendenzen. Schon bald nahm manche Burschenschaft keine
Juden mehr auf, und am Ende des 19. Jahrhunderts galt dies in Deutschland
für die meisten Verbindungen.42 Schweizer Juden dagegen benötigten offenbar

weder „paritätische Verbindungen", die indirekt ja auf den Antisemitismus

der übrigen verweisen, noch eigene jüdische Korporationen: Die
Mitglieder der letzteren waren hier fast durchweg Ausländer.43

3.2. Die Funktion der Bildung für die verschiedenen Beteiligten

Dem Staat diente das Bildungswesen als Instrument zur Integration der

Minderheit in die Gesamtgesellschaft. Gerade deshalb aber wird der Ver-

M. Lazarus, Aus meiner Jugend. Autobiographie, ed. N. Lazarus, Frankfurt a. M.
1913, S. 88.

39 M. Richarz, Der Eintritt der Juden in die akademischen Berufe. Jüdische Studenten
und Akademiker in Deutschland 1678-1848, Tübingen 1974.

4° A. Tanner, Bildung und Bürgerlichkeit, S. 31-33.
41 M. Richarz, Jüdische Lehrer auf dem Lande im Kaiserreich, in: Tel AviverJahrbuch

fiir deutsche Geschichte 20 (1991), S. 181-194, dort S. 185-186.193.
42 K. H. Jarausch, Deutsche Studenten 1800-1970, Frankfurt 1984, S. 82-95.
43 P. Platzer, Jüdische Verbindungen in der Schweiz, Bern 21988, S. 7.31-37.41-42.

45; A. Kamis-Müller, Antisemitismus, S. 225-226.

93



gleich der Behandlung von Juden und Nichtjuden ins Blickfeld gerückt —

und kann das Bildungswesen auch als Indikator für Diskriminierung gelten.
Zu den bereits genannten Ungleichheiten der Finanzierung kam in Deutschland

noch die Verweigerung des Privilegs der Einjährig-Freiwilligen für
Absolventen der jüdischen Lehrerseminare.44 Und unterrichten konnten Juden
ab der Jahrhundertwende in allgemeinen Schulen nur noch selten.45

Allerdings muss die lange etatistische Verengung des Blickwinkels
überwunden werden. Wie jüdische Initiativen zur Gründung von Freischulen,
die Beteiligung an der Debatte über gemeinsame oder getrennte Schulen und

Eingaben bei den Behörden zeigen, erfasst man die Komplexität der

Entwicklung nur, wenn man auch die Interessen der nicht nur Betroffenen,
sondern Beteiligten und ihr Agieren berücksichtigt.

Für Juden selbst war Bildung zumindest in Deutschland der wichtigste
Weg ins Bürgertum, insbesondere, da ihnen andere Wege lange verschlossen

blieben: Schliesslich wurde Humboldt zufolge der Mensch durch Bildung
zum Bürger.46 Ein Beispiel für den Weg vom Landjudentum ins Bürgertum
wäre etwa Marcus Getsch Dreifus aus Endingen, der nach einer traditionelljüdischen

Bildung zunächst das Lehrerseminar in Karlsruhe und später die

Universität Basel besuchte.47

Mit dem Blick auf den Staat und die Juden selbst wird aber auch die

Dö/yWfunktion von Bildung deutlich: Für beide war sie der Weg zur
Integration in die Mehrheitsgesellschaft - aber zugleich belegen die
Auseinandersetzungen über den Modus der Integration wie auch die spätere Nutzung
von Bildungseinrichtungen und Vereinen für jüdische Geschichte und Kultur

auch den Willen zur Selbstbehauptung als Juden.

44 S. Freund, Jüdische Bildungsgeschichte, S. 276-277.
45 I. Schorsch, Jewish Reactions to German Anti-Semitism, 1870-1914, New York,

London, Philadelphia 1972, S. 165; T. Maurer, The Central Association of German

Citizens of the Jewish Faith: Jews and the Struggle for Civil Equality in
Imperial Germany, in: L. E. Jones (ed.), Crossing Boundaries. The Exclusion and
Inclusion ofMinorities in Germany and the United States, New York, Oxford 2001,
S. 158-171, dort S. 162; A. Hoffmann, Schule und Akkulturation. Geschlechtsdif-
ferente Erziehung von Knaben und Mädchen der Hamburger jüdisch-liberalen
Oberschicht 1848-1942, Münster, New York, München, Berlin 2001, S. 56.

46 G.L. Mosse, Das deutsch-jüdische Bildungsbürgertum, in: R. Koselleck (ed.),
Bildungsbürgertum im 19. Jahrhundert. Teil 2: Bildungsgüter und Bildungswissen,
Stuttgart 1990, S. 168-180, besonders S. 169-174. Vgl. auch A. Tanner,
Bildung und Bürgerlichkeit, S. 20 — 21.

47 U. R. Kaufmann, Ein schweizerisch-jüdisches Leben für moderne Bildung und
Emanzipation: Marcus Getsch Dreifus (1812-1877) aus Endingen, in: A. P. Ku-
stermann/D.R. Bauer (ed), Jüdisches Leben im Bodenseeraum. Zur Geschichte des

alemannischen Judentums mit Thesen zum christlich-jüdischen Gespräch, Ostfildern
1994, S. 109-132.

94



3.3. Bildungsgeschichte als Zugang zu allen Bereichen jüdischen Lebens

Indem man Bildung untersucht, erfasst man also nicht nur die staatliche

Politik, sondern auch den sozialen, kulturellen und religiösen Wandel der

jüdischen Minderheit. Ausserdem spiegelt die Diskussion darüber
unterschiedliche Varianten jüdischen Selbstverständnisses — und schliesslich wurde

Bildung selbst zum Bestandteil jüdischer Identität,48 auch einfacher Kaufleute
oder Metzger.49

Dabei wäre für den sozialen Wandel mehr als bisher neben der
Berufsstruktur und Wirtschaftskraft auch die Bildung zu berücksichtigen — und

zwar nicht im Sinne statistischer Angaben über Bildungsabschlüsse, sondern

möglichst durch Kollektivbiographien, die die Lebenswege von Absolventen
verschiedener Bildungseinrichtungen und nicht zuletzt auch ihres Lehrkörpers

verfolgen. Schliesslich könnte man, vom jüdischen Lehrer ausgehend,
die Verbürgerlichung auf dem Land untersuchen, da die Lehrerfamilien an

Bildung üblicherweise alle anderen übertrafen und als Vorbild galten, auch
schon früh bestrebt waren, ihre Kinder in höhere Schulen zu schicken.50

Bei solchen Studien zum sozialen Wandel der jüdischen Minderheit
könnte besonders der regionale Vergleich im deutschen Sprachraum über die

Landesgrenzen hinaus zu einer Feindifferenzierung von Verbürgerlichung
beitragen; denn auch in der Schweiz war allgemeine Bildung für den
einzelnen der Weg, für die Regierung das Instrument zur Integration der Juden
in die Gesamtgesellschaft. Andererseits bestimmte aber, anders als in
Deutschland, weniger der Bildungsbürger als vielmehr der citoyen das Ideal -
während in der Gesellschaft eher der Besitz- als der Bildungsbürger
dominierte.51

In der kulturellen Entwicklung spielten die Vorschulen eine wesentliche,
vielleicht die entscheidende Rolle für den sprachlichen Wandel im 19.
Jahrhundert; bis dahin war „die Sprache eines der markantesten
Unterscheidungsmerkmale zwischen Juden und Nichtjuden":52 Während Heymann

48 G.L. Mosse, German Jews BeyondJudaism, Bloomington, Cincinnati 1985, Kap. 1;

D. Sorkin, The Transformation ofGerman Jewry, 1780-1840, New York, London
1987, besonders S. 85-104.172-177.

49 Siehe als Nachweis dafür T. Maurer, Partnersuche und Lebensplanung. Heirats¬
annoncen als Quelle für die Sozial- und Mentalitätsgeschichte der Juden in
Deutschland, in: P. Freimark/A. Jankowski/I.S. Lorenz (ed.), Juden in Deutschland.

Emanzipation, Integration, Verfolgung und Vernichtung. 25 Jahre Institutfür die
Geschichte der deutschen Juden in Hamburg, Hamburg 1991, S. 344-374, besonders
S. 351.359.

50 M. Richarz, Jüdische Lehrer, besonders S. 192.
51 A. Tanner, Bildung und Bürgerlichkeit, S. 21-22.
52 Die erste Schule, die Hochdeutsch als Unterrichtssprache einführte, war die Berli-

95



Steinthal, der erwähnte Schwager von Lazarus, in den zwanziger und drei-

ssiger Jahren noch ein „vierfaches Deutsch" kannte, nämlich das Jüdisch-
Deutsch der Eltern, den mitteldeutschen Dialekt seiner christlichen

Altersgenossen, sein eigenes „gemässigtes Judendeutsch" und die Hochsprache, zu
der er im Unterricht der jüdischen Schule angehalten wurde,53 blieben am
Ende des Jahrhunderts bei den meisten Juden wohl nur Hochsprache
und/oder lokaler Dialekt mit allenfalls vereinzelter Beimischung jiddischer
Wörter übrig.

Der jüdische Lehrer hatte auch über seine eigentliche Aufgabe hinaus
eine wichtige Bedeutung für die Kultur der Juden: Mancher wirkte an
jüdischen Zeitschriften mit, etwa Simon Krämer und Markus Getsch Dreifus
als Korrespondenten der Allgemeine[n\ Zeitung des Judentums für Mittelfranken

bzw. die Schweiz.54 Auch betätigen sich jüdische Lehrer als Schriftsteller

- wobei sich Jacob Loewenberg in Hamburg in seinen Gedichten besonders

mit dem Antisemitismus auseinandersetzte, während Simon Krämer in Franken

mit seinen Erzählungen eine Volksliteratur schaffen wollte, die Juden

angesichts der ständigen Berührung mit christlicher Religion und Literatur
und sogar Bekehrungsversuchen „Waffen zur Notwehr" in die Hand geben
und sie für ihren Glauben begeistern sollte.53 Während der sprachliche
Wandel also auf die Integration in die Mehrheitsgesellschaft verweist, galten
diese Anstrengungen der Selbstbehauptung als Juden.

Mit dem religiösen Wandel ist die Bildungsgeschichte verknüpft, weil die
moderne jüdische Schule oft das Experimentierfeld für religiöse Neuerungen
bildete — etwa für die Einführung der Konfirmation oder auch der Orgel.56

Dabei bilden die Auseinandersetzungen zwischen Reformjudentum und
traditioneller Orthodoxie den Hintergrund, während die bald darauf entstan-

ner Freischule (Z. E. Kurzweil, Hauptströmungen jüdischer Pädagogik, S. 19). Zum
Vorrang der Aussprache im Kasseler jüdischen Lehrerseminar: D. Schimpf,
Emanzipation und Bildung, S. 175. Zitat: P. Freimark, Sprachverhalten, S. 243. Siehe
auch oben Anm. 30.

53 [H. Steinthal,] Aus den Jugenderinnerungen Steinthals, in: I. Belke (ed.), La¬

zarus und Steinthal, S. 371-393, dort S. 375 (Zitat) und 380.
54 F. Wiesemann, Simon Krämer (1808-1887), ein jüdischer Dorfschullehrer in

Mittelfranken, in: M. Treml/W. Weigand (ed.), Geschichte und Kidtur der Juden
in Bayern. Lebensläufe, München 1988, S. 121-128, dort S. 125; U. R. Kaufmann,
Ein schweizerisch-jüdisches Leben, S. 127.

55 S. Freund, Jüdische Bildungsgeschichte, S. 198-199 mit Anm. 105 und 107; F.

Wiesemann, Simon Krämer, S. 125-126.
56 M. A. Meyer, Response to Modernity. A History ofthe Reform Movement in Judaism,

New York, Oxford 1988, S. 39-40; M. Brenner/S. Jersch-Wenzel/M. A. Meyer,

Deutsch-jüdische Geschichte in der Neuzeit. Band II: Emanzipation und Akkul-
turation 1780-1871, München 1996, S. 131-134.

96



dene Neoorthodoxie schliesslich selbst einen wesentlichen Beitrag zur
Ausgestaltung des modernen jüdischen Bildungswesens leistete.

3.4. Bildungsgeschichte als Geschlechtergeschichte

Da die Töchter wohlhabender jüdischer Familien seit dem 17. Jahrhundert
in weltlichen Fächern, insbesondere Fremdsprachen und Musik, unterrichtet
wurden,57 könnte man fragen, ob dies die traditionelle Trennung zwischen

religiös-hebräischer Bildung für die Knaben und jiddischer, aber ebenfalls

religiöser für die Mädchen nur modifizierte oder bereits auf eine neue
Rollenteilung vorauswies. Die letzte Frage wurde mit den Aufklärungsschulen
aktuell: Denn deren Fächerkanon war auf ein bürgerliches Leben hin
konzipiert. Wenn man bedenkt, dass Jüdinnen zuvor häufig als Geschäftsfrauen

tätig waren, lief der Unterricht der Mädchenschulen damit aber zugleich auf
eine veränderte und im Vergleich zur herkömmlichen häuslich-beschränkte

Frauenrolle hinaus.
Andererseits konnte aber gerade die spezifische Häuslichkeit später

zugunsten des Judentums eingesetzt werden. So deutet die Schulwahl des

Hamburger wohlhabenden Bürgertums auf ein komplementäres Bildungskonzept
hin: Ihre Söhne schickten diese Juden in nichtjüdische Schulen und zielten
mit der vermittelten Bildung und den dort geknüpften Kontakten auf die

Integration in die GkMOTtgesellschaft. Die Töchter dagegen bereitete man in
jüdischen Privatschulen bzw. Simultanschulen unter jüdischer Leitung, in
denen sie etwa 50 Jahre länger als die Jungen dieser Schicht religiöse
Unterweisung erhielten, auf ihre häusliche und gesellschaftliche Rolle vor.58 Da
aber nach bürgerlichen Vorstellungen vor allem der Mutter (nicht wie in
herkömmlichen jüdischen Vorstellungen dem Vater) die religiöse Erziehung
der Kinder zukam, diente dieses Konzept bürgerlicher Juden letztlich der

Bewahrung des Judentums.
Die Bildungsgeschichte der Juden, die aufgrund ihrer vielfältigen

Einbindung in Politik, Kultur und Religion am besten in interdisziplinärer
Kooperation untersucht werden sollte, bietet einen Schlüssel zur Entwicklung
der jüdischen Minderheit in nichtjüdischen Gesellschaften der Moderne,
denn sie schärft den Blick für die dialektische Spannung dieser Entwicklung:
Integration und Selbstbehauptung.

57 Als Übersichten zur Mädchenbildung: M. Eliav, Mädchenerziehung, S. 98 (im 17.

Jahrhundert); U. Kaufmann, Jüdische Mädchenbildung, in: E. Kleinau/ C. Opitz
(ed.), Geschichte der Mädchen- und Frauenbildung. Band II: Vom Vormärz bis zur
Gegenwart, Frankfurt a. M. 1996, S. 99-112, zum 17. Jahrhundert dort S. 102.
So die Ergebnisse der eingehenden Untersuchung von A. Hoffmann, Schule und
Akkulturation.

97


	Integration und Selbstbehauptung : Bildungsgeschichte als Zugang zur Entwicklung der jüdischen Minderheit in nichtjüdischen Gesellschaften

