
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 59 (2003)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Avraham Shoshana (ed.), The Book ofJob, with the commentaries ofRaSHI,
Rabbenu Jacob b. Meir Tarn, and a disciple ofRaSHI, a revised and augmented
critical edition ofRaSHI's commentary based on the best medieval manuscripts

[.. .] with source notes, variants and comments, introduction and indices

[hebr.], Jerusalem: Ofeq Institute, Friedberg Library 1999, 112 + 308 S.,

kartoniert; ISBN 1-881255-30-1.

Die fast 80 zu einem grossen Teil lediglich als Manuskript vorliegenden Kommentare
mittelalterlicher jüdischer Exegeten zum Buch Hiob bekunden eine verstärkte Aufmerksamkeit,

die diesem Teil der Hebräischen Bibel aus verschiedenen Gründen zukam: Das

Thema der göttlichen Vorsehung und das Problem des Bösen einerseits sowie linguistische
Herausforderungen andererseits veranlassten philosophisch und philologisch orientierte

Exegeten gleichermassen zu einer reichhaltigen Kommentierung. Ihren Niederschlag hat
sie bislang in vereinzelten Texteditionen gefunden, von denen die zwei wichtigsten der

vergangenen zehn Jahre wohl die entsprechenden Ausgaben der Kommentare von Mosche

Qimchi (1992) und Raschbam (2000) sind.
Avraham Shoshana veröffentlicht in der hier zu besprechenden Ausgabe drei

Kommentare zum Buch Hiob. Neben einer verbesserten kritischen Edition des Raschi-Kom-

mentars (ab Hi 40,25 erscheint der Raschbam zugeschriebene Teil des Kommentars) und
einer neuen Herausgabe des Rabbenu Tarn zugeschriebenen Werkes ist es das besondere

Verdienst des Herausgebers, einen bisher nur handschriftlich vorliegenden Kommentar
eines „Raschi-Schülers" einem grösseren Rezipientenkreis zugänglich gemacht zu haben.

Umfangreiche Einführungen zu den edierten Kommentaren geben auf insgesamt 90
Seiten einen Einblick in die Überlieferung der Manuskripte und Druckausgaben, verweisen

auf deren auslegungsgeschichtlichen Ort und bieten teilweise Erläuterungen zu den

verwendeten exegetischen Methoden. Besonderheiten der einzelnen Kommentare werden
ebenso erwähnt wie eine kurze Charakterisierung der Figur Hiobs, wie sie in dem
Kommentar Rabbenu Tams zutage tritt. Den Texten der Kommentare im Hauptteil sind kurze

Erklärungen in Fussnoten beigegeben, in die hinein der kritische Apparat integriert ist.

Die Darstellung der Texte ist benutzerfreundlich; der fette Schriftschnitt kennzeichnet die

im laufenden Kommentartext enthaltenen Bibeltexte. Auf Raschis Interpretationen basierende

Ergänzungen in den Manuskripten erscheinen in Raschi-Schrift. Ein Stellenregister,
das die in den Kommentaren verwendeten Quellen auflistet, ein Verzeichnis der anonymen

wie namentlich genannten Exegeten sowie eine Aufstellung der fremdsprachlichen
Ausdrücke runden diese Edition ab.

Obwohl es das erklärte Ziel des Herausgebers ist, alle in Manuskripten und gedruckten

Ausgaben befindlichen Interpretationen des Raschi-Kommentars aufzuführen, lässt

eine zu Hi 1,5 gemachte Beobachtung Zweifel am Erreichen dieses Vorsatzes aufkommen.

62



In den gängigen Ausgaben der Miqraot Gedolot findet sich zu ID'pîl TP! („Als um
waren ...") der erklärende Zusatz nfltfOH 1Q'11*73 "IIMO „Als zu Ende waren die Tage des

Festmahles .")• In unserer Edition fehlt dieser erklärende Zusatz jedoch.
In bezug auf die Verfasserschaft des Rabbenu Tarn zugeschriebenen Kommentars wird

leider nur allzu unkritisch das Forschungsergebnis Benjamin Richlers (Rabbeinu Tam's
"Lost" Commentary on Job, in: B. Walfish (ed.), The Frank Talmage Memorial Volume.

Band I, Haifa 1993, S. 191-202) referiert und schliesslich falsch wiedergegeben: „Die
anzunehmende Folgerung ist, dass in MS Rostock der Kommentar Rabbenu Tams zum
Vorschein kam, der sich seit Jahrhunderten unseren Blicken entzog" (S. 74; Übersetzung
aus dem Hebräischen vom Rezensenten). Tatsächlich entspricht diese Schlussfolgerung nur
einer von mehreren möglichen. Richler kann sogar sagen: „It is also possible that none of
the texts in the MSS were composed by R. Tarn but that all drew from common sources,

one of which was R. Tam's now lost commentary" (S. 194).

Skepsis hinsichtlich der Sorgfalt, mit der Avraham Shoshana diese Edition vorbereitet
hat, ist also angebracht. Nichtsdestoweniger wird der Arbeit an den mittelalterlichen
jüdischen Kommentaren zum Buch Hiob mit dieser Ausgabe eine grössere Textbasis an die
Hand gegeben, die in zukünftigen Publikationen zu diesem Themenbereich berücksichtigt
werden sollte.

Dirk Bültmann

Ilse Müllner/Peter Dschulnigg, Jüdische und chrisdiche Feste. Perspektiven

des Alten und Neuen Testaments, Würzburg: Echter Verlag 2002
Neue Echter Bibel: Themen 9), 136 S., paperback, 14,40; ISBN 3-429-
02175-8.

Ilse Müller lehrt Altes Testament in Essen, Peter Dschulnigg ist Professor fur Neues
Testament in Bochum. Beiden geht es um Darlegungen biblischer und traditionell akzeptierter

Grundlagen jüdischer und christlicher Hauptfeste: Sabbat /Sonntag, Pesach/

Ostern, Wochenfest / Pfingsten sowie um jüdische Feste, die auf christlicher Seite in stark
veränderter Form und Gewichtung übernommen worden sind: Versöhnungstag/christliche

Bussfeiern, Laubhüttenfest/christliche Feste zum Thema „Jesus, das Licht der Welt".
Das Tempelweihfest des jüdischen Volkes wurde zu dem in allen christlichen Glaubensfesten

stets lebendigen Bekenntnis, dass Christus, der mitten in seinem Volk anwesende

und erlösende Gott, sichtbar erschienen ist.

Die Einheitlichkeit und Kontinuität der im Alten Testament mehrmals deutlich
referierten israelitisch-jüdischen Feste wird von der Alttestamentlerin mit Seitenblicken auf
das Neue Testament und auf die jüdische Tradition verstärkend aufgewiesen (S. 9—62.121 —

123). Der Neutestamender argumentiert mit der wiederholt erwähnten Teilnahme Jesu an
der Feier des Sabbats und der grossen jüdischen Feste und verbindet damit sowohl die

Theologie jüdischer Feste als auch die christlichen Anknüpfungen und Besonderheiten in
neutestamentlicher und frühchrisdicher Zeit (S. 63-117.124-126). Aus den
Festzusammenhängen ergeben sich sehr konzise gemeinsame Deutungen von Christentum und
Judentum. Die ganze Arbeit bringt ein reifes Ineinandergreifen biblischer, jüdischer und
frühchrisdicher Glaubensverbundenheiten zum Ausdruck. Feste fassen nach der Überzeu-

63



gung beider Auroren „in symbolischer Verdichtung wichtige Heilserfahrungen des

jüdischchristlichen Glaubens zusammen, sie dienen der Erfahrung von Gottes Transzendenz und
Seiner heilwirkenden Immanenz [. ..]. Mitfeiernd werden die Glaubenden in die Geschichts-

erfahrung des Volkes Gottes eingebunden und nehmen am vergangenen Heilshandeln teil, das

nun in ihrer Gegenwart neu efahrbar wird und zum tragenden Grund ihres Lebens werden

kann [...]. Wo alttestamentlicb-frühjüdiscshe Texte von christlichen Adressaten aufgenommen
wurden, gilt es auch zu fragen, wie sie im christlichen Erfahrungshorizont teils auch neu
gesehen und verstanden worden sind Wir haben also beiderseits mit Transformationen
der Festgehalte zu rechnen. Auch die alttestamentlichen Feste haben innerbiblisch über den

Verlauf von Jahrhunderten ihre Akzente teils stark gewandelt." Im Christentum gab es „eine
neue christologische Akzentuierung" (S. 65-66).

Typisch ist die Gegenüberstellung des jüdischen Paschafestes mit dem christlichen
Osterfest: „Das christliche Osterfest bleibt mit dem jüdischen Paschafest verbunden, und es ist
wahrscheinlich auch aus judenchristlichen Paschafeiern entstanden, die nach dem jüdischen
Kalender entstanden sind. Zum Grunddatum von Ostern gehört das Bekenntnis, dass Gott
Jesus von den Toten auferweckt hat [...], das in Analogie zum Bekenntnis Israels von der
Bfreiung aus Ägypten gebildet worden ist. Auch dies verweist nochmals auf denselben

Ursprung beider Feste, wobei das Bekenntnis zur AuferweckungJesu mit dem Leiden und Sterben

Jesu am Kreuz und dem Gedenken der Befreiung Israels aus der Knechtschaft Ägyptens fest
verbunden bleibt" (S. 124-125).

Ein zentrales Thema beider Forscher ist der Jerusalemer Tempel, bei dessen Kult Jesus
oft anwesend war und in dessen Nachbarschaft er sein Leben zur Erlösung Israels und der
Menschheit hingab. Der Tempel war die Wohnstadt Gottes auf Erden und zugleich die

Bestätigung der Erwählung Israels als Bundesvolk. In ihm war unter anderem die

„Deckplatte" (kapporet), die als „Sühneplatte übersetzt werden kann und die auch beim
Ritual des Yom Kippur, des Versöhnungstages, eine Rolle spielte" (S. 21). Der Tempel war
mit dem Glauben an die Präsenz und die Erfahrbarkeit Gottes verbunden. „Der Brauch
der Wallfahrt der Israeliten zum zentralen Heiligtum nach Jerusalem steht auch im Hintergrund

der Vorstellung von der Völkerwallfahrt zum Zion Jes 2; Mi 4), nach der die Völker,
angelockt vom toratreuen guten Leben Israels zu dessen Zentrum pilgern" (S. 23). Das

heutige Fehlen des Tempels „macht es unmöglich, alle Mizwot der Tora zu erfüllen. Jene
Gebote, die mit dem Tempelgottesdienst zusammenhängen, können nicht praktiziert werden

[. ..]. Die Opfer werden an den entsprechenden Tageszeiten durch Gebete ersetzt" (S. 25).
Im Zusammenhang mit dem jüdischen Gebetsleben im Tempel und in dessen Umkreis

kommen beide Autoren auch auf die kommunikative religiöse Erinnerung Israels zu
sprechen: „Erinnern und Bewahren gehören zu den grossen Imperativen der hebräischen Bibel
[...]. Das Erinnern, das die Bibel meint, ist kein rückwärtsgewandtes Starren aufdie
Vergangenheit, sondern ein Sich-Ausstrecken nach einer Zukunft, die weiss, aufweichen Fundamenten

sie steht [...]. Besonders im Deuteronomium wird deutlich, dass die Unterweisung
nicht nur um ihrer selbst willen erfolgt, sondern weil ohne sie das Halten der Gesetze und
Rechtsvorschriften sinnlos wäre" (S. 31-32). Jesus hat die religiöse Pflicht des Erinnerns an
die Wohltaten Gottes, besonders an die durch ihn erneuerte Vergebung der Sünden, zum
wichtigen Ideal erhoben (vgl. 1 Kor 11,25).

Interessant sind auch die Analysen neutestamentlicher Adaptierungen jüdischer Feste

und Formen der Gottesverehrung. Die Auftritte Jesu am Sabbat und an jüdischen
Festtagen sowie seine Tempelbesuche und Deutungen der praesentia Dei werden besonders bei
den Synoptikern, im Johannes-Evangelium und in den neutestamentlichen Briefen be-

64



schrieben und gedeutet. Sowohl die ersttestamentlichen Schilderungen und Wertungen
der Feste als auch die neutestamentlichen Beschreibungen der Teilnahme und des Wirkens

Jesu an sabbatlichen Ruhetagen und Festen könnten Anleitungen für übersichtliche

exegetische Lehr- und Lernprozesse werden. Ilse Müllner und Peter Dschulnigg haben solide

Durchsichten eröffnet.

Clemens Thoma

Evelina Volkmann, Vom „Judensonntag" zum „Israelsonntag". Predigtarbeit
im Horizont des christlich-jüdischen Gesprächs, St! ttgart: Calwer Verlag 2002,
306 S., broschiert, 24,—; ISBN 3-7668-3762-1.

„Und Jesus sah die Stadt und weinte über sie" (Lk 19,41) - fur die Kirche über Jahrhunderte

Anlass genug, der Zerstörung des Tempels von Jerusalem im Gestus eines christlichen

Überlegenheitsgefühls gegenüber dem Judentum zu gedenken. Das gottesdiensdiche
Geschehen am 10. Sonntag nach Trinitatis vermag wie kaum ein anderes kirchliches
Datum den jeweiligen Stand des christlich-jüdischen Verhältnisses widerzuspiegeln. Der

Israelsonntag und insbesondere die Predigt an demselben sind geradezu alljährlich
wiederkehrende Gradmesser dessen, was im christlich-jüdischen Gespräch erreicht ist und was

nicht. Die Relevanz des Predigtgeschehens am Israelsonntag steht allerdings noch nicht in
einem adäquaten Verhältnis zu seiner homiletischen Erforschung. Evelina Volkmann hat

mit ihren Analysen der Predigtarbeit am 10. Sonntag nach Trinitatis in beeindruckender

Weise Anteil daran, „diese Lücke ein Stück weit zu schliessen" (S. 5-6). Der Kenntnisreichtum

der Verfasserin, ihre Versiertheit in der Darstellung und Einschätzung der Praxis

bzw. der sie leitenden Konzeptionen machen die Lektüre dieses Buches zu einem
spannenden Gang durch fünf Jahrzehnte deutscher Nachkriegs- und Gegenwartstheologie.

Der Aufriss der Studie ist in seiner Schrittfolge gut nachvollziehbar: Nach einleitenden

Überlegungen folgt ein knapper und präziser Abriss der Geschichte des 10. Sonntags nach

Trinitatis. In der einfühlsamen Skizze des jüdischen Gedenktages der Tempelzerstörung (9.

Aw) spielt die Verfasserin ihre solide Vertrautheit mit der jüdischen Überlieferung aus und
macht gleichzeitig deutlich, wie weit eine christliche Rezeption dieses Datums oft genug
hinter dem Reichtum jüdischen Erinnerns zurückgeblieben ist. Der zweite kurze Teil B

leitet methodisch-reflektierend über zum Herzstück der Studie in Teil C: Inhaltsanalyse
der Predigthilfen zum Israelsonntag. In diesem Abschnitt gelingt der Autorin sowohl eine

tiefschürfende Skizze dessen, was seit 1945 über den gemeindlichen „Kasus" dieses Sonntags

homiletisch entwickelt wurde, als auch eine luzide Darstellung der Entwicklungsphasen

im christlich-jüdischen Gespräch nach der Schoa überhaupt. Beide Aspekte in ihrer

gegenseitigen Durchdringung einsichtig gemacht zu haben ist das grosse Verdienst dieser

Studie. Evelina Volkmanns Buch legt einen hoch zu schätzenden Baustein für eine

Homiletik bereit, bei der Israel nicht länger als Material christlicher Selbstüberhebung
fungiert, sondern als valide Grösse eigener Würde und Prägung im Blick ist.

Klaus Müller

65



Peter von der Osten-Sacken, Martin Luther und die Juden. Neu untersucht

anhand von Anton Margarithas „Der gantz Jüdisch glaub" (1530/31),
Stuttgart: Kohlhammer Verlag 2002, 352 S., kartoniert, 28,ISBN 3-
17-017566-1.

Auch wer das Thema „Luther und die Juden" für mittlerweile geklärt und zureichend

dargestellt gehalten haben mag, wird durch das Buch des Berliner Exegeten und Leiters
des Instituts Kirche und Judentum auf neue Denkwege geführt. Peter von der Osten-
Sacken hat eine fulminante Untersuchung vorgelegt, die fur jede Näherbestimmung des

Verhältnisses des Reformators zum Judentum Massstäbe setzt. Weder Eklektik noch

Apologetik leiten den Autor, sondern akribisches Studieren und Exegesieren der Texte Luthers

- und zwar nicht lediglich der thematisch vermeintlich einschlägigen, sondern gleichsam

von der ersten voluminösen Vorlesung Luthers (über die Psalmen, 1513-1515) bis zu
seiner letzten (über die Genesis, 1535-1545). Profunde Kenntnis und die Versiertheit in
der Darstellung machen die Lektüre dieses Buches zu einem spannenden Gang durch die

Schriften des Wittenberger Reformators.
Im Jahre 1522 wird im bayerischen Wasserburg ein Rabbinersohn getauft und fortan

als Konvertit Antonius Margaritha - namentlich in seiner Schrift Der gantz Jüdisch glaub
(1530) - zu einem Gewährsmann Luthers von höchster Bedeutung. Peter von der Osten-
Sacken arbeitet die Bezüge Luthers zu Margaritha in einer so bisher noch nicht gekannten
Schärfe und Deutlichkeit heraus. Bei seiner tiefschürfenden Skizze dessen, was in Luthers

späten antijüdischen Polemiken aus der Quelle Margarithas geschöpft ist, vermag von der
Östen-Sacken seine tiefe Vertrautheit mit den jüdischen Traditionen zum Zuge zu bringen.

Ohne solch meisterhaftes judaistisches Wissen wäre mancher hier aufgedeckte
verschlungene Pfad zwischen Konvertit und Reformator unentdeckt und unverstanden
geblieben. Selbstredend anzumerken ist, dass Peter von der Osten-Sacken die analytische
Arbeit an Luther und Margeritha in ihren Kontexten wahrnimmt sowohl hinsichtlich der
reformatorischen Mitstreiter wie Justus Jonas, Osiander, Bucer und insbesondere Urbanus

Rhegius als auch hinsichtlich der wirkungsgeschichtlichen Linien der Luther-Rezeption bis

in die NS-Zeit hinein. Dass es letztlich darum gehen müsse, „mit Luther gegen Luther" zu
denken und zu glauben, ist nicht nur Replik auf die unterschiedlichen Facetten in Luthers

Haltung zum Judentum. Es sind denn schliesslich auch die beiden grossen Publikationen
der letzten Jahre, in denen Peter von der Osten-Sacken die Struktur des „mit Luther gegen
Luther" abbildet: Katechismus und Siddur (21994) hatte „Aufbrüche mit Martin Luther
und den Lehrern Israels" unternommen und dabei eine verblüffende Fülle von Kongenialem

zutage gefördert; Martin Luther und die Juden nun diagnostiziert, verbalisiert und
rationalisiert den Schmerz. Dieser wird wohl bis auf weiteres - auch nach von der Osten-
Sackens Buch - ohne wirksame Linderung bleiben.

Klaus Müller

66



Klaus Beckmann, Die fremde Wurzel. Altes Testament und Judentum in der

evangelischen Theologie des 19. Jahrhunderts, Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2002 Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 85),
400 S„ gebunden, 64,00; ISBN 3-525-55193-2.

Es gehört zu den Merkmalen der christlichen Religion, dass sie die ftir ihr Selbstverständnis

wesentliche Urkunde des Neuen Testaments nicht verstehen kann, ohne das Alte
Testament einzubeziehen. In der Geschichte dieses hermeneutischen Prozesses ist aber

weder die Einheit der christlichen Bibel unhinterfragt geblieben, noch hat man das je
zeitgenössische Judentum mit seiner eigenen Auslegungsgeschichte dieses Textkorpus
ausreichend im Blick gehabt.

Ein nicht geringes Verdienst der Untersuchung von Klaus Beckmann wird man darin
erblicken können, dass sie allzu einfachen Deutungen des mit der Bibelhermeneutik komplex

verknüpften Verhältnisses von Christen- und Judentum widerspricht. Denn mit Blick
auf die einschlägigen Positionen in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts verhält es sich

keineswegs so, dass die theologische Kridk des Alten Testaments auch die politische
Emanzipation der Juden zu den Akten legte. Vice versa zog dessen theologische Würdigung nicht
selbstverständlich die Forderung nach gesellschaftlicher Gleichberechtigung der Juden
nach sich. Friedrich Schleiermacher hatte dem Bedürfnis christlicher Identitätsvergewis-

serung so entsprochen, dass er die Religiosität Jesu als ein Urbild postulierte, dessen

schlechthinnige Novität durch keine historischen Bestimmungen relativiert werden sollte.

Konsequent meinte er über die minimale Bestimmung einer „allgemeinen Hilfswissenschaft"

hinaus des Alten Testaments entraten zu können. Zeit seines Lebens vermochte er

zwar keine für die Theologie relevante religiöse Bedeutung des Judentums zu erkennen

(etwa S. 326), sah aber - die Sphären des bürgerlichen Rechts und der kulturprägenden
Religion klar unterscheidend - „den Staat in der Pflicht, seine Einwohner ohne Rücksicht
auf ihre Religion gleich zu behandeln" (S. 329). Demgegenüber verteidigte der Gegenspieler

Ernst Wilhelm Hengstenberg (S. 13-16) zwar die eminent theologische Bedeutung

des Alten Testaments unter dem Postulat der „Identität des einen Gottesvolkes" (S.

241), trug aber zugleich „das politische Moment der göttlich bestimmten ,christlichen
Staatsordnung in die theologische Kritik des Judentums ein" (S. 262). „Seine schroffe

Absage an die bürgerliche Judenemanzipation [entspringt ...] seinem eigentümlichen
politisch-biblizistischen Vorgehen" (S. 262).

Diese beiden Positionen markieren zwar das Feld der Auseinandersetzung, erschöpfen
aber nicht das Spiel der Argumentationen. Ob es Carl Immanuel Nitzsch ist oder David
Friedrich Strauss, die Impulse Schleiermachers auf ihre Weise aufgenommen und individuell

weiterentwickelt haben, ob es der vom Judentum zum Christentum konvertierte
Kirchenhistoriker Johann August Wilhelm Neander ist oder der in seinen hermeneutischen

und eschatologischen Konzeptionen bisher kaum zureichend gewürdigte Johann
Christian Konrad von Hofmann: Je und je wird das Panorama theologischer Arbeit dieser

Autoren auf klare und distinkte Weise erschlossen. Die Untersuchung besticht durch eine

fundierte, sich weit erstreckende Sachkenntnis. Die geistige Grundkonstellation der Epoche,

wie sie am Beispiel Schleiermachers trefflich skizziert wird, kann nicht nur in den

unterschiedlichen Schaffensphasen dieses Denkers und Kirchenmanns wiedererkannt werden.

Im Licht dieser Konstellation werden auch die zum Teil abweichenden Akzente

herausgearbeitet, die die anderen dargestellten Autoren in Weiterführung des theologi-

67



sehen Liberalismus oder in neukonfessionalistischer Abkehr von ihm gesetzt haben. Die
Absicht des Verfassers, „die Behandlung des Alten Testaments und des neben der Kirche
exisuerenden Judentums aus dem inneren Gefälle der ausgewählten theologischen
Konzeptionen heraus zu verstehen" (S. 27), wird mit der vorliegenden Literatur in ein immer
wieder aufschlussreiches und kritisches Gespräch gebracht. Das Buch vermittelt zum Teil
weitreichende Einblicke in zeitgeschichtliche Zusammenhänge und differenzierende
systematische Interpretationen. Auch findet man im Anmerkungs-Apparat hilfreiche
Zusammenfassungen der Diskurse im Verstehensprozess der besprochenen Werke.

Eine der zentralen Thesen, die sich aus dem erkenntnisleitenden Interesse dieser

Untersuchung ergeben, lautet: Die Alternative „Aufklärung oder Heilsgeschichte" ist zu
einfach, um die politische Haltung des Protestantismus in der ersten Hälfte des 19.
Jahrhundens hinsichtlich der Judenemanzipation zureichend zu fassen (S. 337). Strauss rückte
zwar in exegetischer Hinsicht das Alte und das Neue Testament näher zusammen als

Schleiermacher, radikalisiette aber zugleich die aufklärerische Theologie, indem er von
einem pointiert „wissenschaftlichen" Standpunkt aus mit dem „Mythischen" des Neuen
auch gleich das Alte verabschiedete. Zugleich verwies er im Zuge seiner kulturtheoretischen

Umdeutung des überkommenen religiösen Gegensatzes zwischen Christen und
Juden „auf eine post-konfessionelle Definition der Juden als der .Fremden'" (S. 336) voraus
und formulierte „einen kollektiven Vorbehalt gegen die Tauglichkeit der Juden als Glieder
der von einem christlichen .Humanismus' bestimmten Gesellschaft" (S. 330). Demgegenüber

kam der heilsgeschichtlich argumentierende Hofmann zu spiegelbildlichen Ergebnissen.

Ihm zufolge läuft zwar im Horizont der „Allmählichkeit der Gottesoffenbarung" (S.

279) das Alte Testament als Verheissung insgesamt auf Christus zu, aber „die universal
erneuernde Potenz" des wiederkommenden Herrn erschliesst zugleich einen „eschatolo-
gischen Blick auf das Judentum", der nicht nur „eine kritische Funktion gegenüber dem
kirchlichen status quo" einschliesst (S. 328), sondern auch die gesellschaftliche Emanzipation

des Judentums bejaht. Die „eschatologische Deutung der .Rettung' Israels [...]
macht es ihm unmöglich, eine politische Bevorrechtigung der Christen zu fordern" (S.

329).

Insgesamt belegt die gut zu lesende, sehr informative und gründlich gearbeitete
Dissertation, dass der usus hermeneuticus des Alten Testaments der Korrektur eines - wie auch
immer genauerhin zu fassenden - usus theologicus bedarf. Die an Schleiermacher anschliessenden

oder sich in den Voraussetzungen von ihm abkehrenden Theologen des

untersuchten Zeitraums widersprechen mit ihren Schriften nicht nur seiner Meinung, „die
Fremdheit des Alten Testaments gegenüber dem Christentum werde ,wohl bald allgemein
anerkannt sein'" (S. 319). Sie liefern auch das Material für die These, dass er „gegen sein

eigenes Schriftverständnis" (S. 317), und insofern auf eine ironische Weise, zur Entwicklung

einer gesamtbiblischen Theologie beigetragen habe. In der vorliegenden Darstellung
wird eine regulative Funktion der kirchlichen Bindung der Theologie gegen eine bürgerliche

Bildungsreligion erkennbar, zu deren latenten Tendenzen einerseits die marcioniti-
sche, von Harnack 1924 geforderte Entfernung des Alten Testaments aus dem christlichen
Kanon (vgl. S. 133 Anm. 531) gehört, andererseits die Vorbereitung einer „biologistisch-
rassistischen Variante der Behauptung einer Diastase zwischen Deutschtum und Judentum"

(S. 238), wie sie sich beim späten Strauss andeutet. Wie stark man diese regulative
Funktion betonen will (vgl. 336), hängt auch an der die Untersuchung leitenden
Fragestellung. Man möchte sie noch weiter fassen und fragen, ob die (immer wieder neu
theologisch zu erarbeitende) Anerkennung des Alten Testaments als „fremder Wurzel" des

68



christlichen Glaubens, und mit ihr die Anerkennung des Judentums als anderer Religion,
nicht über die bibelhermeneutischen Korrekturen hinaus der ethischen Regulative bedarf.

Ohne dass der Verfasser selbst darauf hingewiesen hätte, führt seine Untersuchung die
Grenzen des heilsgeschichtlichen und ontologischen Schemas (im Sinne einer Logik des

defizienten Modus) vor, in dem Juden- und Christentum in der eher konfessionell oder
liberal geprägten Theologie zueinander ins Verhältnis gesetzt wurden. Bei allen
Unterschieden im theoretischen Rang dieser Schemata wird doch in beiden die Selbigkeit des

Eigenen bewahrt und tendenziell die Andersheit des Anderen vergessen, wenn nicht auch

in dieser Hinsicht der dankenswerterweise in Erinnerung gerufene Hofmann eine
Ausnahme macht (vgl. S. 286). Der Andersheit-Vergessenheit zu widerstehen ist aber eine

Forderung elementarer Ethik, die ihre Urkunde in den Texten des Alten Testaments hat.

Hans Martin Dober

Heike Scharbaum, Zwischen zwei Welten: Wissenschaft und Lehenswelt am
Beispiel des deutsch-jüdischen Historikers Eugen Täubler (1879—1953), Münster:

LIT-Verlag 2000 Münsteraner Judaistische Studien 8), 136 S. +

Abb., broschiert, 15,90; ISBN 3-8258-4792-6.

Die Publikation geht auf eine Magisterarbeit zurück, die am Münsteraner Institutum
Delitzschianum entstand. Die Arbeit wurde vom Evangelisch-lutherischen Zentralverein
für die Begegnung von Christen und Juden gefördert. Bezuglos befindet sich ein Bild von
Franz Delitzsch auf der Biographie Täublers.

Eugen Täubler war Althistoriker, entstammte einer jüdischen Familie aus Posen,
wandte sich vom Berliner orthodoxen Rabbinerseminar, seiner ersten Ausbildungsstätte,
ab und studierte an der liberalen Hochschule/Lehranstalt für die Wissenschaft des Judentums.

Heike Scharbaum beschäftigt sich mit seinem historiographischen Standpunkt,
behandelt seine Tätigkeit als Wissenschaftsorganisator und den Bruch in seiner Biographie
nach 1933. Täubler unterrichtete an der Lehranstalt /Hochschule fur die Wissenschaft des

Judentums von 1910 bis 1916, konnte sich nach 1918 im Fach Geschichte habilitieren
und wurde 1923 nach Zürich, 1925 nach Heidelberg berufen. 1933 schied er aus dem
Amt aus - er nahm das Frontkämpferprivileg nicht in Anspruch - und lehrte an der
Lehranstalt/Hochschule für die Wissenschaft des Judentums in Berlin, um erst 1941 in
die USA zu emigrieren.

Die Verfasserin nutzte zwar Quellen in Basel und New York, erstaunlicherweise nicht
das Material im Nachlass seiner Frau, der bedeutenden Historikerin Selma Stern Täubler
in der Universitätsbibliothek Basel, nicht dasjenige im Leo-Baeck-Institut Jerusalem, in
den American Jewish Archives in Cincinnati oder im Archiv der Universität Heidelberg.

Eine intensivere Analyse hätte der Bruch mit dem Berliner orthodoxen Rabbinerseminar

(S. 30) verdient, aber auch die kritische Auseinandersetzung mit Theodor Momm-
sen (S. 98-100), der nach 1879 von den deutschen Juden die Taufe als Mittel zu ihrer
Integration gefordert hatte. Auch der Konflikt mit Franz Rosenzweig über das richtige
neue jüdische Lernen ist auf der schmalen Quellenbasis eines Briefes abgehandelt, obwohl
Rosenzweig dazu publiziert hatte. Scharbaum weist wie vorher David N. Myers auf die

Wirkung von Täubler auf die später in Jerusalem tätigen Historiker Georg Herlitz, Fritz
Baer und Ben-Zion Dinur (Dünaburg) hin.

69



Täublers Pläne waren in der Tat etwas abgehoben von der Realität. So vertrat die von
ihm 1919 konzipierte Akademie fur die Wissenschaft des Judentums im Gegensatz zur
Auffassung von Frau Scharbaum einen viel breiteren Ansatz als die drei Leo-Baeck-Insti-

tute (S. 109). In den 1930er Jahren wollte er mit Salman Schocken eine 50 Bände
umfassende Reihe nur zur jüdischen Geschichte herausgeben.

Manchmal wird der Kontext von Texten Täublers nicht genügend erklärt; etwa das

Memorandum an die deutsche Regierung vom Sommer 1915 über die Behandlung der

polnischen Juden steht im Zusammenhang mit ähnlichen Eingaben, etwa die des Zioni-
sten Heinrich Löwe, der die Ostjuden dem „Deutschtum" in den Dienst stellen wollte. Es

ist nicht klar, ob Täubler 1941 mit dem „Institut zur geschichtlichen Erforschung der

Judenfrage" wirklich das im selben Jahr erst gegründete Frankfurter Beispiel meinte oder
nicht viel mehr die schon länger täüge „Forschungsabteilung Judenfrage" des Reichsinstituts

für die Geschichte des neuen Deutschlands in München. Dass er mit Deutschland
nach 1945 gebrochen hatte, beweist ein Brief, der sich im Universitätsarchiv der Universität

Heidelberg erhalten hat, in dem er es ablehnte, wieder zum Mitglieder der Heidelberger

Akademie der Wissenschaften ernannt zu werden.

Uri R. Kaufmann

Daniel H. Frank/Oliver Leaman / Charles H. Manekin (ed.), The Jewish

Philosophy Reader, London, New York: Roudedge 2000, XVII + 618 S.,

kartoniert, £ 60,-; ISBN 0-415-16859-7; 0-415-16860-0.

The Jewish Philosophy Reader of Roudedge is a complementary volume to the publisher's
History ofJewish Philosophy, edited by Frank and Leaman (1997). The Reader offers texts
which cover the entire range ofJewish philosophy, from Philo up to the present. The book
is devided into four parts. Part One deals with Foundations and First Principles, Part Two

with Medieval and Renaissance Jewish Philosophy, Part Three covers Modern Jewish

Thought, and, finally, Part Four presents Contemporary Jewish Philosophy. The book
offers a treasure of readings, in English translation, in Jewish philosophy and will be

instructive for many students in the field.
The composition of the book and the choice of texts, however, are problemadc,

unfortunately. Jewish philosophy is taken by the editors as the explication of Judaism in
philosophical terms. It is "a creative reworking of regnant philosophical categories, [. .]
for the purpose of explicating Judaism. Clarification of the tradition provides the pivot,
the impetus for Jewish philosophy. Given this, one should understand Jewish philosophy
as practised through the ages not as some special way of philosophizing (or worse, thinking),

but rather as one among a variety of ways of understanding and presenting what
Judaism is". The editors have taken this endeavor of explicating Judaism in a rather strict
sense, confining themselves to texts which refer explicitely to Judaism. Thus the Reader
does not include key texts on logic and epistemology, ethics, esthetics, and hermeneutics

by which the "creative reworking of regnant philosophical categories" of, e.g., Philo,
Maimonides, Gersonides, Mendelssohn or Hermann Cohen is exemplified.

Furthermore, there is an ambiguity in the composition of the Reader in that three of
the four parts seem to be constucted by different rules. The Parts One and Four offer a

70



thematic ordering of material, whereas Part Two follows the historical order of subsequent
philosophical trends, and part Three is both historical and thematic in composition.

In addition, there is the problem of the way in which the so called Foundations and

Principles are presented. Part One consists of a section on "The Bible and Philosophical
Exegesis", and a section on "Talmud, Mishnah and Midrash as Sources for Philosophical
Reflection". The two sections are divided into ten chapters, dealing with Divine Power
and Human Freedom, Divine Command and Moral Duties, Free Will and Repentance,
Providence, Justice, Prayer, Free Will and Divine Foreknowledge, Election, Law and

Rationality. The chapters present us texts of medieval and /or present day authors on the
Foundations and First Principles, instead of these Foundations and First Principles
themselves. Following Maimonides, it can be argued that the foundations and principles
can be presented in their interpretations only (cf. the Introduction to the Mishneh Torah),

and this would indeed be a fine startingpoint for the Reader. Yet, the way in which the

texts are presented here leaves the reader into the dark to the question whether or not the
editors had this hermeneutical principle in mind when composing Part One. The parts
Two and Three, on the other hand, do not offer the views of present day authors on the
trends and themes under discussion. A discussion of, first of all, the various ways in which
the themes and principles are presented and, secondly, of the composition of the Reader,

as well as, thirdly, a discussion of the hermeneutical rules as applied by the authors and the
editors, is lacking in this volume, unfortunately.

Part Three of the Reader, on the Enlightenment period and nineteenth century Jewish

Thought, presents the views of philosophers like Spinoza and Mendelssohn, Salomon

Ludwig Steinheim and Nachman Krochmal. In addition, it includes a number of scholars

and authors which one would not expect to find in a reader on philosophy (proper), such

as Immanuel Wolf, Leopold Zunz, Abraham Geiger, Samson Raphael Hirsch, Gershom
Scholem, Samuel Holdheim, Zecharias Frankel, Heinrich Graetz, and Moses Hess. Moreover,

one will look in vain when trying to trace texts of a number of well known names in
nineteenth-century Jewish philosophy, such as Lazarus Bendavid, Salomon Maimon,
Marcus Herz, Manuel Joel, Salomon Münk, Samuel Hirsch, Solomon Formstecher, Elijah
Benamozegh, Moritz Lazarus, and Heymann Steinthal. It is especially in the sections

dealing with the modern and the contemporary period that the Reader, similar to its

complementary volume on The History ofJewish Philosophy, is rather weak, unfortunately.

Reinier Münk

Arno Herzig/Hans Otto Horch/Robert Jütte (ed.), Judentum und

Aufklärung. Jüdisches Selbstverständnis in der bürgerlichen Öffentlichkeit,
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2002, 244 S., gebunden, 28,—; ISBN
3-525-36262-5.

Unter welchen Plausibilitätsbedingungen und in welchen gesellschaftlichen Kontexten

vollzog sich der „Eintritt des Judentums in die Moderne" (S. 66)? Während man bisher
über „die geistesgeschichtlichen Wurzeln und die politischen Voraussetzungen der
jüdischen Aufklärung" (S. 10) vielfach nachlesen konnte, harrte „der diskursive Prozess, in den

die jüdische geistige und soziale Elite im 18. und beginnenden 19. Jahrhundert trat" (S.

71



11), noch seiner einlässlichen Rekonstruktion. Dieser sind die in dem nun vorliegenden
Band gesammelten Beiträge gewidmet. Mit einer Ausnahme repräsentieren sie

Einzelprojekte, die im Rahmen eines von der Deutschen Forschungsgemeinschaft bewilligten
Grossprojektes bearbeitet werden. Dafür, dass derart interdisziplinäre Forschungen nur in
Kooperation zu bewältigen sind, sind die vorliegenden Beiträge ein hervorragendes
Beispiel. Ob es der am Beerdigungsfristenstreit abzulesende Wandel des Umgangs mit dem
Tod ist (S. 91-118), die Debatte um die Beschneidungsreform in der Mitte des 19.

Jahrhunderts (S. 119-149), die israelitischen Kreisversammlungen im Königreich Bayern
im gleichen Zeitraum (S. 150-177) oder die Diskussion um den angemessenen Stil beim
modernen Synagogenbau (S. 194-215): Verstreut ist das Material, das ausgewertet und
gedeutet, vielfältig sind die Medien, die befragt, komplex ist das Zusammenspiel von
Faktoren im je historischen Kontext kommunikativer Zusammenhänge gelebter Religion.
Doch nur scheinbar einfacher ist die Interpretation literarischer Zeugnisse wie der Pro-
grammschriften der jüdischen Freischule in Berlin (S. 66-90), einer rabbinischen
Huldigungsrede anlässlich des Geburtstages des Preussenkönigs Friedrich Wilhelm IV. (S.

178 -193) oder der Lehrergestalten in Joseph Roths Roman Hiob, bei Berthold Auerbach,
Aron Bernstein, Moritz Friedländer und Isidor Borchardt (S. 216-240). Denn je und je
ist das Zusammenspiel ökonomischer, politischer und geistiger Faktoren zu beachten, wie
es die jeweils neue Verhältnisbestimmung der jüdischen Religion zu einer veränderten
Umwelt zu gestalten erlaubte.

An den sogenannten Hofjuden lässt sich, beginnend im 17. Jahrhundert, der
Wertewandel ablesen, wie ihn zuerst der Adel und dann die Wirtschaftsbourgeoisie vollzog (S.

30-65). Wie sich politische Ereignisse auf das gesellschaftliche Leben auswirkten, zeigt
der Zusammenbruch des friederizianischen Preussens in der Schlacht bei Jena und Auerstedt

mit den ökonomischen Problemen fur die jüdische Freischule, die er nach sich zog
(S. 75-76). Auf der Diskursebene kam es zu vielfältigen Wechselverhältnissen: Nicht nur
wurde 1781 von C.W. von Dohm „die bürgerliche Verbesserung der Juden" gefordert (S.

8), sondern dieser „Leitvorstellung der preussischen Reformbeamten" (S. 72) entsprach
auch das Selbstverständnis einiger jüdischer Modernisierer selbst. Die jüdische Freischule

etwa erfüllte sogar eine relevante Funktion für die durch das Christentum geprägte
Gesellschaft: Begünstigt durch das Wohlwollen und die Anerkennung durch den Berliner
Propst Hanstein (S. 78), wurde der erwerbsvorbereitende Unterricht in dieser jüdischen
Insdtution auch für Christen attraktiv (S. 79). Die materielle Grundlage der gegenseitigen
Befruchtung kultureller Kräfte aus den Quellen der tradierten Religion bestand nicht nur
in der Nutzung sozialer Aufstiegschancen, sondern auch in geltendem Recht; das zeigt via
negativo das Verbot des Unterrichts christlicher Kinder in jüdischen Schulen aus dem Jahre
1819 (S. 83). Ahnlich restriktiv wirkte sich das „Neologen-Reskript" (1838) in Bayern
aus: Das sich hiermit ankündigende „Ende der sich auf die Maximen der Aufklärung
berufenden Emanzipadonspolidk" betraf auch die reformrabbinischen Bestrebungen in
diesem Teil Deutschlands (S. 173-174).

Wo die ökonomischen Bedingungen und die polidschen Verhälmisse die gesellschaftlichen

Wandlungsprozesse begünstigten, an denen das Judentum vielfältig beteiligt war,
traten allerdings auch Konflikte auf, die im innerjüdischen Diskurs ausgetragen werden

mussten. Drei solcher Spannungsverhältnisse sind zu nennen.

1. Es nimmt nicht wunder, dass die „Spannung zwischen religiöser Tradition und welt¬

licher Rationalität" (S. 123) dort besonders deudich zutage trat, wo der Fortschritt der

72



Wissenschaft mit dem überlieferten Erfahrungswissen ins Gespräch gebracht werden

musste: im Fall von Krankheit und Gesundheit. Am Beispiel der Beschneidungsre-
form zwischen 1830 und 1850 ist zu sehen, dass die gewachsene medizinische

Kompetenz in der Auseinandersetzung mit hygienisch bedenklichen rituellen Praktiken in
einen Konflikt geraten musste, den auch die Rabbinen nicht ohne weiteres mit dem

Verweis auf die talmudische Autorität lösen konnten und wollten. Es war der
Fortschritt medizinischen Wissens, der zur Reform religiöser Praktik nödgte. Hierbei ging
es zwar auch um eine „Machtverlagerung zwischen zwei jüdischen gesellschaftlichen
Eliten" (S. 148). Darüber hinaus wird man aber sagen müssen: Der Machtzuwachs auf
der Seite der Ärzte hatte seinen Hauptgrund in der Sache.

2. Anders stellte sich die Anforderung im Fall der (ebenfalls rituell geregelten) Beerdi¬

gungspraxis dar. Auch hier gerieten überlieferte Vorstellungen vom Verhältnis der
Seele zum Körper mit dem wissenschaftlichen Menschenbild in Konflikt, als könnten
böse Geister die Leiche des Verstorbenen umgeben, wenn sie nicht so bald wie möglich

bestattet würde. In der konkreten Frage, ob die Frist der Bestattung 24 Stunden
oder 3 Tage nach Ableben betragen solle (S. 106-107), hatte sich die Rationalität des

aufklärerischen Geistes zu bewähren. Nicht nur war zu vermeiden, dass Scheintote

beerdigt würden. Auch findet die soziologische Einsicht in diesem Phänomenbereich
ihre Bestätigung, dass die gesellschaftliche Modernisierung sich als Institutionalisierung

und Professionalisierung vollzog (S. 112.117): Die Aufgaben, die vorher die

Beerdigungsbruderschaffen ehrenamtlich erfüllt hatten, wurden nun besoldeten

Angestellten der Gemeinde übertragen (S. 115).
3. Soziologische Erwägungen erklären schliesslich auch den Wandel im Schulwesen: Dass

es ohne Institutionalisierung keine zureichenden Rahmenbedingungen für Entwicklung

geben konnte (S. 68), war am Beispiel der jüdischen Freischule gezeigt worden.

Um aber den inneren Konflikt zwischen Tradition und Moderne nachvollziehen zu
können, eignet sich die Interpretation literarischer Verarbeitung am besten. Anhand
der die Gestalt des Lehrers figurierenden Novelle Vögele der Maggid von Bernstein und
des historisch-biographischen Romans Dichter und Kaufmann von Auerbach können
verschiedene Modelle einer Verhältnisbestimmung nachvollzogen werden: das der -
im übrigen vom Publikum nicht gern angenommenen - Zerrissenheit des Lehrers bei

diesem, das dieser Gestalt „als Garant einer neuen Zeit" (S. 229) bei jenem. Man wird
die Bedeutung des Romans für den Wandel des jüdischen Selbstverständnisses im
Ausgang vom Ghetto in die bürgerliche Öffentlichkeit kaum überschätzen können,
und das vielleicht mehr noch hinsichtlich der schwerer zu überschauenden Prozesse

der Rezeption als hinsichtlich derer der Produktion.

Auch wenn sich bei der Lektüre dieses Buches hier und da der methodische Zweifel

meldet, ob die Fokussierung des einzelnen Fallbeispiels nicht mehr voraussetzt als das in

Anschlag gebrachte (und zuweilen einen Schematismus begünstigende)
„kommunikationstheoretische Modell" (S. 11) vorgibt, sind die Erträge dieses Forschungsprojekts
gerade in ihrer bunten Vielfalt erhellend und interessant. Nicht zuletzt deswegen sei der

Band den geneigten Lesern empfohlen, weil er sehen lässt: Selten fügt sich das wirkliche
Leben der Theorie ganz.

Hans Martin Dober

73



David Plüss, Das Messianische - Judentum und Philosophie im Werk

Emmanuel Lévinas', Stuttgart, Berlin, Köln: Kohlhammer Verlag 2001
Judentum und Christentum 8), 399 S., kartoniert, 34,—; ISBN 3-17-
016975-0.

Die Rezeption des philosophischen Werkes Emmanuel Lévinas' durch christliche Theologen

im deutschsprachigen Bereich, die in manchem an die Begeisterung für Martin
Buber vor etwa einem halben Jahrhundert erinnert, ist in vollem Gange. Dies lässt sich,

schaut man in die Bibliographie des zu besprechenden Bandes (S. 379-385), bereits der
sich deutlich im dreistelligen Bereich bewegenden Sekundärliteratur zu diesem erst 1995
verstorbenen litauisch-französischen Autor entnehmen. Nicht überall freilich gelingt diese

christliche Lévinas-Lektûre so anregend, theologisch wie philosophisch klar und im
Hinblick auf die historische Einordnung der Texte reflektiert wie in der Dissertationsschrifi
des Basler evangelischen Theologen David Plüss. Im Gespräch mit der neueren und etwas
älteren systematisch-theologischen Literatur (Oswald Bayer, Ulrich H.J. Körtner und Paul

Tillich) hat Plüss die bei ihm „konfessionell" (in Unterscheidung zu den zünftig
philosophisch) genannten Texte des Philosophen durchgearbeitet und in ihnen die Denkfigur
des Messianischen zur Geltung gebracht. Dies geschieht in drei vielfältig aufeinander

Bezug nehmenden Teilen, zunächst in einem „Annäherungen" überschriebenen Kapitel, in
dem der biographische, der religions- und kulturgeschichtliche sowie der im eigentlichen
Sinn philosophie- und geistesgeschichtliche Kontext des Messianischen zur Darstellung
kommt. Den eher konventionellen, an dieser Stelle aber gleichwohl notwendigen und
hilfreichen Ausführungen zu Hermann Cohen („Fortschrittsmessianismus", S. 62-64),
Martin Buber („Gegenwärtiger Messias", S. 64-69), Franz Rosenzweig („Bedrängter
Messias", S. 69-74) und Walter Benjamin („Katastrophischer Messianismus", S. 74-81) hat
der Autor hier wichtige Informationen mit Bezug auf die litauisch-jüdische Heimat des

Philosophen vorangestellt. Hervorzuheben ist in erster Linie der Gaon von Wilna (1720 —

1797) mitsamt der Bewegung der Mitnagdim und dann der von Lévinas wiederholt
erwähnte Gaon-Schüler Chajim Woloschiner (1759-1821), bei dem Plüss wichtige Motive
des Philosophen (vgl. zum Beispiel die dem Menschen beinahe unbegrenzt übertragene
Verantwortung, S. 55) vorgebildet findet. Die konkrete historische Verortung der für den

nicht fachphilosophisch gebildeten Leser gelegentlich etwas „frei schwebend" und redundant

wirkenden Texte Lévinas' macht die Lektüre dieser Dissertation auch im zweiten Teil,
in dem dessen Talmud-Lektionen eine wichtige Rolle spielen, zu einem gewinnbringenden
Vergnügen - so etwa, wenn Plüss das in Difficile Liberté angesprochene Thema des

leidenden Messias im Gespräch mit dem russisch-jüdischen Erzähler Wassilij Grossmann (S.

214-216) oder mit Lévinas' langjährigem Freund, dem Pariser ostjüdischen Intellektuellen

Jacob Gordin (1897-1947, S. 224), erörtert. Der dritte Teil der Arbeit („Einsichten
und Ausblicke") versucht schliesslich, den philosophischen und theologischen Ertrag
zusammenzufassen. Die gewählten Lévinas-Zitate lassen dabei etwas von einer Spannung
deutlich werden, die der Autor nicht voreilig auflösen will. Wenn die Philosophie, als

„Japhet" in den „Zelten Sems" wohnend, einerseits nicht gleichberechtigte Partnerin der

jüdischen Weisheit, sondern lediglich ihre Auslegerin sein soll (S. 338), wenn es aber

andererseits heisst, dass „die abendländische philosophische Tradition in keinem Moment
ihr Recht auf das letzte Wort verloren" habe (S. 23), so wird deudich, dass sich das

Verhältnis von jüdischem und philosophischem Denken bei Lévinas eben nicht mit letzter

74



Eindeutigkeit auf den Begriff bringen lässt. Dieses Schillemde scheint es freilich gerade zu
sein, was diesen Philosophen für christliche Theologen so interessant macht. Dabei bliebe
freilich zu klären, welche (wohl unausgesprochenen) theologischen und philosophischen
Voraussetzungen eigentlich gemacht werden, wenn sie der Versuchung nachgeben, das

„erste Wort" (im Gegensatz zum vorher zitierten „dernier mot"), das „Unvordenkliche",
das „Andere" (S. 24), relativ umstandslos vom Gegenstand der christlichen Theologie her

zu deuten. Neben dem Ausdruck der Anerkennung für ein Buch, das zu solchen Fragen
und vor allem zu weiterer kritischer Lévinas-Lektiire anleitet, steht an dieser Stelle das Lob
einer theologischen Fakultät, die einem praktischen Theologen dieses anregende
Dissertationsthema ermöglicht hat.

Matthias Morgenstern

Michael Brenner (ed.), Jüdische Sprachen in deutscher Umwelt. Hebräisch

undJiddisch von der Aufklärung bis ins 20. Jahrhundert, Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 2002, 134 S., gebunden, 39,--; ISBN 3-525-20822-7.

Zehn Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen versammelten sich im Laufe des Jahres

2001 auf Schloss Elmau, um sich über den Stellenwert des Hebräischen und Jiddischen in
Deutschland von der Aufklärung bis in die heutige Zeit zu verständigen. Die schriftliche

Fassung der zehn Referate hat Michael Brenner, Professor fur Jüdische Geschichte und
Kultur in München, in einem bemerkenswerten, konzisen Sammelband unter dem Titel
„Jüdische Sprachen in deutscher Umwelt" herausgegeben.

Dass besonders zwischen dem Ende des 19. und dem Beginn des 20. Jahrhunderts die
hebräische wie auch die jiddische Sprache - dies ist allerdings weniger bekannt - ein

integrativer Bestandteil der deutschen Sprachlandschaft war, zeigt allein schon der
Tatumstand, dass in Berlin als der Metropole hebräischer Kultur in den zwanziger Jahren
(S. 7) eine ganze Reihe von Verlagen wie etwa der Dwir-Verlag und der Eschkol-Verlag
mit hochrangigen Publikationen präsent war. Doch auch der von Rachel Perets geführte
Diskurs über die Frage, wo, wann und vor allem auf welche Weise Hebräisch in Deutschland

(und überhaupt in der Diaspora) zu lernen sei (vgl. S. 76ff), zeugt von der Brisanz
des Themas. Die Untersuchung von Uri R. Kaufmann (S. 49ff.) etwa zeigt anschaulich,
wie stark die Umgangssprache der süddeutschen und elsässischen Juden vom Hebräischen

durchdrungen war. Die Frage, in welcher Sprache die „Wissenschaft des Judentums"
betrieben werden sollte, führt Henry Soussan zu folgender zusammenfassender Stellungnahme:

„Die Wissenschaft des Judentums musste [. ..] in Deutschland auf Deutsch
publizieren, um ihr Publikum erreichen zu können. [. ..] Dennoch blieb die wissenschaftliche

Aufarbeitung und Behandlung der hebräischen Sprache stets ein Hauptanliegen der

Disziplin" (S. 66).
Es ist das grosse Verdienst des (eher historisch denn linguistisch ausgerichteten)

Sammelbandes, das reiche Nebeneinander von Hebräisch, Jiddisch und Deutsch unter
verschiedenen Aspekten aufzuzeigen und dabei nie das Oszillieren zwischen Assimilation und

Ausgrenzung, das zur Be„wert"ung insbesondere des Hebräischen als liturgischer wie als

wissenschaftlicher Sprache auf deutschem Boden beitrug, aus dem Blick zu verlieren.

Yvonne Domhardt

75


	Rezensionen

