Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 59 (2003)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

AvrRAHAM SHOSHANA (ed.), The Book of Job, with the commentaries of RaSHI,
Rabbenu Jacob b. Meir Tam, and a disciple of RaSHI, a revised and augmented
critical edition of RaSHI's commentary based on the best medieval manuscripts
[...] with source notes, variants and comments, introduction and indices

[hebr.], Jerusalem: Ofeq Institute, Friedberg Library 1999, 112 + 308 S.,
kartoniert; ISBN 1-881255-30-1.

Die fast 80 zu einem grossen Teil lediglich als Manuskript vorliegenden Kommentare
mittelalterlicher jiidischer Exegeten zum Buch Hiob bekunden eine verstirkte Aufmerk-
samkeit, die diesem Teil der Hebriischen Bibel aus verschiedenen Griinden zukam: Das
Thema der gottlichen Vorsehung und das Problem des Basen einerseits sowie linguistische
Herausforderungen andererseits veranlassten philosophisch und philologisch orientierte
Exegeten gleichermassen zu einer reichhaltigen Kommentierung. Thren Niederschlag hat
sie bislang in vereinzelten Texteditionen gefunden, von denen die zwei wichtigsten der
vergangenen zehn Jahre wohl die entsprechenden Ausgaben der Kommentare von Mosche
Qimchi (1992) und Raschbam (2000) sind.

Avraham Shoshana verffentlicht in der hier zu besprechenden Ausgabe drei Kom-
mentare zum Buch Hiob. Neben einer verbesserten kritischen Edition des Raschi-Kom-
mentars (ab Hi 40,25 erscheint der Raschbam zugeschriebene Teil des Kommentars) und
einer neuen Herausgabe des Rabbenu Tam zugeschriebenen Werkes ist es das besondere
Verdienst des Herausgebers, einen bisher nur handschriftlich vorliegenden Kommentar
eines ,Raschi-Schiilers“ einem grésseren Rezipientenkreis zuginglich gemacht zu haben.

Umfangreiche Einfiihrungen zu den edierten Kommentaren geben auf insgesamt 90
Seiten einen Einblick in die Uberlieferung der Manuskripte und Druckausgaben, verwei-
sen auf deren auslegungsgeschichtlichen Ort und bieten teilweise Erliuterungen zu den
verwendeten exegetischen Methoden. Besonderheiten der einzelnen Kommentare werden.
ebenso erwihnt wie eine kurze Charakrerisierung der Figur Hiobs, wie sie in dem Kom-
mentar Rabbenu Tams zutage tritt. Den Texten der Kommentare im Hauptreil sind kurze
Erklirungen in Fussnoten beigegeben, in die hinein der kritische Apparat integriert ist.
Die Darstellung der Texte ist benutzerfreundlich; der fette Schriftschnitr kennzeichner die
im laufenden Kommentartext enthaltenen Bibeltexte. Auf Raschis Interpretationen basie-
rende Erginzungen in den Manuskripten erscheinen in Raschi-Schrift. Ein Stellenregister,
das die in den Kommentaren verwendeten Quellen auflistet, ein Verzeichnis der anony-
men wie namentlich genannten Exegeten sowie eine Aufstellung der fremdsprachlichen
Ausdriicke runden diese Edition ab.

Obwohl es das erklirte Ziel des Herausgebers ist, alle in Manuskripten und gedruck-
ten Ausgaben befindlichen Interpretationen des Raschi-Kommentars aufzufiihren, lisst
eine zu Hi 1,5 gemachte Beobachtung Zweifel am Erreichen dieses Vorsatzes aufkommen.

62



In den gingigen Ausgaben der Migraot Gedolot findet sich zu P11 °2 *i™M (,Als um
waren . . .“) der erklirende Zusatz IDWRI *0° 192 WRD (,Als zu Ende waren die Tage des
Festmahles . . .“). In unserer Edition fehlt dieser erklirende Zusatz jedoch.

In bezug auf die Verfasserschaft des Rabbenu Tam zugeschriebenen Kommentars wird
leider nur allzu unkritisch das Forschungsergebnis Benjamin Richlers (Rabbeinu Tam’s
“Lost” Commentary on Job, in: B. Warrisu (ed.), The Frank Talmage Memorial Volume.
Band I, Haifa 1993, S. 191-202) referiert und schliesslich falsch wiedergegeben: ,Die
anzunehmende Folgerung ist, dass in MS Rostock der Kommentar Rabbenu Tams zum
Vorschein kam, der sich seit Jahrhunderten unseren Blicken entzog® (S. 74; Ubersetzung
aus dem Hebriischen vom Rezensenten). Tatsichlich entspricht diese Schlussfolgerung nur
einer von mehreren moglichen. Richler kann sogar sagen: ,It is also possible that none of
the texts in the MSS were composed by R. Tam but that all drew from common sources,
one of which was R. Tam’s now lost commentary“ (S. 194).

Skepsis hinsichtlich der Sorgfalt, mit der Avraham Shoshana diese Edition vorbereitet
hat, ist also angebracht. Nichtsdestoweniger wird der Arbeit an den mittelalterlichen jii-
dischen Kommentaren zum Buch Hiob mit dieser Ausgabe eine grossere Textbasis an die
Hand gegeben, die in zukiinftigen Publikationen zu diesem Themenbereich beriicksichtigt

werden sollte.

Dirk Biiltmann

ILse MULLNER/PETER DSCHULNIGG, fiidische und christliche Feste. Perspek-
tiven des Alten und Neuen Testaments, Wiirzburg: Echter Verlag 2002 (=
Neue Echter Bibel: Themen 9), 136 S., paperback, € 14,40; ISBN 3-429-
02175-8.

Ilse Miiller lehrt Altes Testament in Essen, Peter Dschulnigg ist Professor fiir Neues
Testament in Bochum. Beiden geht es um Darlegungen biblischer und traditionell akzep-
tierter Grundlagen jiidischer und christlicher Hauptfeste: Sabbat/Sonntag, Pesach/
Ostern, Wochenfest/ Pfingsten sowie um jiidische Feste, die auf christlicher Seite in stark
verinderter Form und Gewichtung iibernommen worden sind: Versshnungstag/ chrisdi-
che Bussfeiern, Laubhiittenfest/ christliche Feste zum Thema ,Jesus, das Licht der Welt®.
Das Tempelweihfest des jiidischen Volkes wurde zu dem in allen christlichen Glaubens-
festen stets lebendigen Bekenntnis, dass Christus, der mitten in seinem Volk anwesende
und erlosende Gott, sichtbar erschienen ist.

Die Einheitlichkeit und Kontinuitit der im Alten Testament mehrmals deudich re-
ferierten israelitisch-jiidischen Feste wird von der Alttestamentlerin mit Seitenblicken auf
das Neue Testament und auf die jiidische Tradition verstirkend aufgewiesen (S. 9-62.121-
123). Der Neutestamentler argumentiert mit der wiederholt erwihnten Teilnahme Jesu an
der Feier des Sabbats und der grossen jiidischen Feste und verbinder damit sowohl die
Theologie jiidischer Feste als auch die christlichen Ankniipfungen und Besonderheiten in
neutestamentlicher und friihchristlicher Zeit (S. 63 -117.124-126). Aus den Festzusam-
menhingen ergeben sich sehr konzise gemeinsame Deutungen von Christentum und Ju-

dentum. Die ganze Arbeit bringt ein reifes Ineinandergreifen biblischer, jiidischer und
frithchristlicher Glaubensverbundenheiten zum Ausdruck. Feste fassen nach der Uberzeu-

63



gung beider Autoren ,in symbolischer Verdichtung wichtige Heilserfahrungen des jiidisch-
christlichen Glaubens zusammen, sie dienen der Erfabrung von Gottes Transzendenz und
Seiner heilwirkenden Immanenz [. . ). Mitfeiernd werden die Glaubenden in die Geschichts-
erfahrung des Volkes Gortes eingebunden und nehmen am vergangenen Heilshandeln teil, das
nun in ihrer Gegenwart neu erfabrbar wird und zum tragenden Grund ibres Lebens werden
kann [. . ). Wo alttestamentlich-friihjiidiscshe Texte von christlichen Adressaten aufgenommen
wurden, gilt es auch zu fragen, wie sie im christlichen Erfabrungshorizont teils auch neu
gesehen und verstanden worden sind [. . ). Wir haben also beiderseits mit Transformationen
der Festgehalte zu rechnen. Auch die alttestamentlichen Feste haben innerbiblisch iiber den
Verlauf von Jahrhunderten ihre Akzente teils stark gewandelt.“ Im Christentum gab es ,eine
neue christologische Akzentuierung” (S. 65—66).

Typisch ist die Gegeniiberstellung des jiidischen Paschafestes mit dem christlichen
Osterfest: ,,Das christliche Osterfest bleibt mit dem fiidischen Paschafest verbunden, und es ist
wahrscheinlich auch aus judenchristlichen Paschafeiern entstanden, die nach dem jiidischen
Kalender entstanden sind. Zum Grunddatum von Ostern gebirt das Bekenntnis, dass Gott
Jesus von den Toten auferweckr bat |. ..), das in Analogie zum Bekenntnis Israels von der
Befreiung aus Agypten gebildet worden ist. Auch dies verweist nochmals auf denselben Upr-
sprung beider Feste, wobei das Bekenntnis zur Auferweckung Jesu mit dem Leiden und Sterben
Jesu am Kreuz und dem Gedenken der Befreiung Israels aus der Knechtschaft Agyptens fest
verbunden bleibt“ (S. 124 —125).

Ein zentrales Thema beider Forscher ist der Jerusalemer Tempel, bei dessen Kult Jesus
oft anwesend war und in dessen Nachbarschaft er sein Leben zur Erlosung Israels und der
Menschheit hingab. Der Tempel war die Wohnstadt Gottes auf Erden und zugleich die
Bestitigung der Erwihlung Israels als Bundesvolk. In ihm war unter anderem die
»Deckplatte® (kapporet), die als ,Siihneplatte iibersetzt werden kann und die auch beim
Ritual des Yom Kippur, des Versshnungstages, eine Rolle spielte® (S. 21). Der Tempel war
mit dem Glauben an die Prisenz und die Erfahrbarkeit Gottes verbunden. ,Der Brauch
der Wallfahrt der Israeliten zum zentralen Heiligtum nach Jerusalem steht auch im Hinter-
grund der Vorstellung von der Vilkerwallfabrt zum Zion (Jes 2; Mi 4), nach der die Vélker,
angelockt vom toratreuen guten Leben Israels zu dessen Zentrum pilgern® (S. 23). Das
heutige Fehlen des Tempels ,macht es unméglich, alle Mizwor der Tora zu erfiillen. Jene
Gebote, die mit dem Tempelgottesdienst zusammenhiingen, kinnen nicht praktiziert werden
[. . .. Die Opfer werden an den entsprechenden Tageszeiten durch Gebete ersetzt“ (S. 25).

Im Zusammenhang mit dem jiidischen Gebetsleben im Tempel und in dessen Um-
kreis kommen beide Autoren auch auf die kommunikative religiose Erinnerung Israels zu
sprechen: ,,Erinnern und Bewahren gehiren zu den grossen Imperativen der hebriiischen Bibel
[...). Das Erinnern, das die Bibel meint, ist kein riickwirtsgewandtes Starren auf die Ver-
gangenbheit, sondern ein Sich-Ausstrecken nach einer Zukunft, die weiss, auf welchen Funda-
menten sie stebt [. . ). Besonders im Deuteronomium wird deutlich, dass die Unterweisung
nicht nur um ibrer selbst willen erfolgt, sondern weil ohne sie das Halten der Gesetze und
Rechtsvorschrifien sinnlos wire” (S. 31— 32). Jesus hat die religiése Pflicht des Erinnerns an
die Wohltaten Gottes, besonders an die durch ihn erneuerte Vergebung der Siinden, zum
wichtigen Ideal erhoben (vgl. 1 Kor 11,25).

Interessant sind auch die Analysen neutestamentlicher Adaptierungen jiidischer Feste
und Formen der Gorttesverehrung. Die Auftritte Jesu am Sabbat und an jiidischen Fest-
tagen sowie seine Tempelbesuche und Deutungen der praesentia Dei werden besonders bei
den Synoptikern, im Johannes-Evangelium und in den neutestamentlichen Briefen be-

64



schrieben und gedeutet. Sowohl die ersttestamentlichen Schilderungen und Wertungen
der Feste als auch die neutestamentlichen Beschreibungen der Teilnahme und des Wirkens
Jesu an sabbatlichen Ruhetagen und Festen kénnten Anleitungen fiir iibersichtliche ex-
egetische Lehr- und Lernprozesse werden. Ilse Miillner und Peter Dschulnigg haben solide
Durchsichten ersffnet.

Clemens Thoma

EvELINA VOLKMANN, Vom ,Judensonntag” zum ,Israelsonntag®. Predigtarbeit
im Horizont des christlich-jiidischen Gesprichs, St tegart: Calwer Verlag 2002,
306 S., broschiert, € 24,--; ISBN 3-7668-3762-1.

»und Jesus sah die Stadt und weinte iiber sie“ (Lk 19,41) — fiir die Kirche iiber Jahrhun-
derte Anlass genug, der Zerstorung des Tempels von Jerusalem im Gestus eines christli-
chen Uberlegenheitsgefiihls gegeniiber dem Judentum zu gedenken. Das gottesdienstliche
Geschehen am 10. Sonntag nach Trinitatis vermag wie kaum ein anderes kirchliches
Datum den jeweiligen Stand des christlich-jiidischen Verhilmisses widerzuspiegeln. Der
Israelsonntag und insbesondere die Predigt an demselben sind geradezu alljihrlich wie-
derkehrende Gradmesser dessen, was im christlich-jiidischen Gesprich erreicht ist und was
nicht. Die Relevanz des Predigtgeschehens am Israelsonntag steht allerdings noch nicht in
einem adiiquaten Verhiltnis zu seiner homiletischen Erforschung. Evelina Volkmann hat
mit ihren Analysen der Predigtarbeit am 10. Sonntag nach Trinitatis in beeindruckender
Weise Anteil daran, ,diese Liicke ein Stiick weit zu schliessen (S. 5—6). Der Kenntnis-
reichtum der Verfasserin, ihre Versiertheit in der Darstellung und Einschitzung der Praxis
bzw. der sie leitenden Konzeptionen machen die Lektiire dieses Buches zu einem span-
nenden Gang durch fiinf Jahrzehnte deutscher Nachkriegs- und Gegenwartstheologie.

Der Aufriss der Studie ist in seiner Schrittfolge gut nachvollziehbar: Nach einleitenden
Uberlegungen folgr ein knapper und priziser Abriss der Geschichte des 10. Sonntags nach
Trinitatis. In der einflihlsamen Skizze des jiidischen Gedenkrages der Tempelzerstérung (9.
Aw) spielt die Verfasserin ihre solide Vertrautheit mit der jiidischen Uberlieferung aus und
macht gleichzeitig deudlich, wie weit eine christliche Rezeption dieses Datums oft genug
hinter dem Reichtum jiidischen Erinnerns zuriickgeblieben ist. Der zweite kurze Teil B
leiter methodisch-reflektierend iiber zum Herzstiick der Studie in Teil C: Inhaltsanalyse
der Predigthilfen zum Israelsonntag. In diesem Abschnitt gelingt der Autorin sowohl eine
tiefschiirfende Skizze dessen, was seit 1945 iiber den gemeindlichen ,,Kasus® dieses Sonn-
tags homiletisch entwickelt wurde, als auch eine luzide Darstellung der Entwicklungspha-
sen im christlich-jiidischen Gesprich nach der Schoa iiberhaupt. Beide Aspekte in ihrer
gegenseitigen Durchdringung einsichtig gemacht zu haben ist das grosse Verdienst dieser
Studie. Evelina Volkmanns Buch legt einen hoch zu schitzenden Baustein fiir eine Ho-
miletik bereit, bei der Israel nicht kinger als Material christlicher Selbstiiberhebung fun-
giert, sondern als valide Grosse eigener Wiirde und Prigung im Blick ist.

Klaus Miiller

65



PETER VON DER OSTEN-SACKEN, Martin Luther und die Juden. Neu unter-
sucht anhand von Anton Margarithas ,Der gantz Jiidisch glaub® (1530/31),
Stuttgart: Kohlhammer Verlag 2002, 352 S., kartoniert, € 28,--; ISBN 3-
17-017566-1.

Auch wer das Thema ,Luther und die Juden® fiir mittlerweile geklirt und zureichend
dargestellt gehalten haben mag, wird durch das Buch des Berliner Exegeten und Leiters
des Instituts Kirche und Judentum auf neue Denkwege gefiihrt. Peter von der Osten-
Sacken hat eine fulminante Untersuchung vorgelegt, die fiir jede Niherbestimmung des
Verhiltnisses des Reformators zum Judentum Massstibe setzt. Weder Eklektik noch Apo-
logetik leiten den Autor, sondern akribisches Studieren und Exegesieren der Texte Luthers
— und zwar nichr lediglich der thematisch vermeintlich einschligigen, sondern gleichsam
von der ersten volumindsen Vorlesung Luthers (iiber die Psalmen, 1513 -1515) bis zu
seiner letzten (iiber die Genesis, 1535 —1545). Profunde Kenntnis und die Versiertheit in
der Darstellung machen die Lektiire dieses Buches zu einem spannenden Gang durch die
Schriften des Wittenberger Reformators.

Im Jahre 1522 wird im bayerischen Wasserburg ein Rabbinersohn getauft und fortan
als Konvertit Antonius Margaritha — namendlich in seiner Schrift Der gantz Jidisch glaub
(1530) — zu einem Gewihrsmann Luthers von héchster Bedeutung, Peter von der Osten-
Sacken arbeitet die Beziige Luthers zu Margaritha in einer so bisher noch nicht gekannten
Schiirfe und Deutlichkeit heraus. Bei seiner tiefschiirfenden Skizze dessen, was in Luthers
spiten antijiidischen Polemiken aus der Quelle Margarithas geschopft ist, vermag von der
Osten-Sacken seine tiefe Vertrautheit mit den jiidischen Traditionen zum Zuge zu brin-
gen. Ohne solch meisterhaftes judaistisches Wissen wire mancher hier aufgedeckre ver-
schlungene Pfad zwischen Konvertit und Reformator unentdeckt und unverstanden ge-
blieben. Selbstredend anzumerken ist, dass Peter von der Osten-Sacken die analytische
Arbeit an Luther und Margeritha in ihren Kontexten wahrnimmt sowohl hinsichtlich der
reformatorischen Mitstreiter wie Justus Jonas, Osiander, Bucer und insbesondere Urbanus
Rhegius als auch hinsichdich der wirkungsgeschichtlichen Linien der Luther-Rezeption bis
in die NS-Zeit hinein. Dass es letztlich darum gehen miisse, ,,mit Luther gegen Luther® zu
denken und zu glauben, ist nicht nur Replik auf die unterschiedlichen Facetten in Luthers
Haltung zum Judentum. Es sind denn schliesslich auch die beiden grossen Publikationen
der letzten Jahre, in denen Peter von der Osten-Sacken die Struktur des ,,mit Luther gegen
Luther® abbildet: Katechismus und Siddur (*1994) hatte ,, Aufbriiche mit Martin Luther
und den Lehrern Israels“ unternommen und dabei eine verbliiffende Fiille von Kongenia-
lem zutage gefordert; Martin Luther und die Juden nun diagnostiziert, verbalisiert und
rationalisiert den Schmerz. Dieser wird wohl bis auf weiteres — auch nach von der Osten-
Sackens Buch — ohne wirksame Linderung bleiben.

Klaus Miiller

66



Kiaus BECKMANN, Die fremde Wurzel. Altes Testament und Judentum in der
evangelischen Theologie des 19. Jahrhunderts, Géttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2002 (= Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 85),
400 S., gebunden, € 64,00; ISBN 3-525-55193-2.

Es gehort zu den Merkmalen der christlichen Religion, dass sie die fiir ihr Selbstverstind-
nis wesentliche Urkunde des Neuen Testaments nicht verstehen kann, ohne das Alte
Testament einzubeziehen. In der Geschichte dieses hermeneutischen Prozesses ist aber
weder die Einheit der christlichen Bibel unhinterfragt geblieben, noch hat man das je
zeitgendssische Judentum mit seiner eigenen Auslegungsgeschichte dieses Textkorpus aus-
reichend im Blick gehabt.

Ein nicht geringes Verdienst der Untersuchung von Klaus Beckmann wird man darin
erblicken kénnen, dass sie allzu einfachen Deutungen des mit der Bibelhermeneutik kom-
plex verkniipften Verhiltnisses von Christen- und Judentum widerspricht. Denn mit Blick
auf die einschligigen Positionen in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts verhilt es sich
keineswegs so, dass die theologische Kritik des Alten Testaments auch die politische Eman-
zipation der Juden zu den Akten legte. Vice versa zog dessen theologische Wiirdigung nicht
selbstverstindlich die Forderung nach gesellschaftlicher Gleichberechtigung der Juden
nach sich. Friedrich Schleiermacher hatte dem Bediirfnis christlicher Identititsvergewis-
serung so entsprochen, dass er die Religiositit Jesu als ein Urbild postulierte, dessen
schlechthinnige Novitit durch keine historischen Bestimmungen relativiert werden sollte.
Konsequent meinte er iiber die minimale Bestimmung einer ,allgemeinen Hilfswissen-
schaft® hinaus des Alten Testaments entraten zu konnen. Zeit seines Lebens vermochte er
zwar keine fiir die Theologie relevante religiose Bedeutung des Judentums zu erkennen
(etwa S. 326), sah aber — die Sphiren des biirgerlichen Rechts und der kulturprigenden
Religion klar unterscheidend — ,den Staat in der Pflicht, seine Einwohner ohne Riicksicht
auf ihre Religion gleich zu behandeln® (S. 329). Demgegeniiber verteidigte der Gegen-
spieler Ernst Wilhelm Hengstenberg (S. 13-16) zwar die eminent theologische Bedeu-
tung des Alten Testaments unter dem Postulat der ,Identitit des einen Gottesvolkes® (S.
241), trug aber zugleich ,das politische Moment der gotdich bestimmeen ,christlichen’
Staatsordnung in die theologische Kritik des Judentums ein® (S. 262). ,Seine schroffe
Absage an die biirgerliche Judenemanzipation [entspringt ...] seinem eigentiimlichen
politisch-biblizistischen Vorgehen® (S. 262).

Diese beiden Positionen markieren zwar das Feld der Auseinandersetzung, erschopfen
aber nicht das Spiel der Argumentationen. Ob es Carl Immanuel Nitzsch ist oder David
Friedrich Strauss, die Impulse Schleiermachers auf ihre Weise aufgenommen und indivi-
duell weiterentwickelt haben, ob es der vom Judentum zum Christentum konvertierte
Kirchenhistoriker Johann August Wilhelm Neander ist oder der in seinen hermeneuti-
schen und eschatologischen Konzeptionen bisher kaum zureichend gewiirdigte Johann
Christian Konrad von Hofmann: Je und je wird das Panorama theologischer Arbeit dieser
Autoren auf klare und distinkte Weise erschlossen. Die Untersuchung besticht durch eine
fundierte, sich weit erstreckende Sachkenntnis. Die geistige Grundkonstellation der Epo-
che, wie sic am Beispiel Schleiermachers trefflich skizziert wird, kann nicht nur in den
unterschiedlichen Schaffensphasen dieses Denkers und Kirchenmanns wiedererkannt wer-
den. Im Licht dieser Konstellation werden auch die zum Teil abweichenden Akzente
herausgearbeiter, die die anderen dargestellten Autoren in Weiterfiihrung des theologi-

67



schen Liberalismus oder in neukonfessionalistischer Abkehr von ihm gesetzt haben. Die
Absichrt des Verfassers, ,die Behandlung des Alten Testaments und des neben der Kirche
existierenden Judentums aus dem inneren Gefille der ausgewihlten theologischen Kon-
zeptionen heraus zu verstehen“ (S. 27), wird mit der vorliegenden Literatur in ein immer
wieder aufschlussreiches und kritisches Gesprich gebracht. Das Buch vermittelt zum Teil
weitreichende Einblicke in zeitgeschichtliche Zusammenhinge und differenzierende sy-
stematische Interpretationen. Auch findet man im Anmerkungs-Apparat hilfreiche Zusam-
menfassungen der Diskurse im Verstehensprozess der besprochenen Werke.

Eine der zentralen Thesen, die sich aus dem erkenntnisleitenden Interesse dieser Un-
tersuchung ergeben, lauter: Die Alternative , Aufklirung oder Heilsgeschichte® ist zu ein-
fach, um die politische Haltung des Protestantismus in der ersten Hilfte des 19. Jahe-
hunderts hinsichtlich der Judenemanzipation zureichend zu fassen (S. 337). Strauss riickte
zwar in exegetischer Hinsicht das Alte und das Neue Testament niher zusammen als
Schleiermacher, radikalisierte aber zugleich die aufklirerische Theologie, indem er von
einem pointiert ,wissenschaftlichen“ Standpunkt aus mit dem ,,Mythischen® des Neuen
auch gleich das Alte verabschiedete. Zugleich verwies er im Zuge seiner kulturtheoreti-
schen Umdeutung des iiberkommenen religiosen Gegensatzes zwischen Christen und Ju-
den ,,auf eine post-konfessionelle Definition der Juden als der ,Fremden‘“ (S. 336) voraus
und formulierte ,einen kollektiven Vorbehalt gegen die Tauglichkeit der Juden als Glieder
der von einem christlichen ,Humanismus* bestimmten Gesellschaft (S. 330). Demgegen-
tiber kam der heilsgeschichtlich argumentierende Hofmann zu spiegelbildlichen Ergebnis-
sen. Thm zufolge liuft zwar im Horizont der ,, Allmihlichkeit der Gottesoffenbarung* (S.
279) das Alte Testament als Verheissung insgesamt auf Christus zu, aber ,die universal
erneuernde Potenz® des wiederkommenden Herrn erschliesst zugleich einen ,eschatolo-
gischen Blick auf das Judentum®, der nicht nur ,eine kritische Funktion gegeniiber dem
kirchlichen status quo® einschliesst (S. 328), sondern auch die gesellschaftliche Emanzi-
pation des Judentums bejaht. Die ,eschatologische Deutung der ,Rettung’ Israels [. . .]
macht es ihm unméglich, eine politische Bevorrechtigung der Christen zu fordern® (S.
329).

Insgesamr belegt die gut zu lesende, sehr informative und griindlich gearbeitete Dis-
sertation, dass der wsus hermeneuticus des Alten Testaments der Korrektur eines ~ wie auch
immer genauerhin zu fassenden — usus theologicus bedarf. Die an Schleiermacher anschlie-
ssenden oder sich in den Voraussetzungen von ihm abkehrenden Theologen des unter-
suchten Zeitraums widersprechen mit ihren Schriften nicht nur seiner Meinung, ,die
Fremdheit des Alten Testaments gegeniiber dem Christentum werde ,wohl bald allgemein
anerkannt sein'“ (S. 319). Sie liefern auch das Material fiir die These, dass er ,gegen sein
eigenes Schriftverstindnis“ (S. 317), und insofern auf eine ironische Weise, zur Entwick-
lung einer gesamtbiblischen Theologie beigetragen habe. In der vorliegenden Darstellung
wird eine regulative Funktion der kirchlichen Bindung der Theologie gegen eine biirger-
liche Bildungsreligion erkennbar, zu deren latenten Tendenzen einerseits die marcioniti-
sche, von Harnack 1924 geforderte Entfernung des Alten Testaments aus dem christlichen
Kanon (vgl. S. 133 Anm. 531) gehdrt, andererseits die Vorbereitung einer ,,biologistisch-
rassistischen Variante der Behauptung einer Diastase zwischen Deutschtum und Juden-
tum® (8. 238), wie sie sich beim spiten Strauss andeutet. Wie stark man diese regulative
Funktion betonen will (vgl. 336), hingt auch an der die Untersuchung leitenden Frage-
stellung. Man méchte sie noch weiter fassen und fragen, ob die (immer wieder neu
theologisch zu erarbeitende) Anerkennung des Alten Testaments als ,fremder Wurzel“ des

68



christlichen Glaubens, und mit ihr die Anerkennung des Judentums als anderer Religion,
niche tiber die bibelhermeneutischen Korrekturen hinaus der ethischen Regulative bedarf.
Ohne dass der Verfasser selbst darauf hingewiesen hitte, fithrt seine Untersuchung die
Grenzen des heilsgeschichtlichen und ontologischen Schemas (im Sinne einer Logik des
defizienten Modus) vor, in dem Juden- und Christentum in der eher konfessionell oder
liberal geprigten Theologie zueinander ins Verhiltnis gesetzt wurden. Bei allen Unter-
schieden im theoretischen Rang dieser Schemata wird doch in beiden die Selbigkeit des
Eigenen bewahrt und tendenziell die Andersheit des Anderen vergessen, wenn nicht auch
in dieser Hinsicht der dankenswerterweise in Erinnerung gerufene Hofmann eine Aus-
nahme macht (vgl. S. 286). Der Andersheit-Vergessenheit zu widerstehen ist aber eine
Forderung elementarer Ethik, die ihre Urkunde in den Texten des Alten Testaments hat.

Hans Martin Dober

HEeike ScHARBAUM, Zwischen zwei Welten: Wissenschaft und Lebenswelt am
Beispiel des deutsch-jiidischen Historikers Eugen Tiubler (1879—1953), Miin-
ster: LIT-Verlag 2000 (= Miinsteraner Judaistische Studien 8), 136 S. +
Abb., broschiert, € 15,90; ISBN 3-8258-4792-6.

Die Publikation geht auf eine Magisterarbeit zuriick, die am Miinsteraner Institutum
Delitzschianum entstand. Die Arbeit wurde vom Evangelisch-lutherischen Zentralverein
fiir die Begegnung von Christen und Juden geférdert. Bezuglos befindet sich ein Bild von
Franz Delitzsch auf der Biographie Taublers.

Eugen Taubler war Althistoriker, entstammte einer jiidischen Familie aus Posen,
wandte sich vom Berliner orthodoxen Rabbinerseminar, seiner ersten Ausbildungsstitte,
ab und studierte an der liberalen Hochschule / Lehranstalt fiir die Wissenschaft des Juden-
tums. Heike Scharbaum beschiftigt sich mit seinem historiographischen Standpunkt, be-
handelt seine Titigkeit als Wissenschaftsorganisator und den Bruch in seiner Biographie
nach 1933. Téubler unterrichtete an der Lehranstalt/ Hochschule fiir die Wissenschaft des
Judentums von 1910 bis 1916, konnte sich nach 1918 im Fach Geschichte habilitieren
und wurde 1923 nach Ziirich, 1925 nach Heidelberg berufen. 1933 schied er aus dem
Amt aus — er nahm das Frontkimpferprivileg nicht in Anspruch — und lehrte an der
Lehranstalt/ Hochschule fiir die Wissenschaft des Judentums in Berlin, um erst 1941 in
die USA zu emigrieren.

Die Verfasserin nutzte zwar Quellen in Basel und New York, erstaunlicherweise nicht
das Material im Nachlass seiner Frau, der bedeutenden Historikerin Selma Stern Tiubler
in der Universititsbibliothek Basel, nicht dasjenige im Leo-Baeck-Institut Jerusalem, in
den American Jewish Archives in Cincinnati oder im Archiv der Universitit Heidelberg.

Eine intensivere Analyse hitte der Bruch mit dem Berliner orthodoxen Rabbinerse-
minar (S. 30) verdient, aber auch die kritische Auseinandersetzung mit Theodor Momm-
sen (S. 98 —100), der nach 1879 von den deutschen Juden die Taufe als Mittel zu ihrer
Integration gefordert hatte. Auch der Konflikt mit Franz Rosenzweig iiber das richtige
neue jiidische Lernen ist auf der schmalen Quellenbasis eines Briefes abgehandelt, obwohl
Rosenzweig dazu publiziert hatte. Scharbaum weist wie vorher David N. Myers auf die
Wirkung von Téubler auf die spiter in Jerusalem titigen Historiker Georg Herlitz, Fritz
Baer und Ben-Zion Dinur (Diinaburg) hin.

69



Téublers Pline waren in der Tat etwas abgehoben von der Realitit. So vertrat die von
ihm 1919 konzipierte Akademie fiir die Wissenschaft des Judentums im Gegensatz zur
Auffassung von Frau Scharbaum einen viel breiteren Ansatz als die drei Leo-Baeck-Insti-
tute (S. 109). In den 1930er Jahren wollte er mit Salman Schocken eine 50 Binde
umfassende Reihe nur zur jiddischen Geschichte herausgeben.

Manchmal wird der Kontext von Texten Taublers nicht geniigend erklirg; etwa das
Memorandum an die deutsche Regierung vom Sommer 1915 iiber die Behandlung der
polnischen Juden steht im Zusammenhang mit dhnlichen Eingaben, etwa die des Zioni-
sten Heinrich Lowe, der die Ostjuden dem ,,Deutschtum® in den Dienst stellen wollte. Es
ist nicht klar, ob Taubler 1941 mit dem ,Institut zur geschichdichen Erforschung der
Judenfrage® wirklich das im selben Jahr erst gegriindete Frankfurter Beispiel meinte oder
nicht viel mehr die schon linger titige ,Forschungsabteilung Judenfrage” des Reichsin-
stituts fiir die Geschichte des neuen Deutschlands in Miinchen. Dass er mit Deutschland
nach 1945 gebrochen hatte, beweist ein Brief, der sich im Universititsarchiv der Univer-
sitit Heidelberg erhalten hat, in dem er es ablehnte, wieder zum Mitglieder der Heidel-
berger Akademie der Wissenschaften ernannt zu werden.

Uri R. Kaufmann

DanieL H. FRANK /OLIVER LEaMAN / CHARLES H. MANEKIN (ed.), The Jew-
ish Philosophy Reader, London, New York: Routledge 2000, XVII + 618 S.,
kartoniert, £ 60,--; ISBN 0-415-16859-7; 0-415-16860-0.

The Jewish Philosophy Reader of Routledge is a complementary volume to the publisher’s
History of Jewish Philosophy, edited by Frank and Leaman (1997). The Reader offers texts
which cover the entire range of Jewish philosophy, from Philo up to the present. The book
is devided into four parts. Part One deals with Foundations and First Principles, Part Two
with Medieval and Renaissance Jewish Philosophy, Part Three covers Modern Jewish
Thought, and, finally, Part Four presents Contemporary Jewish Philosophy. The book
offers a treasure of readings, in English translation, in Jewish philosophy and will be
instructive for many students in the field.

The composition of the book and the choice of texts, however, are problematic,
unfortunately. Jewish philosophy is taken by the editors as the explication of Judaism in
philosophical terms. It is “a creative reworking of regnant philosophical categories, [. . .]
for the purpose of explicating Judaism. Clarification of the tradition provides the pivot,
the impetus for Jewish philosophy. Given this, one should understand Jewish philosophy
as practised through the ages not as some special way of philosophizing (or worse, think-
ing), but rather as one among a variety of ways of understanding and presenting what
Judaism is”. The editors have taken this endeavor of explicating Judaism in a rather serict
sense, confining themselves to texts which refer explicitely to Judaism. Thus the Reader
does not include key texts on logic and epistemology, ethics, esthetics, and hermeneurtics
by which the “creative reworking of regnant philosophical categories” of, e.g., Philo,
Maimonides, Gersonides, Mendelssohn or Hermann Cohen is exemplified.

Furthermore, there is an ambiguity in the composition of the Reader in that three of
the four parts seem to be constucted by different rules. The Parts One and Four offer a

70



thematic ordering of matetial, whereas Part Two follows the historical order of subsequent
philosophical trends, and part Three is both historical and thematic in composition.

In addition, there is the problem of the way in which the so called Foundations and
Principles are presented. Part One consists of a section on “The Bible and Philosophical
Exegesis”, and a section on “Talmud, Mishnah and Midrash as Sources for Philosophical
Reflection”. The two sections are divided into ten chapters, dealing with Divine Power
and Human Freedom, Divine Command and Moral Duties, Free Will and Repentance,
Providence, Justice, Prayer, Free Will and Divine Foreknowledge, Election, Law and
Rationality. The chapters present us texts of medieval and/or present day authors on the
Foundations and First Principles, instead of these Foundations and First Principles
themselves. Following Maimonides, it can be argued that the foundations and principles
can be presented in their interpretations only (cf. the Introduction to the Mishneh Torah),
and this would indeed be a fine startingpoint for the Reader. Yet, the way in which the
texts are presented here leaves the reader into the dark to the question whether or not the
editors had this hermeneutical principle in mind when composing Part One. The parts
Two and Three, on the other hand, do not offer the views of present day authors on the
trends and themes under discussion. A discussion of, first of all, the various ways in which
the themes and principles are presented and, secondly, of the composition of the Reader,
as well as, thirdly, a discussion of the hermeneutical rules as applied by the authors and the
editors, is lacking in this volume, unfortunately.

Part Three of the Reader, on the Enlightenment period and nineteenth century Jewish
Thought, presents the views of philosophers like Spinoza and Mendelssohn, Salomon
Ludwig Steinheim and Nachman Krochmal. In addition, it includes a number of scholars
and authors which one would not expect to find in a reader on philosophy (proper), such
as Immanuel Wolf, Leopold Zunz, Abraham Geiger, Samson Raphael Hirsch, Gershom
Scholem, Samuel Holdheim, Zecharias Frankel, Heinrich Graerz, and Moses Hess. More-
over, one will look in vain when trying to trace texts of a number of well known names in
nineteenth-century Jewish philosophy, such as Lazarus Bendavid, Salomon Maimon,
Marcus Herz, Manuel Joel, Salomon Munk, Samuel Hirsch, Solomon Formstecher, Elijah
Benamozegh, Moritz Lazarus, and Heymann Steinthal. It is especially in the sections
dealing with the modern and the contemporary period that the Reader, similar to its
complementary volume on The History of Jewish Philosophy, is rather weak, unfortunately.

Reinier Munk

Arno Herzic/Hans Orro HorcH/Rosert JUTTE (ed.), Judentum und
Aufliirung. Jiidisches Selbstverstiindnis in der biirgerlichen Offentlichkeit, Got-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2002, 244 S., gebunden, € 28,—; ISBN
3-525-36262-5.

Unter welchen Plausibilititsbedingungen und in welchen gesellschaftlichen Kontexten
vollzog sich der ,Eintritt des Judentums in die Moderne® (S. 66)? Wihrend man bisher
tiber ,die geistesgeschichdichen Wurzeln und die politischen Voraussetzungen der jiidi-
schen Aufklirung® (S. 10) vielfach nachlesen konnte, harrte ,,der diskursive Prozess, in den
die jiidische geistige und soziale Elite im 18. und beginnenden 19. Jahrhundert trat® (S.

71



11), noch seiner einlisslichen Rekonstruktion. Dieser sind die in dem nun vorliegenden
Band gesammelten Beitrige gewidmet. Mit einer Ausnahme reprisentieren sie Einzel-
projekte, die im Rahmen eines von der Deutschen Forschungsgemeinschaft bewilligten
Grossprojektes bearbeitet werden. Dafiir, dass derart interdisziplinire Forschungen nur in
Kooperation zu bewiltigen sind, sind die vorliegenden Beitriige ein hervorragendes Bei-
spiel. Ob es der am Beerdigungsfristenstreit abzulesende Wandel des Umgangs mit dem
Tod ist (S. 91-118), die Debatte um die Beschneidungsreform in der Mitte des 19.
Jahrhunderts (S. 119-149), die israelitischen Kreisversammlungen im Konigreich Bayern
im gleichen Zeitraum (S. 150 —177) oder die Diskussion um den angemessenen Stil beim
modernen Synagogenbau (S. 194-215): Verstreur ist das Material, das ausgewertet und
gedeutet, vielfiltig sind die Medien, die befragt, komplex ist das Zusammenspiel von
Fakroren im je historischen Kontext kommunikativer Zusammenhinge gelebter Religion.
Doch nur scheinbar einfacher ist die Interpretation literarischer Zeugnisse wie der Pro-
grammschriften der jiidischen Freischule in Berlin (S. 66—90), einer rabbinischen Hul-
digungsrede anlisslich des Geburtstages des Preussenkdnigs Friedrich Wilhelm IV. (S.
178 —193) oder der Lehrergestalten in Joseph Roths Roman Hiob, bei Berthold Auerbach,
Aron Bernstein, Moritz Friedlinder und Isidor Borchardt (S. 216-240). Denn je und je
ist das Zusammenspiel 6konomischer, politischer und geistiger Faktoren zu beachten, wie
es die jeweils neue Verhiltnisbestimmung der jiidischen Religion zu einer verinderten
Umwelt zu gestalten erlaubte.

An den sogenannten Hofjuden lisst sich, beginnend im 17. Jahrhundert, der Werte-
wandel ablesen, wie ihn zuerst der Adel und dann die Wirtschaftsbourgeoisie vollzog (S.
30-65). Wie sich politische Ereignisse auf das gesellscha&hche Leben auswirkten, zeigt
der Zusammenbruch des friederizianischen Preussens in der Schlacht bei Jena und Auer-
stedt mit den 6konomischen Problemen fiir die jiidische Freischule, die er nach sich zog
(S. 75-76). Auf der Diskursebene kam es zu vielfiltigen Wechselverhiltnissen: Nicht nur
wurde 1781 von C.W. von Dohm ,die biirgerliche Verbesserung der Juden® gefordert (S.
8), sondern dieser ,Leitvorstellung der preussischen Reformbeamten® (S. 72) entsprach
auch das Selbstverstindnis einiger jiidischer Modernisierer selbst. Die jiidische Freischule
etwa erfiillte sogar eine relevante Funkdon fiir die durch das Christentum geprigte Ge-
sellschaft: Begiinstigt durch das Wohlwollen und die Anerkennung durch den Berliner
Propst Hanstein (S. 78), wurde der erwerbsvorbereitende Unterricht in dieser jiidischen
Institution auch fiir Christen attraktiv (S. 79). Die materielle Grundlage der gegenseitigen
Befruchtung kultureller Krifte aus den Quellen der tradierten Religion bestand nicht nur
in der Nutzung sozialer Aufstiegschancen, sondern auch in geltendem Recht; das zeigt via
negativo das Verbot des Unterrichts christlicher Kinder in jiidischen Schulen aus dem Jahre
1819 (S. 83). Ahnlich restrikeiv wirkte sich das »Neologen-Reskript® (1838) in Bayern
aus: Das sich hiermit ankiindigende ,Ende der sich auf die Maximen der Aufklirung
berufenden Emanzipationspolitik betraf auch die reformrabbinischen Bestrebungen in
diesem Teil Deutschlands (S. 173 -174).

Wo die 6konomischen Bedingungen und die politischen Verhiltnisse die gesellschaft-
lichen Wandlungsprozesse begiinstigten, an denen das Judentum vielfiltig beteiligr war,
traten allerdings auch Konflikte auf, die im innerjiidischen Diskurs ausgetragen werden
mussten. Drei solcher Spannungsverhilmisse sind zu nennen.

1. Es nimmt nicht wunder, dass die ,Spannung zwischen religisser Tradition und welt-

licher Rationalitit (S. 123) dort besonders deutlich zutage trat, wo der Fortschritt der

72



Wissenschaft mit dem iiberlieferten Erfahrungswissen ins Gesprich gebracht werden
musste: im Fall von Krankheit und Gesundheit. Am Beispiel der Beschneidungsre-
form zwischen 1830 und 1850 ist zu schen, dass die gewachsene medizinische Kom-
petenz in der Auseinanderserzung mit hygienisch bedenklichen rituellen Praktiken in
einen Konflikt geraten musste, den auch die Rabbinen nicht ohne weiteres mit dem
Verweis auf die talmudische Autoritit l6sen konnten und wollten. Es war der Fort-
schritt medizinischen Wissens, der zur Reform religiser Praktik notigte. Hierbei ging
es zwar auch um eine ,Machuwverlagerung zwischen zwei jiidischen gesellschaftlichen
Eliten® (S. 148). Dariiber hinaus wird man aber sagen miissen: Der Machtzuwachs auf
der Seite der Arzte hatte seinen Hauprgrund in der Sache.

. Anders stellte sich die Anforderung im Fall der (ebenfalls rituell geregelten) Beerdi-
gungspraxis dar. Auch hier gerieten iiberlieferte Vorstellungen vom Verhilnis der
Seele zum Korper mit dem wissenschaftlichen Menschenbild in Konflik, als konnten
bose Geister die Leiche des Verstorbenen umgeben, wenn sie nicht so bald wie mog-
lich bestattet wiirde. In der konkreten Frage, ob die Frist der Bestattung 24 Stunden
oder 3 Tage nach Ableben betragen solle (S. 106 —107), hatte sich die Rationalitit des
aufklirerischen Geistes zu bewihren. Nicht nur war zu vermeiden, dass Scheintote
beerdigt wiirden. Auch findet die soziologische Einsicht in diesem Phinomenbereich
ihre Bestitigung, dass die gesellschaftliche Modernisierung sich als Institutionalisie-
rung und Professionalisierung vollzog (S. 112.117): Die Aufgaben, die vorher die
Beerdigungsbruderschaften ehrenamtlich erfiillt hatten, wurden nun besoldeten An-
gestellten der Gemeinde iibertragen (S. 115).

Soziologische Erwigungen erkliren schliesslich auch den Wandel im Schulwesen: Dass
es ohne Institutionalisierung keine zureichenden Rahmenbedingungen fiir Entwick-
lung geben konnte (S. 68), war am Beispiel der jiidischen Freischule gezeigt worden.
Um aber den inneren Konflikt zwischen Tradition und Moderne nachvollziehen zu
kénnen, eigner sich die Interpretation literarischer Verarbeitung am besten. Anhand
der die Gestalt des Lehrers figurierenden Novelle Vigele der Maggid von Bernstein und
des historisch-biographischen Romans Dichter und Kaufmann von Auerbach kénnen
verschiedene Modelle einer Verhiltnisbestimmung nachvollzogen werden: das der —
im iibrigen vom Publikum nicht gern angenommenen — Zerrissenheit des Lehrers bei
diesem, das dieser Gestalt ,als Garant einer neuen Zeit“ (S. 229) bei jenem. Man wird
die Bedeutung des Romans fiir den Wandel des jiidischen Selbstverstindnisses im
Ausgang vom Ghetto in die biirgerliche Offentlichkeit kaum iiberschitzen kénnen,
und das vielleicht mehr noch hinsichtlich der schwerer zu {iberschauenden Prozesse

der Rezeption als hinsichdich derer der Produktion.

Auch wenn sich bei der Lekrtiire dieses Buches hier und da der methodische Zweifel

meldet, ob die Fokussierung des einzelnen Fallbeispiels nicht mehr voraussetzt als das in
Anschlag gebrachte (und zuweilen einen Schematismus begiinstigende) ,kommunika-
tionstheoretische Modell“ (S. 11) vorgibt, sind die Ertrige dieses Forschungsprojekts ge-
rade in ihrer bunten Vielfalt erhellend und interessant. Nicht zuletzt deswegen sei der
Band den geneigten Lesern empfohlen, weil er sehen ldsst: Selten fiigt sich das wirkliche
Leben der Theorie ganz.

Hans Martin Dober

73



Davip Pruss, Das Messianische — Judentum und Philosophie im Werk Em-

manuel Lévinas’, Stuttgart, Berlin, Kéln: Kohlhammer Verlag 2001 (= Ju-
dentum und Christentum 8), 399 S., kartoniert, € 34,--; ISBN 3-17-
016975-0.

Die Rezeption des philosophischen Werkes Emmanuel Lévinas’ durch christliche Theo-
logen im deutschsprachigen Bereich, die in manchem an die Begeisterung fiir Martin
Buber vor etwa einem halben Jahrhundert erinnert, ist in vollem Gange. Dies lisst sich,
schaut man in die Bibliographie des zu besprechenden Bandes (S. 379-385), bereits der
sich deutlich im dreistelligen Bereich bewegenden Sekundirliteratur zu diesem erst 1995
verstorbenen litauisch-franzésischen Autor entnehmen. Nicht iiberall freilich gelingt diese
christliche Lévinas-Lektiire so anregend, theologisch wie philosophisch klar und im Hin-
blick auf die historische Einordnung der Texte reflektiert wie in der Dissertationsschrift
des Basler evangelischen Theologen David Pliiss. Im Gesprich mit der neueren und erwas
ilteren systematisch-theologischen Literatur (Oswald Bayer, Ulrich H. ]. Kértner und Paul
Tillich) hat Pliiss die bei ihm ,konfessionell“ (in Unterscheidung zu den ziinftig philo-
sophisch) genannten Texte des Philosophen durchgearbeitet und in ihnen die Denkfigur
des Messianischen zur Geltung gebracht. Dies geschieht in drei vielfiltig aufeinander
Bezug nehmenden Teilen, zunichst in einem ,Anniherungen® iiberschriebenen Kapitel, in
dem der biographische, der religions- und kulturgeschichtliche sowie der im eigentlichen
Sinn philosophie- und geistesgeschichtliche Kontext des Messianischen zur Darstellung
kommt. Den eher konventionellen, an dieser Stelle aber gleichwohl notwendigen und
hilfreichen Ausfithrungen zu Hermann Cohen (,Fortschrittsmessianismus®, S. 62-64),
Martin Buber (,Gegenwirtiger Messias“, S. 64 —69), Franz Rosenzweig (,,Bedringter Mes-
sias, S. 69-74) und Walter Benjamin (,,Katastrophischer Messianismus®, S. 74-81) hat
der Autor hier wichtige Informationen mit Bezug auf die litauisch-jiidische Heimat des
Philosophen vorangestellt. Hervorzuheben ist in erster Linie der Gaon von Wilna (1720 —
1797) mitsamt der Bewegung der Mitnagdim und dann der von Lévinas wiederholt er-
wihnte Gaon-Schiiler Chajim Woloschiner (1759 —1821), bei dem Pliiss wichtige Motive
des Philosophen (vgl. zum Beispiel die dem Menschen beinahe unbegrenzt iibertragene
Verantwortung, S. 55) vorgebildet findet. Die konkrete historische Verortung der fiir den
nicht fachphilosophisch gebildeten Leser gelegentlich etwas ,frei schwebend und redun-
dant wirkenden Texte Lévinas’ macht die Lektiire dieser Dissertation auch im zweiten Teil,
in dem dessen Talmud-Lekdonen eine wichtige Rolle spielen, zu einem gewinnbringenden
Vergniigen — so etwa, wenn Pliiss das in Difficile Liberté angesprochene Thema des lei-
denden Messias im Gesprich mit dem russisch-jiidischen Erzihler Wassilij Grossmann (S.
214-216) oder mit Lévinas’ langjihrigem Freund, dem Pariser ostjiidischen Intellektu-
ellen Jacob Gordin (1897 -1947, S. 224), erértert. Der dritte Teil der Arbeirt (,,Einsichten
und Ausblicke®) versuchr schliesslich, den philosophischen und theologischen Ertrag zu-
sammenzufassen. Die gewihlten Lévinas-Zitate lassen dabei etwas von einer Spannung
deutlich werden, die der Autor nicht voreilig auflssen will. Wenn die Philosophie, als
»Japhet” in den ,Zelten Sems“ wohnend, einerseits nicht gleichberechtigte Partnerin der
judischen Weisheit, sondern lediglich ihre Auslegerin sein soll (S. 338), wenn es aber
andererseits heisst, dass ,die abendlindische philosophische Tradition in keinem Moment

ihr Recht auf das letzte Wort verloren® habe (S. 23), so wird deutich, dass sich das
Verhiltnis von jiidischem und philosophischem Denken bei Lévinas eben nicht mit letzter

74



Eindeutigkeit auf den Begriff bringen lasst. Dieses Schillernde scheint es freilich gerade zu
sein, was diesen Philosophen fiir christliche Theologen so interessant macht. Dabei bliebe
freilich zu kliren, welche (wohl unausgesprochenen) theologischen und philosophischen
Voraussetzungen eigentdich gemacht werden, wenn sie der Versuchung nachgeben, das
»erste Wort“ (im Gegensatz zum vorher zitierten ,dernier mot®), das ,Unvordenkliche,
das ,,Andere“ (S. 24), relativ umstandslos vom Gegenstand der christlichen Theologie her
zu deuten. Neben dem Ausdruck der Anerkennung fiir ein Buch, das zu solchen Fragen
und vor allem zu weiterer kritischer Lévinas-Lektiire anleitet, steht an dieser Stelle das Lob
einer theologischen Fakultit, die einem praktischen Theologen dieses anregende Disser-
tationsthema erméglicht hat.

Matthias Morgenstern

MicHAEL BRENNER (ed.), Jiidische Sprachen in deutscher Umwelt. Hebriisch
und Jiddisch von der Aufklirung bis ins 20. Jahrbundert, Gottingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 2002, 134 S., gebunden, € 39,--; ISBN 3-525-20822-7.

Zehn Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen versammelten sich im Laufe des Jahres
2001 auf Schloss Elmau, um sich iiber den Stellenwert des Hebriischen und Jiddischen in
Deutschland von der Aufklirung bis in die heutige Zeit zu verstindigen. Die schriftliche
Fassung der zehn Referate hat Michael Brenner, Professor fiir Jiidische Geschichte und
Kultur in Miinchen, in einem bemerkenswerten, konzisen Sammelband unter dem Titel
»Judische Sprachen in deutscher Umwelt® herausgegeben.

Dass besonders zwischen dem Ende des 19. und dem Beginn des 20. Jahrhunderts die
hebriische wie auch die jiddische Sprache — dies ist allerdings weniger bekannt — ein
integrativer Bestandteil der deutschen Sprachlandschaft war, zeigt allein schon der
Tatumstand, dass in Berlin als er Metropole hebriischer Kultur in den zwanziger Jahren
(S. 7) eine ganze Reihe von Verlagen wie etwa der Dwir-Verlag und der Eschkol-Verlag
mit hochrangigen Publikationen prisent war. Doch auch der von Rachel Perets gefiihrte
Diskurs iiber die Frage, wo, wann und vor allem auf welche Weise Hebriisch in Deutsch-
land (und iiberhaupt in der Diaspora) zu lernen sei (vgl. S. 76ff.), zeugt von der Brisanz
des Themas. Die Untersuchung von Uri R. Kaufmann (S. 49ff.) etwa zeigt anschaulich,
wie stark die Umgangssprache der siiddeutschen und elsissischen Juden vom Hebriischen
durchdrungen war. Die Frage, in welcher Sprache die ,Wissenschaft des Judentums®
betrieben werden sollte, fithrt Henry Soussan zu folgender zusammenfassender Stellung-
nahme: ,Die Wissenschaft des Judentums musste [. ..] in Deutschland auf Deutsch pu-
blizieren, um ihr Publikum erreichen zu konnen. [...] Dennoch blieb die wissenschaft-
liche Aufarbeitung und Behandlung der hebriischen Sprache stets ein Hauptanliegen der
Disziplin® (S. 66).

Es ist das grosse Verdienst des (eher historisch denn linguistisch ausgerichteten) Sam-
melbandes, das reiche Nebeneinander von Hebriisch, Jiddisch und Deutsch unter ver-
schiedenen Aspekten aufzuzeigen und dabei nie das Oszillieren zwischen Assimilation und
Ausgrenzung, das zur Be,wert“ung insbesondere des Hebriischen als liturgischer wie als
wissenschaftlicher Sprache auf deutschem Boden beitrug, aus dem Blick zu verlieren.

Yvonne Dombard:

75



	Rezensionen

