
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: Die "Bindung Isaaks" in islamischem Gewande

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961194

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• aus jüdischen Quellen • aus jüdischen Quellen aus jüdischen Quellen •

Die „Bindung Isaaks" in islamischem
Gewände

von Stefan Schreiner*

Sowohl in der jüdischen und christlichen als auch und gerade in der islamischen
Überlieferung gehört die Erzählung von der 'aqedat Yishaq, von der „Bindung Isaaks" (Gen
22,1-13) bekanntermassen zu denjenigen biblischen Texten, die zu allen Zeiten eine
besondere Bedeutung hatten und haben. Entsprechend umfangreich ist denn auch ihre
Rezeptionsgeschichte. Ein Beispiel daraus, in diesem Falle aus der islamischen
Rezeptionsgeschichte der „Bindung Isaaks", ist deren im folgenden übersetzte Version, che

Raschid ad-Dins ta'rih baut Isrä'il („Geschichte der Kinder Israel") entnommen ist.
Ohne hier eine Biographie des Autors vorlegen zu wollen,1 einige Anmerkungen zur

Person sind dennoch angebracht. Geboren ist Raschid ad-Din - mit vollem Namen
Rasid ad-Din Abu. t-Tibb (oder: at-Tabib) Fadlallah ibn cImäd ad-Daula ibn Abi l-Hair
Yahyä ibn Muwafßq ad-Daula Ali al-Hamadäni - 1247 oder 1248 im iranischen Ha-
madän als Sohn eines jüdischen Apothekers. Wenn auch Raschids jüdische Herkunft
immer wieder, heute freilich nicht mehr, angezweifelt worden ist,2 unbestritten ist, dass

er neben seiner medizinischen und staatsmännischen Qualifikation nicht nur über eine
bemerkenswert breite jüdische Bildung verfugte - davon zeugt nicht zuletzt seine
„Geschichte der Kinder Israel" -, sondern nach einer Überlieferung 1277 oder 1278, nach
einer anderen erst zwischen 1294 und 1298 zum Islam übergetreten ist und als Leibarzt
und Wesir am Hof in Tebriz Karriere gemacht hat. Dadurch hineingezogen in die
politischen Wirren seiner Zeit, hat man ihn am Ende der Beteiligung an einem
Mordkomplott gegen seinen Dienstherrn beschuldigt, zum Tode verurteilt und am 15. Juli
1318 hingerichtet.

Neben seinen Staatsgeschäften hat sich Raschid ad-Din den Wissenschaften, vor
allem dem Studium der Geschichte verschrieben. Seine daraus erwachsene
Universalgeschichte gämi' at-tawärih („Sammlung der Chroniken") hat er allerdings nicht aus

Prof. Dr. Stefan Schreiner, Institutum Judaicum, Liebermeisterstrasse 12, D-72076
Tübingen.

1 Siehe dazu S. Schreiner, Das Zehnwort vom Sinai nach Rashld ad-Dins „Ge¬
schichte der Kinder Israel", in: Frankfurter Judaistische Beiträge 28 (2001 [erschienen

2002]), S. 21-77, dort S. 21-28 (Literatur).
2 Siehe dazu die Bestandsaufnahme der Diskussion bei A. Netzer, Rashld al-Dln

and His Jewish Background, in: Irano-Judaica 3 (Jerusalem 1994), S. 118-126,
der sich am Ende nachdrücklich für Raschids jüdische Herkunft ausgesprochen hat.

49



eigenem Antrieb, sondern im Auftrage seines (ersten) Dienstherrn geschrieben. Teil
dieses Werkes ist auch die „Geschichte der Kinder Israel", die im zweiten Band der
„Sammlung der Chroniken" ihren Platz bekommen hat. Geschrieben hat sie Raschid in
den Jahren 1304 und 1305, wie einer Bemerkung am Beginn des Buches zumindest
indirekt zu entnehmen ist, der zufolge „die Geschichte der Juden - nach ihrer Rechnung

seit der Erschaffung der Welt - vom Anfang der Schöpfung bis heute eine Dauer
von 5065 Jahren umfasst". Das Jahr 5065 seit der Erschaffung der Welt entspricht dem
Jahr 1304/05 unserer Zeitrechnung.

Erhalten ist Raschids „Geschichte der Kinder Israel" in mehreren persischen
Handschriften und einer arabischen Fassung in einer - nicht ganz vollständigen - Handschrift

aus dem Jahre 1314/15. Während die älteste persische Version, die 717 H.
1317/18), d.h. noch zu Raschid ad-Dlns Lebzeiten entstandene Handschrift Hazine
1654 (folio 272r-294r) des Topkapi Sarayi, vor drei Jahrzehnten bereits von Karl Jahn
ins Deutsche übersetzt und veröffendicht worden ist,3 ist die arabische Fassung der
„Geschichte der Kinder Israel" meines Wissens bis heute weder ediert noch übersetzt
worden. Dabei verdienen sowohl ihr Inhalt als auch die Handschrift als solche
Aufmerksamkeit; denn gegenüber den persischen Versionen weist der arabische Text einige
Unterschiede und Abweichungen auf (z. B. in der Schreibung der Personennamen und
mancher Details in der Geschichtserzählung). Zudem enthält die Handschrift eine
Reihe von interessanten Miniaturen, die hier freilich nicht Thema sind.4

Ihrer Form nach ist Raschid ad-Dins „Geschichte der Kinder Israel" eine Nacherzählung

der biblischen Geschichte, angefangen von der Erschaffung der Welt bis zur
talmudischen Zeit. Dabei stützt er sich, wie er in der Einleitung schreibt, auf „den Text
der Tora, der bei ihnen [den Juden] die herabgesandte Offenbarung^ ist, und die
Bücher, die von ihr abhängen" sowie „ihre [der Juden] diverse Geschichtsbücher". Zu
diesen „diversen Geschichtsbüchern", auf die Raschid hier anspielt, ohne ihre Titel zu
nennen, gehören nicht nur historische Werke im engeren Sinne wie das Sefer Josippon,
sondern - wie bei genauerer Lektüre seines Buches alsbald zu erkennen ist - auch
rabbmische Texte wie die Avot de-Rabbi Natan (ARN), die Pesiqta de-Rav Kahana
(PesK), der Midrash Rabba, die Megillat Ta'anit (MegTaan), die Pirqe de-Rabbi Eliezer
(PRE), darüber hinaus der Yalqut Shim'oni (Yalq), Yehuda ha-Lewis Sefer ha-Kuzari
und andere. Insgesamt eine respektable Liste klassischer rabbinischer und mittelalterlicher

hebräischer und judaeo-arabischer Werke.
Raschid ad-Din betrachtet die „Geschichte der Kinder Israel" mit den Augen der

nacf[biblischen jüdischen Tradition und erzählt sie entsprechend. Dies zeigt sich auch in
seiner Nacherzählung der „Bindung Isaaks", in der er den Bibeltext nicht nur durch die

3 K. Jahn, Die Geschichte der Kinder Israels des Raskid ad-Dln. Einleitung, Überset¬

zung Kommentar, Wien 1973 österreichische Akademie der Wissenschaften.
Philosophisch-historische Klasse. Denkschriften 114), S. 21-101. Dort (S. 17)
auch die Angaben zu den Handschriften.

4 Zu den Miniaturen und ihrer Ikonographie siehe B. Gray, The World History of
Rashid al-Din: A Study ofthe Royal Asiatic Society Manuscript, London 1978; D.T.
Rice, The illustrations to the ,World history" of Rashid al-Din, ed. B. Gray,
Edinburgh 1976.

5 Hier bedient sich Raschid islamischer Terminologie, wahy („Offenbarung/Einge¬
bung") mit dem dazugehörigen Verb auhä ist - neben nuzül („Herabsendung") und
nazzala /anzala („herabsenden") - bereits im koranischen Sprachgebrauch terminus
technicus fur „Offenbarung" (ar-Rägib al-Isfahänl, al-Mufradät fi gartb al-Qtir'än,
ed. M.S. Kîlânî, Kairo 1381/1961, S. 515a-516b).

50



Brille von dessen nachbiblischer jüdischer Auslegung liest, sondern als muslimischer
Historiker zugleich noch mit deren koranischer Rezeption (Sure 37,99 -111) verwoben
hat, wie die folgende Gegenüberstellung der beiden Texte belegt und in den Fussnoten
zur Übersetzung aufgezeigt wird, ohne damit den Anspruch eines durchgehenden
Kommentars zu erheben. Dem Aufriss der Bibel folgend, erzählt Raschid die „Bindung
Isaaks" im Rahmen der Abraham-Geschichte im Anschluss an die Geschichte von der
Verstossung Hagars und Ismaels (Gen 21,8-21).

Der folgenden Übersetzung zugrunde liegt der arabische Text der Handschrift Ms.
A27 (folio 2082v - 3000v) der Royal Asiatic Society (British Museum), der als Facsimile

im Anhang zu Karl Jahns Übersetzung (siehe Anm. 3) abgedruckt ist.

51



Raschid ad-Din (Blatt 2086v,35 - Blatt 2087r,6)

[35] Als Isaak, Friede über ihn,6 das Alter von 37 Jahren erreicht hatte,7

gebot (amara) [1] Gott, Preis Ihm,8 erhaben ist Er,9 Isaak, Friede über ihn,

zu opfern,10 und prüfte ihn.11 Da verstand Abraham, Friede über ihn, dass

das Gebot Gottes, erhaben ist Er, zu erfüllen seine Pflicht ist, dass er seinen

Sohn Isaak, Friede über ihn, zu opfern hat. Er beeilte sich [2] das zu tun,
ohne zu zaudern und sofort.12

6 'alaihi s-saläm ist die übliche Segensformel bei Erwähnung biblischer Gestalten, die
im Islam als Propheten gelten. Als 'alaw ha-salom begegnet sie seit dem Mittelalter
auch in der jüdischen Literatur.

7 Im Unterschied zur Bibel (hier ist Isaak ein „Junge": Gen 22,5) kennt auch die
rabbinische Literatur - unterschiedliche - Altersangaben: 37Jahre auch im Targum
Jeruschalmi (TJ I zu Gen 22,1); SERXXV (ed. Friedmann S. 138); PRE XXXI (ed.
Eshkol S. 104); ShemR 1,1 (ed. Mirkin Band V, S. 12); SOR I; Raschi zu Gen
25,20 {Torat Hayyim Band II, S. lb).

8 subhänahü ist die aus dem Koran bekannte Segensformel (vgl. Sure 2,116; 4,171; 6,
100; 9,31 und öfter).

9 ta'älä (zum Begriff vgl. Sure 6,100; 7,190 und öfter) entspricht dem hebräischen

yit'alleh.
1° Raschid ad-Din spricht nicht wie Gen 22,2 von 'ola („Brandopfer"), sondern eben¬

so wie der Koran von dibh („Schlachtopfer"; hebräisch zevah). Von „schlachten

/schächten" (sahat) anstelle von „opfern" spricht übrigens auch der rabbinische
Midrasch (vgl. Tan, Wayyera § 23; MHG zu Gen 22,1 [ed. Morgulies Band I, S.

347]; BerR LVI,9 [13] [ed. Mirkin Band II, S. 275] und öfter).
11 Raschid ad-Din verwendet hier den Ausdruck (wa-btalähu), den auch der Koran

(V. 105) und Saadja ben Josef al-Fajjumi in seiner Übersetzung von Gen 22 haben.
12 Wie Josephus (Antiquitates 1,13,1—4) einst die biblische Erzählung „hellenisierte"

und Abraham und Isaak mit allen griechischen Tugenden ausstattete (vgl. dazu L.
Feldman, Josephus as Biblical Interpreter: the !Aqeaah, in: Jewish Quarterly Review
75 [1984-85], S. 212-252), zeichnet sich Abraham nach Raschid ad-Din (und
ebenso im Koran) als tugendhafter Muslim aus.

52



Koran (Sure 37,99-111)

[99] Und er sprach: „Siehe ich gehe zu meinem Herrn; Er wird mich
rechtleiten. [100] Mein Herr, schenke mir einen Sohn von den Rechtschaffenen."

[101] Darauf verkündigten Wir ihm einen lieben Jungen.

[102] Als er das Alter erreicht hatte, ihm [Abraham] zur Hand zu gehen,13

sprach er: „Mein Sohn,14 ich sah im Traum,15 dass ich dich opfern soll.

Schau, was meinst du dazu?" Er sprach: „Mein Vater, tu, was dir geboten
wurde. Du wirst mich, so Gott will, standhaft finden."16

!3 Das entspricht der Altersangabe bei Josephus, Antiquitates 1,13,1. Die spätere Ko¬

ran-Exegese hat dies als „sieben oder dreizehn Jahre alt" interpretiert (siehe Galäl
ad-Dïn al-Mahallï zu Sure 37,102, in: Tafiîr al-Galälain, ed. Hälid al-Gügä,
Damaskus ohne Jahr, S. 594).

14 Der Name des Sohnes wird hier nicht genannt. Da Isaak jedoch nach koranischer
Überlieferung Abraham erst nach der bestandenen Prüfung verkündet wird, gleichsam

als „Belohnung" für die Bewährung (Sure 37,112-113), ist anzunehmen, dass

es sich bei dem Sohn hier um Abrahams Erstgeborenen, um Ismael handelt. Einig
sind sich aber auch die muslimischen Koran-Kommentatoren darüber nicht (siehe
dazu die Übersicht bei 'Izz ad-Dïn 'All ben Muhammad Ibn al-Atlr, al-Kämilß
t-ta'rïh, ed. C.J. Tornberg, 14 Bände, Leiden 1851-1876, dort Band I, S. 77-80).

15 Zum Traum als Medium einer Mitteilung Gottes an den Menschen vgl. schon Gen
20,3; Num 22,20; Ijob 33,15-17. Auch in PRE XXXI (ed. Eshkol S. 93) gebietet
Gott Abraham mittels Traum, Isaak zu opfern.

16 Hat in der Bibel dieser Dialog auch keine Parallele, so doch im Midrasch: Im
Targum Jeruschalmi (TJ I und TJ II zu Gen 22), ebenso in Tan Wayyera § 23; BerR
LVI,8 (ed. Mirkin Band II, S. 273) und PRE XXXI (ed. Eshkol S. 105 -106) sowie
bei Josephus ist es Isaak, der seinem Vater sagt, was genau er zu tun hat, damit das

Opfer (ha-shita [...] le-qorban) nicht untauglich (psula) wird.

53



Daraufhin begaben sich er und Isaak, Friede über sie beide, an [den]
bestimmten Ort.17 Er [Abraham] legte sein [Isaaks] zartes Gesicht18 auf die
Erde,19 zog ein Messer wie eine lodernde Feuerflamme, um das Gebot seines

Herrn zu befolgen. [3] Da riefen die Engel20 vom Himmel: „Oh Abraham,
halte deine Hand zurück, Isaak eine Wunde beizubringen; denn deine
Glaubensstärke ist bei Gott, erhaben ist Er, ebenso sichtbar geworden wie deine

untadelige Aufrichtigkeit21 deutlich vor [4] Ihm, erhaben ist Er.

Da erhob Abraham, Friede über ihn, sein Gesicht22 zum Himmel und sah

einen Widder, der mit einem Horn an einem Baum hing.23 Der Widder fiel
herab, und er brachte ihn dar anstelle Isaaks, Friede über ihn, als Opfer ftir
Gott.

Als [5] diese Geschichte Sarah so (calä hädä l-wagh) zu Ohren kam, fing sie

an zu weinen und verlor ihres Sohnes wegen den Verstand. Sie schrie laut auf
{sahaqat sahqatarî), wurde ohnmächtig und starb in derselben Minute.24

Die Dauer ihres Lebens währte [6] 127 Jahre.25 Abrahams Lebenszeit

hingegen betrug 137 Jahre, und Ismael war zu jener Zeit 51 Jahre alt.26

17 Dass der Name des Ortes hier nicht genannt wird, mag damit zusammenhängen,
dass die „Bindung des Sohnes Abrahams" nach islamischer Überlieferung nicht auf
dem Berg Morija, sondern bei Mekka stattgefunden hat, und wie sie nach jüdischer
Überlieferung der Begründung des Opfers im Tempel (vgl. 2 Chr 3,1 und PRE
XXXI [ed. Eshkol S. 107-108]) dient, Abraham damit gleichsam den im Tempel
Dienst tuenden Hohenpriester antizipiert (BerR LVI,7 [2] [ed. Mirkin Band II, S.

262-263]), so begründet sie nach islamischer Überlieferung die Pilgerfahrt (hägg)
und das Grosse Opferfest ('Id al-adhä oder al-'ld al-kabir), die beide von Abraham
(und Ismael) initiiert worden sind (Sure 2,124-134.196-200; Ahmad ben Abi
Ya'qüb ben Ga'far ben Wahb Ibn Wädih al-Ya'qübl, Ta'rth (Historiae), ed. T. M.
Houtsma, 2 Bände, Leiden 1883, dort Band I, S. 25-26; siehe dazu auch W.M.
Watt/A.T. Welch et al., Der Islam, 3 Bände, Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz
1980-1990, dort Band I, S. 327-347).

18 Eigentlich ,Wange" (hadd).
19 Während nach jüdischer Auslegung Abraham bei der „Bindung Isaaks" die Bestim¬

mungen für die Darbringung eines Opfers im Tempel erfüllt (vgl. rriTamid IV, 1;
PRE XXXI [ed. Eshkol S. 105-106]), entspricht Abrahams Tun nach Raschid ad-
Dln den Erfordernissen der rituellen Schlachtung nach islamischer Überlieferung.

20 Im Text steht der Plural al-malä'ika.
21 Raschid ad-Din verwendet hier das Zitationswort von Sure 112 (ihläs), einer ko¬

ranischen Zusammenfassung des muslimischen Bekenntnisses. Zum Ziel der
Prüfung vgl. auch BerR LVI,8 (ed. Mirkin Band II, S. 274).

22 Eigendich: „seinen Kopf" (ra'sahü).
23 Dies erinnert an eine des öfteren in mittelalterlichen Handschriften zu findende

bildliche Darstellung der „Bindung Isaaks".

54



[103] Als sie sich beide [Gott] ergeben hatten, und er ihn mit dem Gesicht
auf den Boden gelegt hatte,

[104] da riefen Wir ihm zu: „Abraham, [105] erfüllt hast

du das Traumgesicht!" Siehe, so belohnen Wir die Tugendhaften. Siehe, dies

war eine deutliche Prüfung.

[107] Und Wir lösten ihn aus durch ein grosses Schlachtopfer27

[108] und hinterliessen es den Nachfolgenden.28 [109] „Friede über
Abraham!" [110] So belohnen Wir die Tugendhaften. [111] Wahrlich, er gehörte
zu Unseren treuen Dienern.

24 Da in der Bibel der „Bindung Isaaks" die Geschichte von Sarahs Tod folgt, hat
bereits der rabbinische Midrasch gefragt, ob es da einen Zusammenhang gibt (post
hoc, ergo propter hoc), und erzählt, dass sich der Satan in Gestalt eines Mannes zu
Sarah geschlichen und ihr ins Ohr geflüstert hat, dass ihr Mann dabei sei, ihren
Sohn zu schlachten. Daraufhin sei das geschehen, was auch Raschid ad-Din hier
berichtet (bGit 57b; Yalq I § 98; PRE XXXII [ed. Eshkol S. 109-110] und öfter).

25 Gen 23,1.
26 Die 51 Jahre ergeben sich daraus, dass Ismael 13 Jahre älter war als Isaak.
27 Vgl. dazu BerR LVI,9 (13) (ed. Mirkin Band II, S. 275; Yalq I § 101; Tan Selah

§ 14; mTem V,5).
28 Dass die „Bindung des Sohnes Abrahams" und das an seiner Stelle vollzogene Opfer

des Widders Bedeutung für die Nachkommen hat, ja, „Verdienst {zekhut) für die
Nachkommen ist", wird explizit bereits im Targum Jeruschalmi (TJ I und II zu
Gen 22,14) gesagt. Ein Hinweis darauf findet sich jedoch auch schon in Targum
Neofiti (TN I zu Ex 12,42), wo eine Verbindung zwischen der „Bindung Isaaks"
und dem Opfer das Pessachlammes hergestellt ist.

55


	Die "Bindung Isaaks" in islamischem Gewande

