
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: "Wehe der Christenheit ..., Wehe der Judenschaft ..." : Der
Weihnachtsbrief an die Juden in der Schweiz von 1942 (Teil II)

Autor: Aerne, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961193

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961193
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


,^Wehe der Christenheit Wehe
der Judenschaft

Der Weihnachtsbrief an die Juden in der Schweiz

von 1942 (Teil II)

von Peter Aerne*

Das Echo auf jüdischer Seite

Entsprechend dem Pluralismus des Judentums in der Schweiz waren die
Reaktionen sehr verschieden.104 Es können drei Gruppen ausgemacht werden:

Privatpersonen in Flüchtlingslagern, jüdische Einwohner der Schweiz

und Personen mit öffendicher Funktion (Rabbiner, Zeitungsredaktor).
Wesentlich ist ferner, ob es sich um eine privat geäusserte oder um eine

veröffendichte Meinung handelt. Die erste und zweite Gruppe sind nur
schwer zu fassen, weil sich nur wenige Schriftstücke erhalten haben. Die
dritte reduziert sich im wesentlichen auf die Stellungnahmen von zwei
Rabbinern und die Kommentare im Israelitischen Wochenblatt.

Peter Aerne, 36, rue des Parcs, CH-2000 Neuchâtel. - Der erste Teil dieses

Beitrages ist im letzten Heft erschienen: Judaica 58 (2002), S. 234-260.
104 Die Anrede „Liebe Juden in der Schweiz!" lässt allerdings den Adressaten offen:

Nach Kirchenrat Hans Bruppacher hätten die Urheber sich nicht einfach an „alle
Juden schlechthin", sondern nur an die „gläubigen Juden" wenden wollen. Er
schlug eine Abänderung des Titels in „Brief an die israelitische Kultusgemeinde"
vor (Staatsarchiv, TT 1.66 S. 378, Nr. 967, Kirchenratssitzung vom 14. 12. 1942);
der Redaktor des Kirchenblatt[es], Pfarrer Gottlob Wieser, dagegen dachte an die
Judenchristen: Der Brief „ist sicher von vielen recht verstanden und dankbar
aufgenommen worden, in erster Linie von denen, an die er besonders gerichtet war,
von den verfolgten Juden, hauptsächlich von den Christen unter ihnen" (Kirchenblatt

fiir die reformierte Schweiz 2 vom 21. 1. 1943, S. 25). Nach Rabbiner Weil
richtete er sich an die „Judenheit der ganzen Schweiz" (A. Weil, Israels Bekenntnis.

Predigt gehalten von Herrn Rabbiner Dr. A. Weil in der Synagoge zu Basel am 2.

Januar 1943/25. Tebet 5703, Basel 1943, S. 5).

24



Gemäss Eidgenössischer Volkszählung von 1941 betrug die jüdische
Bevölkerung 19429 Personen (10 279 Schweizer und 9150 Ausländer), was

0,46% der Gesamtbevölkerung der Schweiz (4265 703 Einwohner)
entsprach.105 Davon gehörten im Jahre 1941 3095 (1942: 3082) einer der 25

jüdischen Gemeinden an, die dem 1904 gegründeten Dachverband, dem
Schweizerischen Israelitischen Gemeindebund (SIG), angeschlossen waren.106

Fast alle waren sogenannte Einheitsgemeinden, d.h. Gemeinden mit
orthodoxem Rabbinat und Gemeindegliedern aller Richtungen.107 In der Stadt

Zürich mit der höchsten jüdischen Bevölkerungszahl (1941: 6175) bestanden

dagegen drei verschiedene Gemeinden: die Israelitische Cultusgemeinde
Zürich (ICZ; Einheitsgemeinde, 1862 gegründet) mit 1085 Mitgliedern
(Jahr 1941), die orthodoxe Israelitische Religionsgemeinschaft (IRG; 1895

von der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich abgespalten, sogenannte
Austrittsgemeinde) mit 144 und die orthodoxe Agudas Achim (1912 gegründet,
ab 1934 mit eigenem Rabbiner) mit 109.108 Diese dritte Gemeinde umfasste

Ostjuden, die ab 1890 aus Russland und Polen aus wirtschaftlicher Not und

wegen Antisemitismus in die Schweiz emigrierten. Den beiden andern
gehörten fast ausschliesslich Westjuden an. Von den 19 429 jüdischen
Einwohnern lebten 1941 zwei Drittel (12 954) in den Städten Zürich, Basel,

Bern, Genf und Lausanne und 3424 (=17,6%) in mittleren und kleineren

Städten, lediglich 3051 (=15,7%) waren in Landgemeinden ansässig. In den

Jahren 1850 bis 1920 hatte das Schweizer Judentum vom Land- zu einem

Stadtjudentum mutiert. Zur jüdischen Bevölkerung der Schweiz (19429)
kam noch der jüdische Anteil an den Zivilflüchtlingen: Von den während
des Zweiten Weltkrieges insgesamt aufgenommenen 51129 Personen waren
19 495 Juden und Jüdinnen.109 Nach dem Abschluss der „Gründerzeit"-
Phase, die mit der gesetzlichen Gleichberechtigung auf eidgenössischer

H. Guth, Die Juden in der Schweiz im Spiegel der Bevölkerungsstatistik, in:
Festschrift 50 Jahre Schweizerischer Israelitischer Gemeindebund 1904—1954, Zürich
1954, S. 88-93.

!06 Archiv für Zeitgeschichte, SIG-Archiv, unbestimmte Unterlagen: Rechnungsabla¬

gen des SIG 1941 (für Tätigkeitsbericht 22. 5. 1941 - 12. 4. 1942) und 1942 (für
Tätigkeitsbericht 19. 4. 1942 - 28. 2. 1943).

107 Über die verschiedenen (theologischen Ausrichtungen der jüdischen Gemeinden
in der Schweiz seit 1918 informiert ausfuhrlich: J. Piccard, Die Schweiz und die
Juden, S. 222-229.

108 K. Huser Bugmann, Schtetl an der Sihl. Einwanderung, Leben und Alltag der Ost¬

juden in Zürich 1880-1939, Zürich 1998, S. 79-80.160-162.221-223.
109 G. Koller, Entscheidungen über Leben und Tod, S. 87-90.

25



Ebene 1866/74 einsetzte und 1920 ihren Abschluss gefunden hat,110 präsentierte

sich das Schweizer Judentum in den 1940er Jahren organisatorisch
ausgebaut und gefestigt, allerdings schwer angefochten durch einen offenen
wie latenten Antisemitismus im Landesinnern und voll beschäftigt mit der
Hilfe für jüdische Flüchtlinge.

In ein paar Flüchdingslagern wurde der Brief an Weihnachten vorgelesen.
Die Reaktion war geteilt: In Langnau a.A. beispielsweise erhob sich
Widerspruch, während in Aeugst a.A. Freude herrschte.111 Ein jüdischer Flüchding
im Lager Oberhelfenschwil (St. Gallen) bedankte sich persönlich bei Karl
Barth fiir den „ergreifenden Aufruf".112 Ausdrücklich lobte er die ihm
widerfahrene Hilfe von christlicher Seite und stellte sie positiv jener von
jüdischen Organisationen in den verschiedenen Emigrationsländern gegenüber,

welche er als „seellos" und „zweckdienlich" wahrnahm, ohne das

„Bewusstsein des Gotteswerkes". Gleichwohl hielt auch er unmissverständ-
lich am ererbten Glauben fest: „Durch kein Mittel können wir uns dem in
Fleisch gebrannten Stempel des Judenseins entziehn."

Zur Stimmung in der jüdischen Bevölkerung in der Schweiz gibt es

Zeugnisse von Drittpersonen. Nach Einschätzung der Jüdin Margarete Sus-

man,"3 Philosophin und aktiv im religiös-sozialen Kreis um Leonhard Ra-

gaz, hat der Brief „die Juden erschüttert und erschreckt".114 Robert Sturzen-

egger vom SEK-Vorstand hatte Kenntnis von schroffer Ablehnung besonders

auf orthodoxer Seite.115 Öffentlich publizierte Kritik von Privatpersonen war
im damaligen Klima nicht möglich, die Basler National-Zeitung beispielsweise

druckte Leserbriefe nicht ab, sondern leitete sie direkt an das BK-Hilfs-
werk weiter. Pfarrer Vogt war damit einverstanden, befürchtete er doch die
Anheizung antijüdischer Stimmung.116 In einer solchen Zuschrift dankte die

110 R. Weingarten, Gleichberechtigt in die neue Zeit. Die „Gründerzeit" des Schwei¬

zer Judentums 1866-1920, in: W. Guggenheim {cd), Juden in der Schweiz. Glaube

- Geschichte - Gegenwart, Küsnacht/Zürich 1982, S. 54-66.
111 Staatsarchiv, TT 1.67, S. 17 Nr. 43 (Kirchenratssitzung vom 11. 1. 1943).
112 Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Brief von Felix Stössinger an Karl

Barth vom 26. 12. 1942.
113 Margarete Susman (1872-1966) stammte aus einem grossbürgerlichen assimilier¬

ten Milieu in Hamburg, Malerei- und Philosophiestudium in Paris, München und
Berlin. Schriftstellerin und Philosophin. Emigration 1933 in die Schweiz. Publizierte

in den Neue[n] Wege[n] der Religiös-Sozialen (M. Wicki-Vogt, Irdischer Heimat
verirrter Schein. Margarete Susman: Exil als Chance, in: D. Brodbeck/Y.
Domhardt /J. Stofer [ed.], Siehe, ich schaffe Neues. Aufbrüche von Frauen in Protestantismus,

Katholizimus, Christkatholizismus undJudentum, Bern 1998, S. 169-189).
114 Der Aufbau 16/1943, S. 122.
115 Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 2022, Vorstandsprotokoll 1943, S. 4 (Sit¬

zung vom 14. 1. 1943).
116 Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Briefe Vogt an Botschko vom 2. 1.

1943 und Vogt an Anna Davidowitsch vom 16. 1. 1943.

26



Schweizer Jüdin Anna Davidowitsch für die Worte wahrhaften starken

Mitgefühls und Opferwillens gegenüber den namenlosen Leiden der verfolgten
Juden".117 Der „Wehe"-Satz (Zeile 16-17) erinnerte sie dann aber an
„Glaubensfanatismus" und „Bekehrungseifer", vor dem geistigen Auge sah sie gar
„mittelalterliche Scheiterhaufen aufflammen". Ihre Gedanken mündeten in
ein engagiertes Bekenntnis zu „wirklicher Glaubensfreiheit" und in Widerstand

gegen das „alleinige Seligmachertum". Erst nach der Katastrophe war
es Privatpersonen ohne Organisation im Rücken möglich, öffentlich zu
protestieren. Im Artikel „Kirchlicher Antisemitismus. Weihnachtsbetrachtung
eines Juden" in Die Nation wurde der Weihnachtsbrief als Beispiel genannt
und mit dem Wehe"-Satz (Zeile 16-17) zitiert.118 Der Verfasser stellte die

gut gemeinte Absicht nicht in Abrede, erwähnte auch das Wehe" für die

Christen, doch stand der Brief für ihn doch für die „Unduldsamkeit einer
Denkweise, die neben der eigenen Lehre nichts gelten lassen will."

Von den Amtsträgern reagierten auf privater Ebene drei Rabbiner und
der Vorstand der Israelitischen Gemeinde Basel (IGB; Einheitsgemeinde,
1805 gegründet) in persönlichen Briefen an Vogt. Rabbiner Zwi Taubes von
der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich sah im Brief eine erste praktische
Folge der Zusammenkunft: vom 25. November 1942 und dankte „innigst"
für das „von echtem Tröste getragene Wort", das „vielen von uns Stärkung
bringen wird".119 Der Dank für das „warme Mitgefühl" oder die „herzliche
und tröstliche Anteilnahme" findet sich auch in den Schreiben von Martin
Rosenthal, Rabbinats -Verweser der Israelitischen Gemeinde St. Gallen, des

Vorstandes der Israelitischen Gemeinde Basel sowie von Dr. iur. Eugen
Messinger, Rabbiner der Israelitischen Kultusgemeinde Bern.120 Einzig letzterer

117 Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Zuschrift Anna Davidowitsch (ohne
Datum, kurz nach dem 1. 1. 1943 verfasst) und ähnlich im Brief Anna Davidowitsch

an Paul Vogt vom 19. 1. 1943.
118 Die Nation 1 vom 9. 1. 1946 (gezeichnet F.J.); dazu die Stellungnahme von Gott¬

lieb Wieser in: Kirchenblattfür die reformierte Schweiz 2 vom 24. 1. 1946, S. 26—27.
Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Brief Taubes an Vogt vom 24. 12.
1942.

120 Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Schreiben Rosenthal an Vogt vom
29. 12. 1942, Vorstand der Israelitischen Gemeinde Bern an Vogt vom 31. 12.
1942 und Messinger an Vogt vom 4. 1. 1943.
Max Rosenthal (gestorben 1946), Kantor und Religionslehrer, 1938-1943 Rab-
binatsvertreter in St. Gallen (L. Rothschild, Im Strom der Zeit. Jubiläumsschrift
zum hundertjährigen Bestehen der Israelitischen Gemeinde St. Gallen. 1863-1963, St.
Gallen 1963, S. 122-123).
Eugen Jehuda Messinger (1911-1972), Rabbiner in Bern 1939-1963; Quelle:
Israelitisches Wochenblattfur die Schweiz 48 vom 29. 11.1963, S. 47- 48 (mit Bild);
31 vom 4. 8. 1972, S. 29; 31 vom 3. 8. 1973, S. 11; Der Bund 176 vom 30. 7.
1972; 177 vom 31. 7. 1972.

27



äusserte explizit Kritik und zeigte sich befremdet über die Sätze betreffend
die Nichtanerkennung Christi (Zeile 16-17.23-24). Viele jüdische Leser
hätten dadurch beinahe das „Schöne und Herzliche" übersehen.

Ausführlicher und differenzierter waren die zwei öffentlichen Stellungnahmen

der Rabbiner Elijahu Botschko (Montreux) und Dr. phil. Arthur
Weil (Basel).121 Botschko übte entschiedene Kritik am Weihnachtsbrief,
indem er eine „tiefe Herabwürdigung des jüdischen Volkes" sah.122 In einer
ausführlichen Stellungnahme, die kurz nach Weihnachten zum frühest
möglichen Zeitpunkt im Israelitischen Wochenblatt mit dem Titel „Eine
Botschaft an die Juden" abgedruckt wurde,123 fehlte zwar eingangs der Dank fur
„diese schönen Worte" nicht. Dann aber folgte eine von ungebrochener
Treue zum Glauben der Väter bestimmte Entfaltung des jüdischen
Glaubensverständnisses. Obwohl das jüdische Volk schon schlimmere Verfolgungen

erlebt und auf alles verzichtet habe, sogar auf das Leben, den von den
Vorfahren ererbten Glauben habe es nie preisgegeben. Dem Schwur der
Vorfahren am Sinai werde man treu bleiben und als ein „Volk von Priestern
und ein geweihtes Volk" in der Welt wirken, um „Liebe und Frieden,
Wahrheit und Gerechtigkeit unter allen Völkern zu stiften". Der Schluss

bildete ein Bekenntnis zum religiösen Pluralismus: Die Wege zu Gott seien

verschieden, jeder solle jenen seiner Vorfahren gehen.
Ähnlich im Inhalt, aber mit Nuancen in der Formulierung ierung die

Predigt Weils vom 2. Januar 1943: Sie war vollständig dem Weihnachtsbrief

121 Elijahu Botschko (1892-1956), Rabbiner in Litauen, im Ersten Weltkrieg Emi¬
gration in die Schweiz. Kaufmann und Tora-Gelehrter. Gründete 1927 die Jeschi-
wah Ez Chajim in Montreux. Quelle: Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 3

vom 20. 1. 1956, S. 9 (mit Bild); 4 vom 27. 1. 1956, S. 13.15; 2 vom 11. 1. 1957,
S. 33-35; 14 vom 8. 4. 1966, S. 22; Jüdische Rundschau 3 vom 20. 1. 1956 (mit
Bild); 8 vom 24. 2. 1956; 3 vom 18. 1. 1957; 4 vom 25. 1. 1957; 13 vom 1. 4.
1966, S. 22.
Arthur Weil (1880-1959), Rabbiner in Bischheim (Elsass) 1916-1926 und Basel

1926-1956. Zeitlebens eifriger Zionist. Quelle: Israelitisches Wochenblatt für die
Schweiz 26 vom 26. 6. 1959, S. 27; 27 vom 3. 7. 1959, S. 33-34.49; Jüdische
Rundschau 3 vom 18. 1. 1957; 26 vom 26. 6. 1959; 27 vom 3. 7. 1959 (mit Bild);
28 vom 10. 7. 1959.

122 Archiv ftir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Brief Vogt an Botschko vom 2. 1.

1943.
123 Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 53 vom 30. 12. 1942, S. 4; abgedruckt

auch in: Schweizerische Republikanische Blätter 24 vom 9. 1. 1943 mit dem Titel
„Lasse man uns den Glauben unserer Väter". Wiedergabe des Schlussteils in:
Evangelische Volkszeitung 3 vom 15. 1. 1943, S. 5. Der Abdruck in der Basler National-
Zeitung wurde verweigert; Vogt war das recht, damit nicht eine unnötige Polemik
heraufbeschwört werde (Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Schreiben
Vogt an Botschko vom 2. 1. 1943).

28



gewidmet und wurde auf vielseitigen Wunsch von Gemeindemitgliedern
durch die Israelitische Gemeinde Basel als Separatdruck herausgegeben. Darin

abgedruckt war auch der von einer „grossen Zahl hervorragender Schweizer

Theologen und kirchlicher Persönlichkeiten"124 unterzeichnete
Weihnachtsbrief. Auch hier fehlte nicht der Dank gegenüber der „christlichen
Bevölkerung der Schweiz und insbesondere ihren religiösen Führern" für die

„vielen Liebestaten, die sie unseren Flüchtlingen erwiesen haben und noch

täglich erweisen." Besonders erfreut zeigte sich Weil über den Tonfall:125

„Dieser Appell, aus einem geistig so hochstehenden Kreise stammend, der uns so

eindringlich zu einer Glaubensänderung auffordert, hat uns stark beeindruckt, seiner
Offenheit wegen, seines persönlichen Schuldeingeständnisses wegen und nicht zum
wenigsten seiner Nächstenliebe wegen. Eine solche Sprache haben wir Juden von Seiten
der Vertreter der Kirche seit 1900 Jahren nicht gehört; nicht gehört haben wir seit den
Tagen des Johannes Reuchlin, dass man uns in aller öffendichkeit ,Liebe jüdische
Brüder und Schwestern' nennt."

Die konkrete Antwort an „unsere chrisdichen Freunde" auf die implizierte
Einladung zum Christentum fiel dann nüchterner aus.126 Das Sh'mac

KrraW-Bekenntnis, der „Glaube an den einzigen Gott" seien stärker gewesen

als alle furchtbaren Leiden, die das jüdische Volk durch die Jahrhunderte
erlitten habe. Israel habe „mit wenigen Ausnahmen seinen Väterglauben" nie

verleugnet. Nicht wegen des von den Christen ihnen zugefügten Leides hätten

die Juden den „Stifter des chrisdichen Glaubens" abgelehnt, sondern

„weil der Gedanke des einzigen Gottes von Abraham her so tief in unseren
Herzen verwurzelt ist, dass wir ihn nicht aufgeben könnten, ohne uns selbst

aufzugeben." Positiv vertrat dann Weil ein gleichberechtigtes Nebeneinander
des Judentums und seiner beiden Töchterreligionen Islam und Christentum.

Die beiden Rabbiner stehen für zwei verschiedene Formen von Judentum:

Botschko entstammte dem Ostjudentum und leitete in Montreux eine

orthodox ausgerichtete Yeshiwah (Talmud-Hochschule). Weil dagegen kam

aus dem Elsass und gehörte dem Westjudentum an. Er stand fur ein gut
integriertes und assimiliertes Judentum; seine theologische Ausrichtung war

124 A. Weil, Israels Bekenntnis, S. 4. In der Vorbemerkung zum Separatdruck sprach
der Vorstand der Israelitischen Gemeinde Basel von einer „Gruppe führender
evangelischer Theologen in der Schweiz" (S. 1). Der Separatdruck lag Ende Januar
1943 vor (vgl. Rezension durch den Berner Rabbiner Messinger in: Israelitisches
Wochenblattfür die Schweiz 5 vom 5. 2. 1943, S. 11).

125 A. Weil, Israels Bekenntnis, S. 5. Brief und Predigt sind auch abgedruckt in: A.
Weil, Aus ernster Zeit. Religiöse Betrachtungen 1932-1945, Basel 1947, S. 252-
264.

124 A. Weil, Israels Bekenntnis, S. 7-8.11.

29



einem Teil (darunter Ostjuden) zu wenig orthodox.127 Seine überragende

Stellung im Schweizer Judentum resultierte nicht nur aus der Bedeutung der
Israelitischen Gemeinde Basel aufgrund von Alter und Grösse,128 sondern
auch aus der Funktion als Obmann der Rabbinerkonferenz. Bei einer im
Auftrag von Saly Mayer, Präsident des Schweizerischen Israelitischen
Gemeindebundes 1936-43, unternommenen Umfrage unter den
Deutschschweizer Rabbinern, ob und wie auf den Weihnachtsbrief reagiert werden
solle,129 hielten die Rabbiner Lauer (Biel), Littmann (Zürich)130 und
Messinger (Bern) Weil für die geeignetste Person. Umgekehrt waren die

Meinungen über Botschkos Antwort geteilt: Nach Zwi Taubes (Zürich) war sie

„sehr geschickt abgefasst", während Weil und Messinger sich daran störten,
dass Botschko, den sie in polemischer Weise „Oberrabbiner der Schweiz"

127 Am 18. 12. 1927 erfolgte die Gründung der orthodoxen Israelitischen Religions¬
gesellschaft Basel (IRG), die im Zusammenhang mit dem Rabbinerwechsel 1926
stand (Wahl Weils). Wie die IRG in Zürich ging sie auf den Rabbiner Samson

Raphael Hirsch (1808-1888) und seine orthodoxe Frankfurter Gemeinde von
1851 (diese Israelitische Religionsgemeinschaft Frankfurt diente als Modellgemeinde)

zurück (P. Kury, „Man akzeptierte uns nicht, man tolerierte uns!" Ostjudenmigration

nach Basel 1890-1930, Basel 1998 Beiträge zur Geschichte und Kultur
der Juden in der Schweiz 7), S. 124-129).

128 Die in dieser Arbeit genannten Gemeinden im Vergleich (Quelle: H. Guth, Die
Juden in der Schweiz, S. 91-92):

Ort Mitglieder 1941 jüdische Einwohner 1941 Gründungsjahr

Basel 631 2838 1805
Bern 149 814 Kanton Bern total 1848
Biel 50 1433 1848
St. Gallen 80 1133 Kanton St. Gallen 1863

129 Archiv für Zeitgeschichte, SIG-Archiv, Religiöses: Dossier Weihnachtsbrief, Schrei¬
ben Mayer an Eugen Messinger vom 28. 12. 1942 und Antwort Messingers an
Mayer vom 4. 1. 1943. Die Umfrage durch Messinger erfolgte zwischen dem 30.
12. 1942 und dem 1. 2. 1943. Zu Mayer (1882-1950), Textilkaufmann in St.
Gallen, siehe: Unabhängige Expertenkommission Schweiz - Zweiter Weltkrieg,

Die Schweiz und die Flüchtlinge, S. 420.
HO Chajim Lauer (1876-1945), Emigration zu Beginn des 20. Jahrhunderts aus dem

Osten in die Schweiz. Dr. phil., Rabbiner in Biel 1916-1925, Mannheim 1925 —

1938 und Biel 1938-1945. Quelle: Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 33
vom 17. 8. 1945, S. 5 (mit Bild); 34 vom 24. 8. 1945, S. 9-10.19 (Nachruf
verfasst von Lothar Rothschild).
Martin Littmann (1864-1945), Dr. phil., Rabbiner in Elbing 1887-1893 und
Zürich 1893-1936. Zusammen mit Dr. David Strauss (1871-1921) Gründer und
Herausgeber des Israelitischen Wochenblattes. Quelle: Israelitisches Wochenblatt für
die Schweiz 21 vom 25. 5. 1945, S. 4-5.27 (mit Photo); 23 vom 5. 6. 1970, S. 23;
49 vom 7. 12. 1984, S. 21-25.

30



nannten, als erster das Wort ergriffen habe und nicht eine kompetentere
Person.

Eine gewichtige Stimme war schliesslich das 1901 vom Zürcher Rabbiner
Martin Littmann gegründete Israelitische [r] Wochenblatt für die Schweiz,
damals das einzige jüdische Presseorgan in der Deutschschweiz.131 Redaktor
Dr. iur. et phil. Erich Marx132 informierte kontinuierlich über das Echo auf
den Weihnachtsbrief in der Presse und in kirchlichen Kreisen, um damit zu
zeigen, dass auch hier kritisch darüber gedacht wurde.133 In seinem

Kommentar finden sich die bekannten beiden Elemente der bisher vorgestellten
Äusserungen: ein Gefühl des Bewegt-Seins (Zeile 4-6) und der Dankbarkeit

(Zeile 18-20), dann aber auch Erstaunen und offene Fragen über den

,Wehe"-Satz (Zeile 16-17).134 Marx fragte, warum dem humanitären ein

theologisches Motiv beigefügt werden musste. Denn die theologische Streitfrage,

ob Jesus der Messias sei, stehe in keinem Zusammenhang mit der
Hilfe für die Flüchtlinge.

Antisemitische Reaktionen aus dem Publikum

Nachdem anlässlich der Diskussion im Kirchenbund und im Zürcher
Kirchenrat Bedenken über einen wegen des Weihnachtsbriefes neu aufkeimenden

Antisemitismus geäussert worden sind, fragt sich, ob diese berechtigt
waren. Eine Quantifizierung ist schwierig, da nur vereinzelte schriftliche
Äusserungen vorliegen. Wie immer gab es aber viele, die schwiegen: „andere

murren und machen die Faust im Sacke".135 Lauthals zu Wort meldete sich

131 J. Picard, Die Schweiz und die Juden, S. 136-137.
132 Erich Marx (1888-1966). Leitung der Pressearbeit für einen Wirtschaftsverband in

Berlin und Abschlussredaktor beim liberalen Berliner Tageblatt. Redaktor und Leiter
der Zeitung Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz. Schon 1908 Anhänger des

Zionismus (Quelle: Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 13 vom 1. 4. 1966, S.

13-14 [mit Bild]; 14 vom 8. 4. 1966, S. 27; 12 vom 21. 3. 1986, S. 24).
'33 Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 2 vom 15. 1. 1943, S. 8 (Bericht über das

Echo in der Appenzeller Zeitung und in Der Aufbau)-, 3 vom 22. 1. 1943, S. 3-4
(Reaktion der Schweizerische)n] Kirchen-Zeitung); 4 vom 29. 1. 1943, S. 24 (Reaktion

von Pfarrer Jean Schorer, Genf); 5 vom 5. 2. 1943, S. 11 (Rezension der
Predigt von Rabbiner Weil) und S. 16 (Standpunkt von Gertrud Kurz und Pfarrer
E. Schloss); 7 vom 19. 2. 1943, S. 20 (Replik von Pfarrer Schloss). Auf die Berichte
des Israelitischen Wochenblattes wird in diesem Aufsatz an der thematischen Stelle

eigegangen.
'34 Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 53 vom 30. 12. 1942, S. 3.
J35 Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Schreiben Armin Stierlin an Oskar

Farner vom 19. 1. 1943.

31



Anton Lipinski, Ingenieur und Elektrochemiker in Zürich. Er liess einen

zwanzigseitigen „Offenen Brief" drucken, in dem er in wüsten antisemitischen

Ausfällen detailliert Abschnitt für Abschnitt kommentierte.136

Eingangs gab er sich als „im evangelisch-lutherischen Glaubensbekenntnis

wohlerzogener Gottsucher, der sich durch den Positivismus und die tieferlebte

Philosophie des Prometheers Friedrich Nietzsche zum lebendigen Jesus Christus

durchgerungen hat", zu erkennen. Mit seiner Ablehnung von Paulus,

„diesem Dieb, Mörder und Machtstreber", der Leben und Lehre Jesu „völlig
entstellt und in eine Art Mithraskult verwandelt" habe, ist offensichtlich,
dass er die Haltung der „Deutschen Christen" geteilt hat. Jesus Christus war
nach Lipinski „Arier von edelster Blutmischung und der höchste aller
Prometheer der weissen arischen Rasse." Eine Sammlung von willkürlich dem
Kontext entrissenen Zitaten von Persönlichkeiten des Geisteslebens wie
Luther, Kant, Goethe, Schiller oder Voltaire, welche die Juden in einem
schlechten Licht erscheinen lassen, macht die antisemitische Stossrichtung
deutlich. Ferner tauchen bekannte antisemitsche Stereotypen wie jener von
der Weltherrschaft oder der Herrschaft über alle Nicht-Juden auf. Auf den
Bussakt des Briefes (Zeile 24-34) antwortete er den Unterzeichnern: „Sie
krümmen sich vor dieser Satansbrut und laden sie ein Bekenntnischristen zu
werden." Völlig zynisch wird die Reaktion auf das durch Christen an Juden
verübte Leid (Zeile 35-42): Das „Ghetto" sei das „anthropologische
Absonderungsband gegenüber der Welt der Goims", welches durch den Talmud

gefordert werde. Lipinski galt als „notorischer Antisemit" und stützte sich bei
seinen Informationen über den Talmud auf polnische Verfasser, die ihrerseits
antisemitsch eingestellt waren.137 Das Elaborat ging selbst der Bundesanwaltschaft

zu weit: 2522 zum Versand aufgegebene Exemplare wurden auf der
Zürcher Sihlpost, 1800 beim Drucker beschlagnahmt und 51 Broschüren
bei einer Hausdurchsuchung durch die Kantonspolizei sichergestellt.138 In

D6 A. Lipinski, Offener Brief an die Unterzeichner des Weihnachtsbriefes an unsere
Juden, Zürich 1943, in: Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2 und
Schweizerisches Sozialarchiv Zürich, 200.38b.Zl (dort die folgenden Zitate).

137 Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Aktennotiz betreffend Lipinski von
Dr. B. Sagalowicz vom 24. 2. 1943. Anton Victor von Lipinski (geboren am 13.
12. 1881 in Lipno/Polen), Sohn eines polnischen adeligen Gutsbesitzers und einer
Deutschen, Industrieschule in Lodz, Handelspraxis, Techniker zur Leitung grosser
Montagen. Diplom als Maschineningenieur am Polytechnikum Coethen/Anhalt.
Er trug auch den Titel „Professor", wobei dessen Herkunft nicht bekannt war.
Schweizerbürgerrecht 1915 (Lebenslauf in: Schweizerisches Sozialarchiv, 200.38b.
ZI und Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2).

138 Schreiben Lipinski an Bundesanwaltschaft in Bern vom 7. 3. 1943 in: Schweize¬
risches Sozialarchiv, 200.38b.Zl und Archiv fur Zeitgeschichte, Nachlass Vogt
4.2.2.

32



einem Anflug von Grössenwahn wollte er die „geistige Elite der Schweiz",
darunter 2300 protestantische Theologen, verschiedene Nationalräte,
Magistraten, Lehrer und Bibliotheken mit seinem Brief eindecken.

Andere Reaktionen gingen von Lesern des Kirchenbote[n] jur den Kanton
Zürich bei seinem Redaktor Farner ein.139 Sie stehen Lipinski in nichts nach.

Zwar stiess man sich an der „bedenklichen Herabwürdigung der Christen",
was ein Grund ftir den schlechten Kirchenbesuch sei. Doch der Tonfall war
nicht nur antijudaistisch, sondern eindeutig antisemitistisch. Der Judenhass
in der Volksseele äusserte sich etwa in der irrigen Meinung, dass die Juden
nicht wegen ihres Glaubens, sondern aufgrund ihrer Mentalität verfolgt worden

seien. Luther habe recht, wenn er geschrieben habe: „der Teufel ist in
ihnen". Sie seien die „nutzlosesten Mitmenschen auf der Welt". Die „Judenfrage"

werde gelöst, wenn sich die Juden in einem eigenen Staat „gegenseitig
auffressen" würden.

Aufgrund dieser undifferenzierten Meinungen, die stellvertretend fiir viele

stehen dürften, ist den Vorbehalten von SEK-Vorstandsmitglied Robert

Sturzenegger recht zu geben. Als Präsident der Kirchgemeinde St. Gallen-
Tablat kannte er die Gemeindesituatuion sehr genau. Er hielt dafür, dass der

Weihnachtsbrief nur von wenigen Gemeindegliedern verstanden würde.140

Die meisten hätten von der, biblisch und theologisch gesehen, unlöslichen
Verbundenheit der Kirche als Gemeinde Jesu Christi mit dem Judenvolk
keine Ahnung.

Bilanz aus der Sicht des BK-Hilfswerks

Im gedruckten Jahresbericht des SEHBKD pro 1942 aus der Feder von Paul

Vogt wird der Weihnachtsbrief und sein Abdruck in der Broschüre Judennot
und Christenglaube, die als „Geisteswaffe evangelischer Christen im Geisteskampf

der Gegenwart dienen will", lediglich erwähnt.141 Weniger wortkarg
gab sich Vogt in der Sitzung der Hilfswerk-Kommission vom 10. März
1943, als er sich „froh" darüber zeigte, dass der Weihnachtsbrief geschrieben

'39 Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Schreiben NN an Farner vom 12.
1. 1943, Armin Stierlin an Farner vom 19. 1. 1943 und NN an Pfarrer (Farner,
ohne Datum).

140 Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 1287, Brief Robert Sturzenegger an
Eduard Thurneysen vom 22. 12. 1942; ähnlich schon an der Sitzung des SEK-
Vorstandes vom 14. 1. 1943 (Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 2022,
Protokoll 1943, S. 4).

141 Karl-Barth-Archiv, 9107.244, Jahresbericht SEHBKD pro 1942, S. 9.

33



worden sei, und „dankbar" über die Wirkungen.142 Dieser eher optimistischen

Sicht standen andere Einschätzungen entgegen: Der Zürcher
Kirchenratspräsident Arnold Zimmermann meinte, der Brief habe nicht das erwartete

grosse Interesse gefunden, man habe nur wenig darüber gesprochen.143

Oskar Farner, Mitglied der Kommission des BK-Hilfswerks, stimmte seinem

Kirchenratskollegen insofern zu, als er am 11. Januar 1943 eingestand, dass

der Brief bisher „erst in wenigen Tageszeitungen" erschienen sei und das

Echo in kirchlichen Blättern noch abgewartet werden müsse.144 Tatsächlich

war das Medieninteresse eher gering. In Basel druckte die zweite bürgerliche
Zeitung, die liberal-konservativen Basler Nachrichten, den Brief nicht ab, in
den (Stadt-) Berner Zeitungen Der Bund und Berner Tagblatt gab es lediglich
kurze Zusammenfassungen, und in den Zeitungen Zürichs überhaupt keine

Meldung darüber.145 Weil keine französische Übersetzung vorlag, war der

Brief in der welschen Presse kein Thema.146 Mehr ins Gewicht fallen öffentliche

Distanzierungen von Pfarrer Erwin Schloss und Gertrud Kurz am
„Berner Emigranten-Abend" im Januar 1943.147 Frau Kurz als Unterzeichnerin

des Weihnachtsbriefes und Schloss als jener, der nach eigenen Angaben
an der Wipkinger-Tagung vom 15./16. November 1942 ein Trostwort an die

!42 Karl-Barth-Archiv, 9107.247, Protokoll der Sitzung vom 10. 3. 1943 der
Kommission des SEHBKD, S. 3.

143 Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 2022, Vorstandsprotokoll 1943, S. 3 (Sit¬

zung vom 14. 1. 1943).
144 Staatsarchiv, TT 1.67, S. 17 Nr. 43 (Kirchenratssitzung vom 11. 1. 1943).
145 Im Berner Der Bund (603 vom 24. 12. 1942) wurde kurz auf den Brief eingegan¬

gen, Karl Barth als Erstunterzeichner erwähnt und daraus zitiert („Wehe der
Christenheit"-Satz und „Es betrübt und erschreckt uns [...], was von unserer Seite an
den Juden gesündigt wurde").
Etwas ausführlicher die andere bürgerliche Berner Tageszeitung, das konservative
Berner Tagblatt (302 vom 26. 12. 1942), die unter dem Titel „Jesus und die Juden"
ebenfalls Barth als einzigen Unterzeichner namendich erwähnte und einige Sätze
abdruckte (Zeile 7-26).
Nicht publiziert wurde der Brief in folgenden, durchgesehenen Zeitungen (ohne
Vollständigkeit): Basler Nachrichten, Neue Zürcher Zeitung, Tages-Anzeiger, Die Tat,
St. Galler Tagblatt, Neue Bündner Zeitung, Vaterland.
Es muss zudem berücksichtigt werden, dass viele andere Weihnachtsartikel und
-botschaften (Papst; General; Militärkommission der welschen Kirche an die
Soldaten, ebenfalls vertrieben durch den Evangelischen Pressedienst) publiziert werden
wollten, weshalb eine hochtheologische Erklärung wie der Weihnachtsbrief sich
nicht unbedingt anbot.

!46 An der Kommissionssitzung des BK-Hilfswerkes vom 10. 3. 1943 machten sich die
beiden Romands Edmond Grin (Lausanne) und Jaques Courvoisier (Genf) fur eine
Übersetzung der Publikationen des SEHBKD stark (Karl-Barth-Archiv, 9107.247,
Protokoll vom 10. 3. 1943, S. 3).

147 Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 5 vom 5. 2. 1943, S. 16 sowie die Präzi¬

sierung von Schloss in: 7 vom 19. 2. 1943, S. 20.

34



Juden angeregt hatte, störten sich ebenfalls an den beiden Sätzen (Zeile
16-17.23-24), die auf jüdischer Seite befremdend wirken mussten. Allerdings

sahen sie keinen Anlass, den Brief als ganzes zu bedauern. In inhaltlicher

Hinsicht musste die jüdische Antwort auf die Einladung von
Christenseite als Enttäuschung angesehen werden. Am Beispiel von Rabbiner
Weil nahm Pfarrer Gottlob Wieser, zwar nicht selber Unterzeichner, aber

dort vertreten durch seine Ehefrau, im Kirchenblatt für die reformierte
Schweiz Stellung.148 Weil war für ihn ein Vertreter des „modernen Judentums",

der die „moderne religionsgeschichdiche Betrachtungsweise" anwende.

Er stiess sich an der „ebenso modernen Tole-anz", die „für uns Christen
entscheidende Frage, die Christusfrage," würde „mit ein paar freundlichen
Worten auf die Seite geschoben und damit die Nötigung erspart, darauf eine

bestimmte Antwort zu geben."

Der theologische Kontext

Während Jahrhunderten war die Haltung der christlichen Kirche gegenüber
dem Judentum hauptsächlich von einem Absolutheitsanspruch auf die

Wahrheit geprägt, der sich in Arroganz und Feindschaft äusserte.149 Die
Erwählung hätte vom Judentum zum Christentum gewechselt, und die

„Abrahamskindschaft" sei von den Juden an die Christen übergangen

(sogenannte Enterbungstheorie; vgl. Gal 3,26.29 und 4,28 oder Joh 8,39 — 44).
Weil die Juden zunächst die Propheten und schliesslich Jesus Christus
getötet hätten, seien sie Gott untreu geworden. Deshalb nehme nun die Kirche
an deren Stelle den Platz des „wahren Israel" ein (Substitutions- oder
Sukzessionstheorie; angelegt in Mt 21,42-44 und in Apg 28,26-28). In der

christlichen Kunst wurde dieser Anspruch bildlich ausgedrückt in der
personifizierten Darstellung von Synagoge und Ecclesia, jene mit verbundenen

Augen, herunterfallender Krone, zerbrochenem Herrschaftsstab, diese mit
Strahlenkranz und Siegesfahne unter dem Kreuz Christi. Auf die „Judenfrage"

antwortete das Christentum entweder mit Pogromen oder mit
Judenmission.

148 Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 6 vom 18. 3. 1943, S. 89.
145 Als Einstieg zu diesem Fragenkomplex: J.J. Petuchowski / C. Thoma, Lexikon der

jüdisch-christlichen Begegnung, Freiburg i. Br., Basel, Wien 21997 (Stichworte Abraham,

Absolutheitsanspruch, Erwählung, Israel, Synagoge und Kirche); E. Brocke,
Kirche und Judentum, S. 261-264. Siehe ferner für den hier behandelten
historischen Kontext: H. Kocher, Rationierte Menschlichkeit, S. 114.408; W. Wolf,
Eine namenlose Not bittet um Einlass, S. 104.106.

35



Im schweizerischen reformierten Protestantismus der Jahre 1930-40
wurde diese Haltung vor allem von den Positiven vertreten.150 Sie findet sich
aber in abgeschwächter Weise auch bei Wilhelm Vischer (dialektisch) in dem

von ihm verfassten Memorandum „Das Heil kommt von den Juden" (Joh
4,22) des BK-Hilfswerks.15' Im Oktober 1938, also noch vor der

Reichspogromnacht veröffentlicht, nahm dieses Dokument entschieden Stellung

gegen den Antisemitismus, hielt an der bleibenden Erwählung Israels fest,

verzichtete aber nicht auf die traditionelle Judenmission.152 Es steht am
Anfang einer grundsätzlichen Reflexion und Debatte über das Verhältnis Kirche

- Israel, die von Karl Barth und andern wichtigen Vertretern der dialektischen

Theologie im Rahmen der Arbeit des BK-Hilfswerks in den Jahren
1941/42 geführt wurde. Die biblische Textbasis fand sich in Joh 4,22 und
Rom 9 — 11. Ihren Ausgang nahm sie auf der 4. Wipkinger-Tagung vom 17.

November 1941, als eine von Emil Brunner eingebrachte „Motion" einstimmig

angenommen wurde. Der Motionär bat darin den Kirchenbund,
angesichts der „neuesten Deportationen von Juden, die durch ihre Zahl und Art
besonders furchtbar sind", dahin zu wirken, „dass sämtliche reformierte
Kirchen der Schweiz zur Judenfrage öffentlich Stellung nehmen".153 In der Folge
richtete der SEK am 9. Mai 1942 ein Schreiben an die kantonalen
Kirchenbehörden.154 Der gewünschten theologischen Aufklärung wurde in reichlichem

Masse Nachachtung verschafft: So widmete der schweizerische
reformierte Pfarrverein seine Tagung vom 28. - 30. September 1942 in Liestal

!50 H. Kocher, Rationierte Menschlichkeit, S. 408-409.
151 „Gott hat den gekreuzigten Christus Israels von den Toten auferweckt und gibt ihm

nun erst recht der Welt Enden zum Eigentum. Den Zaun, der zwischen Israel und
den Heiden war, hat er abgebrochen (Eph. 2) und sammelt jetzt sein heiliges Volk,
das neue Israel, ohne Ansehen der Person aus allen Völkern. Die Kirche ist es jetzt,
in der nicht Jude und nicht Grieche ist, sondern alle einer sind im Christus Jesus
(Gal. 3,28)" in: SEHBKD (ed.), Judennot, S. 115.

152 Das Dokument ist abgedruckt in SEHBKD (ed.), Judennot, S. 111-119. Für eine
eingehendere Analyse sei verwiesen auf: H. Kocher, Rationierte Menschlichkeit, S.

113-116; E. Busch, Unter dem Bogen des einen Bundes, S. 321-324; E.W.
Stegemann, Vom Unverständnis eines Wohlmeinenden. Der reformierte Theologe
Wilhelm Vischer und sein Verhältnis zum Judentum während der Zeit des
Nationalsozialismus, in: A. Mattioli (ed.), Antisemitismus in der Schweiz 1848-1960,
Zürich 1998, S. 501-519, dort 513-514; S. Felber, Wilhelm Vischer als Ausleger
der Heiligen Schrift, S. 114-117.

U3 Karl-Barth-Archiv, 9107.213 und 9107.214, Motionstext mit handschrifdichen
Änderungen Barths.

D4 Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 1661, SEK an die Kirchenbehörden vom
9. 5. 1942.

36



dem Thema „Die Hoffnung der Kirche und die Juden".155 Zur Vorbereitung
daraufhatten sich bereits einige kantonale Pfarrvereine damit befasst,156 und
am 15./16. November 1942 war die „Judenfrage" im Lichte von Rom 9-11
Gegenstand der 5. Wipkinger-Tagung. Frucht dieser intensiven Beschäftigung

waren zahlreiche Publikationen und Aufsätze im Kirchenblatt für die

reformierte Schweiz. An der Wipkinger-Tagung von 1941 war ein heftiger
Streit zwischen „Zürchern" und „Baslern" an Brunners Verständnis von Joh
4,22 entbrannt. Erstere (Brunner, sekundiert von Walther Zimmerli157)
übersetzten perfektisch, letztere (Barth, Thurneysen, Vischer) präsentisch
„Das Heil kommt von den Juden". Damit verbunden war die Frage, ob die

Juden nach der Ablehnung des Glaubens an Jesus von Nazareth als Messias

nach wie vor Gottes auserwähltes Volk seien. Im Gegensatz zur „Basler"

Gruppe bestritt Zimmerli die bleibende Erwähltheit Israels auch in Rom 11

und betrachtete die Kirche als das „legitime Israel".158 In bezug auf den

Weihnachtsbrief spielte diese theologische Auseinandersetzung keine Rolle.
Bewusst oder unbewusst wurde der Wortlaut des Briefes so gewählt, dass

Barth wie Brunner und ihre Gefolgsleute unterschreiben konnten. Grundsätzlich

einig waren sich die beiden Lager auch in der Verurteilung des

Antisemitismus. Die Mission an den Juden wurde noch nicht aufgegeben.
Bei den anderen beiden theologischen Richtungen, den Liberalen und

den Religiös-Sozialen, ragen drei Theologen hervor, die sich besonders

verdienstvoll für das Judentum engagierten und die Judenmission entschieden
ablehnten. Der Zürcher Alttestamender Ludwig Köhler (liberal) hielt in den

dreissiger Jahren vor jüdischem Publikum mehrere Vorträge über die Welt

*55 Verhandlungen des Schweizerischen reformierten Pfarrvereins am 28., 29. und 30.
September 1942 in Liestal, Liestal 1942 (Schweizerische Landesbibliothek Bern, R
7464). Es nahmen 252 von 1310 Mitgliedern teil (Teilnehmerliste S. 129-132).

156 Nämlich die Pfarrvereine Basel-Land (Pfarrer Paul Frey), Genf (Pfarrer Dr. Adolf
Freudenberg), Schaffhausen (Pfarrer Arthur Rieh) sowie die St. Galler Pfarrkapitel
Rheintal (Pfarrer Herbert Hug), Toggenburg (Pfarrer Hans Langenegger) und St.
Gallen (Pfarrer Peter Walter). Siehe Verhandlungen des Schweizerischen reformierten

Pfarrvereins, S. 75; M. Jehle-Wildberger, Das Gewissen sprechen lassen, S.

122-123; W. Wolf, Eine namenlose Not bittet um Einlass, S. 98; zu den Biographien

der Referenten siehe P. Aerne, Corpus vom Pfarrerbiografien.
157 Walther Zimmerli (1907-1983; positiv), Pfarrer in Aarburg (Aargau) 1933-1935,

Professor für Altes Testament an der Universität Zürich 1935-1951 und an der
Universität Göttingen 1951-1975.

*58 So auf der Tagung des Pfarrvereins vom 30. 9. 1942 in Liestal, in: Verhandlungen
des Schweizerischen reformierten Pfarrvereins, S. 118-120.

37



der hebräischen Bibel und das Judentum.159 Darin kommt, wie etwa aus dem

eindrücklichen Referat mit dem Titel „Die drei Gaben des Judentums an die

Menschheit" (nämlich der Sabbat, das Gesetz und der monotheistische Gott)
ersichdich, eine tiefe Bewunderung und Begeisterung zum Ausdruck. Dies

war auch der Fall beim Vortrag „Die christliche Welt und die Judenfrage",
den Köhler am 14. Juli 1918 vor dem Akademischen Zionistenverein
Hechaver in Zürich gehalten hat und worin er die Taufe für Juden ablehnte,

einen Staat für die Juden befürwortete und ein selbständiges, nicht assimiliertes

Judentum wünschte.160

Jean Schorer, Pfarrer an der Genfer Kathedrale (liberal),161 engagierte
sich in den 1940er Jahren intensiv für die jüdisch-chrisdiche Verständigung.
Anlässlich eines Vortrages im Januar 1943 in Zürich bekannte er, dass er den

Weihnachtsbrief wegen der darin enthaltenen Aufforderung zur Konversion

aus drei Gründen nicht hätte unterschreiben können:162 Erstens weil er die

Juden nicht für Heiden hielt, zweitens weil sie selbst in grösster Drangsal
nicht von ihrem Glauben lassen und drittens weil ihm der Mut dazu fehle

angesichts der Tatsache, dass die Christen nicht bessere Menschen geworden
seien: „So lange sie von uns Christen her nicht sehen, wie sehr wir durch den

Tod Jesu gottähnlicher geworden sind, haben die Juden keinen Anlass über
das Kommen, die Leiden und das Sterben Jesu von Nazareth nachzudenken!"

Schorer selber hat es konsequent abgelehnt, die Taufe an jüdischen
Flüchtlinge zu vollziehen, die allein aus Dankbarkeit für erhaltene Hilfe
danach verlangten.163

Bei den Religiös-Sozialen ragt Leonhard Ragaz mit seiner Stellung zum
Judentum hervor. 1922 und 1942 publizierte er zwei Broschüren, in denen

man eine erste Theologie der christlich-jüdischen Begegnung sehen kann.164

Ohne jegliche antijudaistische Wendungen und ohne Aufforderung zur Ju-

159 Jüdische Presszentrale 670 vom 6. 11. 1931 („Der hebräische Mensch" am 25. 10.

1931), 16 vom 24. 2. 1933 („Die drei Gaben des Judentums an die Menschheit"
am 18. 2. 1933), 773 vom 1. 12. 1933 („David, seine Gestalt und Wirkung") und
996 vom 12. 11. 1937 („Die althebräische Ballade"). Ludwig Köhler (1880-1956),
Professor für Altes Testament und Praktische Theologie an der Universität Zürich
1923-1947, Rektor der Universität Zürich 1930-1932.

160 Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 29 vom 19. 7. 1918, S. 2-3.
161 Jean Schorer (1885-1973), Pfarrer der Eglise protestante nationale an der Cathé¬

drale in Genf 1925-1955.
!62 Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Schorer an Vogt 17. 2. 1943 mit

Textauszug des Referates.
V3 Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 4 vom 29. 1. 1943, S. 24.
164 H. Kocher, Rationierte Menschlichkeit, S. 421-422.466; E. L. Ehrlich, Leonhard

Ragaz und das Judentum, in: Zeitschrift für Kultur, Politik und Kirche. Reformatio
2, April 1997, S. 108-115.

38



denmission zeichnete er darin ein gleichberechtigtes Gegenüber von Judentum

und Christentum: In der ersten Schrift bezeichnete er sie als zwei

Strömungen in einer Bewegung und als zwei Stämme derselben Wurzel „Israel".
In der zweiten hob er die Gemeinsamkeit in der Ausrichtung auf das

gemeinsame Zentrum „Israel" hervor, welches er mit dem Reich Gottes gleichsetzte.

Von 1933-1947 führten die Religiös-Sozialen mit der „Auskunftsstelle

für Flüchdinge" ein kleines Hilfswerk, das sich nicht auf konfessionelle

oder politische Flüchtlinge beschränkte.165

Der Einfluss der Schriften von Ragaz auf die religiös-soziale Bewegung

war gewiss grösser als jener der beiden liberalen Vertreter auf den theologischen

Liberalismus. Bei dieser Richtung dominierte ein ausgeprägter
Individualismus, und die liberalen Schulhäupter hatten in dieser Frage wenig zu

sagen. Im Gegensatz zu den Dialektikern wurde hier auch nicht intensiv
über das Verhältnis von Judentum und Christentum nachgedacht, es überwog

eine eher indifferente Haltung; viele liberale Pfarrer dürften daher der

traditionellen antijudaistischen Sicht der christlichen Kirche angehangen
haben.166 Anders die Aufnahme auf jüdischer Seite: Köhler war hier sehr
geachtet.167 Schorer wiederum hat mit dem jüdischen Genfer Religionsphilosophen

Josué Jéhouda168 den Dialog gepflegt und ist mit ihm 1940/41 auf
Vortragstournee gegangen. Auch Ragaz pflegte enge Kontakte zu einzelnen
Persönlichkeiten des jüdischen Geisteslebens. Seine erste Schrift ging auf
einen Vortrag vom Winter 1921/22 vor einer jüdischen Vereinigung
zurück.169 Jene von 1942 erhielt ein eher zurückhaltendes Echo. Der Zürcher
Rabbiner Zwi Taubes schrieb ihm zwar in einem Brief:

„Gerade heute, wo von christlicher Seite soviele Schriften erscheinen, die das Verhältnis
von Judentum und Christentum zu klären versuchen, ist Ihr Wort notwendig gewesen.
Welch' anderer Geist atmet diese Schrift. Nicht immer ein Blinzeln um Juden zu
bekehren, auch in der sublimsten Form nicht".170

H. Kocher, Rationierte Menschlichkeit, S. 128-132.486-487.
Kocher bringt einige Stellungnahmen zum Judentum in der liberalen Richtungspresse

(H. Kocher, Rationierte Menschlichkeit, S. 395-402).
167 j. Picard, Die Schweiz und die Juden, S. 83.
168 Josué Jéhouda (1892-1966), Emigration aus der Ukraine in die Schweiz 1909.

Redaktor der Revue juive in Genf 1932-1939 und 1945-1948. Philosoph und
Schriftsteller (A Berchtold, La Suisse romande au cap du Xxe siècle. Portrait
littéraire et moral, Lausanne 21966 [*1964], S. 889-891).

!69 Ragaz hielt seinen sehr gut besuchten Vortrag am 19. 12. 1921 und am 9. 1. 1922
in Zürich. Bericht in: Israelitisches Wochenblattfür die Schweiz 49 vom 9. 12. 1921,
51 vom 23. 12. 1921 und 1 vom 6. 1. 1922.

170 Staatsarchiv, WI 67.134, Zwi Taubes an Ragaz 23. 12. 1942.

39



Aber in der jüdischen Öffentlichkeit blieb es still.171 Ein Lob wie jenes von
Rabbiner Weil für den Weihnachtsbrief wurde Ragaz nicht zuteil, was ihn
bitter enttäuscht hat.172

Ein jüdisches Gesprächsangebot

Der jüdische Religionswissenschaftler Hans Joachim Schoeps, Vertreter des

assimilierten deutschen Judentums und in den 1930er Jahren ein dezidierter

Gegner des Zionismus, plante einen kürzeren Aufsatz zum Thema „Möglichkeiten

und Grenzen einer Jüdisch-christlichen Annäherung" und bat 1939

Karl Barth um eine Reaktion aus christlicher Sicht.173 Aus verschiedenen

Gründen lehnte der Schweizer Theologe, der nach seiner Vertreibung aus

Nazi-Deutschland von 1935-1962 an der Universität Basel wirkte, ab.174

Erst 1942 konnte der Artikel von Schoeps in Lausanne gedruckt erscheinen,

herausgegeben von Théophile Grin (liberal),175 Pasteur in Lausanne. Die

171 Eine Rezension von Margarete Susman wurde im Israelitischen Wochenblatt nicht
abgedruckt (L. Ragaz, Mein Weg. Band II, Zürich 1952, S. 300 Anm. 1). Sie
erschien stattdessen in Der Aufbau 16/1943, S. 122-125. Im Wochenblatt ging
Rabbiner Rothschild kurz auf die Schrift von Ragaz ein (Israelitisches Wochenblatt

für die Schweiz 14 vom 9. 4. 1943).
172 Rückblickend schrieb Ragaz: „Ein Basler Rabbiner erklärte eine Äusserung von Karl

Barth und den Pfarrern Hurter und Vogt, die sich gegen den Antisemitismus'wendete,
aber die Juden zum Übertritt aufforderte, als ,die erste freundliche Äusserung'

von Seiten des schweizerischen Christentums. Ich zählte für diese Juden, deren

Orientierung Erfolg und soziale Stellung (.Zeichen') sind, nicht. Dabei darf ich
ruhig behaupten, dass es sehr stark mein Verdienst ist, wenn der Anüsemitismus in
der Schweiz nicht so recht aufkommen konnte. Auch könnte es den Juden bekannt
sein, dass meine Frau und meine Tochter all diese Jahre besonders für das verfolgte
Judentum im Ausland wie im Inland sich verzehrt haben" (L. Ragaz, Mein Weg, S.

300 Anm. 1).
173 Brief Schoeps an Barth vom 26. 4. 1939, abgedruckt in: G. Lease, Der Briefwech¬

sel zwischen Karl Barth und Hans-Joachim Schoeps (1929-1946), in: J.H.
Schoeps (ed.), MENORA. Jahrbuch für deutsch-jüdische Geschichte 1991, München
1990, S. 127.135-136. Hans-Joachim Schoeps (1909-1980), 1938-1946 in der
Emigration in Schweden, Professor für Religions- und Geistesgeschichte an der
Universität Erlangen 1947-1980 (J.H. Schoeps, Neues Lexikon des Judentums, S.

413).
D4 Barth sah nur geringe Chancen eines Dialogs mit Schoeps; zudem behagte ihm der

zugestandene knappe Platz wenig (G. Lease, Der Briefwechsel, S. 135-136).
Schon 1934 und 1936 hatte Barth die Bitte Schoeps um einen Beitrag zum Thema
Eschatologie abgeschlagen (G. Lease, Der Briefwechsel, S. 121.123-124.

175 Theophile Grin (1900-1976), Bruder von Edmond Grin (dialektisch). Ordiniert
von der Eglise missionnaire belge (die Aufnahme ins Ministerium der Eglise nationale

vaudoise wurde verweigert). Engagiert im interreligiösen Gespräch: Gründer
und Redaktor des jüdisch-chrisdichen Monatsblattes L'Ere messianique 1933-1939
und von La Délivrance 1939-1943.

40



Broschüre mit dem Titel „L'état actuel de la controverse messianique"
vereinigte Antworten aus orthodoxer, römisch-katholischer, anglikanischer und

protestantischer Sicht.176 Während Charles B rutsch, Pasteur in Genf
(dialektisch),177 die traditionelle kirchliche Position der Bekehrung des Volkes Israel

zu Christus vertrat, äusserte sich Grin explizit zur Messiasfrage. Er hielt nicht
mehr am Glauben an die Rückkehr eines personalen Messias fest, sondern

sprach von einer messianischen Epoche und wusste sich darin einig mit dem

Reformjudentum. Schoeps' Stellungnahme war auch im BK-Hilfswerk und
im Deutschschweizer Protestantismus bekannt.178 Ihr Ausgangspunkt war die

Erkenntnis, dass der gegenwärtige Kampf gegen das Judentum auch das

Christentum bedrohe, sowie das historische Faktum, dass Jesus und die
ersten Apostel Juden waren. Den Scheidepunkt bildete die Ablehnung Jesu als

Messias, denn eine erlöste Welt müsste anders aussehen. Allerdings kam

Schoeps der chrisdichen Seite sehr weit entgegen, wenn er mit dem
jüdischen Philosophen Franz Rosenzweig übereinstimmte, dass „niemand aus

den Weltvölkern anders zu Gott dem Vater kommt als durch Jesus Christus."
Dass Israel ohne Verdienst zum Bundesvolk Gottes ausgewählt worden sei,

schliesse nicht weitere Bundesschlüsse Gottes mit der Menschheit aus. Folglich

konnte er den von der christlichen Kirche bekannten „neuen Bund" als

einen solchen anerkennen.

Eine öffentliche Antwort gab Pfarrer Herbert Hug (dialektisch) in seiner

1942 publizierten und dem BK-Hilfswerk gewidmeten Schrift Das Volk Gottes.

Der Kirche Bekenntnis zur Judenfrage,179 Er anerkannte die Wünschbar-
keit einer jüdisch-christlichen Verständigung aufgrund der aktuellen schwierigen

Situation von Synagoge und Kirche sowie der „Einheit Gottes", zu der

sich Juden und Christen bekennen. Bei der Frage der Möglichkeit der

Verständigung gelte es zu bedenken, dass das Wort Gottes vom Christen im

176 T. Grin, (ed.), Le monde religieux. Band I: L'état actuel de la controverse messianique,
Lausanne 1942. Die Artikel von Schoeps auf S. 9-16, Brutsch auf S. 39-47 und
Grin auf S. 48-58.

177 Charles Brutsch (1905-1971), Pasteur in Genf (bei der Association chrétienne
évangélique) und an der Eglise française in Bern. Secrétaire romand des SEK 1945 -
1949.

178 Teilweise abgedruckt in: H. Hug, Das Volk Gottes. Der Kirche Bekenntnis zur Ju¬
denfrage, Zollikon, Zürich 1942, S. 151-154. Der Berner Rabbiner Eugen
Messinger machte Vogt speziell auf Schoeps' Aufsatz (auf die Version in: T. Grin [ed.],
Le monde religieux) aufmerksam (Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2,
Brief Messinger an Vogt vom 4. 1. 1943).

179 H. Hug, Das Volk Gottes, S. 154-162. Herbert Hug (1907-1998), Pfarrer in
Sennwald (St. Gallen) 1933-1943, in Walzenhausen (Appenzell-Ausserrhoden)
1946-1961 und Oltingen (Basel-Land) 1961-1972.

41



Gegensatz zum Juden nicht nur im Alten Testament, sondern auch und vor
allem im Neuen Testament vernommen werde. Jüdischerseits könne und
wolle man den Weg vom Alten zum Neuen Testament nicht machen. Denn
von Jesus habe man, so Martin Buber, ein „apriorisches Selbstwissen", aus
dem heraus man Jesus erkläre. Eine eindeutige Grenze des Gesprächs sah

Hug in der christologischen Frage. Wenn es aber um Verständigung gehe, so
müsse um das Verständnis der Christologie, Trinität, Lehre von Gottes Sohn,
Inkarnation, Logostheologie gerungen werden. Drohend und in jüdischen
Ohren arrogant klingend wurde er in bezug auf die Parusie des Messias am
Ende der Zeiten:

„Es wird sich dann weisen, ob die Juden gut daran getan haben, dass sie die eingangs
erwähnte Frage nach der gesamtjüdischen, weil allgemein-menschlichen Schuld an der
Kreuzigung Jesu mit einem heroischen Pathos wie Martin Buber oder mit einem
frevelhaften Leichtsinn wie Moses Mendelssohn glatt und rundweg verneint haben!"

Hug hielt denn auch unmissverständlich an der Judenmission fest. Sein
Buch hat ihm auf Anfang Mai 1943 die Berufung als Direktor des 1830

gegründeten .Vereins der Freunde Israels für Judenmission in Basel"
eingebracht. Doch als ihm ein Jude bekundete, man könne nicht für die Juden
einstehen und gleichzeitig wider ihre Religion auftreten, nahm er radikal
Abstand von der traditionellen kirchlichen Mission an den Juden: „Nur
Blinde und Taube können fortfahren, in üblicher Weise Judenmission zu
treiben", schrieb er Anfang 1944.180 Bei den Freunden Israels teilte man das

Eintreten ftir einen Dialog zwischen Juden und Christen noch nicht, weshalb

er auf den 1. März 1944 von seinem Amt zurücktrat.

Hug war mit seiner Umkehr ein Einzelfall, Ablehnung der Judenmission
selten. Konvertitenkurse an Juden wurden in den 1940er Jahren auch von
der Zürcher Kantonalkirche finanziell unterstützt.181 Der Leiter, John Witt,
hatte seine theologische Ausbildung bei der methodistischen Kirche
erhalten.182 Zur Arbeitserleichterung bewilligte ihm der Kirchenrat auf Antrag

180 Der Freund Israels 1, Januar 1944, S. 13.
181 Statistik: 1940: 20 Konvertiten (Staatsarchiv, TT 1.65, S. 14-15 Nr. 42, Sitzung

vom 6. 1. 1941); 1941: 25 Konvertiten, davon 19 getauft (Staatsarchiv, TT 1.66);
1942: 14 Konvertiten, davon 4 getauft (Staatsarchiv, TT 1.67, S. 18-19 Nr. 46,
Sitzung vom 11.1. 1943). Offen bleibt die Frage, ob die Juden völlig freiwillig oder
irgendwie doch aus Dankbarkeit konvertiert haben.

182 John Witt (1885-1973), schwedischer Abstammung und zugleich englischer Bür¬

ger. Lehre als Maschinenschlosser. Elektroingenieur. 1920/21 Studium an der
Methodistenschule in Riga. Flier zunächst als Diakon, dann als Aeltester 1923 ordiniert

(mit Erlaubnis zu Predigt, Taufe, Trauung, Austeilung des Abendmahls).
Mitarbeiter des Vereins der Freunde Israels für Judenmission in Basel 1930-1958. Er
nannte sich zunächst nach schwedischem Brauch Pastor, dann Pfarrer (auf Ermunterung

von Pfarrern und auf Wunsch des Vereins der Freunde Israels).

42



von Farner das offizielle Führen des Titels „Pfarrer" statt des bei den
Methodisten üblichen „Prediger".183 Witt pflegte auch Beziehungen zum BK-
Hilfswerk, an der entscheidenden Komitee-Sitzung vom 25. November 1942

war er ebenfalls zugegen.184

Abschliessende Feststellungen

1. Unmissverständlich muss festgehalten werden, dass die Unterzeichner des

Weihnachtsbriefes (politischen, kulturellen, wirtschaftlichen und
„rassischen") Antisemitismus ablehnten. Im Brief lassen sich keine
entsprechenden Passagen finden. Hervorstechend ist vielmehr das Engagement
für die jüdischen Flüchtlinge und eine offene Flüchtlingspolitik der

Schweiz, wie auch von jüdischer Seite offen eingestanden wurde.185 Die
schliesslich gestrichenen Textpassagen hätten eine noch härtere, biblisch

begründete Sprache verwendet.
2. Aus heutiger wie damaliger Sicht kann der Vorwurf des Antijudaismus

nicht erspart bleiben. Aufgrund einer Christus absolut setztenden
dogmatischen Position konnte das Selbstverständnis und das Anderssein des

Judentums nicht wahrgenommen werden. Während die schlimmsten

Judenverfolgungen der Geschichte stattfanden, wurden die Juden in der
Schweiz zur Bekehrung aufgerufen, was jüdischerseits als „Entgleisung, ja

sogar als geistiger und religiöser Nötigungsversuch" wahrgenommen
wurde.186

183 Staatsarchiv, TT 1.67, S. 43 Nr. 96, Sitzung vom 1. 2. 1943. Am 18. 1. 1943
befand der Kirchenrat, dass Witt sich den Titel „Pfarrer" widerrechtlich zugelegt
habe, und empfahl ihm, sich als Prediger zu bezeichnen (Staatsarchiv, TT 1.67, S.

25 Nr. 58, Sitzung vom 18. 1. 1943).
184 Karl-Barth-Archiv, 9107.240, Protokoll der Komitee-Sitzung des BK-Hilfswerks

vom 25. 11. 1942, S. 3.
185 Israelitische Wochenblatt nennt die Liebe zu den jüdischen Menschen bei

Barth, Brunner, Gertrud Kurz, Vogt und Lüthi: „Ohne den persönlichen Einsatz
dieser wahrhaften Christen, das ist an dieser Stelle oft hervorgehoben worden, wäre
dem Flüchdingswerk kaum der unerwartet grosse Erfolg beschieden gewesen"
(Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 2 vom 15. 1. 1943).

186 Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 4 vom 29. 1. 1943, S. 24. Ähnlich die

Formulierung von Robert Sturzenegger über die Sdmmung im SEK-Vorstand am
10. 12. 1942: ,Wir empfanden den Versuch als stossend, die J. durch freundliche
Worte und einem Schuldbekenntnis zum Uebertritt gleichsam zu nötigen" (Brief an
Eduard Thurneysen vom 22. 12. 1942 in: Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer
1287).
Die Kritik hatte ihre Wirkung auf das Schreiben des BK-Hilfswerks vom 22. 6.
1943 (Unterzeichner: Vogt, Farner und Hurter) an den Schweizerischen Israeliti-

43



3. Der Weihnachtsbrief wurde auf ganz verschiedene Weise verstanden:
Beim Adressaten wurde er positiv (z.B. Rabbiner Weil) wie negativ
(Rabbiner Botschko) verstanden. Auch auf nichtjüdischer Seite wurde er
in entgegengesetzter Weise gelesen. Wegen der implizit enthaltenen
Judenmission wurde er sowohl von Ragaz (religiös-sozial) wie Werner

(liberal) aber auch von der Mittelpresse abgelehnt. Der Unterschied war
nur jener, dass Ragaz führend im jüdisch-chrisdichen Dialog wirkte,
Werner das Selbstverständnis des Judentums hervorhob und die Mittelpresse

bei antisemitischen Kampagnen mitbeteiligt war. Ebenso verschieden

war das Verständnis des Bussrufes an die Christenheit: Die Zeitung
Die Nation war des Lobes voll, während die katholische Schweizerische

Kirchen-Zeitung ihn mit wüsten antisemitischen Worten und Koechlin
aus verletzter Würde der Kirche" ablehnten. Leute wie SEK-Vorstands-

mitglied Sturzenegger, die das theologische Anliegen der unlöslichen

Verbindung von Christentum und Judentum heraushörten, rieten aus
didaktischen Gründen von der Publikation ab. So blieben nur wenige
ausserhalb des BK-Hilfswerkes, die sich hinter den Brief stellten (z. B. die
Evangelische Volkszeitung). Dass dieser so viele unterschiedliche, ja
diametrale Lesarten zuliess, ist eine unbestreitbare Schwäche. Sie war nur
möglich, weil es noch Nebenadressaten gab und mehrere Anliegen in die
Botschaft (Anteilnahme am Schicksal des jüdischen Volkes, Ablehnung
des Antisemitismus, theologisches Wort zum Verhältnis zwischen den
beiden Religionen, Bussruf an die Christenheit) verpackt wurden.

4. Es stellt sich die Frage der Verantwortlichkeit. Für den Text verantwort¬
lich war die Dreierkommission mit Oskar Farner, Wilhelm Vischer und
Paul Vogt. Vogt, der „Flüchtlingspfarrer", war ein beherzter Mann der
Tat und weniger der theologische Denker. Ihm ging es wirklich um eine

„Sympathiekundgebung".187 Er wollte zeigen, dass man auch in einem
anderen Tone „zu den Juden und über die Juden sprechen kann, als es in
Europa und auch beim schweizerischen Antisemitismus Mode ist".188

sehen Gemeindebund anlässlich von dessen Trauerkundgebung fur die Ausrottung
der Juden in Europa. In einer einfachen, anteilnehmenden Sprache wurde unter
Anführung von Jer 33,7-9, Jes 54,10 und 61,1-2 sowie Ps 23,4 Trost gespendet
und Fürbitte geleistet (abgedruckt in: Mitteilungen des Schweizerischen evangelischen
Pressedienstes an die Mitarbeiter und die religiösen Blätter 25 vom 23. 6. 1943).

187 Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Brief Vogt an Anna Davidowitsch
vom 16. 1. 1943.

188 Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Schreiben Vogt an die Redaktion
des Israelitischen Wochenblattes vom 1. 2. 1943; ähnlich: Schreiben Vogt an
Rabbiner Botschko vom 2. 1. 1943.

44



Das Israelitische Wochenblatt verstand das im Blick auf Vogt auch so:

„Das Motiv der Botschaft war wirkliche Liebe zum jüdischen
Mitmenschen".189 Die von manchen Leserinnen und Lesern als deplatziert auf-

gefasste dogmatische Sprache könnte deshalb sehr wohl hauptsächlich

von den beiden andern Kommissionsmitgliedern, die auch an der
Universität wirkten, verfochten worden sein. Offensichtlich war es für sie

selbst angesichts widrigster Zeitumstände unmöglich, eine Umkehr in
ihrem Denken vorzunehmen und von jeglichen missionarisch klingenden
Formulierungen Abstand zu nehmen.190 Angesichts der Tatsache, dass bei

öffentlichen Stellungnahmen nicht nur die hehre Absicht den Ausschlag

gibt, sondern auch die Wirkung zu bedenken ist, erstaunt es, dass

niemand im Komitee die zahlreich geäusserten Bedenken ernst genommen
und das Unternehmen gestoppt hat.

5. Ein Vergleich mit der liberalen und religiös-sozialen Richtung ergibt, dass

es diese viel einfacher hatten, einen Zugang zum Judentum als

gleichwertige Religion und die Anerkennung des jüdischen Selbstverständnisses

zu finden. Die Dialektiker mit ihrem strikten bibeltheologischen Ansatz
hatten dagegen einen viel weiteren, schmerzhaften Weg zurückzulegen.
Ihre theologische Reflexion ist beeindruckend.191 Zur theoretischen
Arbeit hinzu kam die praktische im Rahmen des BK-Hilfswerks. Zusammen

mit den Religiös-Sozialen, die sich ebenfalls in Wort und Tat
geäussert haben, bildet die dialektische Richtung eine Ausnahme. Denn auf
liberaler Seite waren es nur vereinzelte Vertreter, die sich im jüdisch-
chrisdichen Gespräch engagierten; bei den Positiven verharrte man gar
auf der traditionellen kirchlichen Substitutionslehre. Allerdings war es,

wie das Beispiel von Herbert Hug zeigt, nicht nur dogmatische Reflexion,

sondern eine persönliche Begegnung mit einem jüdischen Menschen,
welche diese Wende bewirkt hat.

189 Israelitisches Wochenblatt fur die Schweiz 2 vom 15. 1. 1943, S. 8.
190 Selbst heute, über 50 Jahre nach Auschwitz, scheint die Idee der Judenmission bei

einzelnen Vertretern der dialektischen Theologie noch vertreten zu werden. Eduard
Buess (geboren 1913), Pfarrer, ausserordentlicher Professor fur Praktische Theologie

an der Universität Basel und Schüler von Karl Barth schrieb: Der Christ müsse
sich eingestehen, „dass er in einer 2000jährigen dunklen Geschichte der Missachtung

und Verfolgung Israels das Mandat zur Verkündigung Jesu seinem Volk
gegenüber verscherzt hat. Dieses ist an die Gemeinden messianischer Juden
übergegangen" (Reformierte Presse 12/13 vom 26. 3. 1999, S. 4).

Dl Ahnlich die Einschätzung des Theologen und Historikers Hermann Kocher (H.
Kocher, Rationierte Menschlichkeit, S. 438).

45



Personenübersicht

Die folgende Liste enthält die Namen der Mitglieder des leitenden Komitees des BK-
Hilfswerkes 1942 (A.) und diejenigen einiger Nichtmitglieder (B.). Die genannten
Personen sind, wenn sie nicht mit [-] gekennzeichnet werden, Unterzeichner des
Weihnachtsbriefes von 1942. [*] bedeutet, dass die jeweilige Person im Landbote{n] 301
vom 24. 12. 1942 als Unterzeichner aufgeführt wird; in der Appenzeller Zeitung 302
vom 24. 12. 1942 werden Barth, Brunner, Pestalozzi und Rohrer namentlich erwähnt.
Quelle: P. Aerne, Corpus von Pfarrerbiografien.

A. Komitee-Mitglieder

Aargau

Meyer, Wilhelm, 1903-1987, Pfarrer in Windisch 1934-1947 [*]

Appenzell

Rohner, Jean Louis Gottfried, 1913-2002, Pfarrer in Appenzell 1937-1947, zog 1943
nach Argentinien, letzte Teilnahme an einer Komitee-Sitzung am 25. 11. 1942 [-];
ersetzt durch:

Bienz, Willi, 1912-1991, Pfarrer in Schönengrund (Appenzell-Ausserrhoden) 1936-
1944 [-]

Basel

Barth, Karl, 1886-1968, Professor für Systematische Theologie in Basel 1935-1962
[*]

Kirschbaum, Charlotte von, 1899-1975, theologische Mitarbeiterin von Karl Barth
Kutter, Hermann jun., (1893- 1980), Sohn von Pfarrer Hermann Kutter (1863-

1931), Pfarrer in St. Gallen-Bruggen 1927-1940 (Nachfolger von Eduard Thurn-
eysen) und Basel St. Elisabethen 1940-1958

Thurneysen, Eduard, 1888-1974, Pfarrer in St. Gallen-Bruggen 1920-1927 und am
Basler Münster 1927-1959, Privatdozent 1930 und ausserordentlicher Professor
für Praktische Theologie in Basel 1941-1959 [*]

Vischer, Wilhelm, 1895-1988, Lie., Pfarrer in Basel St. Jakob 1936-1947, Privat¬
dozent fur Altes Testament in Basel [*]

Wieser, Hanny, 1888-1947, Fürsorgerin und Mutter, Ehefrau von Pfarrer Gotdob
Wieser (1888-1973, Redaktor des Kirchenblatt[ts\ für die reformierte Schweiz)

Basel-Land

Hächler, Walter, geboren 1898, verschollen erklärt auf den 8. 8. 1954 am 3. 9. 1963,
Pfarrer in Kilchberg 1932-1943 und Oberwil (Basel-Land) 1943-1951
(krankheitsbedingter Rücktritt)

Bern

Kurz-Hohl, Gertrud, 1890-1972, Leiterin der „Kreuzritter"-Flüchtlingshilfe (später
Internationaler Christlicher Friedensdienst CFD) 1937-1972, „Flüchdingsmutter"

Ludwig, Gottfried, 1889-1970, Pfarrer in Biel 1929-1961
Müller, Max, 1898-1968, Pfarrer in Aegerten bei Biel 1933-1963

46



Quervain, Alfred de, 1896-1968, Lie., Pfarrer in Laufen im Berner Jura 1938-1944,
Privatdozent 1930-1944 und ausserordentlicher Professor für Ethik in Basel

1944-1948
Stucky, Christian, 1894-1968, Pfarrer in Bümpliz (Bern)

Glarus

Grebel, Hans Rudolf von, 1910-1982, Pfarrer in Obstalden 1935-1945 (Nachfolger
von Ernst Hurter)

Graubünden

Fulda, Friedrich, 1900-1991, Pfarrer in Maienfeld 1929-1973
Salzgeber, Luzius, 1897-1974, Theologiestudium am Seminar der deutschen evange-

Tisch-reformierten Synode von Noraamerika in St. Louis (Missouri, USA),
Ordination 1924 daselbst, Erzieher im Sozialheim „Sunneblick" von Pfarrer Paul Vogt
in Walzenhausen (Appenzell-Ausserrhoden) 1935-1940, Tätigkeit auf dem
kantonalen Fürsorgeamt Graubünden 1940-1962 (zunächst als „Gehilfe", dann als

Stellvertreter des kantonalen Fürsorgers, zuletzt als Adjunkt)

Schaffhausen

Braunschweig, Alfred, 1915-1999, Pfarrer in Oberhallau (Schaffhausen) 1941-1950
[*]

Solothurn

Schäfer, Otto, 1902-1961, Pfarrer in Balsthal 1935-1951

Thurgau

Rohrer, Fritz, 1906-1975, Pfarrer in Arbon 1940-1972 [*]

St. Gallen

Pestalozzi, Rudolf, 1889-1963, Dekan, Pfarrer in St. Gallen-Tablat 1925-1955 [*]

Zürich

Bär-Vogel, F., Kassiererin des SEHBKD [-]
Bäumle, Fritz, 1892-1975, Pfarrrer in Zürich-Wipkingen 1938-1963 [*]
Brunner, Emil, 1889-1966, Professor für Systematische Theologie 1924-1955 [*]
Farner, Oskar, 1884-1958, Pfarrer am Grossmünster 1937-1950, Kirchenrat 1932-

1955 (Präsident 1947-1955), Titularprofessor für schweizerische Kirchengeschichte
an der Universität Zürich 1939-1954, Präsident des „Vereins der Freunde

Israels. Schweizerische Evangelische Judenmission" 1952-1958 [*]
Hurter, Ernst, 1900-1953, Pfarrrer in Obstalden (Glarus) 1924-1934 (Nachfolger

von Emil Brunner) und Zürich-Seebach 1934-1953 [*]
Maurer, Adolf, 1883-1976, Dr. theol. h. c., Pfarrer in Zürich-Wiedikon 1929-1948,

befreundet mit Emil Brunner [*]
Rohner, Hedwig, Bürohilfe des SEHBKD, Zürich-Seebach [-]
Vogt, Paul, 1900-1984, Pfarrer in Walzenhausen (Appenzell-Ausserrhoden) 1929-

1936, Zürich-Seebach 1936-1943, Präsident des SEHBKD 1937-1948, haupt-
amdicher Seelsorger für die evangelischen Flüchtlinge in der Schweiz 1943-1946
[*]

47



Diaspora

Alder, Garfield, 1900-1981, Pfarrer in Luzern Matthäus 1932-1935 und Lukas
1935-1972 [-]

Hübscher, Alfred, 1894-1953, Pfarrer in Zürich-Wipkingen 1935-1942 und Locarno
(Tessin) 1942-1948

Wildberger, Hans, 1910-1986, Pfarrer in Luzern Matthäus 1939-1951 [-]

Suisse romande

Courvoisier, Jaques, 1900-1989, Theologieprofessor in Genf 1939-1970 [-]
Grin, Edmond, 1895-1977, Theologieprofessor in Lausanne 1932-1967

B. Nicht-Komitee-Mitglieder
Blaser, Emil, 1907-1980, Pfarrer in Büren a.A. (Bern) 1941-1957
Bruppacher, Hans, 1891-1978, Dr. phil., Pfarrer in Winterthur-Töss 1938-1952,

Zürcher Kirchenrat 1939-1959 [*]
Dieterle, Samuel, 1882-1950, Pfarrer in Basel St. Peter 1929-1948 [*]
Frey, Arthur, 1897-1955, Dr. oec. publ., Leiter des Evangelischen Pressedienstes

(EPD) 1933-1955 [*]
Kaul, Ernst, 1910-1991, in jungen Jahren beeinflusst von Pfarrer Adolf Maurer, Pfar¬

rer in Adliwil (Zürich) 1942-1954 [*]
Lüthi, Walter, 1901-1982, Pfarrer in Basel Oekolampad 1936-1946 [*]
Schwarz, Rudolf, 1879-1945, Pfarrer in Münchenstein (Basel-Land) 1916-1924,

nach gesundheitsbedingtem Rücktritt in Basel wohnhaft
Staehelin-Kutter, Meieli (Gertrud), 1901-1980, Tochter von Hermann Kutter (1863-

1931) und Ehefrau von Ernst Staehelin, Professor für Kirchengeschichte in Basel)
[*]

Stuckert, Emst, 1904-1972, Pfarrer in Aeugst am Albis (Zürich) 1932-1972

48


	"Wehe der Christenheit ..., Wehe der Judenschaft ..." : Der Weihnachtsbrief an die Juden in der Schweiz von 1942 (Teil II)

