Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: "Wehe der Christenheit ..., Wehe der Judenschatft ..." : Der
Weihnachtsbrief an die Juden in der Schweiz von 1942 (Teil II)

Autor: Aerne, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961193

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961193
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

~Wehe der Christenheit . . ., Wehe
der Judenschaft . . .

Der Weihnachtsbrief an die Juden in der Schweiz
von 1942 (Teil II)

von Peter Aerne™

Das Echo auf jiidischer Seite

Entsprechend dem Pluralismus des Judentums in der Schweiz waren die
Reaktionen sehr verschieden.'® Es konnen drei Gruppen ausgemacht wer-
den: Privatpersonen in Fliichdingslagern, jiidische Einwohner der Schweiz
und Personen mit offentlicher Funktion (Rabbiner, Zeitungsredaktor).
Wesentlich ist ferner, ob es sich um eine privat gedusserte oder um eine
veroffentichte Meinung handelt. Die erste und zweite Gruppe sind nur
schwer zu fassen, weil sich nur wenige Schriftstiicke erhalten haben. Die
dritte reduziert sich im wesentlichen auf die Stellungnahmen von zwei Rab-
binern und die Kommentare im Israelitischen Wochenblatt.

Peter Aerne, 36, rue des Parcs, CH-2000 Neuchitel. — Der erste Teil dieses Bei-
trages ist im letzten Heft erschienen: Judaica 58 (2002), S. 234 -260.

104 Dije Anrede ,Liebe Juden in der Schweiz!“ lisst allerdings den Adressaten offen:
Nach Kirchenrat Hans Bruppacher hitten die Urheber sich nichr einfach an ,alle
Juden schlechthin®, sondern nur an die ,gliubigen Juden® wenden wollen. Er
schlug eine Abinderung des Titels in ,Brief an die israelitische Kultusgemeinde®
vor (Staatsarchiv, TT 1.66 S. 378, Nr. 967, Kirchenratssitzung vom 14. 12, 1942);
der Redaktor des Kirchenblart(es], Pfarrer Gottlob Wieser, dagegen dachte an die
Judenchristen: Der Brief ,ist sicher von vielen recht verstanden und dankbar auf-
genommen worden, in erster Linie von denen, an die er besonders gerichtet war,
von den verfolgten Juden, hauptsichlich von den Christen unter ihnen® (Kirchen-
blatt fiir die reformierte Schweiz 2 vom 21. 1. 1943, S. 25). Nach Rabbiner Weil
richtete er sich an die ,Judenheit der ganzen Schweiz“ (A. WEIL, Israels Bekenntnis.
Predigt gehalten von Herrn Rabbiner Dr. A. Weil in der Synagoge zu Basel am 2.
Januar 1943/25. Teber 5703, Basel 1943, S. 5).

24



Gemiss Eidgendssischer Volkszihlung von 1941 betrug die jiidische Be-
volkerung 19429 Personen (10279 Schweizer und 9150 Auslinder), was
0,46% der Gesamtbevilkerung der Schweiz (4265703 Einwohner) ent-
sprach.'® Davon gehorten im Jahre 1941 3095 (1942: 3082) einer der 25
jidischen Gemeinden an, die dem 1904 gegriindeten Dachverband, dem
Schweizerischen Israelitischen Gemeindebund (SIG), angeschlossen waren.!%
Fast alle waren sogenannte Einheitsgemeinden, d.h. Gemeinden mit or-
thodoxem Rabbinat und Gemeindegliedern aller Richtungen.'”” In der Stadt
Ziirich mit der héchsten jiidischen Bevélkerungszahl (1941: 6175) bestan-
den dagegen drei verschiedene Gemeinden: die Israelitische Cultusgemeinde
Ziirich (ICZ; Einheitsgemeinde, 1862 gegriindet) mit 1085 Mitgliedern
(Jahr 1941), die orthodoxe Israelitische Religionsgemeinschaft (IRG; 1895
von der Israelitischen Cultusgemeinde Ziirich abgespalten, sogenannte Aus-
trittsgemeinde) mit 144 und die orthodoxe Agudas Achim (1912 gegriindet,
ab 1934 mit eigenem Rabbiner) mit 109.'® Diese dritte Gemeinde umfasste
Ostjuden, die ab 1890 aus Russland und Polen aus wirtschaftlicher Not und
wegen Antisemitismus in die Schweiz emigrierten. Den beiden andern ge-
hérten fast ausschliesslich Westjuden an. Von den 19429 jiidischen Ein-
wohnern lebten 1941 zwei Drittel (12954) in den Stidten Ziirich, Basel,
Bern, Genf und Lausanne und 3424 (=17,6%) in mittleren und kleineren
Stidren, lediglich 3051 (=15,7%) waren in Landgemeinden ansissig. In den
Jahren 1850 bis 1920 hatte das Schweizer Judentum vom Land- zu einem
Stadtjudentum mutiert. Zur jiidischen Bevolkerung der Schweiz (19 429)
kam noch der jiidische Anteil an den Zivilfliichdingen: Von den wihrend
des Zweiten Weltkrieges insgesamt aufgenommenen 51 129 Personen waren
19495 Juden und Jiidinnen.'” Nach dem Abschluss der ,Griinderzeit®-
Phase, die mit der gesetzlichen Gleichberechtigung auf eidgendssischer

105 H. Gurn, Die Juden in der Schweiz im Spiegel der Bevélkerungsstatistik, in:
Festschrifi 50 Jabre Schweizerischer Israelitischer Gemeindebund 1904 —1954, Ziirich
1954, S. 88-93.

106 Archiv fiir Zeitgeschichte, SIG-Archiv, unbestimmte Unterlagen: Rechnungsabla-
gen des SIG 1941 (fiir Titigkeitsbericht 22. 5. 1941 — 12. 4. 1942) und 1942 (fiir
Titigkeitsbericht 19. 4. 1942 — 28. 2. 1943).

107 Uber die verschiedenen (theologischen ) Ausrichtungen der jiidischen Gemeinden
in der Schweiz seit 1918 informiert ausfiihrlich: J. Piccarp, Die Schweiz und die
Juden, S. 222229,

108 K. Huser BuGMANN, Schret! an der Sibl. Einwanderung, Leben und Alltag der Ost-
juden in Ziirich 1880—1939, Ziirich 1998, S. 79-80.160 -162.221 - 223.

109°G. KoLLer, Entscheidungen iiber Leben und Tod, S. 87-90.

25



Ebene 1866/74 einsetzte und 1920 ihren Abschluss gefunden hat,"® prisen-
tierte sich das Schweizer Judentum in den 1940er Jahren organisatorisch
ausgebaut und gefestigt, allerdings schwer angefochten durch einen offenen
wie latenten Antisemitismus im Landesinnern und voll beschiftigt mit der
Hilfe fiir jiidische Fliichtlinge.

In ein paar Fliichtlingslagern wurde der Brief an Weihnachten vorgelesen.
Die Reaktion war geteilt: In Langnau a. A. beispielsweise erhob sich Wider-
spruch, wihrend in Aeugst a. A. Freude herrschte.'" Ein jiidischer Fliichtling
im Lager Oberhelfenschwil (St. Gallen) bedankte sich personlich bei Karl
Barth fiir den ,ergreifenden Aufruf®.!'? Ausdriicklich lobte er die ihm wi-
derfahrene Hilfe von christlicher Seite und stellte sie positiv jener von jii-
dischen Organisationen in den verschiedenen Emigrationslindern gegen-
iiber, welche er als ,seellos” und ,zweckdienlich® wahrnahm, ohne das
,Bewusstsein des Gortteswerkes“. Gleichwohl hielt auch er unmissverstind-
lich am ererbten Glauben fest: ,,Durch kein Mittel konnen wir uns dem in
Fleisch gebrannten Stempel des Judenseins entziehn.*

Zur Stimmung in der jiidischen Bevolkerung in der Schweiz gibt es
Zeugnisse von Drittpersonen. Nach Einschitzung der Jiidin Margarete Sus-
man,'"? Philosophin und akriv im religids-sozialen Kreis um Leonhard Ra-
gaz, hat der Brief ,die Juden erschiittert und erschrecke“.'* Robert Sturzen-
egger vom SEK-Vorstand hatte Kenntnis von schroffer Ablehnung besonders
auf orthodoxer Seite.'” Offentlich publizierte Kritik von Privatpersonen war
im damaligen Klima nicht méglich, die Basler National-Zeitung beispiels-
weise druckte Leserbriefe nicht ab, sondern leitete sie direkt an das BK-Hilfs-
werk weiter. Pfarrer Vogt war damit einverstanden, befiirchtete er doch die
Anheizung antijiidischer Stimmung,'*® In einer solchen Zuschrift dankre die

110 R. WeINGARTEN, Gleichberechtigt in die neue Zeit. Die ,Griinderzeit“ des Schwei-
zer Judentums 1866 —1920, in: W. GUGGENHEM (ed.), Juden in der Schweiz. Glau-
be — Geschichte — Gegenwart, Kiisnacht/ Ziirich 1982, S. 54-66.

111 Staatsarchiv, TT 1.67, S. 17 Nr. 43 (Kirchenratssizung vom 11. 1. 1943).

112 Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Brief von Felix Stossinger an Karl
Barth vom 26. 12. 1942,

113 Margarete Susman (1872 -1966) stammte aus einem grossbiirgerlichen assimilier-
ten Milieu in Hamburg, Malerei- und Philosophiestudium in Paris, Miinchen und
Berlin. Schriftstellerin und Philosophin. Emigration 1933 in die Schweiz. Publizier-
te in den Neue[n] Wege[n] der Religids-Sozialen (M. Wicki-Vogt, Irdischer Heimat
verirrter Schein. Margarete Susman: Exil als Chance, in: D. Bropseck/Y. Dom-
HARDT/]. STOFER [ed.], Siebe, ich schaffe Neues. Aufbriiche von Frauen in Protestan-
tismus, Katholizimus, Christkatholizismus und Judentum, Bern 1998, S. 169 -189).

114 Der Aufbau 16/1943, S. 122.

115 Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 2022, Vorstandsprotokoll 1943, S. 4 (Sit-
zung vom 14. 1. 1943).

116 Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Briefe Vogt an Botschko vom 2. 1.
1943 und Vogt an Anna Davidowitsch vom 16. 1. 1943.

26



Schweizer Jiidin Anna Davidowitsch fiir die ,Worte wahrhaften starken Mit-
gefiihls und Opferwillens gegeniiber den namenlosen Leiden der verfolgten
Juden“."” Der ,Wehe“-Satz (Zeile 16 —17) erinnerte sie dann aber an ,,Glau-
bensfanatismus“ und ,Bekehrungseifer®, vor dem geistigen Auge sah sie gar
,mirttelalterliche Scheiterhaufen aufflammen®. Thre Gedanken miindeten in
ein engagiertes Bekenntnis zu ,wirklicher Glaubensfreiheit” und in Wider-
stand gegen das ,alleinige Seligmachertum®. Erst nach der Katastrophe war
es Privatpersonen ohne Organisation im Riicken méglich, 6ffentlich zu pro-
testieren. Im Artikel ,Kirchlicher Antisemitismus. Weihnachtsbetrachtung
eines Juden® in Die Nation wurde der Weihnachtsbrief als Beispiel genannt
und mit dem ,Wehe“-Satz (Zeile 16—17) zitiert.!'® Der Verfasser stellte die
gut gemeinte Absicht nicht in Abrede, erwihnte auch das ,Wehe® fiir die
Christen, doch stand der Brief fiir ihn doch fiir die ,,Unduldsamkeit einer
Denkweise, die neben der eigenen Lehre nichts gelten lassen will.

Von den Amtstrigern reagierten auf privater Ebene drei Rabbiner und
der Vorstand der Israelitischen Gemeinde Basel (IGB; Einheitsgemeinde,
1805 gegriindet) in persénlichen Briefen an Vogt. Rabbiner Zwi Taubes von
der Israelitischen Cultusgemeinde Ziirich sah im Brief eine erste praktische
Folge der Zusammenkunft vom 25. November 1942 und dankte , innigst*
fiir das ,von echtem Troste getragene Wort“, das ,vielen von uns Stirkung
bringen wird“.""” Der Dank fiir das ,warme Mitgefiihl“ oder die ,herzliche
und tréstliche Anteilnahme® findet sich auch in den Schreiben von Martin
Rosenthal, Rabbinats-Verweser der Israelitischen Gemeinde St. Gallen, des
Vorstandes der Israelitischen Gemeinde Basel sowie von Dr. iur. Eugen Mes-
singer, Rabbiner der Israelitischen Kultusgemeinde Bern.'” Einzig letzterer

117 Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogrt 4.2.2, Zuschrift Anna Davidowitsch (ohne
Datum, kurz nach dem 1. 1. 1943 verfasst) und dhnlich im Brief Anna Davido-
witsch an Paul Vogt vom 19. 1. 1943.

118 Dje Nation 1 vom 9. 1. 1946 (gezeichnet F.].); dazu die Stellungnahme von Gott-
lieb Wieser in: Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 2 vom 24. 1. 1946, S. 26-27.

119 Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Brief Taubes an Vogt vom 24. 12.
1942.

120 Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Schreiben Rosenthal an Vogt vom
29. 12. 1942, Vorstand der Israelitischen Gemeinde Bern an Vogt vom 31. 12.
1942 und Messinger an Vogt vom 4. 1. 1943.

Max Rosenthal (gestorben 1946), Kantor und Religionslehrer, 1938 —1943 Rab-
binatsvertreter in St. Gallen (L. RoTHSCHILD, [m Strom der Zeit. Jubiliumsschrift
zum hundertjihrigen Bestehen der Israelitischen Gemeinde St. Gallen. 1863 — 1963, St.
Gallen 1963, S. 122 -123).

Eugen Jehuda Messinger (1911-1972), Rabbiner in Bern 1939-1963; Quelle:
Israelitisches Wochenblast fiir die Schweiz 48 vom 29. 11. 1963, S. 47—48 (mit Bild);
31 vom 4. 8. 1972, S. 29; 31 vom 3. 8. 1973, S. 11; Der Bund 176 vom 30. 7.
1972; 177 vom 31. 7. 1972.

27



dusserte explizit Kritik und zeigte sich befremdet iiber die Sitze betreffend
die Nichtanerkennung Christi (Zeile 16 -17.23—24). Viele jiidische Leser
hitten dadurch beinahe das ,Schéne und Herzliche® iibersehen.

Ausfiihrlicher und differenzierter waren die zwei 6ffentlichen Stellung-
nahmen der Rabbiner Elijahu Botschko (Montreux) und Dr. phil. Arthur
Weil (Basel).””' Botschko iibte entschiedene Kritik am Weihnachtsbrief, in-
dem er eine ,tiefe Herabwiirdigung des jiidischen Volkes“ sah.'?? In einer
ausfiihrlichen Stellungnahme, die kurz nach Weihnachten zum friihest mog-
lichen Zeitpunkt im Israelitischen Wochenblatt mit dem Titel ,Eine Bot-
schaft an die Juden® abgedruckt wurde,'”® fehlte zwar eingangs der Dank fiir
»diese schonen Worte“ nicht. Dann aber folgte eine von ungebrochener
Treue zum Glauben der Viter bestimmte Entfaltung des jiidischen Glau-
bensverstindnisses. Obwohl das jiidische Volk schon schlimmere Verfolgun-
gen erlebt und auf alles verzichtet habe, sogar auf das Leben, den von den
Vorfahren ererbten Glauben habe es nie preisgegeben. Dem Schwur der
Vorfahren am Sinai werde man treu bleiben und als ein ,Volk von Priestern
und ein geweihtes Volk“ in der Welt wirken, um ,Liebe und Frieden,
Wahrheit und Gerechtigkeit unter allen Vélkern zu stiften®. Der Schluss
bildete ein Bekenntnis zum religiosen Pluralismus: Die Wege zu Gott seien
verschieden, jeder solle jenen seiner Vorfahren gehen.

Ahnlich im Inhalt, aber mit Nuancen in der Formulierung ierung die
Predigt Weils vom 2. Januar 1943: Sie war vollstindig dem Weihnachtsbrief

121 Elijahu Botschko (1892-1956), Rabbiner in Litauen, im Ersten Weltkrieg Emi-

gration in die Schweiz. Kaufmann und Tora-Gelehrter. Griindete 1927 die Jeschi-
wah Ez Chajim in Montreux. Quelle: Israelitisches Wochenblarr fiir die Schweiz 3
vom 20. 1. 1956, S. 9 (mit Bild); 4 vom 27. 1. 1956, S. 13.15; 2 vom 11. 1. 1957,
S. 33-35; 14 vom 8. 4. 1966, S. 22; Jiidische Rundschau 3 vom 20. 1. 1956 (mit
Bild); 8 vom 24. 2. 1956; 3 vom 18. 1. 1957; 4 vom 25. 1. 1957; 13 vom 1. 4.
1966, S. 22.
Arthur Weil (1880 —-1959), Rabbiner in Bischheim (Elsass) 1916 —-1926 und Basel
1926-1956. Zeitlebens eifriger Zionist. Quelle: Iraelitisches Wochenblast fiir die
Schweiz 26 vom 26. 6. 1959, S. 27; 27 vom 3. 7. 1959, S. 33-34.49; Jiidische
Rundschau 3 vom 18. 1. 1957; 26 vom 26. 6. 1959; 27 vom 3. 7. 1959 (mit Bild);
28 vom 10. 7. 1959.

122 Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Brief Vogt an Botschko vom 2. 1.
1943,

123 [sraelitisches Wochenblatt fiir die Schweiz 53 vom 30. 12. 1942, S. 4; abgedrucke
auch in: Schweizerische Republikanische Blitter 24 vom 9. 1. 1943 mit dem Titel
»Lasse man uns den Glauben unserer Viter“. Wiedergabe des Schlussteils in: Evan-
gelische Volkszeitung 3 vom 15. 1. 1943, S. 5. Der Abdruck in der Basler National-
Zeitung wurde verweigert; Vogt war das recht, damit nicht eine unnétige Polemik
heraufbeschwort werde (Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Schreiben
Vogt an Botschko vom 2. 1. 1943).

28



gewidmet und wurde auf vielseitigen Wunsch von Gemeindemitgliedern
durch die Israelitische Gemeinde Basel als Separatdruck herausgegeben. Dar-
in abgedruckt war auch der von einer ,grossen Zahl hervorragender Schwei-
zer Theologen und kirchlicher Personlichkeiten'** unterzeichnete Weih-
nachtsbrief. Auch hier fehlte nicht der Dank gegeniiber der ,christlichen
Bevolkerung der Schweiz und insbesondere ihren religiésen Fiihrern® fiir die
wielen Liebestaten, die sie unseren Fliichtdingen erwiesen haben und noch
tiglich erweisen.” Besonders erfreut zeigte sich Weil iiber den Tonfall:'*
»Dieser Appell, aus einem geistig so hochstehenden Kreise stammend, der uns so ein-
dringlich zu einer Glaubensinderung auffordert, hat uns stark beeindruckt, seiner Of-
fenheit wegen, seines personlichen Schuldeingestindnisses wegen und nicht zum we-
nigsten seiner Nichstenliebe wegen. Eine solche Sprache haben wir Juden von seiten
der Vertreter der Kirche seit 1900 Jahren nicht gehére; niche gehért haben wir seit den
Tagen des Johannes Reuchlin, dass man uns in aller Offentlichkeit ,Liebe jiidische
Briider und Schwestern® nennt.”
Die konkrete Antwort an ,unsere christlichen Freunde“ auf die implizierte
Einladung zum Christentum fiel dann niichterner aus.'*® Das Shma
Yisra’el-Bekenntnis, der ,Glaube an den einzigen Gott“ seien stirker gewe-
sen als alle furchtbaren Leiden, die das jiidische Volk durch die Jahrhunderte
erlitten habe. Israel habe ,mit wenigen Ausnahmen seinen Viterglauben® nie
verleugnet. Nicht wegen des von den Christen ihnen zugefiigten Leides hit-
ten die Juden den ,Stifter des christlichen Glaubens abgelehnt, sondern
sweil der Gedanke des einzigen Gottes von Abraham her so tief in unseren
Herzen verwurzelt ist, dass wir ihn nicht aufgeben kénnten, ohne uns selbst
aufzugeben.“ Positiv vertrat dann Wil ein gleichberechtigtes Nebeneinander
des Judentums und seiner beiden Téchterreligionen Islam und Christentum.
Die beiden Rabbiner stehen fiir zwei verschiedene Formen von Juden-
tum: Botschko entstammte dem Ostjudentum und leitete in Montreux eine
orthodox ausgerichtete Yeshiwah (Talmud-Hochschule). Weil dagegen kam
aus dem Elsass und gehérte dem Westjudentum an. Er stand fiir ein gut
integriertes und assimiliertes Judentum; seine theologische Ausrichtung war

124 A, WeiL, Israels Bekenntnis, S. 4. In der Vorbemerkung zum Separatdruck sprach
der Vorstand der Israelitischen Gemeinde Basel von einer ,,Gruppe fiihrender evan-
gelischer Theologen in der Schweiz“ (S. 1). Der Separatdruck lag Ende Januar
1943 vor (vgl. Rezension durch den Berner Rabbiner Messinger in: Israelitisches
Wochenblart fiir die Schweiz 5 vom 5. 2. 1943, S. 11).

125 A. Wi, Lraels Bekenntnis, S. 5. Brief und Predigt sind auch abgedrucke in: A.
WeiL, Aus ernster Zeit. Religidse Betrachtungen 1932 —1945, Basel 1947, S. 252—
264.

126 A, WeiL, Israels Bekenntnis, S. 7—8.11.

29



einem Teil (darunter Ostjuden) zu wenig orthodox.'” Seine iiberragende
Stellung im Schweizer Judentum resultierte nicht nur aus der Bedeutung der
Israelitischen Gemeinde Basel aufgrund von Alter und Grésse,'* sondern
auch aus der Funktion als Obmann der Rabbinerkonferenz. Bei einer im
Auftrag von Saly Mayer, Prisident des Schweizerischen Israelitischen Ge-
meindebundes 1936-43, unternommenen Umfrage unter den Deutsch-
schweizer Rabbinern, ob und wie auf den Weihnachtsbrief reagiert werden
solle,'” hielten die Rabbiner Lauer (Biel), Littmann (Ziirich)'** und Mes-
singer (Bern) Weil fiir die geeignetste Person. Umgekehrt waren die Mei-
nungen iiber Botschkos Antwort geteilt: Nach Zwi Taubes (Ziirich) war sie
»sehr geschickt abgefasst®, wihrend Weil und Messinger sich daran storten,
dass Botschko, den sie in polemischer Weise ,,Oberrabbiner der Schweiz®

127 Am 18. 12. 1927 erfolgte die Griindung der orthodoxen Israelitischen Religions-
gesellschaft Basel (IRG), die im Zusammenhang mit dem Rabbinerwechsel 1926
stand (Wahl Weils). Wie die IRG in Ziirich ging sie auf den Rabbiner Samson
Raphael Hirsch (1808 -1888) und seine orthodoxe Frankfurter Gemeinde von
1851 (diese Israelitische Religionsgemeinschaft Frankfurt diente als Modellgemein-
de) zuriick (P. Kury, ,Man akzeptierte uns nicht, man tolerierte uns!“ Ostjudenmi-
gration nach Basel 1890—1930, Basel 1998 (= Beitrige zur Geschichte und Kultur
der Juden in der Schweiz 7), S. 124 -129).

128 Die in dieser Arbeit genannten Gemeinden im Vergleich (Quelle: H. Guth, Die
Juden in der Schweiz, S. 91-92):

Ort Mirglieder 1941 jidische Einwohner 1941 | Griindungsjahr
Basel 631 2838 1805
Bern 149 814 ) Kanton Bern total 1848
Biel 50 ) 1433 1848
St. Gallen 80 1133 Kanton St. Gallen 1863

129 Archiv fiir Zeitgeschichte, SIG-Archiv, Religioses: Dossier Weihnachtsbrief, Schrei-
ben Mayer an Eugen Messinger vom 28. 12. 1942 und Antwort Messingers an
Mayer vom 4. 1. 1943. Die Umfrage durch Messinger erfolgte zwischen dem 30.
12. 1942 und dem 1. 2. 1943. Zu Mayer (1882 -1950), Textilkaufmann in St
Gallen, siche: UNABHANGIGE EXPERTENKOMMISSION SCHWEIZ — ZWEITER WELT-
KRIEG, Die Schweiz und die Fliichtlinge, S. 420.

130 Chajim Lauer (1876 —1945), Emigration zu Beginn des 20. Jahrhunderts aus dem

Osten in die Schweiz. Dr. phil., Rabbiner in Biel 1916 -1925, Mannheim 1925 —
1938 und Biel 1938 —1945. Quelle: Israelitisches Wochenblatt fiir die Schweiz 33
vom 17. 8. 1945, S. 5 (mic Bild); 34 vom 24. 8. 1945, S. 9-10.19 (Nachruf
verfasst von Lothar Rothschild).
Martin Littmann (1864 —1945), Dr. phil., Rabbiner in Elbing 1887-1893 und
Ziirich 1893 —1936. Zusammen mit Dr. David Strauss (1871-1921) Griinder und
Herausgeber des Israelitischen Wochenblattes. Quelle: Israelitisches Wochenblatt fiir
die Schweiz 21 vom 25. 5. 1945, S. 4—5.27 (mit Photo); 23 vom 5. 6. 1970, S. 23;
49 vom 7. 12. 1984, S. 21-25.

30



nannten, als erster das Wort ergriffen habe und nicht eine kompetentere
Person.

Eine gewichtige Stimme war schliesslich das 1901 vom Ziircher Rabbiner
Martin Littmann gegriindete [sraelitische(s) Wochenblatt fiir die Schweiz, da-
mals das einzige jiidische Presseorgan in der Deutschschweiz.””' Redaktor
Dr. iur. et phil. Erich Marx?* informierte kontinuierlich iiber das Echo auf
den Weihnachtsbrief in der Presse und in kirchlichen Kreisen, um damit zu
zeigen, dass auch hier kritisch dariiber gedacht wurde.'” In seinem Kom-
mentar finden sich die bekannten beiden Elemente der bisher vorgestellten
Ausserungen: ein Gefiihl des Bewegt-Seins (Zeile 4—6) und der Dankbar-
keit (Zeile 18—20), dann aber auch Erstaunen und offene Fragen iiber den
Wehe“-Satz (Zeile 16-17).** Marx fragte, warum dem humanitiren ein
theologisches Motiv beigefiigt werden musste. Denn die theologische Streit-
frage, ob Jesus der Messias sei, stehe in keinem Zusammenhang mit der

Hilfe fiir die Fliichtlinge.

Antisemitische Reaktionen aus dem Publikum

Nachdem anlisslich der Diskussion im Kirchenbund und im Ziircher Kir-
chenrat Bedenken iiber einen wegen des Weihnachtsbriefes neu aufkeimen-
den Antisemitismus gedussert worden sind, fragt sich, ob diese berechrigt
waren. Eine Quantifizierung ist schwierig, da nur vereinzelte schriftliche
Ausserungen vorliegen. Wie immer gab es aber viele, die schwiegen: ,andere
murren und machen die Faust im Sacke®.'”> Lauthals zu Wort meldete sich

131 1. PicarD, Die Schweiz und die Juden, S. 136 -137.

132 Erich Marx (1888 —1966). Leitung der Pressearbeit fiir einen Wirtschaftsverband in
Berlin und Abschlussredaktor beim liberalen Berliner Tageblatr. Redaktor und Leiter
der Zeitung Israelitisches Wochenblatt fiir die Schweiz. Schon 1908 Anhinger des
Zionismus (Quelle: Israelitisches Wochenblart fiir die Schweiz 13 vom 1. 4. 1966, S.
13 -14 [mit Bild]; 14 vom 8. 4. 1966, S. 27; 12 vom 21. 3. 1986, S. 24).

133 Israelitisches Wochenblatt flir die Schweiz 2 vom 15. 1. 1943, S. 8 (Bericht iiber das
Echo in der Appenzeller Zeitung und in Der Aufbau); 3 vom 22. 1. 1943, S. 3—4
(Reaktion der Schweizerische[n] Kirchen-Zeitung); 4 vom 29. 1. 1943, S. 24 (Reak-
tion von Pfarrer Jean Schorer, Genf); 5 vom 5. 2. 1943, S. 11 (Rezension der
Predigt von Rabbiner Weil) und S. 16 (Standpunkt von Gertrud Kurz und Pfarrer
E. Schloss); 7 vom 19. 2. 1943, S. 20 (Replik von Pfarrer Schloss). Auf die Berichte
des Israelitischen Wochenblattes wird in diesem Aufsatz an der thematischen Stelle
eigegangen.

134 Israelitisches Wochenblast flir die Schweiz 53 vom 30. 12. 1942, S. 3.

135 Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Schreiben Armin Stierlin an Oskar
Farner vom 19. 1. 1943.

31



Anton Lipinski, Ingenieur und Elektrochemiker in Ziirich. Er liess einen
zwanzigseitigen ,,Offenen Brief“ drucken, in dem er in wiisten antisemiti-
schen Ausfillen detailliert Abschnitt fiir Abschnitt kommentierte.'*® Ein-
gangs gab er sich als ,,im evangelisch-lutherischen Glaubensbekenntnis wohl-
erzogener Gottsucher, der sich durch den Positivismus und die tieferlebte
Philosophie des Prometheers Friedrich Nietzsche zum lebendigen Jesus Chri-
stus durchgerungen hat“, zu erkennen. Mit seiner Ablehnung von Paulus,
»diesem Dieb, Morder und Machustreber®, der Leben und Lehre Jesu ,véllig
entstellt und in eine Art Mithraskult verwandelt“ habe, ist offensichtlich,
dass er die Haltung der ,Deutschen Christen” geteilt hat. Jesus Christus war
nach Lipinski ,Arier von edelster Blutmischung und der hochste aller Pro-
metheer der weissen arischen Rasse.“ Eine Sammlung von willkiirlich dem
Kontext entrissenen Zitaten von Personlichkeiten des Geisteslebens wie Lu-
ther, Kant, Goethe, Schiller oder Voltaire, welche die Juden in einem
schlechten Licht erscheinen lassen, macht die antisemitische Stossrichtung
deutlich. Ferner tauchen bekannte antisemitsche Stereotypen wie jener von
der Weltherrschaft oder der Herrschaft iiber alle Nicht-Juden auf. Auf den
Bussakt des Briefes (Zeile 24 —34) antwortete er den Unterzeichnern: ,,Sie
kriimmen sich vor dieser Satansbrut und laden sie ein Bekenntnischristen zu
werden.“ Vollig zynisch wird die Reaktion auf das durch Christen an Juden
veriibte Leid (Zeile 35—42): Das ,Ghetto® sei das ,anthropologische Ab-
sonderungsband gegeniiber der Welt der Goims®, welches durch den Talmud
gefordert werde. Lipinski galt als ,,notorischer Antisemit“ und stiitzte sich bei
seinen Informationen iiber den Talmud auf polnische Verfasser, die ihrerseits
antisemitsch eingestellt waren.'”” Das Elaborat ging selbst der Bundesanwalt-

schaft zu weit: 2522 zum Versand aufgegebene Exemplare wurden auf der
Ziircher Sihlpost, 1800 beim Drucker beschlagnahmt und 51 Broschiiren
bei einer Hausdurchsuchung durch die Kantonspolizei sichergestellt.”’® In

136 A. Lirinski, Offener Brief an die Unterzeichner des Weihnachtsbriefes an unsere
Juden, Ziirich 1943, in: Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2 und
Schweizerisches Sozialarchiv Ziirich, 200.38b.Z1 (dort die folgenden Zitate).

137 Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Aktennotiz betreffend Lipinski von
Dr. B. Sagalowicz vom 24. 2. 1943. Anton Victor von Lipinski (geboren am 15.
12. 1881 in Lipno/Polen), Sohn eines polnischen adeligen Gutsbesitzers und einer
Deutschen, Industrieschule in Lodz, Handelspraxis, Techniker zur Leitung grosser
Montagen. Diplom als Maschineningenieur am Polytechnikum Coethen/Anhalt.
Er trug auch den Titel , Professor®, wobei dessen Herkunft nicht bekannt war.
Schweizerbiirgerrecht 1915 (Lebenslauf in: Schweizerisches Sozialarchiv, 200.38b.
Z1 und Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2).

138 Schreiben Lipinski an Bundesanwaltschaft in Bern vom 7. 3. 1943 in: Schweize-
risches Sozialarchiv, 200.38b.Z1 und Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt
42.2.

52



einem Anflug von Grossenwahn wollte er die ,,geistige Elite der Schweiz®,
darunter 2300 protestantische Theologen, verschiedene Nationalrite, Ma-
gistraten, Lehrer und Bibliotheken mit seinem Brief eindecken.

Andere Reaktionen gingen von Lesern des Kirchenbote[n] fiir den Kanton
Ziirich bei seinem Redaktor Farner ein.'” Sie stehen Lipinski in nichts nach.
Zwar stiess man sich an der ,bedenklichen Herabwiirdigung der Christen®,
was ein Grund fiir den schlechten Kirchenbesuch sei. Doch der Tonfall war
nicht nur antijudaistisch, sondern eindeutig antisemitistisch. Der Judenhass
in der Volksseele dusserte sich etwa in der irrigen Meinung, dass die Juden
nicht wegen ihres Glaubens, sondern aufgrund ihrer Mentalitit verfolgt wor-
den seien. Luther habe recht, wenn er geschrieben habe: ,der Teufel ist in
ihnen®. Sie seien die ,,nutzlosesten Mitmenschen auf der Welt“. Die ,,Juden-
frage® werde gelost, wenn sich die Juden in einem eigenen Staat ,gegenseitig
auffressen” wiirden.

Aufgrund dieser undifferenzierten Meinungen, die stellvertretend fiir vie-
le stehen diirften, ist den Vorbehalten von SEK-Vorstandsmitglied Robert
Sturzenegger recht zu geben. Als Prisident der Kirchgemeinde St. Gallen-
Tablat kannte er die Gemeindesituatuion sehr genau. Er hielt dafiir, dass der
Weihnachtsbrief nur von wenigen Gemeindegliedern verstanden wiirde.'’
Die meisten hitten von der, biblisch und theologisch gesehen, unléslichen
Verbundenheit der Kirche als Gemeinde Jesu Christi mit dem Judenvolk
keine Ahnung.

Bilanz aus der Sicht des BK-Hilfswerks

Im gedruckten Jahresbericht des SEHBKD pro 1942 aus der Feder von Paul
Vogt wird der Weihnachtsbrief und sein Abdruck in der Broschiire Judennot
und Christenglaube, die als ,Geisteswaffe evangelischer Christen im Geistes-
kampf der Gegenwart dienen will“, lediglich erwihnt.'*! Weniger wortkarg
gab sich Vogt in der Sitzung der Hilfswerk-Kommission vom 10. Mirz
1943, als er sich ,froh” dariiber zeigte, dass der Weihnachtsbrief geschrieben

139 Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Schreiben NN an Farner vom 12.
1. 1943, Armin Stierlin an Farner vom 19. 1. 1943 und NN an Pfarrer (Farner,
ohne Datum).

140 Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 1287, Brief Robert Sturzenegger an
Eduard Thurneysen vom 22. 12. 1942; dhnlich schon an der Sitzung des SEK-
Vorstandes vom 14. 1. 1943 (Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 2022, Pro-
tokoll 1943, S. 4).

141 Karl-Barth-Archiv, 9107.244, Jahresbericht SEHBKD pro 1942, S. 9.

33



worden sei, und ,dankbar® iiber die Wirkungen.m Dieser eher optimisti-
schen Sicht standen andere Einschitzungen entgegen: Der Ziircher Kirchen-
ratsprisident Arnold Zimmermann meinte, der Brief habe nicht das erwar-
tete grosse Interesse gefunden, man habe nur wenig dariiber gesprochen.'®
Oskar Farner, Mitglied der Kommission des BK-Hilfswerks, stimmte seinem
Kirchenratskollegen insofern zu, als er am 11. Januar 1943 eingestand, dass
der Brief bisher ,erst in wenigen Tageszeitungen® erschienen sei und das
Echo in kirchlichen Blittern noch abgewartet werden miisse.'** Tatsichlich
war das Medieninteresse eher gering. In Basel druckte die zweite biirgerliche
Zeitung, die liberal-konservativen Basler Nachrichten, den Brief niche ab, in
den (Stadt-)Berner Zeitungen Der Bund und Berner Tagblast gab es lediglich
kurze Zusammenfassungen, und in den Zeitungen Ziirichs iiberhaupt keine
Meldung dariiber.'”® Weil keine franzésische Ubersetzung vorlag, war der
Brief in der welschen Presse kein Thema.'*® Mehr ins Gewicht fallen 6ffent-
liche Distanzierungen von Pfarrer Erwin Schloss und Gertrud Kurz am
,Berner Emigranten-Abend” im Januar 1943.'” Frau Kurz als Unterzeich-
nerin des Weihnachtsbriefes und Schloss als jener, der nach eigenen Angaben
an der Wipkinger-Tagung vom 15./16. November 1942 ein Trostwort an die

142 Karl-Barth-Archiv, 9107.247, Protokoll der Sitzung vom 10. 3. 1943 der Kom-
mission des SEHBKD, S§. 3.

143 Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 2022, Vorstandsprotokoll 1943, S. 3 (Sit-
zung vom 14. 1. 1943).

144 Sraatsarchiv, TT 1.67, S. 17 Nr. 43 (Kirchenratssitzung vom 11. 1. 1943).

145 Im Berner Der Bund (603 vom 24. 12. 1942) wurde kurz auf den Brief eingegan-
gen, Karl Barth als Erstunterzeichner erwihnt und daraus zitiert (,Wehe der Chri-
stenheit“-Satz und ,,Es betriibt und erschreckt uns [. . .], was von unserer Seite an
den Juden gesiindigt wurde®).

Etwas ausfiihrlicher die andere biirgerliche Berner Tageszeitung, das konservative
Berner Tagblart (302 vom 26. 12. 1942), die unter dem Titel ,,Jesus und die Juden®
ebenfalls Barth als einzigen Unterzeichner namendich erwihnte und einige Sitze
abdruckte (Zeile 7-26).

Nicht publiziert wurde der Brief in folgenden, durchgesehenen Zeitungen (ohne
Vollstindigkeit): Basler Nachrichten, Neue Ziircher Zeitung, Tages-Anzeiger, Die Tat,
St. Galler Tagblatt, Neue Biindner Zeitung, Vaterland.

Es muss zutf;m beriicksichtigt werden, dass viele andere Weihnachtsartikel und
-botschaften (Papst; General; Militirkommission der welschen Kirche an die Sol-
daten, ebenfalls vertrieben durch den Evangelischen Pressedienst) publiziert werden
wollten, weshalb eine hochtheologische Erklirung wie der Weihnachusbrief sich
nicht unbedingt anbot.

146 An der Kommissionssitzung des BK-Hilfswerkes vom 10. 3. 1943 machten sich die
beiden Romands Edmond Grin (Lausanne) und Jaques Courvoisier (Genf) fiir eine
Ubersetzung der Publikationen des SEHBKD stark (Karl-Barth-Archiv, 9107.247,
Protokoll vom 10. 3. 1943, S. 3).

147 Israelitisches Wochenblatt fiir die Schweiz 5 vom 5. 2. 1943, S. 16 sowie die Prizi-
sierung von Schloss in: 7 vom 19. 2. 1943, S. 20.

34



Juden angeregt hatte, stérten sich ebenfalls an den beiden Sitzen (Zeile
16-17.23-24), die auf jiidischer Seite befremdend wirken mussten. Aller-
dings sahen sie keinen Anlass, den Brief als ganzes zu bedauern. In inhalt-
licher Hinsicht musste die jiidische Antwort auf die Einladung von Chri-
stenseite als Enttiuschung angesechen werden. Am Beispiel von Rabbiner
Weil nahm Pfarrer Gottlob Wieser, zwar nicht selber Unterzeichner, aber
dort vertreten durch seine Ehefrau, im Kirchenblatt fiir die reformierte
Schweiz Stellung.“‘8 Weil war fiir ithn ein Vertreter des ,modernen Juden-
tums”, der die ,moderne religionsgeschichdiche Betrachtungsweise® anwen-
de. Er stiess sich an der ,ebenso modernen Toleranz®, die ,fiir uns Christen
entscheidende Frage, die Christusfrage,“ wiirde ,mit ein paar freundlichen
Worten auf die Seite geschoben und damit die Nétigung erspart, darauf eine
bestimmte Antwort zu geben.“

Der theologische Kontext

Wihrend Jahrhunderten war die Haltung der christlichen Kirche gegeniiber
dem Judentum hauptsichlich von einem Absolutheitsanspruch auf die
Wahrheit geprigt, der sich in Arroganz und Feindschaft dusserte.' Die
Erwihlung hitte vom Judentum zum Christentum gewechselt, und die
»Abrahamskindschaft® sei von den Juden an die Christen iibergangen (so-
genannte Enterbungstheorie; vgl. Gal 3,26.29 und 4,28 oder Joh 8,39 -44).
Weil die Juden zunichst die Propheten und schliesslich Jesus Christus ge-
totet hitten, seien sie Gott untreu geworden. Deshalb nehme nun die Kirche
an deren Stelle den Platz des ,wahren Israel“ ein (Substitutions- oder Suk-
zessionstheorie; angelegt in Mt 21,42—44 und in Apg 28,26-28). In der
christlichen Kunst wurde dieser Anspruch bildlich ausgedriicke in der per-
sonifizierten Darstellung von Synagoge und Ecclesia, jene mit verbundenen
Augen, herunterfallender Krone, zerbrochenem Herrschaftsstab, diese mit
Strahlenkranz und Siegesfahne unter dem Kreuz Christi. Auf die ,,Juden-
frage® antwortete das Christentum entweder mit Pogromen oder mit Juden-
mission.

148 Kirchenblars fiir die reformierte Schweiz G vom 18. 3. 1943, S. 89.

149 Als Einstieg zu diesem Fragenkomplex: J.]. Peructowski/C. Taoma, Lexikon der
jiidisch-christlichen Begegnung, Freiburg i. Br., Basel, Wien 21997 (Stichworte Abra-
ham, Absolutheitsanspruch, Erwihlung, Israel, Synagoge und Kirche); E. Brocke,
Kirche und Judentum, S. 261-264. Siche ferner fiir den hier behandelten histo-
rischen Kontext: H. KOCHER, Rationierte Menschlichkeit, S. 114.408; W. WoLr,
Eine namenlose Not bittet um Einlass, S. 104.106.

35



Im schweizerischen reformierten Protestantismus der Jahre 1930-40
wurde diese Haltung vor allem von den Positiven vertreten.™ Sie findet sich
aber in abgeschwichter Weise auch bei Wilhelm Vischer (dialektisch) in dem
von ihm verfassten Memorandum ,Das Heil kommt von den Juden“ (Joh
4,22) des BK-Hilfswerks."”” Im Oktober 1938, also noch vor der Reichs-
pogromnacht verdffentlicht, nahm dieses Dokument entschieden Stellung
gegen den Antisemitismus, hielt an der bleibenden Erwihlung Israels fest,
verzichtete aber nicht auf die traditionelle Judenmission."* Es steht am An-
fang einer grundsitzlichen Reflexion und Debatte iiber das Verhiltnis Kirche
— Israel, die von Karl Barth und andern wichtigen Vertretern der dialekri-
schen Theologie im Rahmen der Arbeit des BK-Hilfswerks in den Jahren
1941/42 gefiihrt wurde. Die biblische Textbasis fand sich in Joh 4,22 und
Rém 9 —11. Thren Ausgang nahm sie auf der 4. Wipkinger-Tagung vom 17.
November 1941, als eine von Emil Brunner eingebrachte ,Motion® einstim-
mig angenommen wurde. Der Motionir bat darin den Kirchenbund, ange-
sichts der ,,neuesten Deportationen von Juden, die durch ihre Zahl und Art
besonders furchtbar sind“, dahin zu wirken, ,,dass simtliche reformierte Kir-
chen der Schweiz zur Judenfrage 6ffentlich Stellung nehmen®."> In der Folge
richtete der SEK am 9. Mai 1942 ein Schreiben an die kantonalen Kirchen-
behorden.”™ Der gewiinschten theologischen Aufklirung wurde in reichli-
chem Masse Nachachtung verschafft: So widmete der schweizerische refor-
mierte Pfarrverein seine Tagung vom 28. — 30. September 1942 in Liestal

150 H. KocHEr, Rationierte Menschlichkeit, S. 408 —409.

151 ,Gott hat den gekreuzigten Christus Israels von den Toten auferwecke und gibt ihm
nun erst recht der Welt Enden zum Eigentum. Den Zaun, der zwischen Israel und
den Heiden war, hat er abgebrochen (Eph. 2) und sammelt jetzt sein heiliges Volk,
das neue Israel, ohne Ansehen der Person aus allen Vilkern. Die Kirche ist es jetzt,
in der nicht Jude und nicht Grieche ist, sondern alle einer sind im Christus Jesus
(Gal. 3,28)“ in: SEHBKD (ed.), Judennot, S. 115.

152 Das Dokument ist abgedrucke in SEHBKD (ed.), Judennot, S. 111-119. Fiir eine
eingehendere Analyse sei verwiesen auf: H. KoCHER, Rationierte Menschlichkeit, S.
113-116; E. BuscH, Unter dem Bogen des einen Bundes, S. 321~324; E.W. Ste-
GEMANN, Vom Unverstindnis eines Wohlmeinenden. Der reformierte Theologe
Wilhelm Vischer und sein Verhiltnis zum Judentum wihrend der Zeit des Natio-
nalsozialismus, in: A. MatTiou (ed.), Antisemitismus in der Schweiz 1848 —1960,
Ziirich 1998, S. 501-519, dort 513—514; S. FeLBER, Wilbelm Vischer als Ausleger
der Heiligen Schrift, S. 114 -117.

153 Karl-Barth-Archiv, 9107.213 und 9107.214, Motionstext mit handschriftlichen
Anderungen Barths.

154 Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 1661, SEK an die Kirchenbehérden vom
9. 5. 1942,

36



dem Thema ,Die Hoffnung der Kirche und die Juden“.'”® Zur Vorbereitung
darauf hatten sich bereits einige kantonale Pfarrvereine damit befasst,*°® und
am 15./16. November 1942 war die ,Judenfrage® im Lichte von R6m 9-11
Gegenstand der 5. Wipkinger-Tagung. Frucht dieser intensiven Beschifti-
gung waren zahlreiche Publikationen und Aufsitze im Kirchenblat fiir die
reformierte Schweiz. An der Wipkinger-Tagung von 1941 war ein heftiger
Streit zwischen ,,Ziirchern“ und ,,Baslern“ an Brunners Verstindnis von Joh
4,22 entbrannt. Erstere (Brunner, sekundiert von Walther Zimmerli®’)
tibersetzten perfektisch, letztere (Barth, Thurneysen, Vischer) prisentisch
»Das Heil kommt von den Juden®. Damit verbunden war die Frage, ob die
Juden nach der Ablehnung des Glaubens an Jesus von Nazareth als Messias
nach wie vor Gottes auserwihltes Volk seien. Im Gegensatz zur ,Basler®
Gruppe bestritt Zimmerli die bleibende Erwihltheit Israels auch in Rém 11
und betrachtete die Kirche als das ,legitime Israel“.®® In bezug auf den
Weihnachtsbrief spielte diese theologische Auseinandersetzung keine Rolle.
Bewusst oder unbewusst wurde der Wortlaut des Briefes so gewihlt, dass
Barth wie Brunner und ihre Gefolgsleute unterschreiben konnten. Grund-
sitzlich einig waren sich die beiden Lager auch in der Verurteilung des
Antisemitismus. Die Mission an den Juden wurde noch nicht aufgegeben.
Bei den anderen beiden theologischen Richtungen, den Liberalen und
den Religits-Sozialen, ragen drei Theologen hervor, die sich besonders ver-
dienstvoll fiir das Judentum engagierten und die Judenmission entschieden
ablehnten. Der Ziircher Alttestamentler Ludwig Kéhler (liberal) hielt in den
dreissiger Jahren vor jiidischem Publikum mehrere Vortrige iiber die Welc

155 Verhandlungen des Schweizerischen reformierten Pfarrvereins am 28., 29. und 30.
September 1942 in Liestal, Liestal 1942 (Schweizerische Landesbibliothek Bern, R
7464). Es nahmen 252 von 1310 Mirgliedern teil (Teilnehmerliste S. 129 -132).

156 Nimlich die Pfarrvereine Basel-Land (Pfarrer Paul Frey), Genf (Pfarrer Dr. Adolf
Freudenberg), Schafthausen (Pfarrer Arthur Rich) sowie die St. Galler Pfarrkapitel
Rheintal (Pfarrer Herbert Hug), Toggenburg (Pfarrer Hans Langenegger) und St.
Gallen (Pfarrer Peter Walter). Siehe Verhandlungen des Schweizerischen reformier-
ten Pfarrvereins, S. 75; M. JEHLE-WILDBERGER, Das Gewissen sprechen lassen, S.
122 -123; W. WoLr, Eine namenlose Not bitter um Einlass, S. 98; zu den Biogra-
phien der Referenten siehe P. Aerng, Corpus vom Pfarrerbiografien.

157 Walther Zimmerli (1907—1983; positiv), Pfarrer in Aarburg (Aargau) 1933 —1935,
Professor fiir Altes Testament an der Universitit Ziirich 1935-1951 und an der
Universitit Géttingen 1951-1975.

158 So auf der Tagung des Pfarrvereins vom 30. 9. 1942 in Liestal, in: Verhandlungen
des Schweizerischen reformierten Pfarrvereins, S. 118 -120.

37



der hebriischen Bibel und das Judentum.'” Darin kommt, wie etwa aus dem
eindriicklichen Referat mit dem Titel ,,Die drei Gaben des Judentums an die
Menschheit“ (nimlich der Sabbat, das Gesetz und der monotheistische Gott)
ersichtlich, eine tiefe Bewunderung und Begeisterung zum Ausdruck. Dies
war auch der Fall beim Vortrag ,Die christliche Welt und die Judenfrage®,
den Kohler am 14. Juli 1918 vor dem Akademischen Zionistenverein He-
chaver in Ziirich gehalten hat und worin er die Taufe fiir Juden ablehnte,
einen Staat fiir die Juden befiirwortete und ein selbstindiges, nicht assimi-
liertes Judentum wiinschte.'®

Jean Schorer, Pfarrer an der Genfer Kathedrale (liberal),'®' engagierte
sich in den 1940er Jahren intensiv fiir die jiidisch-christliche Verstindigung.
Anlisslich eines Vortrages im Januar 1943 in Ziirich bekannte er, dass er den
Weihnachtsbrief wegen der darin enthaltenen Aufforderung zur Konversion
aus drei Griinden nicht hitte unterschreiben kénnen:'® Erstens weil er die
Juden nicht fiir Heiden hielt, zweitens weil sie selbst in grésster Drangsal
nicht von ihrem Glauben lassen und drittens weil ihm der Mut dazu fehle
angesichts der Tatsache, dass die Christen nicht bessere Menschen geworden
seien: ,,So lange sie von uns Christen her nicht sehen, wie sehr wir durch den
Tod Jesu gottihnlicher geworden sind, haben die Juden keinen Anlass iiber
das Kommen, die Leiden und das Sterben Jesu von Nazareth nachzuden-
ken!“ Schorer selber hat es konsequent abgelehnt, die Taufe an jiidischen
Fliichtlinge zu vollzichen, die allein aus Dankbarkeit fiir erhaltene Hilfe
danach verlangten.'®

Bei den Religios-Sozialen ragt Leonhard Ragaz mit seiner Stellung zum
Judentum hervor. 1922 und 1942 publizierte er zwei Broschiiren, in denen
man eine erste Theologie der christlich-jiidischen Begegnung sehen kann.'®*

Ohne jegliche antijudaistische Wendungen und ohne Aufforderung zur Ju-

159 Jiidische Presszentrale 670 vom 6. 11. 1931 (,,Der hebriische Mensch® am 25. 10.
1931), 16 vom 24. 2. 1933 (,,Die drei Gaben des Judentums an die Menschheit®
am 18. 2. 1933), 773 vom 1. 12. 1933 (,David, seine Gestalt und Wirkung“) und
996 vom 12. 11. 1937 (,,Die althebriische Ballade®). Ludwig Kéhler (1880 —1956),
Professor fiir Altes Testament und Praktische Theologie an der Universitit Ziirich
1923 —1947, Rektor der Universitit Ziirich 1930 -1932.

160 Jsraelitisches Wochenblast fiir die Schweiz 29 vom 19. 7. 1918, S. 2-3.

161 Jean Schorer (1885 —1973), Pfarrer der Eglise protestante nationale an der Cathé-
drale in Genf 1925 -1955.

162 Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Schorer an Vogt 17. 2. 1943 mit
Textauszug des Referates.

163 [sraelitisches Wochenblatt fiir die Schweiz 4 vom 29. 1. 1943, S. 24.

164 H. KoCHER, Rationierte Menschlichkeit, S. 421 —422.466; E. L. EnrLicH, Leonhard
Ragaz und das Judentum, in: ZeitSchrift fiir Kultur, Politik und Kirche. Reformatio
2, April 1997, S. 108 -115.

38



denmission zeichnete er darin ein gleichberechtigtes Gegeniiber von Juden-
tum und Christentum: In der ersten Schrift bezeichnete er sie als zwei Stré-
mungen in einer Bewegung und als zwei Stimme derselben Wurzel ,Israel®.
In der zweiten hob er die Gemeinsamkeit in der Ausrichtung auf das ge-
meinsame Zentrum ,Israel“ hervor, welches er mit dem Reich Gottes gleich-
setzte. Von 1933 —1947 fiihrten die Religids-Sozialen mit der ,, Auskunfts-
stelle fiir Fliichdinge® ein kleines Hilfswerk, das sich nicht auf konfessionelle
oder politische Fliichtlinge beschrinkte.'®

Der Einfluss der Schriften von Ragaz auf die religiés-soziale Bewegung
war gewiss grosser als jener der beiden liberalen Vertreter auf den theologi-
schen Liberalismus. Bei dieser Richtung dominierte ein ausgeprigter Indi-
vidualismus, und die liberalen Schulhiupter hatten in dieser Frage wenig zu
sagen. Im Gegensatz zu den Dialektikern wurde hier auch nicht intensiv
tiber das Verhiltnis von Judentum und Christentum nachgedacht, es iiber-
wog eine cher indifferente Haltung; viele liberale Pfarrer diirften daher der
traditionellen antijudaistischen Sicht der christlichen Kirche angehangen ha-
ben.'*® Anders die Aufnahme auf jiidischer Seite: Kohler war hier sehr ge-
achtet.'”” Schorer wiederum hat mit dem jiidischen Genfer Religionsphilo-
sophen Josué Jéhouda'® den Dialog gepflegt und ist mit ihm 1940/41 auf
Vortragstournee gegangen. Auch Ragaz pflegte enge Kontakte zu einzelnen
Persénlichkeiten des jiidischen Geisteslebens. Seine erste Schrift ging auf
einen Vortrag vom Winter 1921/22 vor einer jiidischen Vereinigung zu-
riick.’® Jene von 1942 erhielt ein eher zuriickhaltendes Echo. Der Ziircher
Rabbiner Zwi Taubes schrieb ihm zwar in einem Brief:

»Gerade heute, wo von christlicher Seite soviele Schriften erscheinen, die das Verhiltnis
von Judentum und Christentum zu kliren versuchen, ist Ihr Wort notwendig gewesen.
Welch’ anderer Geist atmet diese Schrift. Nicht immer ein Blinzeln um Juden zu

bekehren, auch in der sublimsten Form nicht®.!”°

165 H. KoCHER, Rationierte Menschlichkeit, S. 128 —132.486—487.

166 Kocher bringt einige Stellungnahmen zum Judentum in der liberalen Richtungs-
presse (H. KOoCHER, Rationierte Menschlichkeit, S. 395—402).

167 J, PicarD, Die Schweiz und die Juden, S. 83.

168 Josué Jéhouda (1892 -1966), Emigration aus der Ukraine in die Schweiz 1909.
Redaktor der Revue juive in Genf 1932-1939 und 1945 -1948. Philosoph und
Schriftsteller (A. BERCHTOLD, La Suisse romande au cap du Xxe siécle. Portrait lit-
téraire et moral, Lausanne 21966 ['1964], S. 889—-891).

169 Ragaz hielt seinen sehr gut besuchten Vortrag am 19. 12. 1921 und am 9. 1. 1922
in Ziirich. Bericht in: Israelitisches Wochenblart fiir die Schweiz 49 vom 9. 12. 1921,
51 vom 23. 12. 1921 und 1 vom 6. 1. 1922.

170 Staatsarchiv, WI 67.134, Zwi Taubes an Ragaz 23. 12. 1942.

39



Aber in der jiidischen Offentlichkeit blieb es still.'”" Ein Lob wie jenes von
Rabbiner Weil fiir den Weihnachtsbrief wurde Ragaz nicht zuteil, was ihn
bitter enttduscht hat.'”?

Ein jiidisches Gesprichsangebot

Der jiidische Religionswissenschaftler Hans Joachim Schoeps, Vertreter des
assimilierten deutschen Judentums und in den 1930er Jahren ein dezidierter
Gegner des Zionismus, plante einen kiirzeren Aufsatz zum Thema ,Méglich-
keiten und Grenzen einer Jiidisch-christlichen Anniherung® und bat 1939
Karl Barth um eine Reaktion aus christlicher Sicht.'”® Aus verschiedenen
Griinden lehnte der Schweizer Theologe, der nach seiner Vertreibung aus
Nazi-Deutschland von 1935-1962 an der Universitit Basel wirkte, ab.'”
Erst 1942 konnte der Artikel von Schoeps in Lausanne gedrucke erscheinen,
herausgegeben von Théophile Grin (liberal),'” Pasteur in Lausanne. Die

171 Eine Rezension von Margarete Susman wurde im Israelitischen Wochenblatt nicht
abgedrucker (L. Racaz, Mein Weg. Band II, Ziirich 1952, S. 300 Anm. 1). Sie
erschien stattdessen in Der Aufbau 16/1943, S. 122-125. Im Wochenblatr ging
Rabbiner Rothschild kurz auf die Schrift von Ragaz ein (Israelitisches Wochenblar:
fiir die Schweiz 14 vom 9. 4. 1943). B

172 Riickblickend schrieb Ragaz: ,.Ein Basler Rabbiner erklirte eine Ausserung von Karl
Barth und den Pfarrern Hurter und Vogt, die sich gegen den Antisemitismus wen-.
dete, aber die Juden zum Ubertritt aufforderte, als ,die erste freundliche Ausserung’
von seiten des schweizerischen Christentums. Ich zihlte fiir diese Juden, deren
Orientierung Erfolg und soziale Stellung (,Zeichen®) sind, nicht. Dabei darf ich
ruhig behaupten, dass es sehr stark mein Verdienst ist, wenn der Antisemitismus in
der Schweiz nicht so recht aufkommen konnte. Auch kénnte es den Juden bekannt
sein, dass meine Frau und meine Tochter all diese Jahre besonders fiir das verfolgte
Judentum im Ausland wie im Inland sich verzehrt haben® (L. Ragaz, Mein Weg, S.
300 Anm. 1).

173 Brief Schoeps an Barth vom 26. 4. 1939, abgedrucke in: G. Leask, Der Briefwech-
sel zwischen Karl Barth und Hans-Joachim Schoeps (1929-1946), in: ]J.H.
ScHokps (ed.), MENORA. Jabrbuch fiir deutsch-jiidische Geschichte 1991, Miinchen
1990, S. 127.135-136. Hans-Joachim Schoeps (1909—1980), 1938 —1946 in der
Emigration in Schweden, Professor fiir Religions- und Geistesgeschichte an der
Universitit Erlangen 1947—-1980 (J. H. ScHoEps, Neues Lexikon des Judentums, S.
413).

174 Barth sah nur geringe Chancen eines Dialogs mit Schoeps; zudem behagte ihm der
zugestandene ﬁnappe Platz wenig (G. Lease, Der Briefwechsel, S. 135-136).

Schon 1934 und 1936 hatte Barth die Bitte Schoeps um einen Beitrag zum Thema
Eschatologie abgeschlagen (G. Leasg, Der Briefwechsel, S. 121.123 -124.

175 Theophile Grin (1900 -1976), Bruder von Edmond Grin (dialektisch). Ordiniert
von der Eglise missionnaire belge (die Aufnahme ins Ministerium der Eglise natio-
nale vaudoise wurde verweigert). Engagiert im interreligiosen Gesprich: Griinder
und Redakror des jiidisch-christlichen Monatsblattes L Ere messianique 1933 —1939
und von La Délivrance 1939 —1943.

40



Broschiire mit dem Titel ,L’état actuel de la controverse messianique“ ver-
einigte Antworten aus orthodoxer, rémisch-katholischer, anglikanischer und
protestantischer Sicht.'”® Wihrend Charles Brutsch, Pasteur in Genf (dialek-
tisch),'”’ die traditionelle kirchliche Position der Bekehrung des Volkes Israel
zu Christus vertrat, dusserte sich Grin explizit zur Messiasfrage. Er hielt nicht
mehr am Glauben an die Riickkehr eines personalen Messias fest, sondern
sprach von einer messianischen Epoche und wusste sich darin einig mit dem
Reformjudentum. Schoeps’ Stellungnahme war auch im BK-Hilfswerk und
im Deutschschweizer Protestantismus bekannt.'”® Thr Ausgangspunkt war die
Etkenntnis, dass der gegenwirtige Kampf gegen das Judentum auch das
Christentum bedrohe, sowie das historische Faktum, dass Jesus und die er-
sten Apostel Juden waren. Den Scheidepunkt bildete die Ablehnung Jesu als
Messias, denn eine erloste Welt miisste anders aussehen. Allerdings kam
Schoeps der christlichen Seite sehr weit entgegen, wenn er mit dem jiidi-
schen Philosophen Franz Rosenzweig iibereinstimmte, dass ,niemand aus
den Weltvélkern anders zu Gott dem Vater kommt als durch Jesus Christus.*
Dass Israel ohne Verdienst zum Bundesvolk Gottes ausgewihlt worden sei,
schliesse nicht weitere Bundesschliisse Gottes mit der Menschheit aus. Folg-
lich konnte er den von der christlichen Kirche bekannten ,neuen Bund® als
einen solchen anerkennen.

Eine 6ffentliche Antwort gab Pfarrer Herbert Hug (dialektisch) in seiner
1942 publizierten und dem BK-Hilfswerk gewidmeten Schrift Das Volk Got-
tes. Der Kirche Bekenntnis zur Judenfrage.'” Er anerkannte die Wiinschbar-
keit einer jiidisch-christlichen Verstindigung aufgrund der aktuellen schwie-
rigen Situation von Synagoge und Kirche sowie der , Einheit Gottes®, zu der
sich Juden und Christen bekennen. Bei der Frage der Méglichkeit der
Verstindigung gelte es zu bedenken, dass das Wort Gottes vom Christen im

176 'T. Grun, (ed.), Le monde religieuxc. Band I: L 'état actuel de la controverse messianique,
Lausanne 1942. Die Artikel von Schoeps auf S. 916, Brutsch auf S. 39-47 und
Grin auf S. 48-58.

177 Charles Brutsch (1905-1971), Pasteur in Genf (bei der Association chrétienne
évangélique) und an der Eglise francaise in Bern. Secrétaire romand des SEK 1945 -
1949.

178 Teilweise abgedruckt in: H. Hug, Das Volk Gottes. Der Kirche Bekenninis zur Ju-
denfrage, Zollikon, Ziirich 1942, S. 151-154. Der Berner Rabbiner Eugen Mes-
singer machte Vogt speziell auf Schoeps’ Aufsatz (auf die Version in: T. GRiN [ed.],
Le monde religieux) aufmerksam (Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogr 4.2.2,
Brief Messinger an Vogt vom 4. 1. 1943).

179 H. Hueg, Das Volk Gottes, S. 154 -162. Herbert Hug (1907-1998), Pfarrer in
Sennwald (St. Gallen) 1933 -1943, in Walzenhausen (Appenzell-Ausserrhoden)
1946-1961 und Oltingen (Basel-Land) 1961-1972.

41



Gegensatz zum Juden nicht nur im Alten Testament, sondern auch und vor
allem im Neuen Testament vernommen werde. Jiidischerseits kénne und
wolle man den Weg vom Alten zum Neuen Testament nicht machen. Denn
von Jesus habe man, so Martin Buber, ein ,apriorisches Selbstwissen®, aus
dem heraus man Jesus erklire. Eine eindeutige Grenze des Gesprichs sah
Hug in der christologischen Frage. Wenn es aber um Verstindigung gehe, so
miisse um das Verstindnis der Christologie, Trinitit, Lehre von Gottes Sohn,
Inkarnation, Logostheologie gerungen werden. Drohend und in jiidischen
Obhren arrogant klingend wurde er in bezug auf die Parusie des Messias am

Ende der Zeiten:

»Bs wird sich dann weisen, ob die Juden gut daran getan haben, dass sie die eingangs
erwihnte Frage nach der gesamtjiidischen, weil allgemein-menschlichen Schuld an der
Kreuzigung Jesu mit einem heroischen Pathos wie Martin Buber oder mit einem fre-
velhaften Leichtsinn wie Moses Mendelssohn glatt und rundweg verneint haben!*

Hug hielt denn auch unmissverstindlich an der Judenmission fest. Sein
Buch hat ihm auf Anfang Mai 1943 die Berufung als Direktor des 1830
gegriindeten ,Vereins der Freunde Israels fiir Judenmission in Basel“ einge-
bracht. Doch als ihm ein Jude bekundete, man konne niche fiir die Juden
einstehen und gleichzeitig wider ihre Religion auftreten, nahm er radikal
Abstand von der traditionellen kirchlichen Mission an den Juden: ,Nur
Blinde und Taube kénnen fortfahren, in iiblicher Weise Judenmission zu
treiben®, schrieb er Anfang 1944."® Bei den Freunden Israels teilte man das
Eintreten fiir einen Dialog zwischen Juden und Christen noch nicht, wes-
halb er auf den 1. Mirz 1944 von seinem Amt zuriickerat.

Hug war mit seiner Umbkehr ein Einzelfall, Ablehnung der Judenmission
selten. Konvertitenkurse an Juden wurden in den 1940er Jahren auch von
der Ziircher Kantonalkirche finanziell unterstiitzt.'® Der Leiter, John Witt,
hatte seine theologische Ausbildung bei der methodistischen Kirche erhal-
ten.'® Zur Arbeitserleichterung bewilligte ihm der Kirchenrat auf Antrag

180 Der Freund Israels 1, Januar 1944, S. 13.

181 Staristik: 1940: 20 Konvertiten (Staatsarchiv, TT 1.65, S. 14—15 Nr. 42, Siczung
vom 6. 1. 1941); 1941: 25 Konvertiten, davon 19 getauft (Staatsarchiv, TT 1.66);
1942: 14 Konvertiten, davon 4 getauft (Staatsarchiv, TT 1.67, S. 18 =19 Nr. 46,
Sitzung vom 11. 1. 1943). Offen bleibt die Frage, ob die Juden véllig freiwillig oder
irgendwie doch aus Dankbarkeit konvertiert haben.

182 John Witt (1885 —1973), schwedischer Abstammung und zugleich englischer Biir-
ger. Lehre als Maschinenschlosser. Elekeroingenieur. 1920/21 Studium an der Me-
thodistenschule in Riga. Hier zunichst als Diakon, dann als Aeltester 1923 ordi-
niert (mit Erlaubnis zu Predigt, Taufe, Trauung, Austeilung des Abendmahls). Mit-
arbeiter des Vereins der Freunde Israels fiir Judenmission in Basel 1930 —-1958. Er
nannte sich zunichst nach schwedischem Brauch Pastor, dann Pfarrer (auf Ermun-
terung von Pfarrern und auf Wunsch des Vereins der Freunde Israels).

42



von Farner das offizielle Fiihren des Titels ,,Pfarrer® statt des bei den Me-
thodisten iiblichen ,Prediger“.'® Witt pflegte auch Bezichungen zum BK-
Hilfswerk, an der entscheidenden Komitee-Sitzung vom 25. November 1942
war er ebenfalls zugegen.'®*

Abschliessende Feststellungen

1. Unmissverstindlich muss festgehalten werden, dass die Unterzeichner des
Weihnachtsbriefes (politischen, kulturellen, wirtschaftlichen und ,rassi-
schen®) Antisemitismus ablehnten. Im Brief lassen sich keine entspre-
chenden Passagen finden. Hervorstechend ist vielmehr das Engagement
fir die jiidischen Fliichtlinge und eine offene Fliichtlingspolitik der
Schweiz, wie auch von jiidischer Seite offen eingestanden wurde.'® Die
schliesslich gestrichenen Textpassagen hitten eine noch hirtere, biblisch
begriindete Sprache verwendet.

2. Aus heutiger wie damaliger Sicht kann der Vorwurf des Antijudaismus
nicht erspart bleiben. Aufgrund einer Christus absolut setztenden dog-
matischen Position konnte das Selbstverstindnis und das Anderssein des
Judentums nicht wahrgenommen werden. Wihrend die schlimmsten Ju-
denverfolgungen der Geschichte stattfanden, wurden die Juden in der
Schweiz zur Bekehrung aufgerufen, was jiidischerseits als ,,Entgleisung, ja

sogar als geistiger und religidser N6tigungsversuch“ wahrgenommen wur-
de. 186

183 Staatsarchiv, TT 1.67, S. 43 Nr. 96, Sitzung vom 1. 2. 1943. Am 18. 1. 1943
befand der Kirchenrat, dass Witt sich den Titel ,,Pfarrer” widerrechtlich zugelegt
habe, und empfahl ihm, sich als Prediger zu bezeichnen (Staatsarchiv, TT 1.67, S.
25 Nr. 58, Sitzung vom 18. 1. 1943).

184 Karl-Barth-Archiv, 9107.240, Protokoll der Komitee-Sitzung des BK-Hilfswerks
vom 25. 11. 1942, S. 3.

185 Das Israelitische Wochenblatt nennt die Liebe zu den jiidischen Menschen bei
Barth, Brunner, Gertrud Kurz, Vogt und Liithi: ,Ohne den personlichen Einsatz
dieser wahrhaften Christen, das ist an dieser Stelle oft hervorgehoben worden, wiire
dem Fliichdingswerk kaum der unerwartet grosse Erfolg beschieden gewesen® (/-
raelitisches Wochenblart fiir die Schweiz 2 vom 15. 1. 1943). )

186 Israelitisches Wochenblatt fiir die Schweiz 4 vom 29. 1. 1943, S. 24. Ahnlich die
Formulierung von Robert Sturzenegger iiber die Stimmung im SEK-Vorstand am
10. 12. 1942: ,Wir empfanden den Versuch als stossend, die J. durch freundliche
Worte und einem Schuldbekenntnis zum Uebertritt gleichsam zu nétigen® (Brief an
Eduard Thurneysen vom 22. 12. 1942 in: Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer
1287).

Die Kritik hatte ihre Wirkung auf das Schreiben des BK-Hilfswerks vom 22. 6.
1943 (Unterzeichner: Vogt, Farner und Hurter) an den Schweizerischen Israeliti-

43



3. Der Weihnachtsbrief wurde auf ganz verschiedene Weise verstanden:
Beim Adressaten wurde er positiv (z.B. Rabbiner Weil) wie negativ
(Rabbiner Botschko) verstanden. Auch auf nichtjiidischer Seite wurde er
in entgegengesetzter Weise gelesen. Wegen der implizit enthaltenen Ju-
denmission wurde er sowohl von Ragaz (religios-sozial) wie Werner
(liberal) aber auch von der Mittelpresse abgelehnt. Der Unterschied war
nur jener, dass Ragaz fithrend im jiidisch-christlichen Dialog wirkre,
Werner das Selbstverstindnis des Judentums hervorhob und die Mittel-
presse bei antisemitischen Kampagnen mitbeteiligt war. Ebenso verschie-
den war das Verstindnis des Bussrufes an die Christenheit: Die Zeitung
Die Nation war des Lobes voll, wihrend die katholische Schweizerische
Kirchen-Zeitung ihn mit wiisten antisemitischen Worten und Koechlin
aus verletzter ,\Wiirde der Kirche® ablehnten. Leute wie SEK-Vorstands-
mirglied Sturzenegger, die das theologische Anliegen der unléslichen
Verbindung von Christentum und Judentum heraushérten, rieten aus
didaktischen Griinden von der Publikation ab. So blieben nur wenige
ausserhalb des BK-Hilfswerkes, die sich hinter den Brief stellten (z. B. die
Evangelische Volkszeitung). Dass dieser so viele unterschiedliche, ja dia-
metrale Lesarten zuliess, ist eine unbestreitbare Schwiche. Sie war nur
méglich, weil es noch Nebenadressaten gab und mehrere Anliegen in die
Botschaft (Anteilnahme am Schicksal des jiidischen Volkes, Ablehnung
des Antisemitismus, theologisches Wort zum Verhiltnis zwischen den
beiden Religionen, Bussruf an die Christenheit) verpackt wurden.

4. Es stellt sich die Frage der Verantwortlichkeit. Fiir den Text verantwort-
lich war die Dreierkommission mit Oskar Farner, Wilhelm Vischer und
Paul Vogt. Vogt, der ,Fliichtlingspfarrer®, war ein beherzter Mann der
Tat und weniger der theologische Denker. Ihm ging es wirklich um eine
»Sympathiekundgebung“."¥” Er wollte zeigen, dass man auch in einem
anderen Tone ,,zu den Juden und iiber die Juden sprechen kann, als es in

Europa und auch beim schweizerischen Antisemitismus Mode ist“.'®

schen Gemeindebund anlisslich von dessen Trauerkundgebung fiir die Ausrottung
der Juden in Europa. In einer einfachen, anteilnehmenden Sprache wurde unter
Anfithrung von Jer 33,7-9, Jes 54,10 und 61,1-2 sowie Ps 23,4 Trost gespendet
und Fiirbitte geleistet (abgedrucke in: Mitteilungen des Schweizerischen evangelischen
Pressedienstes an die Mitarbeiter und die religiosen Blitter 25 vom 23. 6. 1943).

187 Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Brief Vogt an Anna Davidowitsch
vom 16. 1. 1943.

188 Archiv fiir Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Schreiben Vogt an die Redaktion
des Israelitischen Wochenblattes vom 1. 2. 1943; hnlich: Schreiben Vogt an Rab-
biner Botschko vom 2. 1. 1943.

a4



Das Israelitische Wochenblatt verstand das im Blick auf Vogt auch so:
»Das Motiv der Botschaft war wirkliche Liebe zum jiidischen Mitmen-
schen®.'"® Die von manchen Leserinnen und Lesern als deplatziert auf-
gefasste dogmatische Sprache kénnte deshalb sehr wohl hauptsichlich
von den beiden andern Kommissionsmitgliedern, die auch an der Uni-
versitit wirkten, verfochten worden sein. Offensichtlich war es fiir sie
selbst angesichts widrigster Zeitumstinde unméglich, eine Umkehr in
ihrem Denken vorzunehmen und von jeglichen missionarisch klingenden
Formulierungen Abstand zu nehmen.'®® Angesichts der Tatsache, dass bei
dffentlichen Stellungnahmen nicht nur die hehre Absicht den Ausschlag
gibt, sondern auch die Wirkung zu bedenken ist, erstaunt es, dass nie-
mand im Komitee die zahlreich gedusserten Bedenken ernst genommen
und das Unternehmen gestoppt hat.

5. Ein Vergleich mit der liberalen und religiés-sozialen Richtung ergibt, dass
es diese viel einfacher hatten, einen Zugang zum Judentum als gleich-
wertige Religion und die Anerkennung des jiidischen Selbstverstindnisses
zu finden. Die Dialektiker mit ihrem strikten bibeltheologischen Ansatz
hatten dagegen einen viel weiteren, schmerzhaften Weg zuriickzulegen.
Thre theologische Reflexion ist beeindruckend.””" Zur theoretischen Ar-
beit hinzu kam die praktische im Rahmen des BK-Hilfswerks. Zusam-
men mit den Religiés-Sozialen, die sich ebenfalls in Wort und Tat ge-
dussert haben, bildet die dialektische Richtung eine Ausnahme. Denn auf
liberaler Seite waren es nur vereinzelte Vertreter, die sich im jiidisch-
christlichen Gesprich engagierten; bei den Positiven verharrte man gar
auf der traditionellen kirchlichen Substitutionslehre. Allerdings war es,
wie das Beispiel von Herbert Hug zeigt, nicht nur dogmatische Reflexi-

on, sondern eine persdnliche Begegnung mit einem jiidischen Menschen,
welche diese Wende bewirkt hat.

189 Israelitisches Wochenblatt fiir die Schweiz 2 vom 15. 1. 1943, S. 8.

190 Selbst heute, iiber 50 Jahre nach Auschwitz, scheint die Idee der Judenmission bei
einzelnen Vertretern der dialektischen Theologie noch vertreten zu werden. Eduard
Buess (geboren 1913), Pfarrer, ausserordentlicher Professor fiir Praktische Theolo-
gie an der Universitit Basel und Schiiler von Karl Barth schrieb: Der Christ miisse
sich eingestehen, ,dass er in einer 2000jihrigen dunklen Geschichte der Missach-
tung und Verfolgung Israels das Mandat zur Verkiindigung Jesu seinem Volk ge-
geniiber verscherzt hat. Dieses ist an die Gemeinden messianischer Juden iiberge-
gangen® (Reformierte Presse 12/13 vom 26. 3. 1999, S. 4).

191 Ahnlich die Einschitzung des Theologen und Historikers Hermann Kocher (H.
KocHER, Rationierte Menschlichkeit, S. 438).

45



Personeniibersicht

Die folgende Liste enthilt die Namen der Mitglieder des leitenden Komitees des BK-
Hilfswerkes 1942 (A.) und diejenigen einiger Nichtmitglieder (B.). Die genannten
Personen sind, wenn sie nicht mit [-] ge%(ennzcichnct werden, Unterzeichner des
Weihnachtsbriefes von 1942. [*] bedeutet, dass die jeweilige Person im Landbote[n] 301
vom 24. 12. 1942 als Unterzeichner aufgefiihrt wird; in der Appenzeller Zeitung 302
vom 24. 12. 1942 werden Barth, Brunner, Pestalozzi und Rohrer namentlich erwihnt.
Quelle: P. Aerng, Corpus von Pfarrerbiografien.

A. Komitee-Mirtglieder

Aargau
Meyer, Wilhelm, 1903 —1987, Pfarrer in Windisch 1934 —1947 [*]

Appenzell

Rohner, Jean Louis Gottfried, 1913—-2002, Pfarrer in Appenzell 1937-1947, zog 1943
nach Argentinien, letzte Teilnahme an einer Komitee-Sitzung am 25. 11. 1942 [-];
ersetzt durch:

Bienz, Willi, 1912-1991, Pfarrer in Schénengrund (Appenzell-Ausserrhoden) 1936 —
1944 [-]

Basel
Barth, Karl, 1886 -1968, Professor fiir Systematische Theologie in Basel 1935 -1962

*

Kirschbaum, Charlotte von, 1899 —1975, theologische Mitarbeiterin von Karl Barth

Kutter, Hermann jun., (1893 — 1980), Sohn von Pfarrer Hermann Kutter (1863 —
1931), Pfarrer in St. Gallen-Bruggen 19271940 (Nachfolger von Eduard Thurn-
eysen) und Basel St. Elisabethen 1940 -1958

Thurneysen, Eduard, 1888 —1974, Pfarrer in St. Gallen-Bruggen 1920 -1927 und am
Basler Miinster 1927-1959, Privatdozent 1930 und ausserordentlicher Professor
fiir Prakeische Theologie in Basel 1941-1959 [*]

Vischer, Wilhelm, 1895-1988, Lic., Pfarrer in Basel St. Jakob 1936—-1947, Privat-
dozent fiir Altes Testament in Basel [*]

Wieser, Hanny, 1888 —1947, Fiirsorgerin und Mutter, Ehefrau von Pfarrer Gottlob
Wieser (1888 —1973, Redakror des Kirchenblatt|es] fiir die reformierte Schweiz)

Basel-Land

Hichler, Walter, geboren 1898, verschollen erklirt auf den 8. 8. 1954 am 3. 9. 1963,
Pfarrer in Kilchberg 1932 -1943 und Oberwil (Basel-Land) 1943 -1951 (krank-
heitsbedingter Riickrtritr)

Bern

Kurz-Hohl, Gertrud, 1890-1972, Leiterin der ,Kreuzricter“-Fliichtlingshilfe (spiter
Internationaler Christlicher Friedensdienst CFD) 1937-1972, , Fliichdingsmutcer®

Ludwig, Gorrtfried, 1889 —1970, Pfarrer in Biel 1929 -1961

Miiller, Max, 1898 —1968, Pfarrer in Aegerten bei Biel 1933 —1963

46



Quervain, Alfred de, 18961968, Lic., Pfarrer in Laufen im Berner Jura 1938 —1944,
Privatdozent 1930—1944 und ausserordentlicher Professor fiir Ethik in Basel
1944 —1948

Stucky, Christian, 1894 —1968, Pfarrer in Biimpliz (Bern)

Glarus

Grebel, Hans Rudolf von, 1910-1982, Pfarrer in Obstalden 1935-1945 (Nachfolger

von Ernst Hurter)

Graubiinden

Fulda, Friedrich, 1900 —-1991, Pfarrer in Maienfeld 1929 -1973
Salzgeber, Luzius, 1897-1974, Theologiestudium am Seminar der deutschen evange-
Z%isch-reformicrtcn Synode von Nordamerika in St. Louis (Missouri, USA), Ordi-
nation 1924 daselbst, Erzieher im Sozialheim ,,Sunneblick® von Pfarrer Paul Vogt
in Walzenhausen (Appenzell-Ausserrhoden) 1935—1940, Titigkeit auf dem kan-
tonalen Fiirsorgeamt Graubiinden 1940—1962 (zunichst als ,Gehilfe®, dann als
Stellvertreter des kantonalen Fiirsorgers, zuletzt als Adjunkr)

Schafthausen

Braunschweig, Alfred, 1915-1999, Pfarrer in Oberhallau (Schaffhausen) 1941-1950
[*]

Solothurn
Schifer, Ortto, 1902 —1961, Pfarrer in Balsthal 1935-1951

Thurgau
Rohrer, Fritz, 1906 —1975, Pfarrer in Arbon 1940 -1972 [*]

St. Gallen
Pestalozzi, Rudolf, 1889 —1963, Dekan, Pfarrer in St. Gallen-Tablat 1925 -1955 [*]

Ziirich

Bir-Vogel, F., Kassiererin des SEHBKD [-]

Biumle, Fritz, 1892 -1975, Pfarrrer in Ziirich-Wipkingen 1938 —-1963 [*]

Brunner, Emil, 1889 —1966, Professor fiir Systematische Theologie 1924 —1955 [*]

Farner, Oskar, 1884 —1958, Pfarrer am Grossmiinster 1937-1950, Kirchenrat 1932 —
1955 (Prisident 1947-1955), Titularprofessor fiir schweizerische Kirchengeschich-
te an der Universitit Ziirich 1939 —1954, Prisident des ,Vereins der Freunde Is-
raels. Schweizerische Evangelische Judenmission® 1952 -1958 [*]

Hurter, Ernst, 1900 -1953, Pfarrrer in Obstalden (Glarus) 1924-1934 (Nachfolger
von Emil Brunner) und Ziirich-Seebach 1934 —1953 [*]

Maurer, Adolf, 1883 —1976, Dr. theol. h. c., Pfarrer in Ziirich-Wiedikon 1929 —1948,
befreundet mit Emil Brunner [*]

Rohner, Hedwig, Biirohilfe des SEHBKD, Ziirich-Seebach [-]

Vogt, Paul, 19001984, Pfarrer in Walzenhausen (Appenzell-Ausserrhoden) 1929 —
1936, Ziirich-Seebach 1936 —1943, Prisident des SEHBKD 1937-1948, haupt-
amtlicher Seelsorger fiir die evangelischen Fliichtlinge in der Schweiz 1943 —1946
[*]

47



Diaspora

Alder, Garfield, 1900 -1981, Pfarrer in Luzern Matthius 1932 -1935 und Lukas
1935-1972 [-]

Hiibscher, Alfred, 1894 —1953, Pfarrer in Ziirich-Wipkingen 1935 —1942 und Locarno
(Tessin) 1942 —1948

Wildberger, Hans, 19101986, Pfarrer in Luzern Matthiius 1939 -1951 [-]

Suisse romande

Courvoisier, Jaques, 1900 —1989, Theologieprofessor in Genf 1939 -1970 [-]
Grin, Edmond, 1895-1977, Theologieprofessor in Lausanne 1932 —-1967

B. Nicht-Komitee-Mitglieder

Blaser, Emil, 1907—1980, Pfarrer in Biiren a.A. (Bern) 1941-1957

Bruppacher, Hans, 1891-1978, Dr. phil., Pfarrer in Winterthur-Téss 1938 —1952,
Ziircher Kirchenrat 1939 -1959 [*]

Dieterle, Samuel, 1882 —1950, Pfarrer in Basel St. Peter 1929 —1948 [*]

Frey, Arthur, 1897-1955, Dr. oec. publ.,, Leiter des Evangelischen Pressedienstes
(EPD) 1933 -1955 [*]

Kaul, Ernst, 1910—1991, in jungen Jahren beeinflusst von Pfarrer Adolf Maurer, Pfar-
rer in Adliwil (Ziirich) 1942 1954 [*]

Liithi, Walter, 19011982, Pfarrer in Basel Oekolampad 1936 -1946 [*]

Schwarz, Rudolf, 1879 -1945, Pfarrer in Miinchenstein (Basel-Land) 1916-1924,
nach gesundheitsbedingtem Riickerite in Basel wohnhaft

Stachelin-Kutter, Meieli (Gertrud), 1901 -1980, Tochter von Hermann Kurtter (1863 —
1931) und Ehefrau von Ernst Stachelin, Professor fiir Kirchengeschichte in Basel)
%

]
Stuckert, Ernst, 1904 —1972, Pfarrer in Aeugst am Albis (Ziirich) 19321972

48



	"Wehe der Christenheit ..., Wehe der Judenschaft ..." : Der Weihnachtsbrief an die Juden in der Schweiz von 1942 (Teil II)

