Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: "Doppelte Konfrontation" : Rav Josef Dov Soloveitchiks umstrittenes
Modell ftr den judisch-christlichen Dialog

Autor: Rutishauser, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961192

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961192
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

»Doppelte Konfrontation®

Rav Josef Dov Soloveitchiks umstrittenes Modell
fiir den jiidisch-christlichen Dialog

von Christian Rutishauser”™

Vor bald vierzig Jahren hat die rémisch-katholische Kirche im Zweiten
Vatikanischen Konzil mit ihrer Erklirung Nostra Aetate den jiidisch-christ-
lichen Dialog auf héchster Ebene zu ihrem Programm erklirt. In der Dis-
kussion um dieses Gesprichsangebot ist 1964 ein Aufsatz erschienen, der aus
jildischer Sicht gleichsam die Richtlinien fiir das kiinftige Gesprich markiert
hat. Gemeint ist Rav Soloveitchiks Aufsatz ,,Confrontation“, dem bis heute
viel zu wenig Beachtung geschenkt worden ist und an den daher hier erin-
nert werden soll." Seine Rezeption in Europa scheint mir insofern wichtig zu
sein, weil er in seiner Aussageabsicht vom Rabbinical Council of America
tibernommen wurde und seither das Verhiltnis jiidisch-orthodoxer Kreise
zum Dialog mit der romisch-katholischen Kirche iiber die USA hinaus prigt.
Diese offizielle und politische Rezeption konnte der Vielschichtigkeit der im
Aufsatz enthaltenen Argumentationsweise nicht gerecht werden und hat da-
her zu einer verkiirzten Wahrnehmung von Soloveitchiks Standpunkt gegen-
tiber dem jiidisch-christlichen Gesprich gefiihrt. Diese Engfithrung gilt es
aufzubrechen und damit zugleich einer ahistorischen Auslegung des Aufsat-
zes entgegenzutreten. Mit diesen Zeilen soll zudem ein Beitrag geleistet wer-
den, die revisionistische Tendenz der Soloveitchik-Rezeption, die sich bedau-
erlicherweise seit seinem Hinscheiden vor zehn Jahren breit gemacht hat,
einzudimmen.’

*  P. Dr. Christian Rutishauser S], Lassalle-Haus, Bad Schénbrunn, CH-6313 Edli-
bach/Zug.

1 Zuerst veroffenticht in: Tradition 6/2 (1964), S. 5-28.

2 Die revisionistische Rezeption interpretiert Soloveitchik als einen konservativen
Gemeinderabbiner, der sich weder ernsthaft fiir Philosophie, sikulare Bildung, den

Zionismus oder die Emanzipation der Frau eingesetzt, sondern sich nur aus mis-

12



Rabbi Soloveitchik, 1903 geboren, war ein herausragender Talmud-
Gelehrter litauischer Provenienz und entwickelte sich nach seinem Philoso-
phiestudium im Berlin der Weimarer Republik in den USA zur fithrenden
Personlichkeit der sogenannten Modern Orthodoxy.> Vertraut mit der Reli-
gionsphilosophie und der protestantischen Theologie des 19. Jahrhunderts,
begriindete er mit Kategorien der religiésen Anthropologie in ,Confronta-
tion“ ein Modell fiir einen begrenzten Dialog mit der rémisch-katholischen
Kirche. Die Quintessenz seiner Ausfithrungen wird normalerweise so dar-
gestellt, dass er jeden Dialog im Bereich der Theologie und der explizit
religiosen Fragestellung ablehne, eine Zusammenarbeit mit der Kirche auf
politischer, sozialer, humanitirer und kultureller Ebene jedoch befiirworte,
also nur ein Ja zur Kooperation in der gemeinsamen Gestaltungsverantwor-
tung von Juden und Christen gegeniiber der sikularen Gesellschaft gebe.
Diese Leseweise des Aufsatzes kann sich auf eine explizite Aussage Soloveit-
chiks stiitzen:

»L he confrontation should occur not at a theological, but at 2 mundane human level.
There, all of us speak the universal language of modern man. As a matter of fact, our
common interests lie not in the realm of faith, but in that of the secular orders. There,
we all face a powerful antagonist, we all have to contend with a considerable number of
marters of great concern. The relationship between two communities must be outer-
directed and related to the secular orders with which men of faith come face to face. In
the secular sphere, we may discuss positions to be taken, ideas to be evolved, and plans
to be formulated. In these matters, religious communities may together recommend
action to be developed and may seize the initiative to be implemented later by general

sionarischen und taktischen Griinden modernen Fragestellungen zugewandt habe.
So z. B. M. ME1seLMAN, The Rav, Feminism and Public Policy: An Insider’s Over-
view, in: Tradition 33/1 (1998), S. 5—30; M. Twersky, Halakhic Values and Ha-
lakhic Decisions: Rav Soloveitchik’s Pesak Regarding Women'’s Prayer Groups, in:
Tradition 32/3 (1998), S. 5—18; D. Singer/ M. SoxkoL, Joseph Soloveitchik: Lone-
ly Man of Faith, in: Modern Judaism 2 (1982), S. 227—-272. Dass der Revisionis-
mus bis zu einer willentlichen Geschichtsfilschung fiihren kann, hat J. ScHACHTER,
Facing the Thruths of History, in: The Torah U-Madda Journal 8 (1998-99), S.
200-273, aufgezeigt. Beitrige, die die ernsthafte Auseinandersetzung Soloveitchiks
mit der Moderne dokumentieren und sich gegen eine revisionistische Auslegung
wehren: L. KarLaN, Revisionism and the Rav: The Struggle for the Soul of Modern
Orthodoxy, in: Judaism 48/3 (1999), S. 290-311; W.S. WuURZBURGER, Rabbi
Joseph B. Soloveitchik as Posek of Post-Modern Orthodoxy, in: M. D. ANGEL (ed.),
Exploring the Thought of Rabbi Joseph B. Soloveitchik, Hoboken (New Jersey) 1997,
S. 3-22; S. Krauss, The Rav on Zionism, Universalism and Feminism, in:
Tradition 34/2 (2000), S. 24-39; D. HarTt™MAN, Love and Terror in the God En-
counter. The Theological Legacy of Rabbi Joseph B. Soloveitchik, Band 1, Woodstock,
2001.

3 Zu Soloveitchiks Biographie siehe meine Publikation Halachische Existenz — Or-
thodoxie als Lebensform in der Moderne. Das Werk von Josef Dov Soloveitchik, Berlin
2003, Kapitel I (im Druck).

13



society. However, our joint engagement in this kind of enterprise must not dull our
sense of identity as a faith community.“*

Diese Passage fiihrte in jiidisch-orthodoxen Kreisen zu einer grundsitzlichen
Ablehnung eines explizit theologischen Dialogs mit Christen. Begegnungen
mit der Kirche ergaben sich nur, wenn der Staat beide Religionsgemein-
schaften zur Mitarbeit in der Gestaltung 6ffentlicher Angelegenheiten aufrief
oder wenn bei wissenschaftlichen Projekten die Stellungnahme beider gefor-
dert wurde. So eindeutig die Unterscheidung zwischen interreligiosem Ge-
sprich und gemeinsamer Zusammenarbeit in sikularen Fragen in Soloveit-
chiks Gedanken verwurzelr ist, so lisst sich ,,Confrontation” doch offener fiir
einen explizit religiosen Dialog lesen. Um dies einsichtig zu machen, muss
der Aufsatz einerseits historisch verortet und in den Kontext von Soloveit-
chiks Gesamtwerk gestellt werden. Andererseits ist seine gesamte Argumen-
tationsweise mit zu beriicksichtigen.

Blicken wir zunichst auf den Gedankengang, der Soloveitchik zu einem
Nein oder zumindest zu einem Zdgern gegeniiber dem theologischen inter-
religiosen Dialog gefiihrt hat. Seine Abneigung in der Offnung gegeniiber
dem Gesprichsangebot der Kirche ist offensichdich stark historisch mitbe-
dingt. Nach den Jahrhunderten der christlichen Verfolgung, der Doktrin der
Substitution der Synagoge durch die Kirche als wahres Israel und der Lehre
der Verachtung von seiten der Christen, die Soloveitchik in Erinnerung ruft,’
kann er zur Zeit des Konzils einer neuen Ara der ernsthaften und respekt-
vollen Zuwendung noch nicht trauen. Dieses historisch bedingte Misstrauen
ist im zweiten Aufsatzteil von ,,Confrontation” deutlich greifbar, wenn er die
Kirche als stolz und schlau bezeichnet und meint, dass ihr Dialogangebot aus
eigener Unsicherheit und innerer Leere hervorgegangen ist.’ Soloveitchik
nennt die Kirche in diesem Aufsatz zudem nie beim Namen, sondern spricht
lediglich von der ,,community of the many“. Nimmt er damit nur eine alte
jiidische Tradition auf, die Kirche nicht beim Namen zu nennen? Bringt er
so zum Ausdruck, dass er ihr eigenes Selbstverstindnis als Ekklesia nicht
anerkennt? Oder geht es ihm vielmehr um die stets schwierige Kommuni-
kation zwischen den Gemeinschaften, wenn das Grossen- und somit Macht-
gefille beider so unterschiedlich ist? Letztere Vermutung scheint begriindeter
zu sein, und zwar nicht nur auf dem Hintergrund seiner Biographie und
seines Schaffens, wo er doch die Zusammenarbeit mit christlichen und kirch-
lichen Organisationen immer wieder unter Beweis gestellt hat. Es ist ja zu

J.B. SoroverrcHik, Confrontation, S. 24.
J.B. SorLoverrcHik, Confrontation, S. 21.25.
J.B. SoroverrcHik, Confrontation, S. 24 —25.

[-2 WAV -

14



beachten, dass er in ,,Confrontation” das Judentum analog zur ,,community
of the many“ als ,community of the few" bezeichnet. Dass es Soloveitchik in
erster Linie um die schwierigen Mechanismen der Begegnung und der Kom-
munikation zwischen den beiden bis in die Gegenwart hinauf verfeindeten
Gemeinschaften geht, lisst sich auch daran zeigen, dass er an mehreren
Orten in seinem Aufsatz nichts anderes als Kommunikationsbedingungen
aufstellt. Diese miissen so beschaffen sein, dass sich die beiden Gemein-
schaften wie zwei freie Individuen, die durch demokratische Rechte und
durch gleiche humanistisch begriindete Wiirde ausgezeichnet sind, begegnen
kénnen. So schreibt er:

»1t is self-evident that a confrontation of two faith communities is possible only if it is
accompanied by a clear assurance that both parties will enjoy equal rights and full
religious freedom [. . .]. We are not ready for a meeting with another faith community
in which we shall become an object of observation, judgement and evaluation, even
though the community of the many may then condescendingly display a sense of
compassion with the community of the few and advise the many not to harm or

persecute the few [. . .]. Soliciting commiseration is incongruous with the character of a
democratic confrontation.“’

Diese Worte leiten vier Kommunikationsbedingungen ein:

1. Das Judentum ist eine vom Christentum unabhingige und selbstindig in
sich stehende Religion.

2. Das innerste jiidisch-orthodoxe Selbstverstindnis muss respektiert wer-
den und ist nicht verhandelbar.

3. Die beiden Gemeinschaften mischen sich nicht gegenseitig in innere An-
gelegenheiten ein, wie z.B. in die Liturgie, wobei Soloveitchik auf die
Karfreitagsfiirbitte der Kirche fiir die Juden anspielt, die unter Papst
Johannes XXIII. geiindert wurde.

4. Die jiidische Gemeinschaft darf nicht die eigenen Glaubensbriider und
-schwestern vergessen, die Opfer des christlichen Antijudaismus gewor-
den sind; diese brauchen formelle Rehabilitation.

Diese Bedingungen und Argumentationen laufen auf die Positionierung des
Judentums als selbstbewusster und anerkannter Religionsgemeinschaft neben
der Kirche in einer multireligiésen und zugleich sikularen Gesellschaft hin-
aus. Ein soziologisches Interesse kommunitaristischer Prigung, das das Ju-
dentum als vollwertigen Gesprichspartner in der modernen Gesellschaft po-
sitioniert, leitet Soloveitchiks Denken.

7 J.B. SoLoverrcHik, Confrontation, S. 21.

15



Im Bewusstsein um die leidvolle jiidisch-christliche Geschichte und um
die hohen Anforderungen fiir eine interreligiose Begegnung fragt sich Solo-
veitchik: Hat denn die Kirche schon eine geniigend grosse Sensibilitit ent-
wickelt, um ihr kleineres Gegeniiber nicht einfach zu iiberrollen und letzdich
durch Wohlwollen doch zu bedrohen oder gar aufzusaugen? Ist sie sich
schon bewusst, dass sie bei allem guten Willen zur Begegnung durch ihre
faktische Macht die Dialogbedingungen nicht allein stellen kann? Respek-
tiert sie die Notwendigkeit der Abgrenzung, die das Judentum konstitutiv
braucht und nichts mit Dialogverweigerung zu tun hat? Vor diesen Schwie-
rigkeiten, die in kommunikativen Prozessen des Dialogs auftreten werden
und die Soloveitchik am Horizont sieht, warnt er. Er sieht die Kirche noch
nicht genug darauf vorbereitet. Daher greift er am Ende von ,,Confrontation®
auf die klassische Jakob-Esau-Typologie, auf jene der verfeindeten Briider
zuriick, um das aktuelle Verhiltnis von Synagoge und Kirche zu beschreiben.
Zwar steht die Versshnung am Horizont, doch hat Jakob seinen ganzen
Besitz und seinen Hausrat mit Boten vorausgeschickt, um Esau zu be-
schwichtigen. Auf die dreifache Frage Esaus an einen Boten ,,Zu wem ge-
hérst du, wohin gehst du und wem gehért das da vor dir?“ (Gen 32,18) hat
dieser zu antworten, der ganze Besitz wire ein Geschenk an ihn. In einer
midraschartigen Auslegung unterstreicht Soloveitchik, das Geschenk an die
Kirche wire die Zusammenarbeit in sikularen Angelegenheiten. Wie das ,,Zu
wem gehérst du, wohin gehst du?“ allein die Sache Jakobs ist, so habe sich
das Judentum auch nicht in den theologischen interreligiosen Dialog zu
begeben, wo diese Frage des jiidischen Glaubens und der jiidischen Identitit
diskutiert wiirden.®

Soloveitchik misstraut aber nicht nur der Reife der christlichen Seite fiir
ein faires interreligidses Gesprich, sondern auch jener der eigenen, der jii-
dischen. So wirft er den liberalen jiidischen Kreisen vor, dass sie als ethisch
verantwortungsbewusste und der Wissenschaft und allgemeinen Mensch-
heitskultur verpflichtete Juden nur in der ,einfachen Konfrontation® gegen-
iiber der Natur lebten, nicht aber die ,zweite Konfrontation® gegeniiber der
sikularen und kirchlichen Gesellschaft angenommen hitten. Diese ,,doppelte

8 ].B. SoroverrcHik, Confrontation, S. 27—-28. Dieser Midrasch ist im Aufsatz ein-
deutig gewichtiger als die zitierte Aussage Abrahams, er wire Fremder und Mit-
bewohner in Kanaan zugleich (Gen 23,4), womit Soloveitchik das jiidische Selbst-
verstindnis bezeichnet und ebenso sein begrenztes Dialogangebot illustriert (S. 26—
27). Dies ist entscheidend, da der Midrasch zu ]akogml]md Esau auf ein noch
verfeindetes Verhiltnis Bezug nimmt, das auf Versshnung hin offen ist, wihrend
die Illustration durch Abraham eine ontische und nicht verinderbare Feststellung
ist.

16



Konfrontation“ eines jiidischen und auch reifen menschlichen Selbstver-
stindnisses zu begriinden, woher der Aufsatz seine Uberschrift hat und wor-
auf er letztlich hinausliuft, ist die erste Hilfte des Aufsatzes gewidmet. In
einer typologischen und midraschartigen Exegese legt Soloveitchik daselbst
Gen 1 und 2 aus, wo der Mensch nach ihm in drei Stufen beschrieben wird:

1. Als natiirliches Wesen, das noch harmonisch mit der Natur und den
andern Geschépfen lebt, ist der Mensch allein bestimmt durch die bio-
logischen und physischen Notwendigkeiten, ohne der existentiellen Ei-
genheit des Menschseins bewusst zu sein. Diesen hedonistisch und is-
thetisch ausgerichteten Status des Menschen bezeichnet Soloveitchik als
,unkonfrontiert“.’

2. Der Mensch entwickelt sich, wenn er seiner Sonderstellung im Kosmos
bewusst wird und die Mitwelt als eine objektive Ordnung erlebt, die ihm
nicht einfach zugeordnet ist, sondern als dussere Norm erscheint. In
dieser Subjekt-Objekt-Struktur der Wirklichkeit wird sich der Mensch
seiner Einsamkeit bewusst, womit nach Soloveitchiks existentialistischem
Denken die entscheidende Erfahrung gegeben ist, die den Blick auf die
eigene Existenz freigibt. In der objektiven Norm der Wirklichkeit sieht
Soloveitchik letztlich ein Gebot des Schépfer-Gottes. Dieser nun ,einfach
konfrontierte“ Mensch sieht sich der Natur gegeniiber, die er durch kul-
turelle Errungenschaften zu unterwerfen und zu gestalten hat (vgl. Gen
1,28), will er nicht verzweifeln.

3. Die liberalen Juden sind nach Soloveitchik bei der allgemeinen Kultur-
gestaltung mit dabei, sehen aber nicht, dass es noch eine ,zweite Kon-
frontation® gibt, der sie sich zu stellen haben. Es ist jene zwischen zwei
Individuen, denn die Menschen sind einander nicht nur als Hilfe (‘ezer)
zugeordnet, sondern auch entgegengesetzt (ke-negdo), wie Soloveitchiks
Interpretation von Gen 2,20 lautet. Die Sprache verbindet und trennt
zugleich, weswegen selbst bei echter existentieller Gemeinschaft eine
grosse Einsamkeit bleibt. Dies streicht er am Beispiel von Adam und Eva
heraus.

Diese zweite Konfrontation, die vor allem das Anderssein gegeniiber den
Mitmenschen bezeichnet, nicht zu ertragen, wirft er nun im Kontext des
interreligivsen Dialogs nicht nur dem christlichen Gesprichspartner vor,
sondern vielmehr noch den eigenen Reihen. Ein zum Dialog offenes Juden-
tum, so befiirchtet Soloveitchik, wird wie ein biirgerlich-liberales Judentum,

9 ].B. SoroverrcHik, Confrontation S. 7.

17



das seines Erachtens strukturell nur den liberalen Protestantismus kopierrt,
seine Andersheit verraten bzw. die zweite Konfrontation nicht auf sich neh-
men. Bevor das Judentum nicht zu einer Religionsgemeinschaft mit wirklich
eigenem, alternativen Profil, also den Mut zur Selbstkonstitution aus der
Quelle der Halacha auch unter den Bedingungen der Moderne gefunden
hat, ist an einen theologischen Dialog mit der Kirche noch nicht zu denken.
Erinnern wir daran: In der Mitte des 20. Jahrhunderts kimpfte die kleine
judisch-orthodoxe Mindetheit in den USA nicht nur gegen den noch unge-
brochenen Siegeszug der Sikularisierung, sondern vor allem auch gegen das
sich immer mehr durchsetzende Reformjudentum. Auch als Autor von The
Lonely Man of Faith ruft Soloveitchik seine jiidischen Mitbriider daher dazu
auf, sich mit der eigenen Einsamkeit zu verséhnen, die nun nicht mehr
durch die Ausgrenzung durch die Mehrheitsgesellschaft bedingt ist, sondern
aus dem Selbstverstindnis der einmaligen Beziehung zu Gott, vermittelt
durch die Tora bzw. Halacha, neu gestaltet werden muss.'°

Mag auch in der aktuellen historischen Situation die Jakob-Esau-Typo-
logie noch ein Modell fiir das Dialogverstindnis abgeben, so soll schliesslich
als Fernziel das Paradigma von Adam und Eva, von zwei freien, gleichwer-
tigen und partnerschaftlich sich begegnenden Individuen gelten. Dies unter-
streicht Soloveitchiks Kommentar zu den ersten beiden Kapiteln des
Tenachs. Selbstverstindlich steht auch da nicht die ganze Glaubensexistenz
zur Debatte, betont er doch die Unmitteilbarkeit der tiefsten Existenz und
die bleibende Einsamkeit. Doch er gibt geniigend Anhaltspunkte, dass die
einfache Zweiteilung in einen abzulehnenden theologischen Dialog und eine
zu bejahende sikulare Zusammenarbeit nicht das letzte Wort haben soll.
Diese neue Perspektive wird vernehmbar, wenn man die Unterscheidung
von Glaube und Religion aufspiirt, die Soloveitchiks Argumentieren leitet.
Er muss sie aus der dialektischen Theologie von Karl Barth iibernommen
haben, was sich vor allem in The Lonely Man of Faith zeigt, wo er ausfiihrlich
darlegt, dass der Kern des Glaubens nicht in eine kulturelle Sprache der
Religion iibersetzt werden konne, da es sich um zwei unterschiedliche Gro-
ssen handle."’ Doch Religion und Kultur sind diskutierbare Phinomene. In
derselben Logik argumentiert Soloveitchik in ,Confrontation®, wenn er den
Glauben als denjenigen Inhalt des jiidischen Selbstverstindnisses bezeichnet,
der nicht zur Debatte im interreligidsen Dialog steht.

10 Ahnlich argumentiert D. HartmaN, Love and Terror in the God-Encounter. The
Theological Legacy of Rabbi Joseph B. Soloveitchik. Band I, Woodstock 2001, S.
146fF.

11" J.B. SoLoveTiCHIK, The Lonely Man of Faith, New York 1992, S. 101-108.

18



»When we shift the focus from the dimension of culture to that of faith — where total
unconditional commitment and involvement are necessary — the whole idea of a tra-
dition of faiths and the continuum of revealed doctrines which are by their very nature
incommensurate and related to different frames of reference is utterly absurd [. . .]. As a
faith individuality, the community of the few is endowed with intrinsic worth which
must be viewed against its own meta-histrocal backdrop without relating to the frame-
work of another faith communiry.* "

Diesen Glauben beschreibt er auch mit dem griechischen Wort logos:

»L he logos, the word, in which the multifarious religious experience is expressed does not
lend itself to standardization or universalization. The word of faith reflects the intimate,
the private, the paradoxically inexpressible cravings of the individual for and his linking
up with his Maker. It reflects the numinous character 2ad the strangeness of the act of
faith of a particular community which is totally incomprehensible to the man of a
different faith community. Hence, it is important that the religious or theological logos
should notlabe employed as the medium of communication between two faith com-
munities.“

Inwieweit man Soloveitchiks Ansicht iiber die Unmittelbarkeit des Glau-
bensaktes teilen will, so wird hier ein persénlicher, religitser Existenzvollzug
beschrieben. Davon ist die kulturelle Form der Religion zu unterscheiden,
wenn auch nicht abzutrennen. Uber diese Seite — und das ist bereits Gegen-
stand der Theologie — lasst sich sogar in Soloveitchiks Augen austauschen.
Diese Passage sei in ihrer ganzen Linge zitiert:

»Lhis term [die gemeinsame jiidisch-christliche Tradition] may have relevance if one
looks upon a faith community under an historico-cultural aspect and interprets its
relationship to another faith community in sociological, human, categories describing
the unfoldping of the creative consciousness of man. Let us not forget that religious
awareness manifests itself not only in a singular apocalyptic faith experience but in a
mundane cultural experience as well. Religion is both a divine imperative which was
foisted upon man from without and a new dimension of personal being which man
discovers within himself. In a word, there is a cultural aspect to the faith experience
which is, from a psychological viewpoint, the most integrating, inspiring and uplifting
spiritual force. Religious values, doctrines and concepts may be and have %een translated
into cultural categories enjoyed and cherished even by secular man. All the references
throughout the ages to universal religion, philosophical religion, ez cetera, are related to
the cultural aspect of the faith experience of which not only the community of believers
but a pragmatic, utilitarian society avails itself as well. The cultural religious experience
gives meaning and directedness to human existence and relates it to great ultimates, thus
enhancing human dignity and worth even at a mundane level. Viewing the relationship
berween Judaism and Christianity under this aspect, it is quite legitimate to speak of a
cultural Judeo-Christian tradition.“'

12 1. B. SoroverrcHix, Confrontation, S. 22—23.
13 ].B. SoroverrcHix, Confrontation, S. 23—24.
14 7.B. Soroverrcuik, Confrontation, S. 22.

19



Im Bereich der Religion, der kulturellen Vermittdung des Glaubens, éffnet
Soloveitchik selbst das theologische Gesprich zwischen Judentum und Chri-
stentum. Theologie hat letztlich auch mit der kulturell verfassten Seite der
Religion zu tun, abgesehen davon, dass heutzutage die Unterscheidung von
Glaube und Religion obsolet geworden ist, dass Glaube, Religion und Kultur
untrennbar miteinander verbunden sind. Gegen einen interkulturellen und
interreligiosen Dialog, der die Eigenstindigkeit des Dialogpartner respektiert
und in keinerlei Weise auf Bekehrung aus ist, kann ,Confrontation” nicht als
Argument angefiihrt werden.

Versucht man, nicht nur der Differenziertheit von Soloveitchiks Denken
in ,Confrontation gerecht zu werden und es nicht nur zeitgeschichtdich
einzuordnen, sondern sicht man den Aufsatz auch noch im Rahmen seines
gesamten Schaffens, so legt sich eine Offenheit seinerseits gegeniiber einem
theologisch-philosophischen Dialog mit dem Christentum noch niher. Da
spricht zunichst seine Biographie eine klare Sprache: Es ist gut dokumen-
tiert, dass sich Soloveitchik selbst seit den zwanziger Jahren in eine theolo-
gische und religionsphilosophische Auseinandersetzung mit christlichen
Denkern hineinbegeben hat — Namen wie Seren Kierkegaard, Max Scheler,
Rudolf Otto, Karl Barth seien genannt. In The Halakhic Mind ist er im
Gesprich mit der Methodik der Religionsphilosophie christlich-europiischer
Herkunft und in The Halakhic Man entwickelt er ein religioses juidisch-
orthodoxes Daseinsverstindnis in Abgrenzung gegeniiber einer liberal-pro-
testantischen und romantischen Auffassung der Religion, die in der
schlechthinnigen Abhingigkeit des Menschen oder in der Erfahrung des
Heiligen den Kern des Religiésen ortet. In Uvikastem Misham widmet er sich
der natiirlichen Suche der menschlichen Seele nach Gott, wie sie in einem
platonischen Denken formuliert worden ist. Sollte sich Soloveitchik selbst
ins Gesprich mit dem Christentum und der griechischen Philosophie be-
geben haben, um es danach anderen zu verbieten und es zu verurteilen?
Oder hatte er in den zwanzig Jahren, die ,,Confrontation” von den genann-
ten Publikationen trennt, eine neue Position gegeniiber der christlichen
Theologie eingenommen? Auf eine solche Entwicklung scheint in Soloveit-
chiks Biographie nichts hinzudeuten, weswegen die beiden Autoren David
Singer und Moshe Sokol, die ,,Confrontation® nur als Ablehnung eines jii-
disch-christlichen Gesprichs lesen, die Inkohirenz in seinem Werk denn
auch psychologisch zu erkliren versuchen:

»1t seems likely that, deep down, he [Soloveitchik] feels a certain amount of guilt over
what he is doing. After all, in ,Brisk’ [das ist das fiir seine Litwak-Herkunft stehende
Brest] the talmudists did not read Christian religious works.“"®

15 D. Singer/M. SokoL, Joseph Soloveitchik: Lonely Man of Faith, S. 255.

20



Auch wenn das biographisch bedingte und existentielle Ringen um eine
authentische Orthodoxie unter den Bedingungen der westeuropiischen und
amerikanischen Moderne Soloveitchiks Denken stark mitgeprigt hat, ist die-
se psychologische Erklirung doch zu einseitig und zu einfach. Das Verbot
zum theologischen interreligiosen Dialog wire in dieser Perspektive als
Riickfall unter das viterliche Uber-Ich zu lesen, nachdem sich der Sohn in
der neuen Welt des Westens schon Jahrzehnte im akademischen Gesprich
verdient gemacht hat. Wenn hier das Uber-Ich zuriickschligt, warum denn
nicht auch in bezug auf sein Engagement fiir sikulare Bildung, die in seinem
Elternhaus, vor allem von seinem Vater her, noch lange bestritten wurde?
Die psychologische Begriindung ist unbefriedigend.

Um die scheinbare Inkohirenz in Soloveitchiks Schriften zu erkliren
bzw. sein Zogern gegeniiber dem jiidisch-christlichen Dialog in ,,Confron-
tation zu verstehen, gilt es vielmehr, seine Schriften von ihrem unterschied-
lichen ,Sitz im Leben“ her zu sehen bzw. ithren unterschiedlichen literari-
schen Charakter mitzubedenken. The Halakhic Mind, The Halakhic Man
und auch Uvikastem Misham sind Publikationen aus den vierziger Jahren im
Kontext seiner Professur fiir Talmud und Philosophie am Rabbi Isaac El-
chanan Theological Seminary. Soloveitchik war fast vierzig Jahre Dekan des
Seminars, das unter seiner Leitung Teil der Yeshiva University wurde. Es sind
also Schriften mit Forschungsergebnissen, die im Dienst der akademischen
Auseinandersetzung und Lehrvermittlung stehen. In diesem Kontext hat phi-
losophisches, theologisches und weltanschauliches Gesprich mit dem Chri-
stentum Raum. In The Lonely Man of Faith, ein Werk das aus einer Veran-
staltungsreihe der Yeshiva University in Kooperation mit der romisch-
katholischen, von Jesuiten gefiihrten Loyola University (!) hervorgegangen ist,
betont Soloveitchik zudem — wohl auch im Gestus eines Understatements —,
dass es ihm in dieser Schrift um eine sehr persénliche und subjektive Stand-
ortbestimmung gehe, die keine Allgemeingiiltigkeit beanspruchc.16 Auch im
privaten Bereich scheint Soloveitchik fiir eine Auseinandersetzung mit jii-
disch-christlichen Fragen also offen zu sein. Dies ist durchaus kohirent mit
seiner Vision eines orthodoxen Juden als einer freien, gebildeten und intel-
lektuellen Personlichkeit, die sich vor Gott selbst zu erschaffen hat. Eine
Vision, um die sein ganzes Werk ringt, wie ich in meiner Dissertation nach-
zuweisen versucht habe.”” Und wie steht es um ,,Confrontation“? In welchem
Kontext ist dieser Aufsatz entstanden?

16 1.B. Sovoverrcuik, The Lonely Man of Faith, S. 1-2.
17" Vgl. oben Anm. 3.

21



Lassen Sie mich kurz ausholen: Obwohl Soloveitchik seit den vierziger
Jahren eine rabbinische Autoritit in der Orthodoxie der amerikanischen
Ostkiiste war, hat er sich zeitlebens geweigert, schriftliche Responsa zu ge-
ben. Die ihm standesgemiss zugesprochene Aufgabe des poseq (,Dezisor®),
der rabbinischen Autoritit, die eine halachische Entscheidung liefert und
begriindet, hat er abgelehnt. Die Griinde mogen vielfiltig sein, wobei die
Ablehnung als Oberrabbiner fiir den Jishuv in Palistina und die rechtlich
unhaltbaren Anschuldigungen in einem Kaschrut-Streit im Boston der drei-
ssiger Jahre dazu beigetragen haben, dass er sich von politischen Amtern
abwandte. Vielleicht auch von seiner Funktion als poseq. Er sah seine Be-
rufung fortan auf jeden Fall allein darin, melammed, Lehrer, zu sein.

Der Aufsatz ,,Confrontation® aber ist die grosse Ausnahme unter den
Schriften Soloveitchiks, hat er sich darin doch faktisch als poseq erwiesen. Er
begriindet mit seinen Zeilen ein halachisches Verhalten in einer neu entstan-
denen Situation fiir die jiidische Gemeinde. Die Publikationsweise des Auf-
satzes illustriert, wie Soloveitchik als poseq handelt: Zusammen mit ,,Con-
frontation® wurde in Tradition nimlich auch das Statement des Rabbinical
Council of America angefiigt, das die im Aufsatz dargelegte Ansiche iiber-
nimmt und in einem rechtskriftigen Urteil formuliert, dass von einem jii-
disch-christlichen Gesprich auf theologischer Ebene abzusehen sei.'® In der
Konferenz des Councils vom 3. — 5. Februar 1964 hat Soloveitchik denn
auch Teile von ,Confrontation® vorgetragen. Dann wurde das Urteil zum
interreligisen Dialog gefillt, womit der Aufsatz als dessen Begriindung fun-
gierte. Soloveitchik hat also mit ,,Confrontation® auf folgende Fragestellung
ein Responsum abgegeben: Darf und soll die jiidische Religionsgemeinschaft
in den Dialog mit der romisch-katholischen Kirche eintreten? Fiir diese
politische Ebene entwickelt er das begrenzte bzw. zweifache Dialogmodell,
das zwischen einer theologischen und einer sikularen Ebene im Dialog un-
terscheidet. Hier sagt er im Augenblick nein zum theologischen jiidisch-
christlichen Gesprich, wobei er explizit die offiziellen Vertreter der jiidischen
Gemeinschaft im Blick hat, spricht er doch von ,our representatives who
meet with the spokesmen of the community of the many“," die noch In-
struktionen brauchen. Ob die oben geschilderte gesellschaftliche Unreife fiir
den Dialog ihn mehr zu diesem Urteil fithrte oder ob er mehr von einer
mangelnden Kompetenz der eigenen Verhandlungspartner ausging — oder
von beidem —, ist nicht eindeutig festzulegen. Falls aber hier die Griinde fiir

18 Tradition 6/2 (1964), S. 28-29.
19 1.B. SoroverrcHik, Confrontation, S. 25.

22



ein Nein liegen und sein Denken grundsitzlich fiir einen Dialog offen ist,
wie ich es oben darzulegen versuchte, wire die heutige Situation auf die
durch ihn aufgestellten Bedingungen hin zu iiberpriifen und danach even-
tuell sein halachisches Urteil zu revidieren.

Den Weg einer Offnung fiir das jiidisch-christliche Gesprich geht si-
cherlich das modern-orthodox geprigte Shalom Hartman Institute in Jeru-
salem. Sein Direktor, David Hartman, einer der gewichtigsten Schiiler So-
loveitchiks, der selbst zum neuen Vordenker der Modern Orthodoxy gewor-
den ist, interpretiert ,,Confrontation“ denn auch als eine Stellungnahme, die
grundsitzlich fiir theologischen Dialog offen ist, wenn er in seiner neusten
Publikation zu Soloveitchik schreibt: ,R. Soloveitchik is not proscribing
Jewish-Christian dialogue but setting limits and outlining a way for the
dialogue to occur on both social matters and matters of faith“.*® Diese Ret-
tung Soloveitchiks fiir das theologische jiidisch-christliche Gesprich ist aus
der kontinuierlichen und treuen Weiterentwicklung des kreativen Geistes der
Modern Orthodoxy gewachsen. Unter den gewandelten gesellschaftlichen
Umstinden seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil, die die theologische
Wertschitzung des Judentums durch Papst Johannes Paul II., die Anerken-
nung des Staates Israel durch den Vatikan, die pipstlichen Anstrengungen
zum Dialog und die offizielle kirchliche Vergebungsbitte fiir ihren Antiju-
daismus mit sich gebracht haben, ist diese mutige Aussage kein Verrat an
Soloveitchik, sondern eine legitime und sogar geforderte Entwicklung seines
Erbes. Im Shalom Hartman Institute ist die jiidisch-orthodoxe Kompetenz
zur philosophischen und theologischen Auseinandersetzung zudem auch
tiber alle Zweifel erhaben. Vielleicht ist der Dialog zwischen jiidischer Or-
thodoxie und christlichen Kirchen an dieser iiberaus wertvollen Institution
auch daher vorbildlich gegliickt.

Freilich, wer das halachische Urteil Soloveitchiks seinem historischen
Kontext und seiner biographischen Einbettung entzieht und die Dialogbe-
dingungen fiir die jiidisch-christliche Begegnung im Text selber unterschligt,
mag ,Confrontation“ immer noch als Verbot fiir einen theologischen, jii-
disch-christlichen Dialog herbeizitieren. Nur wird diese Verabsolutierung
und Verzerrung des Urteils dem Geist Soloveitchiks nicht gerecht, der wie
ein Situationsethiker immer wieder fiir hiddushim, fiir sachgerechte Neue-
rungen im halachischen Urteilen, plidiert hatte und sich nichts mehr ver-
pflichtet wusste als einem lebendigen halachischen Prozess, der ein moder-
nes, intellektuell verantwortetes und jiidisch-orthodoxes Leben erméglicht.

20 D, HARTMAN, Love and Terror in the God-Encounter, S. 138.

23



	"Doppelte Konfrontation" : Rav Josef Dov Soloveitchiks umstrittenes Modell für den jüdisch-christlichen Dialog

