
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: "Doppelte Konfrontation" : Rav Josef Dov Soloveitchiks umstrittenes
Modell für den jüdisch-christlichen Dialog

Autor: Rutishauser, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961192

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961192
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Doppelte Konfrontation"

Rav Josef Dov Soloveitchiks umstrittenes Modell
für den jüdisch-christlichen Dialog

von Christian Rutishauser*

Vor bald vierzig Jahren hat die römisch-katholische Kirche im Zweiten
Vatikanischen Konzil mit ihrer Erklärung Nostra Aetate den jüdisch-christlichen

Dialog auf höchster Ebene zu ihrem Programm erklärt. In der
Diskussion um dieses Gesprächsangebot ist 1964 ein Aufsatz erschienen, der aus

jüdischer Sicht gleichsam die Richtlinien für das künftige Gespräch markiert
hat. Gemeint ist Rav Soloveitchiks Aufsatz „Confrontation", dem bis heute

viel zu wenig Beachtung geschenkt worden ist und an den daher hier erinnert

werden soll.1 Seine Rezeption in Europa scheint mir insofern wichtig zu
sein, weil er in seiner Aussageabsicht vom Rabbinical Council ofAmerica
übernommen wurde und seither das Verhältnis jüdisch-orthodoxer Kreise

zum Dialog mit der römisch-katholischen Kirche über die USA hinaus prägt.
Diese offizielle und politische Rezeption konnte der Vielschichtigkeit der im
Aufsatz enthaltenen Argumentationsweise nicht gerecht werden und hat
daher zu einer verkürzten Wahrnehmung von Soloveitchiks Standpunkt gegenüber

dem jüdisch-christlichen Gespräch geführt. Diese Engfiihrung gilt es

aufzubrechen und damit zugleich einer ahistorischen Auslegung des Aufsatzes

entgegenzutreten. Mit diesen Zeilen soll zudem ein Beitrag geleistet werden,

die revisionistische Tendenz der Soloveitchik-Rezeption, die sich
bedauerlicherweise seit seinem Hinscheiden vor zehn Jahren breit gemacht hat,
einzudämmen.2

P. Dr. Christian Rutishauser SJ, Lassalle-Haus, Bad Schönbrunn, CH-6313 Edlibach

/ Zug.
1 Zuerst veröffendicht in: Tradition 6/2 (1964), S. 5-28.
2 Die revisionistische Rezeption interpretiert Soloveitchik als einen konservativen

Gemeinderabbiner, der sich weder ernsthaft für Philosophie, säkulare Bildung, den
Zionismus oder die Emanzipation der Frau eingesetzt, sondern sich nur aus mis-

12



Rabbi Soloveitchik, 1903 geboren, war ein herausragender Talmud-
Gelehrter litauischer Provenienz und entwickelte sich nach seinem
Philosophiestudium im Berlin der Weimarer Republik in den USA zur führenden
Persönlichkeit der sogenannten Modern Orthodoxy? Vertraut mit der

Religionsphilosophie und der protestantischen Theologie des 19. Jahrhunderts,
begründete er mit Kategorien der religiösen Anthropologie in „Confrontation"

ein Modell für einen begrenzten Dialog mit der römisch-katholischen
Kirche. Die Quintessenz seiner Ausführungen wird normalerweise so

dargestellt, dass er jeden Dialog im Bereich der Theologie und der explizit
religiösen Fragestellung ablehne, eine Zusammenarbeit mit der Kirche auf
politischer, sozialer, humanitärer und kultureller Ebene jedoch befürworte,
also nur ein Ja zur Kooperation in der gemeinsamen Gestaltungsverantwortung

von Juden und Christen gegenüber der säkularen Gesellschaft gebe.
Diese Leseweise des Aufsatzes kann sich auf eine explizite Aussage Soloveit-
chiks stützen:

„The confrontation should occur not at a theological, but at a mundane human level.
There, all of us speak the universal language of modern man. As a matter of fact, our
common interests lie not in the realm of faith, but in that of the secular orders. There,
we all face a powerful antagonist, we all have to contend with a considerable number of
maners of great concern. The relationship between two communities must be outer-
directed and related to the secular orders with which men of faith come face to face. In
the secular sphere, we may discuss positions to be taken, ideas to be evolved, and plans
to be formulated. In these matters, religious communities may together recommend
action to be developed and may seize the initiative to be implemented later by general

sionarischen und taktischen Gründen modernen Fragestellungen zugewandt habe.
So z. B. M. Meiselman, The Rav, Feminism and Public Policy: An Insider's Overview,

in: Tradition 33/1 (1998), S. 5-30; M. Twersky, Halakhic Values and Ha-
lakhic Decisions: Rav Soloveitchik's Pesak Regarding Women's Prayer Groups, in:
Tradition 32/3 (1998), S. 5-18; D. Singer/M. Sokol, Joseph Soloveitchik: Lonely

Man of Faith, in: Modern Judaism 2 (1982), S. 227-272. Dass der Revisionismus

bis zu einer willendichen Geschichtsfälschung führen kann, hat J. Schachter,
Facing the Thruths of History, in: The Torah U-Madda Journal 8 (1998-99), S.

200-273, aufgezeigt. Beiträge, die die ernsthafte Auseinandersetzung Soloveitchiks
mit der Moderne dokumentieren und sich gegen eine revisionistische Auslegung
wehren: L. Kaplan, Revisionism and the Rav: The Struggle for the Soul of Modern
Orthodoxy, in: Judaism 48/3 (1999), S. 290-311; W. S. Wurzburger, Rabbi
Joseph B. Soloveitchik as Posek of Post-Modem Orthodoxy, in: M. D. Angel (ed.),
Exploring the Thought ofRabbi Joseph B. Soloveitchik, Hoboken (New Jersey) 1997,
S. 3-22; S. Krauss, The Rav on Zionism, Universalism and Feminism, in:
Tradition 34/2 (2000), S. 24-39; D. Hartman, Love and Terror in the God
Encounter. The Theological Legacy ofRabbi Joseph B. Soloveitchik, Band I, Woodstock,
2001.

3 Zu Soloveitchiks Biographie siehe meine Publikation Halachische Existenz — Or¬

thodoxie als Lebensform in der Moderne. Das Werk von JosefDov Soloveitchik, Berlin
2003, Kapitel I (im Druck).

13



society. However, our joint engagement in this kind of enterprise must not dull our
sense of identity as a faith community."4

Diese Passage führte in jüdisch-orthodoxen Kreisen zu einer grundsätzlichen
Ablehnung eines explizit theologischen Dialogs mit Christen. Begegnungen
mit der Kirche ergaben sich nur, wenn der Staat beide Religionsgemeinschaften

zur Mitarbeit in der Gestaltung öffentlicher Angelegenheiten aufrief
oder wenn bei wissenschaftlichen Projekten die Stellungnahme beider gefordert

wurde. So eindeutig die Unterscheidung zwischen interreligiösem
Gespräch und gemeinsamer Zusammenarbeit in säkularen Fragen in Soloveit-
chiks Gedanken verwurzelt ist, so lässt sich „Confrontation" doch offener ftir
einen explizit religiösen Dialog lesen. Um dies einsichtig zu machen, muss
der Aufsatz einerseits historisch verortet und in den Kontext von Soloveit-
chiks Gesamtwerk gestellt werden. Andererseits ist seine gesamte
Argumentationsweise mit zu berücksichtigen.

Blicken wir zunächst auf den Gedankengang, der Soloveitchik zu einem
Nein oder zumindest zu einem Zögern gegenüber dem theologischen
interreligiösen Dialog gefuhrt hat. Seine Abneigung in der Öffnung gegenüber
dem Gesprächsangebot der Kirche ist offensichdich stark historisch mitbedingt.

Nach den Jahrhunderten der christlichen Verfolgung, der Doktrin der

Substitution der Synagoge durch die Kirche als wahres Israel und der Lehre
der Verachtung von Seiten der Christen, die Soloveitchik in Erinnerung ruft,5

kann er zur Zeit des Konzils einer neuen Ära der ernsthaften und respektvollen

Zuwendung noch nicht trauen. Dieses historisch bedingte Misstrauen
ist im zweiten Aufsatzteil von „Confrontation" deutlich greifbar, wenn er die

Kirche als stolz und schlau bezeichnet und meint, dass ihr Dialogangebot aus

eigener Unsicherheit und innerer Leere hervorgegangen ist.6 Soloveitchik

nennt die Kirche in diesem Aufsatz zudem nie beim Namen, sondern spricht
lediglich von der „community of the many". Nimmt er damit nur eine alte

jüdische Tradition auf, die Kirche nicht beim Namen zu nennen? Bringt er

so zum Ausdruck, dass er ihr eigenes Selbstverständnis als Ekklesia nicht
anerkennt? Oder geht es ihm vielmehr um die stets schwierige Kommunikation

zwischen den Gemeinschaften, wenn das Grössen- und somit Machtgefälle

beider so unterschiedlich ist? Letztere Vermutung scheint begründeter
zu sein, und zwar nicht nur auf dem Hintergrund seiner Biographie und
seines Schaffens, wo er doch die Zusammenarbeit mit chrisdichen und
kirchlichen Organisationen immer wieder unter Beweis gestellt hat. Es ist ja zu

4 J. B. Soloveitchik, Confrontation, S. 24.
5 J.B. Soloveitchik, Confrontation, S. 21.25.
6 J.B. Soloveitchik, Confrontation, S. 24-25.

14



beachten, dass er in „Confrontation" das Judentum analog zur „community
of the many" als „community of the few" bezeichnet. Dass es Soloveitchik in
erster Linie um die schwierigen Mechanismen der Begegnung und der
Kommunikation zwischen den beiden bis in die Gegenwart hinauf verfeindeten
Gemeinschaften geht, lässt sich auch daran zeigen, dass er an mehreren
Orten in seinem Aufsatz nichts anderes als Kommunikationsbedingungen
aufstellt. Diese müssen so beschaffen sein, dass sich die beiden Gemeinschaften

wie zwei freie Individuen, die durch demokratische Rechte und
durch gleiche humanistisch begründete Würde ausgezeichnet sind, begegnen
können. So schreibt er:

„It is self-evident that a confrontation of two faith communities is possible only if it is

accompanied by a clear assurance that both parties will enjoy equal rights and full
religious freedom [...]. We are not ready for a meeting with another faith community
in which we shall become an object of observation, judgement and evaluation, even
though the community of the many may then condescendingly display a sense of
compassion with the community of the few and advise the many not to harm or
persecute the few [...]. Soliciting commiseration is incongruous with the character of a

democratic confrontation."7

Diese Worte leiten vier Kommunikationsbedingungen ein:

1. Das Judentum ist eine vom Christentum unabhängige und selbständig in
sich stehende Religion.

2. Das innerste jüdisch-orthodoxe Selbstverständnis muss respektiert wer¬
den und ist nicht verhandelbar.

3. Die beiden Gemeinschaften mischen sich nicht gegenseitig in innere

Angelegenheiten ein, wie z.B. in die Liturgie, wobei Soloveitchik auf die

Karfreitagsfürbitte der Kirche für die Juden anspielt, die unter Papst
Johannes XXIII. geändert wurde.

4. Die jüdische Gemeinschaft darf nicht die eigenen Glaubensbrüder und
-Schwestern vergessen, die Opfer des chrisdichen Antijudaismus geworden

sind; diese brauchen formelle Rehabilitation.

Diese Bedingungen und Argumentationen laufen auf die Positionierung des

Judentums als selbstbewusster und anerkannter Religionsgemeinschaft neben

der Kirche in einer multireligiösen und zugleich säkularen Gesellschaft hinaus.

Ein soziologisches Interesse kommunitaristischer Prägung, das das

Judentum als vollwertigen Gesprächspartner in der modernen Gesellschaft

positioniert, leitet Soloveitchiks Denken.

7 J.B. Soloveitchik, Confrontation, S. 21.

15



Im Bewusstsein um die leidvolle jüdisch-christliche Geschichte und um
die hohen Anforderungen für eine interreligiöse Begegnung fragt sich Solo-

veitchik: Hat denn die Kirche schon eine genügend grosse Sensibilität
entwickelt, um ihr kleineres Gegenüber nicht einfach zu überrollen und letzdich
durch Wohlwollen doch zu bedrohen oder gar aufzusaugen? Ist sie sich

schon bewusst, dass sie bei allem guten Willen zur Begegnung durch ihre
faktische Macht die Dialogbedingungen nicht allein stellen kann? Respektiert

sie die Notwendigkeit der Abgrenzung, die das Judentum konstitutiv
braucht und nichts mit Dialogverweigerung zu tun hat? Vor diesen

Schwierigkeiten, die in kommunikativen Prozessen des Dialogs auftreten werden
und die Soloveitchik am Horizont sieht, warnt er. Er sieht die Kirche noch

nicht genug darauf vorbereitet. Daher greift er am Ende von „Confrontation"
auf die klassische Jakob-Esau-Typologie, auf jene der verfeindeten Brüder
zurück, um das aktuelle Verhältnis von Synagoge und Kirche zu beschreiben.

Zwar steht die Versöhnung am Horizont, doch hat Jakob seinen ganzen
Besitz und seinen Hausrat mit Boten vorausgeschickt, um Esau zu
beschwichtigen. Auf die dreifache Frage Esaus an einen Boten „Zu wem
gehörst du, wohin gehst du und wem gehört das da vor dir?" (Gen 32,18) hat
dieser zu antworten, der ganze Besitz wäre ein Geschenk an ihn. In einer

midraschartigen Auslegung unterstreicht Soloveitchik, das Geschenk an die

Kirche wäre die Zusammenarbeit in säkularen Angelegenheiten. Wie das „Zu
wem gehörst du, wohin gehst du?" allein die Sache Jakobs ist, so habe sich

das Judentum auch nicht in den theologischen interreligiösen Dialog zu

begeben, wo diese Frage des jüdischen Glaubens und der jüdischen Identität
diskutiert würden.8

Soloveitchik misstraut aber nicht nur der Reife der christlichen Seite fur
ein faires interreligiöses Gespräch, sondern auch jener der eigenen, der
jüdischen. So wirft er den liberalen jüdischen Kreisen vor, dass sie als ethisch

verantwortungsbewusste und der Wissenschaft und allgemeinen
Menschheitskultur verpflichtete Juden nur in der „einfachen Konfrontation" gegenüber

der Natur lebten, nicht aber die „zweite Konfrontation" gegenüber der

säkularen und kirchlichen Gesellschaft angenommen hätten. Diese „doppelte

8 J. B. Soloveitchik, Confrontation, S. 27-28. Dieser Midrasch ist im Aufsatz ein¬

deutig gewichtiger als die zitierte Aussage Abrahams, er wäre Fremder und
Mitbewohner in Kanaan zugleich (Gen 23,4), womit Soloveitchik das jüdische
Selbstverständnis bezeichnet und ebenso sein begrenztes Dialogangebot illustriert (S. 26-
27). Dies ist entscheidend, da der Midrasch zu Jakob und Esau auf ein noch
verfeindetes Verhältnis Bezug nimmt, das auf Versöhnung hin offen ist, während
die Illustration durch Abraham eine ontische und nicht veränderbare Feststellung
ist.

16



Konfrontation" eines jüdischen und auch reifen menschlichen
Selbstverständnisses zu begründen, woher der Aufsatz seine Uberschrift hat und worauf

er letztlich hinausläuft, ist die erste Hälfte des Aufsatzes gewidmet. In
einer typologischen und midraschartigen Exegese legt Soloveitchik daselbst

Gen 1 und 2 aus, wo der Mensch nach ihm in drei Stufen beschrieben wird:

1. Als natürliches Wesen, das noch harmonisch mit der Natur und den

andern Geschöpfen lebt, ist der Mensch allein bestimmt durch die

biologischen und physischen Notwendigkeiten, ohne der existentiellen

Eigenheit des Menschseins bewusst zu sein. Diesen hedonistisch und
ästhetisch ausgerichteten Status des Menschen bezeichnet Soloveitchik als

„unkonfrontiert".9
2. Der Mensch entwickelt sich, wenn er seiner Sonderstellung im Kosmos

bewusst wird und die Mitwelt als eine objektive Ordnung erlebt, die ihm
nicht einfach zugeordnet ist, sondern als äussere Norm erscheint. In
dieser Subjekt-Objekt-Struktur der Wirklichkeit wird sich der Mensch
seiner Einsamkeit bewusst, womit nach Soloveitchiks existentialistischem
Denken die entscheidende Erfahrung gegeben ist, die den Blick auf die

eigene Existenz freigibt. In der objektiven Norm der Wirklichkeit sieht
Soloveitchik letztlich ein Gebot des Schöpfer-Gottes. Dieser nun „einfach
konfrontierte" Mensch sieht sich der Natur gegenüber, die er durch
kulturelle Errungenschaften zu unterwerfen und zu gestalten hat (vgl. Gen

1,28), will er nicht verzweifeln.
3. Die liberalen Juden sind nach Soloveitchik bei der allgemeinen Kultur¬

gestaltung mit dabei, sehen aber nicht, dass es noch eine „zweite
Konfrontation" gibt, der sie sich zu stellen haben. Es ist jene zwischen zwei

Individuen, denn die Menschen sind einander nicht nur als Hilfe (cezer)

zugeordnet, sondern auch entgegengesetzt (ke-negdo), wie Soloveitchiks

Interpretation von Gen 2,20 lautet. Die Sprache verbindet und trennt
zugleich, weswegen selbst bei echter existentieller Gemeinschaft eine

grosse Einsamkeit bleibt. Dies streicht er am Beispiel von Adam und Eva

heraus.

Diese zweite Konfrontation, die vor allem das Anderssein gegenüber den

Mitmenschen bezeichnet, nicht zu ertragen, wirft er nun im Kontext des

interreligiösen Dialogs nicht nur dem christlichen Gesprächspartner vor,
sondern vielmehr noch den eigenen Reihen. Ein zum Dialog offenes Judentum,

so befurchtet Soloveitchik, wird wie ein bürgerlich-liberales Judentum,

9 J.B. Soloveitchik, Confrontation S. 7.

17



das seines Erachtens strukturell nur den liberalen Protestantismus kopiert,
seine Andersheit verraten bzw. die zweite Konfrontation nicht auf sich

nehmen. Bevor das Judentum nicht zu einer Religionsgemeinschaft mit wirklich
eigenem, alternativen Profil, also den Mut zur Selbstkonstitution aus der

Quelle der Halacha auch unter den Bedingungen der Moderne gefunden
hat, ist an einen theologischen Dialog mit der Kirche noch nicht zu denken.

Erinnern wir daran: In der Mitte des 20. Jahrhunderts kämpfte die kleine

jüdisch-orthodoxe Minderheit in den USA nicht nur gegen den noch
ungebrochenen Siegeszug der Säkularisierung, sondern vor allem auch gegen das

sich immer mehr durchsetzende Reformjudentum. Auch als Autor von The

Lonely Man ofFaith ruft Soloveitchik seine jüdischen Mitbrüder daher dazu

auf, sich mit der eigenen Einsamkeit zu versöhnen, die nun nicht mehr
durch die Ausgrenzung durch die Mehrheitsgesellschaft bedingt ist, sondern

aus dem Selbstverständnis der einmaligen Beziehung zu Gott, vermittelt
durch die Tora bzw. Halacha, neu gestaltet werden muss.10

Mag auch in der aktuellen historischen Situation die Jakob-Esau-Typologie

noch ein Modell für das Dialogverständnis abgeben, so soll schliesslich
als Fernziel das Paradigma von Adam und Eva, von zwei freien, gleichwertigen

und partnerschaftlich sich begegnenden Individuen gelten. Dies
unterstreicht Soloveitchiks Kommentar zu den ersten beiden Kapiteln des

Tenachs. Selbstverständlich steht auch da nicht die ganze Glaubensexistenz

zur Debatte, betont er doch die Unmitteilbarkeit der tiefsten Existenz und
die bleibende Einsamkeit. Doch er gibt genügend Anhaltspunkte, dass die
einfache Zweiteilung in einen abzulehnenden theologischen Dialog und eine

zu bejahende säkulare Zusammenarbeit nicht das letzte Wort haben soll.

Diese neue Perspektive wird vernehmbar, wenn man die Unterscheidung
von Glaube und Religion aufspürt, die Soloveitchiks Argumentieren leitet.
Er muss sie aus der dialektischen Theologie von Karl Barth übernommen
haben, was sich vor allem in The Lonely Man ofFaith zeigt, wo er ausführlich

darlegt, dass der Kern des Glaubens nicht in eine kulturelle Sprache der

Religion übersetzt werden könne, da es sich um zwei unterschiedliche Grössen

handle.11 Doch Religion und Kultur sind diskutierbare Phänomene. In
derselben Logik argumentiert Soloveitchik in „Confrontation", wenn er den

Glauben als denjenigen Inhalt des jüdischen Selbstverständnisses bezeichnet,
der nicht zur Debatte im interreligiösen Dialog steht.

10 Ähnlich argumentiert D. Hartman, Love and Terror in the God-Encounter. The
Theological Legacy of Rabbi Joseph B. Soloveitchik. Band I, Woodstock 2001, S.

146ff.
11 J. B. Solovetichik, The Lonely Man ofFaith, New York 1992, S. 101-108.

18



„When we shift the focus from the dimension of culture to that of faith - where total
unconditional commitment and involvement are necessary - the whole idea of a
tradition of faiths and the continuum of revealed doctrines which are by their very nature
incommensurate and related to different frames of reference is utterly absurd [...]. As a
faith individuality, the community of the few is endowed with intrinsic worth which
must be viewed against its own meta-histrocal backdrop without relating to the framework

of another faith community."12

Diesen Glauben beschreibt er auch mit dem griechischen Wort logos-.

„The logos, the word, in which the multifarious religious experience is expressed does not
lend itself to standardization or universalization. The word of faith reflects the intimate,
the private, the paradoxically inexpressible cravings of the individual for and his linking
up with his Maker. It reflects the numinous character s ad the strangeness of the act of
faith of a particular community which is totally incomprehensible to the man of a
different faith community. Hence, it is important that the religious or theological logos
should not be employed as the medium of communication between two faith
communities." 13

Inwieweit man Soloveitchiks Ansicht über die Unmittelbarkeit des

Glaubensaktes teilen will, so wird hier ein persönlicher, religiöser Existenzvollzug
beschrieben. Davon ist die kulturelle Form der Religion zu unterscheiden,

wenn auch nicht abzutrennen. Über diese Seite - und das ist bereits Gegenstand

der Theologie - lässt sich sogar in Soloveitchiks Augen austauschen.

Diese Passage sei in ihrer ganzen Länge zitiert:

„This term [die gemeinsame jüdisch-christliche Tradition] may have relevance if one
looks upon a faith community under an historico-cultural aspect and interprets its
relationship to another faith community in sociological, human, categories describing
the unfolding of the creative consciousness of man. Let us not forget that religious
awareness manifests itself not only in a singular apocalyptic faith experience but in a
mundane cultural experience as well. Religion is both a divine imperative which was
foisted upon man from without and a new dimension of personal being which man
discovers within himself. In a word, there is a cultural aspect to the faith experience
which is, from a psychological viewpoint, the most integrating, inspiring and uplifting
spiritual force. Religious values, doctrines and concepts may be and have been translated
into cultural categories enjoyed and cherished even by secular man. All the references

throughout the ages to universal religion, philosophical religion, et cetera, are related to
the cultural aspect of the faith experience of which not only the community of believers
but a pragmatic, utilitarian society avails itself as well. The cultural religious experience
gives meaning and directedness to human existence and relates it to great ultimates, thus
enhancing human dignity and worth even at a mundane level. Viewing the relationship
between Judaism and Christianity under this aspect, it is quite legitimate to speak of a

cultural Judeo-Christian tradition."14

12 J.B. Soloveitchik, Confrontation, S. 22-23.
H J.B. Soloveitchik, Confrontation, S. 23-24.
^ J. B. Soloveitchik, Confrontation, S. 22.

19



Im Bereich der Religion, der kulturellen Vermitdung des Glaubens, öffnet
Soloveitchik selbst das theologische Gespräch zwischen Judentum und
Christentum. Theologie hat letztlich auch mit der kulturell verfassten Seite der

Religion zu tun, abgesehen davon, dass heutzutage die Unterscheidung von
Glaube und Religion obsolet geworden ist, dass Glaube, Religion und Kultur
untrennbar miteinander verbunden sind. Gegen einen interkulturellen und

interreligiösen Dialog, der die Eigenständigkeit des Dialogpartner respektiert
und in keinerlei Weise auf Bekehrung aus ist, kann „Confrontation" nicht als

Argument angeführt werden.
Versucht man, nicht nur der Differenziertheit von Soloveitchiks Denken

in „Confrontation" gerecht zu werden und es nicht nur zeitgeschichdich
einzuordnen, sondern sieht man den Aufsatz auch noch im Rahmen seines

gesamten Schaffens, so legt sich eine Offenheit seinerseits gegenüber einem

theologisch-philosophischen Dialog mit dem Christentum noch näher. Da
spricht zunächst seine Biographie eine klare Sprache: Es ist gut dokumentiert,

dass sich Soloveitchik selbst seit den zwanziger Jahren in eine theologische

und religionsphilosophische Auseinandersetzung mit christlichen
Denkern hineinbegeben hat - Namen wie Soren Kierkegaard, Max Scheler,
Rudolf Otto, Karl Barth seien genannt. In The Halakhic Mind ist er im
Gespräch mit der Methodik der Religionsphilosophie chrisdich-europäischer
Herkunft und in The Halakhic Man entwickelt er ein religiöses
jüdischorthodoxes Daseinsverständnis in Abgrenzung gegenüber einer
liberal-protestantischen und romantischen Auffassung der Religion, die in der

schlechthinnigen Abhängigkeit des Menschen oder in der Erfahrung des

Heiligen den Kern des Religiösen ortet. In Uvikastem Misham widmet er sich
der natürlichen Suche der menschlichen Seele nach Gott, wie sie in einem

platonischen Denken formuliert worden ist. Sollte sich Soloveitchik selbst

ins Gespräch mit dem Christentum und der griechischen Philosophie
begeben haben, um es danach anderen zu verbieten und es zu verurteilen?
Oder hatte er in den zwanzig Jahren, die „Confrontation" von den genannten

Publikationen trennt, eine neue Position gegenüber der chrisdichen

Theologie eingenommen? Auf eine solche Entwicklung scheint in Soloveitchiks

Biographie nichts hinzudeuten, weswegen die beiden Autoren David
Singer und Moshe Sokol, die „Confrontation" nur als Ablehnung eines jü-
disch-chrisdichen Gesprächs lesen, die Inkohärenz in seinem Werk denn
auch psychologisch zu erklären versuchen:

„It seems likely that, deep down, he [Soloveitchik] feels a certain amount of guilt over
what he is doing. After all, in .Brisk' [das ist das für seine Litwak-Herkunft stehende
Brest] the talmudists did not read Christian religious works."15

15 D. Singer/M. Sokol, Joseph Soloveitchik: Lonely Man of Faith, S. 255.

20



Auch wenn das biographisch bedingte und existentielle Ringen um eine

authentische Orthodoxie unter den Bedingungen der westeuropäischen und
amerikanischen Moderne Soloveitchiks Denken stark mitgeprägt hat, ist diese

psychologische Erklärung doch zu einseitig und zu einfach. Das Verbot

zum theologischen interreligiösen Dialog wäre in dieser Perspektive als

Rückfall unter das väterliche Uber-Ich zu lesen, nachdem sich der Sohn in
der neuen Welt des Westens schon Jahrzehnte im akademischen Gespräch
verdient gemacht hat. Wenn hier das Über-Ich zurückschlägt, warum denn
nicht auch in bezug auf sein Engagement für säkulare Bildung, die in seinem

Elternhaus, vor allem von seinem Vater her, noch lange bestritten wurde?
Die psychologische Begründung ist unbefriedigend.

Um die scheinbare Inkohärenz in Soloveitchiks Schriften zu erklären
bzw. sein Zögern gegenüber dem jüdisch-chrisdichen Dialog in „Confrontation"

zu verstehen, gilt es vielmehr, seine Schriften von ihrem unterschiedlichen

„Sitz im Leben" her zu sehen bzw. ihren unterschiedlichen literarischen

Charakter mitzubedenken. The Halakhic Mind, The Halakhic Man
und auch Uvikastem Misham sind Publikationen aus den vierziger Jahren im
Kontext seiner Professur für Talmud und Philosophie am Rabbi Isaac El-
chanan Theological Seminary. Soloveitchik war fast vierzig Jahre Dekan des

Seminars, das unter seiner Leitung Teil der Yeshiva University wurde. Es sind
also Schriften mit Forschungsergebnissen, die im Dienst der akademischen

Auseinandersetzung und Lehrvermittlung stehen. In diesem Kontext hat
philosophisches, theologisches und weltanschauliches Gespräch mit dem
Christentum Raum. In The Lonely Man ofFaith, ein Werk das aus einer

Veranstaltungsreihe der Yeshiva University in Kooperation mit der
römischkatholischen, von Jesuiten geführten Loyola University hervorgegangen ist,
betont Soloveitchik zudem - wohl auch im Gestus eines Understatements -,
dass es ihm in dieser Schrift um eine sehr persönliche und subjektive
Standortbestimmung gehe, die keine Allgemeingültigkeit beanspruche.16 Auch im
privaten Bereich scheint Soloveitchik für eine Auseinandersetzung mit
jüdisch-christlichen Fragen also offen zu sein. Dies ist durchaus kohärent mit
seiner Vision eines orthodoxen Juden als einer freien, gebildeten und
intellektuellen Persönlichkeit, die sich vor Gott selbst zu erschaffen hat. Eine

Vision, um die sein ganzes Werk ringt, wie ich in meiner Dissertation
nachzuweisen versucht habe.17 Und wie steht es um „Confrontation"? In welchem

Kontext ist dieser Aufsatz entstanden?

16 J.B. Soloveitchik, The Lonely Man ofFaith, S. 1-2.
17 Vgl. oben Anm. 3.

21



Lassen Sie mich kurz ausholen: Obwohl Soloveitchik seit den vierziger
Jahren eine rabbinische Autorität in der Orthodoxie der amerikanischen
Ostküste war, hat er sich zeitlebens geweigert, schriftliche Responsa zu
geben. Die ihm standesgemäss zugesprochene Aufgabe des poseq („Dezisor"),
der rabbinischen Autorität, die eine halachische Entscheidung liefert und

begründet, hat er abgelehnt. Die Gründe mögen vielfältig sein, wobei die

Ablehnung als Oberrabbiner flir den Jishuv in Palästina und die rechtlich
unhaltbaren Anschuldigungen in einem Kaschrut-Streit im Boston der drei-

ssiger Jahre dazu beigetragen haben, dass er sich von politischen Amtern
abwandte. Vielleicht auch von seiner Funktion als poseq. Er sah seine

Berufung fortan auf jeden Fall allein darin, melammed, Lehrer, zu sein.

Der Aufsatz „Confrontation" aber ist die grosse Ausnahme unter den
Schriften Soloveitchiks, hat er sich darin doch faktisch als poseq erwiesen. Er

begründet mit seinen Zeilen ein halachisches Verhalten in einer neu entstandenen

Situation fiir die jüdische Gemeinde. Die Publikationsweise des

Aufsatzes illustriert, wie Soloveitchik als poseq handelt: Zusammen mit
„Confrontation" wurde in Tradition nämlich auch das Statement des Rabbinical
Council ofAmerica angefugt, das die im Aufsatz dargelegte Ansicht
übernimmt und in einem rechtskräftigen Urteil formuliert, dass von einem
jüdisch-christlichen Gespräch auf theologischer Ebene abzusehen sei.18 In der
Konferenz des Councils vom 3. - 5. Februar 1964 hat Soloveitchik denn
auch Teile von „Confrontation" vorgetragen. Dann wurde das Urteil zum
interreligiösen Dialog gefällt, womit der Aufsatz als dessen Begründung
fungierte. Soloveitchik hat also mit „Confrontation" auf folgende Fragestellung
ein Responsum abgegeben: Darf und soll die jüdische Religionsgemeinschaft
in den Dialog mit der römisch-katholischen Kirche eintreten? Für diese

politische Ebene entwickelt er das begrenzte bzw. zweifache Dialogmodell,
das zwischen einer theologischen und einer säkularen Ebene im Dialog
unterscheidet. Hier sagt er im Augenblick nein zum theologischen
jüdischchristlichen Gespräch, wobei er explizit die offiziellen Vertreter der jüdischen
Gemeinschaft im Blick hat, spricht er doch von „our representatives who
meet with the spokesmen of the community of the many",19 die noch
Instruktionen brauchen. Ob die oben geschilderte gesellschaftliche Unreife fur
den Dialog ihn mehr zu diesem Urteil führte oder ob er mehr von einer

mangelnden Kompetenz der eigenen Verhandlungspartner ausging - oder

von beidem -, ist nicht eindeutig festzulegen. Falls aber hier die Gründe fiir

18 Tradition 6/2 (1964), S. 28-29.
19 J.B. Soloveitchik, Confrontation, S. 25.

22



ein Nein liegen und sein Denken grundsätzlich für einen Dialog offen ist,
wie ich es oben darzulegen versuchte, wäre die heutige Situation auf die
durch ihn aufgestellten Bedingungen hin zu überprüfen und danach eventuell

sein halachisches Urteil zu revidieren.
Den Weg einer Öffnung für das jüdisch-christliche Gespräch geht

sicherlich das modern-orthodox geprägte Shalom Hartman Institute in
Jerusalem. Sein Direktor, David Hartman, einer der gewichtigsten Schüler So-

loveitchiks, der selbst zum neuen Vordenker der Modern Orthodoxy geworden

ist, interpretiert „Confrontation" denn auch als eine Stellungnahme, die

grundsätzlich für theologischen Dialog offen ist, wenn er in seiner neusten
Publikation zu Soloveitchik schreibt: „R. Soloveitchik is not proscribing
Jewish-Christian dialogue but setting limits and outlining a way for the

dialogue to occur on both social matters and matters of faith".20 Diese

Rettung Soloveitchiks für das theologische jüdisch-christliche Gespräch ist aus
der kontinuierlichen und treuen Weiterentwicklung des kreativen Geistes der
Modern Orthodoxy gewachsen. Unter den gewandelten gesellschaftlichen
Umständen seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil, die die theologische
Wertschätzung des Judentums durch Papst Johannes Paul II., die Anerkennung

des Staates Israel durch den Vatikan, die päpstlichen Anstrengungen
zum Dialog und die offizielle kirchliche Vergebungsbitte ftir ihren Antiju-
daismus mit sich gebracht haben, ist diese mutige Aussage kein Verrat an
Soloveitchik, sondern eine legitime und sogar geforderte Entwicklung seines

Erbes. Im Shalom Hartman Institute ist die jüdisch-orthodoxe Kompetenz
zur philosophischen und theologischen Auseinandersetzung zudem auch
über alle Zweifel erhaben. Vielleicht ist der Dialog zwischen jüdischer
Orthodoxie und christlichen Kirchen an dieser überaus wertvollen Institution
auch daher vorbildlich geglückt.

Freilich, wer das halachische Urteil Soloveitchiks seinem historischen
Kontext und seiner biographischen Einbettung entzieht und die
Dialogbedingungen für die jüdisch-chrisdiche Begegnung im Text selber unterschlägt,

mag „Confrontation" immer noch als Verbot ftir einen theologischen,
jüdisch-christlichen Dialog herbeizitieren. Nur wird diese Verabsolutierung
und Verzerrung des Urteils dem Geist Soloveitchiks nicht gerecht, der wie
ein Situationsethiker immer wieder ftir hiddushim, für sachgerechte

Neuerungen im halachischen Urteilen, plädiert hatte und sich nichts mehr
verpflichtet wusste als einem lebendigen halachischen Prozess, der ein modernes,

intellektuell verantwortetes und jüdisch-orthodoxes Leben ermöglicht.

20 D. Hartman, Love and Terror in the God-Encounter, S. 138.

23


	"Doppelte Konfrontation" : Rav Josef Dov Soloveitchiks umstrittenes Modell für den jüdisch-christlichen Dialog

