Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: Grabmal? Gastgeschenk? : Die Buber-Rosenzweigsche Verdeutschung
der Schrift als Projekt judischer Authentizitat

Autor: Bodenheimer, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961191

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Grabmal? Gastgeschenk?

Die Buber-Rosenzweigsche Verdeutschung der Schrift
als Projekt jiidischer Authentizitit

von Alfred Bodenbeimer™

Als, nach einem halben Menschenalter, Martin Buber Anfang der sechziger
Jahre die einst mit Franz Rosenzweig zusammen begonnene Verdeutschung
der Bibel abschloss, wurde in seinem Haus in Jerusalem eine Feierstunde
abgehalten. Wihrend dieses Anlasses wiirdigte Gershom Scholem das Werk
in einer Rede, aus der vor allem zwei Sequenzen recht bekannt geworden
sind: Die eine betrifft eine Frage sprachlicher Natur und gibt Scholems
retrospektive Vermutung zu Bubers und Rosenzweigs ,Hauptabsicht bei die-
sem Unternehmen® wieder. Er mochte riickblickend fast sagen, meint Scho-
lem, an Buber und posthum an Rosenzweig gerichtet, das Werk sei

»der Anruf an den Leser — gehe hin und lerne Hebriisch! Diese Thre Ubersetzung war
keineswegs ein Versuch, die Bibel im Medium des Deutschen auf eine Ebene klarer
Verstindlichkeit iiber alle Schwierigkeiten hinweg zu erheben. Vielmehr haben Sie es
sich angelegen sein lassen, die Bibel nicht leichter zu machen als sie ist. Das Klare ist bei

Thnen klar, das Schwere ist schwer und das Unverstindliche ist unverstindlich. Sie
machen dem Leser nichts vor und schenken ihm nichts.“!

Die andere 6fters zitierte Stelle aus der Rede behandelt die historische Stel-
lung dieser Bibeliibersetzung.

»Als Rosenzweig und Sie sich an dieses Unternehmen machten, gab es ein deutsches
Judentum, in dem Ihr Werk eine lebendige Wirkung, eine Aufriittelung und Hinfiih-
rung zum Original bewirken sollte. Es gab auch eine deutsche Sprache, in der Sie den
Anschluf} an grofle Uberlieferungen und Leistungen finden konnten und selber diese
Sprache gerade aus Ihrem Werk heraus auf eine neue Ebene zu heben denken konnten.

Prof. Dr. Alfred Bodenheimer, Institut fiir jiidisch-christliche Forschung, Universitit
Luzern, Kasernenplatz 3, CH-6000 Luzern 7. — Der Aufsatz ist die iiberarbeitete
Fassung eines Vortrags wihrend der Jiidischen Kulturtage in Frankfurt a. M. im
Mirz 2002.

1 G. ScHoLeM, An einem denkwiirdigen Tage, in: G. SCHOLEM, Judaica, Frankfurt
a.M. 1963, S. 207-215, dort S. 209.



Es lag ein utopisches Element in IThrem Unterfangen. Denn die Sprache, in die Sie
iibersetzten, war nicht die des deutschen Alltags, war auch nicht die der deutschen
Literatur der zwanziger Jahre. Es war ein Deutsch, das als Maglichkeit, aus alten
Tendenzen sich nihrend, in dieser Sprache angelegt war, und gerade dies Utopische
daran machte Thre Ubersetzung so besonders aufregend und anregend. Ob Sie es nun
bewuflt wollten oder nicht, Thre Ubersetzung — aus der Verbindung eines Zionisten und
eines Nichtzionisten hervorgegangen — war etwas wie das Gastgeschenk, das die deut-
schen Juden dem deutschen Volk in einem symbolischen Akt der Dankbarkeit noch im
Scheiden hinterlassen konnten. Und welches Gastgeschenk der Juden an Deutschland
konnte historisch sinnvoller sein als eine Ubersetzung der Bibel? Aber es ist anders
gekommen. Ich muf fiirchten (oder hoffen?), Ihren Widerspruch herauszufordern, und
doch dringt sich meinem Gefiihl die Frage auf: Fiir wen wird diese Ubersetzung nun
bestimmt sein, in welchem Medium wirf sie wirken? Historisch gesehen ist sie nicht
mehr ein Gastgeschenk der Juden an die Deutschen, sondern — und es fillt mir nicht
leicht, das zu sagen — das Grabmal einer in unsagbarem Grauen erloschenen Bezie-

hung.“?

Scholems Worte, das sei hier bemerkt, sind heute, gut vierzig Jahre spi-
ter, ihrerseits auch wieder Geschichte. Diese Bemerkung stellt nicht die
Richtigkeit seiner chrlegungcn in Frage, aber sie riickt die Stellung und die
Haltung in den Blick, die er als Person und als Angehériger seiner Genera-
tion einnahm. Scholem war es nicht moglich, das im Namen einer deutsch-
jiidischen Kultur Geleistete unabhingig vom brutalen Ende des deutschen
Judentums zu sehen. In seinem Ansatz schon hatte es nie mehr als ein
»Gastgeschenk [. ..] im Scheiden® sein kénnen, auch wenn sein Ansatz kei-
neswegs ein resignierter, sondern ein geradezu utopisch aufbrechender ge-
wesen sein mochte. Immerhin konnte er sich dabei zugute halten, dass die
Beschreibung eines schon in der Weimarer Republik scheidenden Judentums
fiir ihn nicht erst ein Konstrukt der Nachkriegszeit war. Schon im Dezember
1925, als er die Ankiindigung der Buber-Rosenzweigschen Ubersetzung ge-
sehen hatte, schrieb er an Ernst Simon: ,,Ich war schon immer der geheimen
Meinung, daf} die Bibelﬁbersetzun'g das letzte Xenion ist, das die Juden
Deutschland vor oder bei der Abreise schuldig seien.” Dass er damals, wie er
im selben Brief schrieb, angesichts ,,solcher Autoren [. . .] fiir diese Uberset-
zung das Schlimmste [fiirchtete]®, steht auf einem anderen Blatt.> Indem
ihm aber in der Rede von 1961 (wo Ernst Simon mit an Sicherheit gren-
zender Wahrscheinlichkeit anwesend war) die Ubersetzung zum ,,Grabmal*
geworden war, verschob sich das ihr von Anfang an im Bewusstsein der
Autoren inhirente ,,Utopische® riickblickend endgiiltig ins Illusiondre. Die
ﬁbcrsctzung verwies, aus dem Blickwinkel von Jerusalem 1961 gesehen, auf
besonders eindriickliche Weise auf das gescheiterte Bemiihen, deutsch-jiidi-
sche Kultur in irgendeiner Weise zu begriinden.

2 G. ScHOLEM, An einem denkwiirdigen Tage, S. 214-215.
3 G. ScHOLeM, Briefe I. 19141947, ed. von Itta Shedletzky, Miinchen 1994, S. 230.

3



Es scheint aber, als hitte es diese Ubersetzung aus der Sicht unserer
Generation verdient, doch auch unter dem Aspekt eines Eigenwerts betrach-
tet zu werden, der die Dokumentation eines immer schon bevorstehenden
Scheiterns iiberschreitet. Es soll daher hier versucht werden, zeitgendssische
Intentionen der Ubersetzer im Kontext der Entstehung ihrer Verdeutschung
der Schrift zu sehen und zu ermitteln, inwieweit sie iiber Scholems riick-
blickende Betrachtungen hinaus von Bedeutung sind. Nicht um Uberset-
zungsvarianten und ihre Begriindung wird es deshalb hier gehen, sondern
um die Einschitzung und Kommentierung des Ubersetzungswerks durch
Buber und Rosenzweig selbst.

Scholems in die Ubersetzung hineingelesener Aufruf, Hebriisch zu ler-
nen, bewegt sich in scheinbarer Ubereinstimmung mit dem, was Franz Ro-
senzweig wihrend der Arbeit an der Verdeutschung der Schrift selbst emp-
fand. Klaus Reichert hat in seinem Aufsatz iiber die Buber-Rosenzweigsche
Bibeliibersetzung von Rosenzweigs in den Arbeitspapieren zu findender Zeile
berichtet: ,,O lieber Leser, lerne hebriisch! und wirf meine Ubersetzung ins
Feuer.“*

Es lasst sich allerdings anhand einiger Zitate Rosenzweigs unschwer zei-
gen, dass mit diesem ,Leser, dem das Hebriische so dringend nahegelegt
wurde, durchweg ein jiidischer Leser gemeint war. Besonders deutlich wird
dies in einer Ausserung Rosenzweigs, die er 1917 im Felde im Rahmen
seines ehrgeizigen Plans einer religiosen Erziehung in Deutschland verfasst

und unter dem Titel ,Zeit ist’s“ veroffentlicht hatte. Dort heisst es:

Uns ist das Judentum mehr als eine Kraft der Vergangenheit, eine Merkwiirdigkeit der
Gegenwart, uns ist es das Ziel aller Zukunft. Weil aber Zukunft, darum eine eigene
Welt; unbeschadet und ungeachtet der Welt die uns umgibt. Und weil eine eigene Welt,
darum auch in der Seele des Einzelnen verwurzelt mit einer eigenen Sprache. Der

Deutsche, auch der Deutsche im Juden, kann und wird die Bibel deutsch — luthersch,
herdersch, mendelssohnsch — lesen; der Jude kann sie einzig hebriisch verstehen.“?

Vor einigen Jahren schon hat Barbara Hahn mit Blick auf die das Uber-
setzungswerk abschliessende Hiob-Ubersetzung Bubers und friihere
deutsch-jiidische Umschriften des Hiob-Motivs im 20. Jahrhundert, etwa

4 K. ReicHerT ,Zeit ist’s“. Die Bibeliibersetzung von Franz Rosenzweig und Martin
Buber im Kontext, Stuttgart 1993 (= Sitzungsberichte der wissenschaftlichen Ge-
sellschaft an der Johann Wolfgang Goethe-Universitit Frankfurt am Mein 31,1), S.
26. Reichert weist darauf hin, dass dieser Satz (mit dem entsprechenden Ersetzen
von ,,Griechisch® durch ,Hebriisch“) eine direkte Anlehnung an eine Bemerkung
des Homer-Ubersetzers Friedrich Leopold Graf zu Stolberg war.

5 F. RoseNzWEIG, Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schrifien. Band III: Zwei-
stromland. Kleinere Schrifien zu Glauben und Denken, ed. Reinhold und Annemarie
Mayer, Dordrecht, Boston, Lancaster 1984, S. 463.



von Karl Wolfskehl, Margarete Susman und Nelly Sachs, festgehalten, dass es
immer das Deutsch Luthers ist, in dem die jiidischen Autoren die Bibel
sprechen lassen.® Damit mochten wohl die jiidischen Autorinnen und Au-
toren hervorragende Nachkommen einer ,Vermihlung der beiden Sprach-
geister, des Hebriischen und des Deutschen sein, wie Rosenzweig es in
seinem Aufsatz ,Luther und die Schrift von 1926 nannte.” Doch gerade
solche ,Vermihlung® hatte, wie Rosenzweig empfand, im deutschen Juden-
tum auch seine zerstérende, eine Selbstfindung unterwandernde Wirkung
gezeitigt.

Wenn Klaus Reichert darauf hinweist, dass Rosenzweigs Tendenz, das
Deutsch seiner Ubersetzung méglichst direkt von den hebriischen Strukeu-
ren herzuleiten, dazu gefiihrt habe, dass im Buber-Rosenzweigschen Gemein-
schaftswerk ,die meisten Neuerungen und Befremdlichkeiten im Deutschen
auf Rosenzweig zuriickgehen®, was Buber in seiner Uberarbeitung der Uber-
setzung nach Rosenzweigs Tod teilweise wieder riickgingig gemacht hat, so
liesse sich daraus vielleicht zunichst eines schliessen: Dass beide, Buber und
Rosenzweig, mit unterschiedlichen Zielen angetreten waren. Martin Buber
hat 1930, im Jahr nach Franz Rosenzweigs Tod, eine dessen Gedichtnis
zugeeignete Schrift mit dem Titel ,Uber die Wortwahl bei einer Verdeut-
schung der Schrift“ veroffentlicht. Dort hat er die ,Ungelidufigkeit® dieser
Verdeutschung zu erkliren und zu begriinden versucht, die im Dienste einer
Nihe zur ,,Gesprochenheit“ des hebriischen Textes auch die Aufnahme ver-
schollener deutscher Warter, zuweilen auch Neubildungen notwendig er-
scheinen lasse.

»Der unbefangen den Weg zur Bibel suchende Leser wird eben immer wieder von den
Worten der neuen Ubertragung, die von der ihm geliufigen abweichen, zu den Wirk-
lichkeiten hinzudringen suchen, die darin sich aussprechen, wird erwigen, ob diesen in
ihrer Besonderheit die geliufige Wiedergabe Geniige tut, wird den Abstand zwischen
beiden ermessen und nun prii%cn, wie sich ihm gegeniiber die neue Wortwahl bewihrr;
und so wird ihm mit dem Lesen die biblische Welt Bezirk um Bezirk aufgehn, ihre
Anderheit gegen manches Gewohnte, aber dann doch auch die Wichtigkeit der Auf-

nahme dieser Anderheit in den Bau unsres eigenen Lebens.”

Rosenzweig hitte solches kaum geschrieben. Aussert sich der Zuruf
»Gehe hin und lerne Hebriisch!“ gemiss Bubers Ansatz in der Zuversicht,
den Leser hinzuleiten zu einem Ungeliufigen, indem seine Ubersetzung ge-

6 B. Hann, Hiobsgeschichten. Uberserzungen und Umschriften von Martin Luther
bis Martin Buber, in: Deutsche Vierteljabresschrift fiir Literaturwissenschaft und Gei-
stesgeschichte 71 (1997), S. 146163, dort S. 148.

7 F. ROSENZWEIG, Zweistromland, S. 755.

8 M. Buser, Werke. Band II: Schrifien zur Bibel, Miinchen, Heidelberg 1964, S.
1115-1116.



wissermassen eine Hilfsstufe der Erkenntnis bildet, so denkt Rosenzweig
wenig an den Komfort des Lesers. Seine teilweise hermetischen Uberset-
zungsvarianten scheinen vielmehr geradezu dem Zweck zu dienen, die Un-
tauglichkeit der Ubersetzung — jeder Uberserzung — zu denunzieren. Nicht
ein Hinfithren zum Original also, sondern ein Wegfiihren vom Deutschen
scheint Rosenzweigs Ubersetzungstendenz zu sein — und deshalb spiegelt
auch sein Aufruf, der Leser mége Hebriisch lernen und seine Ubersetzung
ins Feuer werfen, einen Wunsch nicht nach gradueller Entwicklung, sondern
nach einer radikalen Wende in der deutsch-jiidischen Bibelrezeption.

Die Differenz von Rosenzweigs und Bubers Ansatz lisst sich vielleicht
von einem Ereignis bei der eingangs erwihnten Feierstunde zum Abschluss
der Ubersetzung 1961 herleiten. Es ist iiberliefert, dass Buber im privaten
Gesprich mit der Bibelkommentatorin Nehama Leibowitz Gershom Scho-
lems Festvortrag mit den Worten kommentiert haben soll, dessen Problem
sei, ,daf er nicht an Deutschland glaubt“.9 Dass Scholem nicht an Deutsch-
land glaubte, kann kaum bestritten werden, dass allerdings Buber dies beim
Abschluss der Schriftverdeutschung als Problem empfand, 6ffnet einen ge-
wissen Einblick in die Motive, die seine Arbeit an der Verdeutschung der
Schrift iiber mehr als dreissig Jahre hin bestimmt haben diirften. Es liegt in
Bubers hinfiihrender Tendenz, dass er sich grundsitzlich an ein Publikum
wendet, das, woher auch immer es kommt, durch die chrsctzung den
authentischen Charakter der Bibel entdecken kénnte — auch die nichtjiidi-
schen Deutschen und selbst iiber die Shoah hinaus. Buber diirfte seine Ar-
beit am Projekt der Schriftverdeutschung immer schon als im weitesten Sin-
ne dialogischen Akt verstanden haben, keineswegs als spezifisch fiir ein jii-
disches Publikum unternommene Aufgabe.

Demgegeniiber scheint Rosenzweig mit demselben Werk doch vornehm-
lich auf eine jiidische Erneuerung hingearbeitet zu haben. Ich méchte das
anhand eines Briefes Rosenzweigs an den Bankier und Publizisten Jakob
Rosenheim, einen bedeutenden Vertreter der Frankfurter Orthodoxie, illu-
strieren, der im April 1927 geschrieben, anderthalb Jahre spiter dann in der
Zeitschrift Der Morgen verdffendicht wurde. Aus dem Brief wird deudlich,
dass es Rosenzweig durchaus darum ging, sich mit der Schriftverdeutschung
gegeniiber jener (spezifischen Frankfurter) Orthodoxie zu profilieren, die
sich im Gefolge Rabbiner Samson Raphael Hirschs einer rigoros gegenwis-
senschaftlichen Bibelrezeption verschrieben hatte.'

9 K. ReiCHERT, ,,Zeit ist’s", S. 33 Anm. 54.
10 Zur Auseinandersetzung iiber die Anwendung wissenschaftlicher Methoden zwi-

6



Zwei Punkte sind aus diesem Schreiben zu nennen, in denen Rosenzweig
Konsens und Dissens zugleich zwischen der eigenen Ubersetzung und dem
Ansatz der Orthodoxie ausmacht. Der eine Punkt betrifft die Vorstellungen
von Geschichtlichkeit und Einheitlichkeit des schriftlichen Textes. Rosen-
zweig hinterfragt kritisch die Glaubensgrundlage, die sich mit der Anerken-
nung der Heiligkeit und dem Offenbarungscharakter der Tora zugleich jeder
Nachfrage nach ihrem Entstehungsprozess und dem philologischen Wert des
tradierten Textes verschliesst. ,Wie kommt es®, fragt er nach Aufzeigen dieser
grundlegenden Differenz, ,,dafl dennoch unsre Ubersetzung keiner fritheren
sich so verwandt weif} als der von Hirsch?“'! Den tieferen Grund dafiir sieht

er in dem irreduzibel und kompromisslos Jiidischen beider Ansitze, was die
Einheit des Textes betrifft:

»Auch wir [Rosenzweig und Buber] iibersetzen die Tora als das eine Buch. Auch uns ist
sie das Werk eines Geistes. Wir wissen nicht, wer er war; daf es Mose war, kénnen wir
nicht glauben. Wir nennen ihn unter uns mit dem Sigel, mit dem die kritische Wis-
senschaft ihren angenommenen abschliefenden Redaktor bezeichnet: R. Aber wir er-
ginzen dieses R nicht zu Redaktor, sondern zu Rabbenu [unser Lehrer, auch der Bei-
name Moses]. Denn, wer er auch war und was ihm auch vorgelegen haben mag, er ist

« 12

unser Lehrer®.

Im Behaupten der irreduziblen, kanonisierten Einheitlichkeit also gleichen
sich Hirsch und Buber-Rosenzweig. Im Voraussetzen bzw. Negieren einer
urspriinglichen Vielstimmigkeit unterscheiden sie sich voneinander. Interes-
santerweise hat jiingst der orthodoxe israelische Talmud-Lehrer Mordechai
Breuer — ein Urenkel Hirschs notabene — selbst auf die uniibersehbare Viel-
falt von Stimmen in der Komposition der Tora hingewiesen und dabei die
zitierte Briefstelle Rosenzweigs erwihnt.”” Indem Breuer nicht mehr die Viel-
stimmigkeit, sondern nur noch die historische Gewordenheit des heiligen
Textes verneint, hat er gewissermassen den Kern dieser Auseinandersetzung
noch einmal gespalten.

Der andere, Ubereinstimmung und Differenz von Orthodoxie und Bu-
ber-Rosenzweig vereinende Punkt ist das Prinzip der miindlichen Lehre.
Rosenzweig schreibt Rosenheim:

»Fiir Hirsch ist die miindliche Tora der aus der gleichen Quelle entsprungene Paral-

lelstrom zur schriftlichen. Uns ist sie die Erginzung der Einheit des geschriebenen
Buchs durch die Einheit des gelesenen. Beide Einheiten sind gleich wunderbar. Der

schen der Frankfurter und der Berliner Orthodoxie vgl. M. BREUER, Jiidische Or-
thodoxie im Deutschen Reich 1871—1918. Sozialgeschichte einer religiisen Minderheit,
Frankfurt a. M. 1986, S. 170-178.

11 E. ROSENZWEIG, Zweistromland, S. 831.

12 F, RosENZWEIG, Zweistromland, S. 831.

13 M. Breuer, Uber die Bibelkritik, in: Judaica 58 (2002), S. 18—29, dort S. 27.



historische Blick entdeckt sowohl beim geschriebenen wie beim gelesenen Buch eine
Vielheit: Vielheit der Jahrhunderte, Vielheit der Schreibenden und Lesenden. Dem
Blick, der nicht von auflen auf das Buch blicken will, sondern in innerer Verbundenheit
und Zugehérigkeit, geht nicht nur die Einheit des geschriebenen Buches auf, sondern
auch die des gelesenen. Wie dort die Einheit der Lehre, so erfihrt er hier die Einheit des
Lernens, des eigenen Lernens mit dem Lernen der Jahrhunderte. Die Tradition, hala-
chische, doch auch haggadische, wird selber ein Element der Ubersetzung. Nicht wie
fiir Hirsch ein den Pschat [einfachen Wortsinn] beherrschendes und bestimmendes,
sondern, gemifl dem andern Glaubensgrund, ein den Pschat erweiterndes und ergin-
zendes.“

Gleich der Orthodoxie also verteidigt Rosenzweig die sinnstiftende Relevanz
der miindlichen Lehre zum jiidischen Verstindnis der Schrift. Doch schon in
seinem 1925 entstandenen Text ,Die Schrift und das Wort“ hatte er ,der
restaurativ gewaltsamen Orthodoxie der jiidischen Emanzipationsepoche®
vorgeworfen, die zwar festgelegte, aber nie unhinterfragbare Akzentsetzung
der Tora-Lektiire, die erst die Variabilitit des miindlichen, interpretatori-
schen Umgangs mit dem Text {iberhaupt erlaubt habe, zementiert und damit
sinnentstellt zu haben." Die Ubersetzung gemiss Atemeinheiten, sogenann-
ten Kolen, wie Buber sie vornahm, erschien Rosenzweig als der festgelegten,
aber nie zwingend giiltigen, aus dem Lesen erst sich ergebenden Tradition
cher entsprechend. Nicht das oft (und oft von des Hebriischen Unkundi-
gen) gepriesene ,Kiinstlerische“ ihrer Ubersetzung sei deshalb von Bedeu-
tung, erklirt Rosenzweig Rosenheim, sondern deren Treue gegeniiber dem
Urtext.

Rosenzweigs Stellung gegeniiber der miindlichen Tora kann folglich in
Relation zur zeitgenéssischen jiidischen Orthodoxie auf doppelte Weise um-
schrieben werden: als Konsens, insofern es um die Unverzichtbarkeit des
Miindlichen und die Orientierung am hebriischen Urtext ging; als Dissens,
insofern er die miindliche Tora nicht als dem Text normativ mitgegebene,
sondern als interpretativ laufend daran arbeitende Funktion ihres Umsetzens
ins Leben betrachtete. Auch diese dissentierende Ansicht ist allerdings im
tora-treuen Judentum nicht ohne Echo geblieben. Noch Yeshayahu Leibo-
witz hat in seinem Tora-Kommentar die miindliche Lehre als das gottliche
Delegieren von Lesekompetenz an den Menschen verstanden und nicht als
ein Mitgeben begleitender und unhinterfragbarer Deutungszwinge zum
schriftlichen Text. Die Buber-Rosenzweigsche Schriftverdeutschung ist in
diesem Zusammenhang als ein Werk zu lesen, das sich im zeitgenéssischen
Kontext zwischen der Orthodoxie einerseits und der textkritisch moderni-
stischen Bibellektiire andererseits positioniert.

14 F, RoseNzwEIG, Zweistromland, S. 781.

8



Als sikular eingestellter Vertreter der zweiten Richtung kann der Sozial-
wissenschaftler und Publizist Siegfried Kracauer gelten, der iiber den ersten
Band der Verdeutschung, das Buch /m Anfang, im April 1926 eine dusserst
kritische Rezension in der Frankfurter Zeitung geschrieben hatte. Darin warf
er Buber und Rosenzweig vor, ,,an einer Sprachform gestrandet [zu sein], die
gewifl nicht von heute ist“."” In einer gegeniiber der Luther-Zeit glaubens-
missig defizitiren Moderne wirke die neue Ubersetzung ,archaisierend*,'®
die mit dem Text ,erreichte Wirklichkeit zeigte sich der von wilkischer Ro-
mantik geplanten bedenklich verwandt“,'” und das Meiden der Profanspra-
che verleihe dem Stil ,einen reaktioniren Sinn“.'® Kracauer kritisierte die
mangelnde Aktualitit und ,Abgelegenheit der Sprache“” und damit ein
Verdringen des Bibeltextes aus dem Bereich des Offentlichen ins Private. Es
gibe, so seine These, im zeitgenossischen Alter des Profanen keine authen-
tische Bibeliibersetzung mehr, ausgenommen die niichterne textkritische
Ausgabe von Emil Kautzsch (die Rosenzweig vielleicht nicht zufillig einige
Monate spiter in ,,Die Schrift und Luther® abfillig als ,,Sauce des einen und
allgemeinen Polizeisekretirsdeutsch“® bezeichnete).

Buber und Rosenzweig beantworteten Kracauers Kritik, ohne direkt auf
seine massiven, politisch gefirbten Vorwiirfe einzugehen — allerdings verzich-
teten sie auch darauf,.seiger durchaus bedenkenswerten Kritik zu begegnen,
die verhingnisvolle Wirkung ihrer Sprache sei grossenteils ihrem Verzicht auf
jeden Kommentar und textkritischen Apparat anzulasten.” Vielmehr be-
schrinkten sie sich zunichst im wesentlichen darauf, seine Beispiele der Un-
zeitgemissheit dort aufzugreifen, wo es um konkrete Wortwahl ging, und
daran ihre Differenz zu der oft am Griechischen und Lateinischen orientier-
ten Luther-Ubersetzung festzumachen.

Erst ganz am Schluss ihrer Replik, indem sie der Meinung sind, Kracau-
ers allgemeine Argumentation durch Hinweise auf die sprachlichen Grund-

15 S. KRACAUER, Schrifien, ed. Inka Miilder-Bach. Band V,1: Aufsirze 1915-1926,
Frankfurt a. M. 1990, S. 360.

16 . Kracauer, Aufsirze, S. 361 (Kursive im Text).

17°S. KRACAUER, Aufiitze, S. 362 (Kursive im Text).

18 S, KracAUER, Aufsitze, S. 363 (Kursive im Text).

19 S. Kracauer, Aufiitze, S. 362.

20 F. ROSENZWEIG, Zweistromland, S. 764.

21 S, KRACAUER, Aufsitze, S. 356. Auch H.-C. Askant, Das Problem der Ubersetzung —
dargestellt an Franz Rosenzweig. Die Methoden und Prinzipien der Rosenzweigschen
zmj Buber-Rosenzweigschen Ubersetzungen, Tiibingen 1997 (= Hermeneutische Un-
tersuchungen zur Theologie 35), S. 263—281, der Kracauers Rezension kritisch
bespricht, iibergeht diese — durchaus auch als Korrekturvorschlag zu verstehende —
Bemerkung Kracauers.



lagen ihrer Ubersetzung widerlegt zu haben, kommen Buber und Rosen-
zweig explizit auf die soziologischen Aspekte von dessen Kritik zu sprechen.
~Wir glauben®, heisst es da,

»dafl dem Wort, das in der Bibel Schrift geworden ist, jede Zeit, die unsere so gut wie
irgendeine vergangene, fremd, fern und feindlich gegeniiberliegt, dafl aber dies Wort in

jeder Zeit die Kraft bewihrt, die ihm Hérigen zu ergreifen. Die Zeir ist passiv, das Wort
aktiv.”

Und wie Rosenzweig es spiter Rosenheim gegeniiber tun sollte, fassen er und
Buber auch hier das Kriterium des Gelingens ihrer Verdeutschung in der
Treue zum hebriischen Text zusammen. ,,Ob die um dieser Treue willen
geschehenden vereinzelten Wortheimholungen sich einbiirgern werden, das
ist uns, gegen jenes oberste Gesetz und seine Forderung, eine geringe Sor-
ge. 2

Dann aber folgt ein merkwiirdiger, die Replik abschliessender Absatz:

~Wir stehen in diesen Tagen am Abschluff der Arbeit an dem zweiten biblischen Buch.
In ihm wird erzihlt, wie das Wort bei dem Volk, an das es entboten wird, zunichst
taube Ohren findet ,vor Geistes Kiirze und vor hartem Frondienst’. Genauer als in
dieser Zeile 143t sich eine ungiinstige ,metaphysische und soziologische Situation® — so

nennt man das ja wohl — kaum beschreiben. Gewif haben auch damals die Wahr-
schreiber Agyptens und seine Weisen Pharao beruhigt, daff angesichts jener Situation in
,unserer Zeit' jenes Wort zu Stummibeit verurteilt sei. Dann geschah, was geschah.*

Hier wird, in zweifacher Hinsicht, Kracauers Spiess gegen ihn selbst
gekehrt. Er steht einerseits — als ewig aktueller, nie aussterbender, iiber der
scharfen Analyse der Gegenwart gerade deren irrationales Potential verken-
nender Zeitgenosse — unausgesprochen fiir die in ihrer Geistes Kiirze die
gottliche Botschaft verkennenden Israeliten in Agypten; er steht andererseits
fiir jene ,Wahrschreiber, also die mit Moses anfangs konkurrierenden, herr-
schaftssichernden Intellektuellen im Dienste des Unterdriickers Pharao, die
diese Botschaft als fiir ihre Situation irrelevant bezeichnen bzw. in der Bibel
durch die Nachstellung von Moses Wundern als nichtig erweisen wollen.
Damit ist Kracauer als Jude und als Deutscher angesprochen, als jiidischer
Rezensent auch in einer mehrheitlich von nicht-jiidischen Deutschen gele-
senen Zeitung, als Doppelter und doppelt entfremdeter. Die Ewigkeit der
Schrift wird damit nachgerade zu ihrer programmatischen Unzeitgemiissheit
erklirt, das von Kracauer kritisierte Unzeitgemisse der Buber-Rosenzweig-
schen Schriftiibersetzung reziprok zum deutlichsten Hinweis auf deren Giil-
tigkeit.

22 E. ROSENZWEIG, Zweistromland, S. 799.

10



Am deutlichsten belegt dies das den Text abschliessende Wort: ,,Dann
geschah, was geschah. Dieser Satz reisst, mit seinem impliziten Verweis auf
das Ereignis des biblischen Exodus, die Existenz der Juden in Deutschland
unvermittelt in einen biblischen Kontext hinein. Die klassisch-jiidische Ge-
schichtswahrnehmung, die aktuelle Ereignisse biblischen analog setzt, wird
dabei in noch gesteigerter Intensitit angewandt: Der Zustand des Jetzt wird
bereits als potentielles Vor-Ereignis verstanden, Kracauers abwertender Ver-
weis auf die Unstimmigkeit der Verdeutschung mit der soziologischen Si-
tuation wird entsprechend zum unbewusst ausgesprochenen Menetekel eines
alle bekannten soziologischen Denominatoren iiberrollenden Ereignisses.

Der Dialog mit Kracauer, der Verweis auf eine immer schon dem eigenen
Dasein inhirente Selbstentfremdung, zugleich ein Gegenpol zum Brief an
die in ihrer exegetischen Selbstrestriktion als unakzeptabel empfundene Or-
thodoxie, wie Jakob Rosenheim sie verkérperte, weist auf die der Buber-
Rosenzweigschen Bibeliibersetzung zugrundeliegende Idee vielleicht am ge-
nauesten hin: eine Authentizitit zu erreichen, die weder aus dem Fest-
schreiben exegetischer Dogmen noch aus einer letztlich fiktiven Zeitgemiiss-
heit bezogen werden kann, sondern einzig aus einer permanenten, in der
Vergangenheit verorteten Utopie. Jenes ,utopische Element®, das Gershom
Scholem 1961 trauernd als an der Geschichte zerbrochen bezeichnete, sollte
deshalb vielleicht mit Blick auf die Anfinge dieser Schriftverdeutschung an-
ders gelesen werden: Wenn die Zeit passiv, das Wort aber aktiv ist, wie es in
der Antwort an Kracauer heisst, dann mochte, als in der Shoah ,,geschah, was
geschah®, diese Bibeliibersetzung zweier Juden im kulturhistorischen Ver-
stindnis zum Gastgeschenk im Scheiden, gar zum Grabmal geworden sein —
in ihrer religiosen Essenz aber blieb sie etwas anderes: an die Orthodoxie
gerichtet, ein Bestehen auf der Explosivitit des Wortes im biblischen Text,
das durch das Herausarbeiten des einfachen Wortsinns allein nicht zu bin-
digen ist. Mit Blick auf das Judentum jenseits orthodoxer Tora-Treue — und,
zumindest nach Buber, auch auf die nicht-jiidische Welt — hingegen verweist
diese Ubersetzung nicht auf die Verinderungskraft des Wortes, sondern auf
seine unhintergehbare Giiltigkeit. Dem von Rosenzweig explizit abgelehnten
»lraurigsein iiber die ,sinnlose’ oder gar ,gottferne’ Gegenwart® wird hier
begegnet mit der nie veraltenden Unzeitgemissheit des biblischen Wortes,
sogar in deutscher Sprache.

11



	Grabmal? Gastgeschenk? : Die Buber-Rosenzweigsche Verdeutschung der Schrift als Projekt jüdischer Authentizität

