
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: Grabmal? Gastgeschenk? : Die Buber-Rosenzweigsche Verdeutschung
der Schrift als Projekt jüdischer Authentizität

Autor: Bodenheimer, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961191

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Grabmal? Gastgeschenk?

Die Buber-Rosenzweigsche Verdeutschung der Schrift
als Projekt jüdischer Authentizität

von Alfred Bodenheimer*

Als, nach einem halben Menschenalter, Martin Buber Anfang der sechziger
Jahre die einst mit Franz Rosenzweig zusammen begonnene Verdeutschung
der Bibel abschloss, wurde in seinem Fîaus in Jerusalem eine Feierstunde

abgehalten. Während dieses Anlasses würdigte Gershom Scholem das Werk
in einer Rede, aus der vor allem zwei Sequenzen recht bekannt geworden
sind: Die eine betrifft eine Frage sprachlicher Natur und gibt Scholems

retrospektive Vermutung zu Bubers und Rosenzweigs „Fiauptabsicht bei

diesem Unternehmen" wieder. Er möchte rückblickend fast sagen, meint Scholem,

an Buber und posthum an Rosenzweig gerichtet, das Werk sei

„der Anruf an den Leser - gehe hin und lerne Hebräisch! Diese Ihre Übersetzung war
keineswegs ein Versuch, die Bibel im Medium des Deutschen auf eine Ebene klarer
Verständlichkeit über alle Schwierigkeiten hinweg zu erheben. Vielmehr haben Sie es

sich angelegen sein lassen, die Bibel nicht leichter zu machen als sie ist. Das Klare ist bei
Ihnen klar, das Schwere ist schwer und das Unverständliche ist unverständlich. Sie
machen dem Leser nichts vor und schenken ihm nichts."1

Die andere öfters zitierte Stelle aus der Rede behandelt die historische
Stellung dieser Bibelübersetzung.

„Als Rosenzweig und Sie sich an dieses Unternehmen machten, gab es ein deutsches
Judentum, in dem Ihr Werk eine lebendige Wirkung, eine Aufrüttelung und Hinführung

zum Original bewirken sollte. Es gab auch eine deutsche Sprache, in der Sie den
Anschluß an große Überliefemngen und Leistungen finden konnten und selber diese

Sprache gerade aus Ihrem Werk heraus auf eine neue Ebene zu heben denken konnten.

Prof. Dr. Alfred Bodenheimer, Institut für jüdisch-christliche Forschung, Universität
Luzern, Kasernenplatz 3, CH-6000 Luzern 7. - Der Aufsatz ist die überarbeitete
Fassung eines Vortrags während der Jüdischen Kulturtage in Frankfurt a. M. im
März 2002.

1 G. Scholem, An einem denkwürdigen Tage, in: G. Scholem, Judaica, Frankfurt
a. M. 1963, S. 207-215, dort S. 209.

2



Es lag ein utopisches Element in Ihrem Unterfangen. Denn die Sprache, in die Sie
übersetzten, war nicht die des deutschen Alltags, war auch nicht die der deutschen
Literatur der zwanziger Jahre. Es war ein Deutsch, das als Möglichkeit, aus alten
Tendenzen sich nährend, in dieser Sprache angelegt war, und gerade dies Utopische
daran machte Ihre Übersetzung so besonders aufregend und anregend. Ob Sie es nun
bewußt wollten oder nicht, Ihre Übersetzung - aus der Verbindung eines Zionisten und
eines Nichtzionisten hervorgegangen - war etwas wie das Gastgeschenk, das die
deutschen Juden dem deutschen Volk in einem symbolischen Akt der Dankbarkeit noch im
Scheiden hinterlassen konnten. Und welches Gastgeschenk der Juden an Deutschland
konnte historisch sinnvoller sein als eine Übersetzung der Bibel? Aber es ist anders

gekommen. Ich muß fürchten (oder hoffen?), Ihren Widerspruch herauszufordern, und
doch drängt sich meinem Gefühl die Frage auf: Für wen wird diese Übersetzung nun
bestimmt sein, in welchem Medium wird sie wirken? Historisch gesehen ist sie nicht
mehr ein Gastgeschenk der Juden an die Deutschen, sondern - und es fällt mir nicht
leicht, das zu sagen - das Grabmal einer in unsagbarem Grauen erloschenen
Beziehung."2

Scholems Worte, das sei hier bemerkt, sind heute, gut vierzig Jahre später,

ihrerseits auch wieder Geschichte. Diese Bemerkung stellt nicht die

Richtigkeit seiner Überlegungen in Frage, aber sie rückt die Stellung und die

Haltung in den Blick, die er als Person und als Angehöriger seiner Generation

einnahm. Scholem war es nicht möglich, das im Namen einer
deutschjüdischen Kultur Geleistete unabhängig vom brutalen Ende des deutschen

Judentums zu sehen. In seinem Ansatz schon hatte es nie mehr als ein

„Gastgeschenk [. ..] im Scheiden" sein können, auch wenn sein Ansatz

keineswegs ein resignierter, sondern ein geradezu utopisch aufbrechender

gewesen sein mochte. Immerhin konnte er sich dabei zugute halten, dass die

Beschreibung eines schon in der Weimarer Republik scheidenden Judentums
für ihn nicht erst ein Konstrukt der Nachkriegszeit war. Schon im Dezember

1925, als er die Ankündigung der Buber-Rosenzweigschen Übersetzung
gesehen hatte, schrieb er an Ernst Simon: „Ich war schon immer der geheimen
Meinung, daß die Bibelübersetzung das letzte Xenion ist, das die Juden
Deutschland vor oder bei der Abreise schuldig seien." Dass er damals, wie er
im selben Brief schrieb, angesichts „solcher Autoren [. .] für diese Übersetzung

das Schlimmste [fürchtete]", steht auf einem anderen Blatt.3 Indem
ihm aber in der Rede von 1961 (wo Ernst Simon mit an Sicherheit
grenzender Wahrscheinlichkeit anwesend war) die Übersetzung zum „Grabmal"
geworden war, verschob sich das ihr von Anfang an im Bewusstsein der

Autoren inhärente „Utopische" rückblickend endgültig ins Illusionäre. Die
Übersetzung verwies, aus dem Blickwinkel von Jerusalem 1961 gesehen, auf
besonders eindrückliche Weise auf das gescheiterte Bemühen, deutsch-jüdische

Kultur in irgendeiner Weise zu begründen.

2 G. Scholem, An einem denkwürdigen Tage, S. 214-215.
3 G. Scholem, Briefe I. 1914-1947, ed. von Itta Shedletzky, München 1994, S. 230.

3



Es scheint aber, als hätte es diese Übersetzung aus der Sicht unserer
Generation verdient, doch auch unter dem Aspekt eines Eigenwerts betrachtet

zu werden, der die Dokumentation eines immer schon bevorstehenden
Scheiterns überschreitet. Es soll daher hier versucht werden, zeitgenössische
Intentionen der Übersetzer im Kontext der Entstehung ihrer Verdeutschung
der Schrift zu sehen und zu ermitteln, inwieweit sie über Scholems
rückblickende Betrachtungen hinaus von Bedeutung sind. Nicht um
Übersetzungsvarianten und ihre Begründung wird es deshalb hier gehen, sondern

um die Einschätzung und Kommentierung des Übersetzungswerks durch
Buber und Rosenzweig selbst.

Scholems in die Übersetzung hineingelesener Aufruf, Hebräisch zu
lernen, bewegt sich in scheinbarer Übereinstimmung mit dem, was Franz

Rosenzweig während der Arbeit an der Verdeutschung der Schrift selbst empfand.

Klaus Reichert hat in seinem Aufsatz über die Buber-Rosenzweigsche

Bibelübersetzung von Rosenzweigs in den Arbeitspapieren zu findender Zeile
berichtet: „O lieber Leser, lerne hebräisch! und wirf meine Übersetzung ins
Feuer."4

Es lässt sich allerdings anhand einiger Zitate Rosenzweigs unschwer

zeigen, dass mit diesem „Leser", dem das Hebräische so dringend nahegelegt
wurde, durchweg ein jüdischer Leser gemeint war. Besonders deudich wird
dies in einer Äusserung Rosenzweigs, die er 1917 im Felde im Rahmen
seines ehrgeizigen Plans einer religiösen Erziehung in Deutschland verfasst

und unter dem Titel „Zeit ist's" veröffentlicht hatte. Dort heisst es:

Uns ist das Judentum mehr als eine Kraft der Vergangenheit, eine Merkwürdigkeit der
Gegenwart, uns ist es das Ziel aller Zukunft. Weil aber Zukunft, darum eine eigene
Welt; unbeschadet und ungeachtet der Welt die uns umgibt. Und weil eine eigene Welt,
darum auch in der Seele des Einzelnen verwurzelt mit einer eigenen Sprache. Der
Deutsche, auch der Deutsche im Juden, kann und wird die Bibel deutsch - luthersch,
herdersch, mendelssohnsch - lesen; der Jude kann sie einzig hebräisch verstehen."5

Vor einigen Jahren schon hat Barbara Hahn mit Blick auf die das

Übersetzungswerk abschliessende Hiob-Übersetzung Bubers und frühere

deutsch-jüdische Umschriften des Hiob-Motivs im 20. Jahrhundert, etwa

4 K. Reichert „Zeit ist's". Die Bibelübersetzung von Franz Rosenzweig und Martin
Buber im Kontext, Stuttgart 1993 Sitzungsberichte der wissenschaftlichen
Gesellschaft an der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt am Mein 31,1), S.

26. Reichert weist darauf hin, dass dieser Satz (mit dem entsprechenden Ersetzen

von „Griechisch" durch „Hebräisch") eine direkte Anlehnung an eine Bemerkung
des Homer-Übersetzers Friedrich Leopold Graf zu Stolberg war.

5 F. Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schriften. Band III: Zwei¬
stromland. Kleinere Schriften zu Glauben und Denken, ed. Reinhold und Annemarie
Mayer, Dordrecht, Boston, Lancaster 1984, S. 463.

4



von Karl Wolfskehl, Margarete Susman und Nelly Sachs, festgehalten, dass es

immer das Deutsch Luthers ist, in dem die jüdischen Autoren die Bibel
sprechen lassen.6 Damit mochten wohl die jüdischen Autorinnen und
Autoren hervorragende Nachkommen einer „Vermählung der beiden
Sprachgeister", des Hebräischen und des Deutschen sein, wie Rosenzweig es in
seinem Aufsatz „Luther und die Schrift" von 1926 nannte.7 Doch gerade
solche „Vermählung" hatte, wie Rosenzweig empfand, im deutschen Judentum

auch seine zerstörende, eine Selbstfindung unterwandernde Wirkung
gezeitigt.

Wenn Klaus Reichert darauf hinweist, dass Rosenzweigs Tendenz, das

Deutsch seiner Übersetzung möglichst direkt von den hebräischen Strukturen

herzuleiten, dazu geführt habe, dass im Buber-Rosenzweigschen
Gemeinschaftswerk „die meisten Neuerungen und Befremdlichkeiten im Deutschen
auf Rosenzweig zurückgehen", was Buber in seiner Überarbeitung der

Übersetzung nach Rosenzweigs Tod teilweise wieder rückgängig gemacht hat, so
liesse sich daraus vielleicht zunächst eines schliessen: Dass beide, Buber und

Rosenzweig, mit unterschiedlichen Zielen angetreten waren. Martin Buber
hat 1930, im Jahr nach Franz Rosenzweigs Tod, eine dessen Gedächtnis

zugeeignete Schrift mit dem Titel „Über die Wortwahl bei einer Verdeutschung

der Schrift" veröfifendicht. Dort hat er die „Ungeläufigkeit" dieser

Verdeutschung zu erklären und zu begründen versucht, die im Dienste einer
Nähe zur „Gesprochenheit" des hebräischen Textes auch die Aufnahme
verschollener deutscher Wörter, zuweilen auch Neubildungen notwendig
erscheinen lasse.

„Der unbefangen den Weg zur Bibel suchende Leser wird eben immer wieder von den
Worten der neuen Übertragung, die von der ihm geläufigen abweichen, zu den
Wirklichkeiten hinzudringen suchen, die darin sich aussprechen, wird erwägen, ob diesen in
ihrer Besonderheit die geläufige Wiedergabe Genüge tut, wird den Abstand zwischen
beiden ermessen und nun prüfen, wie sich ihm gegenüber die neue Wortwahl bewährt;
und so wird ihm mit dem Lesen die biblische Welt Bezirk um Bezirk aufgehn, ihre
Anderheit gegen manches Gewohnte, aber dann doch auch die Wichtigkeit der
Aufnahme dieser Anderheit in den Bau unsres eigenen Lebens."8

Rosenzweig hätte solches kaum geschrieben. Äussert sich der Zuruf
„Gehe hin und lerne Hebräisch!" gemäss Bubers Ansatz in der Zuversicht,
den Leser hinzuleiten zu einem Ungeläufigen, indem seine Übersetzung ge-

6 B. Hahn, Hiobsgeschichten. Übersetzungen und Umschriften von Martin Luther
bis Martin Buber, in: Deutsche Vierteljahresschrift für Literaturwissenschaft und
Geistesgeschichte 71 (1997), S. 146-163, dort S. 148.

7 F. Rosenzweig, Zweistromland, S. 755.
8 M. Buber, Werke. Band II: Schriften zur Bibel, München, Heidelberg 1964, S.

1115-1116.

5



wissermassen eine Hilfsstufe der Erkenntnis bildet, so denkt Rosenzweig

wenig an den Komfort des Lesers. Seine teilweise hermetischen

Übersetzungsvarianten scheinen vielmehr geradezu dem Zweck zu dienen, die Un-
tauglichkeit der Übersetzung - jeder Übersetzung - zu denunzieren. Nicht
ein Hinfuhren zum Original also, sondern ein Wegfuhren vom Deutschen
scheint Rosenzweigs Übersetzungstendenz zu sein - und deshalb spiegelt
auch sein Aufruf, der Leser möge Hebräisch lernen und seine Übersetzung
ins Feuer werfen, einen Wunsch nicht nach gradueller Entwicklung, sondern
nach einer radikalen Wende in der deutsch-jüdischen Bibelrezeption.

Die Differenz von Rosenzweigs und Bubers Ansatz lässt sich vielleicht

von einem Ereignis bei der eingangs erwähnten Feierstunde zum Abschluss
der Übersetzung 1961 herleiten. Es ist überliefert, dass Buber im privaten
Gespräch mit der Bibelkommentatorin Nehama Leibowitz Gershom Scho-
lems Festvortrag mit den Worten kommentiert haben soll, dessen Problem
sei, „daß er nicht an Deutschland glaubt".9 Dass Scholem nicht an Deutschland

glaubte, kann kaum bestritten werden, dass allerdings Buber dies beim
Abschluss der Schriftverdeutschung als Problem empfand, öffnet einen
gewissen Einblick in die Motive, die seine Arbeit an der Verdeutschung der
Schrift über mehr als dreissig Jahre hin bestimmt haben dürften. Es liegt in
Bubers hinführender Tendenz, dass er sich grundsätzlich an ein Publikum
wendet, das, woher auch immer es kommt, durch die Übersetzung den
authentischen Charakter der Bibel entdecken könnte - auch die nichtjüdischen

Deutschen und selbst über die Shoah hinaus. Buber dürfte seine
Arbeit am Projekt der Schriftverdeutschung immer schon als im weitesten Sinne

dialogischen Akt verstanden haben, keineswegs als spezifisch ftir ein
jüdisches Publikum unternommene Aufgabe.

Demgegenüber scheint Rosenzweig mit demselben Werk doch vornehmlich

auf eine jüdische Erneuerung hingearbeitet zu haben. Ich möchte das

anhand eines Briefes Rosenzweigs an den Bankier und Publizisten Jakob
Rosenheim, einen bedeutenden Vertreter der Frankfurter Orthodoxie,
illustrieren, der im April 1927 geschrieben, anderthalb Jahre später dann in der

Zeitschrift Der Morgen veröffentlicht wurde. Aus dem Brief wird deutlich,
dass es Rosenzweig durchaus darum ging, sich mit der Schriftverdeutschung
gegenüber jener (spezifischen Frankfurter) Orthodoxie zu profilieren, die
sich im Gefolge Rabbiner Samson Raphael Hirschs einer rigoros
gegenwissenschaftlichen Bibelrezeption verschrieben hatte.10

9 K. Reichert, „Zeit ist's", S. 33 Anm. 54.
10 Zur Auseinandersetzung über die Anwendung wissenschaftlicher Methoden zwi-

6



Zwei Punkte sind aus diesem Schreiben zu nennen, in denen Rosenzweig
Konsens und Dissens zugleich zwischen der eigenen Übersetzung und dem
Ansatz der Orthodoxie ausmacht. Der eine Punkt betrifft die Vorstellungen
von Geschichdichkeit und Einheitlichkeit des schriftlichen Textes. Rosenzweig

hinterfragt kritisch die Glaubensgrundlage, die sich mit der Anerkennung

der Heiligkeit und dem Ofifenbarungscharakter der Tora zugleich jeder
Nachfrage nach ihrem Entstehungsprozess und dem philologischen Wen des

tradierten Textes verschliesst. „Wie kommt es", fragt er nach Aufzeigen dieser

grundlegenden Differenz, „daß dennoch unsre Übersetzung keiner früheren
sich so verwandt weiß als der von Hirsch?"11 Den tieferen Grund dafür sieht

er in dem irreduzibel und kompromisslos Jüdischen beider Ansätze, was die
Einheit des Textes betrifft:

„Auch wir [Rosenzweig und Buber] übersetzen die Tora als das eine Buch. Auch uns ist
sie das Werk eines Geistes. Wir wissen nicht, wer er war; daß es Mose war, können wir
nicht glauben. Wir nennen ihn unter uns mit dem Sigel, mit dem die kritische
Wissenschaft ihren angenommenen abschließenden Redaktor bezeichnet: R. Aber wir
ergänzen dieses R nicht zu Redaktor, sondern zu Rabbenu [unser Lehrer, auch der
Beiname Moses], Denn, wer er auch war und was ihm auch vorgelegen haben mag, er ist
unser Lehrer".12

Im Behaupten der irreduziblen, kanonisierten Einheidichkeit also gleichen
sich Hirsch und Buber-Rosenzweig. Im Voraussetzen bzw. Negieren einer

ursprünglichen Vielstimmigkeit unterscheiden sie sich voneinander.
Interessanterweise hat jüngst der orthodoxe israelische Talmud-Lehrer Mordechai
Breuer - ein Urenkel Hirschs notabene - selbst auf die unübersehbare Vielfalt

von Stimmen in der Komposition der Tora hingewiesen und dabei die

zitierte Briefstelle Rosenzweigs erwähnt.13 Indem Breuer nicht mehr die

Vielstimmigkeit, sondern nur noch die historische Gewordenheit des heiligen
Textes verneint, hat er gewissermassen den Kern dieser Auseinandersetzung
noch einmal gespalten.

Der andere, Übereinstimmung und Differenz von Orthodoxie und
Buber-Rosenzweig vereinende Punkt ist das Prinzip der mündlichen Lehre.

Rosenzweig schreibt Rosenheim:

„Für Hirsch ist die mündliche Tora der aus der gleichen Quelle entsprungene
Parallelstrom zur schrifdichen. Uns ist sie die Ergänzung der Einheit des geschriebenen
Buchs durch die Einheit des gelesenen. Beide Einheiten sind gleich wunderbar. Der

sehen der Frankfurter und der Berliner Orthodoxie vgl. M. Breuer, Jüdische
Orthodoxie im Deutschen Reich 1871-1918. Sozialgeschichte einer religiösen Minderheit,
Frankfurt a. M. 1986, S. 170-178.

11 F. Rosenzweig, Zweistromland, S. 831.
12 F. Rosenzweig, Zweistromland, S. 831.
13 M. Breuer, Über die Bibelkritik, in: Judaica 58 (2002), S. 18-29, dort S. 27.

7



historische Blick entdeckt sowohl beim geschriebenen wie beim gelesenen Buch eine
Vielheit: Vielheit der Jahrhunderte, Vielheit der Schreibenden und Lesenden. Dem
Blick, der nicht von außen auf das Buch blicken will, sondern in innerer Verbundenheit
und Zugehörigkeit, geht nicht nur die Einheit des geschriebenen Buches auf, sondern
auch die des gelesenen. Wie dort die Einheit der Lehre, so erfährt er hier die Einheit des

Lernens, des eigenen Lernens mit dem Lernen der Jahrhunderte. Die Tradition, hala-
chische, doch auch haggadische, wird selber ein Element der Übersetzung. Nicht wie
für Hirsch ein den Pschat [einfachen Wortsinn] beherrschendes und bestimmendes,
sondern, gemäß dem andern Glaubensgrund, ein den Pschat erweiterndes und
ergänzendes."

Gleich der Orthodoxie also verteidigt Rosenzweig die sinnstiftende Relevanz

der mündlichen Lehre zum jüdischen Verständnis der Schrift. Doch schon in
seinem 1925 entstandenen Text „Die Schrift und das Wort" hatte er „der
restaurativ gewaltsamen Orthodoxie der jüdischen Emanzipationsepoche"
vorgeworfen, die zwar festgelegte, aber nie unhinterfragbare Akzentsetzung
der Tora-Lektüre, die erst die Variabilität des mündlichen, interpretatori-
schen Umgangs mit dem Text überhaupt erlaubt habe, zementiert und damit
sinnentstellt zu haben.14 Die Übersetzung gemäss Atemeinheiten, sogenannten

Kolen, wie Buber sie vornahm, erschien Rosenzweig als der festgelegten,
aber nie zwingend gültigen, aus dem Lesen erst sich ergebenden Tradition
eher entsprechend. Nicht das oft (und oft von des Hebräischen Unkundigen)

gepriesene „Künstlerische" ihrer Übersetzung sei deshalb von Bedeutung,

erklärt Rosenzweig Rosenheim, sondern deren Treue gegenüber dem

Urtext.
Rosenzweigs Stellung gegenüber der mündlichen Tora kann folglich in

Relation zur zeitgenössischen jüdischen Orthodoxie auf doppelte Weise
umschrieben werden: als Konsens, insofern es um die Unverzichtbarkeit des

Mündlichen und die Orientierung am hebräischen Urtext ging; als Dissens,
insofern er die mündliche Tora nicht als dem Text normativ mitgegebene,
sondern als interpretativ laufend daran arbeitende Funktion ihres Umsetzens

ins Leben betrachtete. Auch diese dissentierende Ansicht ist allerdings im
tora-treuen Judentum nicht ohne Echo geblieben. Noch Yeshayahu Leibo-
witz hat in seinem Tora-Kommentar die mündliche Lehre als das göttliche
Delegieren von Lesekompetenz an den Menschen verstanden und nicht als

ein Mitgeben begleitender und unhinterfragbarer Deutungszwänge zum
schriftlichen Text. Die Buber-Rosenzweigsche Schriftverdeutschung ist in
diesem Zusammenhang als ein Werk zu lesen, das sich im zeitgenössischen
Kontext zwischen der Orthodoxie einerseits und der textkritisch modernistischen

Bibellektüre andererseits positioniert.

'4 F. Rosenzweig, Zweistromland, S. 781.

8



Als säkular eingestellter Vertreter der zweiten Richtung kann der
Sozialwissenschaftler und Publizist Siegfried Kracauer gelten, der über den ersten
Band der Verdeutschung, das Buch Im Anfang, im April 1926 eine äusserst

kritische Rezension in der Frankfurter Zeitung geschrieben hatte. Darin warf
er Buber und Rosenzweig vor, „an einer Sprachform gestrandet [zu sein], die

gewiß nicht von heute ist".15 In einer gegenüber der Luther-Zeit glaubens-

mässig defizitären Moderne wirke die neue Übersetzung „archaisierend",16

die mit dem Text „erreichte Wirklichkeit zeigte sich der von völkischer
Romantik geplanten bedenklich verwandt",17 und das Meiden der Profansprache

verleihe dem Stil „einen reaktionären Sinn".18 Kracauer kritisierte die

mangelnde Aktualität und „Abgelegenheit der Sprache"19 und damit ein

Verdrängen des Bibeltextes aus dem Bereich des Öffendichen ins Private. Es

gäbe, so seine These, im zeitgenössischen Alter des Profanen keine authentische

Bibelübersetzung mehr, ausgenommen die nüchterne textkritische

Ausgabe von Emil Kautzsch (die Rosenzweig vielleicht nicht zufällig einige
Monate später in „Die Schrift und Luther" abfällig als „Sauce des einen und
allgemeinen Polizeisekretärsdeutsch"20 bezeichnete).

Buber und Rosenzweig beantworteten Kracauers Kritik, ohne direkt auf
seine massiven, politisch gefärbten Vorwürfe einzugehen - allerdings verzichteten

sie auch darauf,-seiuer durchaus bedenkenswerten Kritik zu begegnen,
die verhängnisvolle Wirkung ihrer Sprache sei grossen teils ihrem Verzicht auf
jeden Kommentar und textkritischen Apparat anzulasten.21 Vielmehr
beschränkten sie sich zunächst im wesentlichen darauf, seine Beispiele der Un-
zeitgemässheit dort aufzugreifen, wo es um konkrete Wortwahl ging, und
daran ihre Differenz zu der oft am Griechischen und Lateinischen orientierten

Luther-Übersetzung festzumachen.
Erst ganz am Schluss ihrer Replik, indem sie der Meinung sind, Kracauers

allgemeine Argumentation durch Hinweise auf die sprachlichen Grund-

15 S. Kracauer, Schriften, ed. Inka Mülder-Bach. Band V,l: Aufsätze 1915-1926,
Frankfurt a. M. 1990, S. 360.

16 S. Kracauer, Aufsätze, S. 361 (Kursive im Text).
17 S. Kracauer, Aufsätze, S. 362 (Kursive im Text).
18 S. Kracauer, Aufsätze, S. 363 (Kursive im Text).
19 S. Kracauer, Aufsätze, S. 362.
20 F. Rosenzweig, Zweistromland, S. 764.
21 S. Kracauer, Aufsätze, S. 356. Auch H.-C. Askani, Das Problem der Übersetzung -

dargestellt an Franz Rosenzweig. Die Methoden und Prinzipien der Rosenzweigschen

una Buber-Rosenzweigschen Übersetzungen, Tübingen 1997 Hermeneudsche
Untersuchungen zur Theologie 35), S. 263-281, der Kracauers Rezension kritisch
bespricht, übergeht diese - durchaus auch als Korrekturvorschlag zu verstehende -
Bemerkung Kracauers.

9



lagen ihrer Übersetzung widerlegt zu haben, kommen Buber und Rosenzweig

explizit auf die soziologischen Aspekte von dessen Kritik zu sprechen.

„Wir glauben", heisst es da,

„daß dem Wort, das in der Bibel Schrift geworden ist, jede Zeit, die unsere so gut wie
irgendeine vergangene, fremd, fern und feindlich gegenüberliegt, daß aber dies Wort in
jeder Zeit die foaft bewährt, die ihm Hörigen zu ergreifen. Die Zeit ist passiv, das Wort
aktiv."

Und wie Rosenzweig es später Rosenheim gegenüber tun sollte, fassen er und
Buber auch hier das Kriterium des Gelingens ihrer Verdeutschung in der

Treue zum hebräischen Text zusammen. „Ob die um dieser Treue willen
geschehenden vereinzelten Wortheimholungen sich einbürgern werden, das

ist uns, gegen jenes oberste Gesetz und seine Forderung, eine geringe Sor-

„„ « 22
ge-

Dann aber folgt ein merkwürdiger, die Replik abschliessender Absatz:

„Wir stehen in diesen Tagen am Abschluß der Arbeit an dem zweiten biblischen Buch.
In ihm wird erzählt, wie das Wort bei dem Volk, an das es entboten wird, zunächst
taube Ohren findet ,vor Geistes Kürze und vor hartem Frondienst'. Genauer als in
dieser Zeile läßt sich eine ungünstige metaphysische und soziologische Situation' — so

nennt man das ja wohl - kaum beschreiben. Gewiß haben auch damals die
Wahrschreiber Ägyptens und seine Weisen Pharao beruhigt, daß angesichts jener Situation in
.unserer Zeit' jenes Wort zu Stummheit verurteilt sei. Dann geschah, was geschah."

Hier wird, in zweifacher Hinsicht, Kracauers Spiess gegen ihn selbst

gekehrt. Er steht einerseits - als ewig aktueller, nie aussterbender, über der
scharfen Analyse der Gegenwart gerade deren irrationales Potential verkennender

Zeitgenosse - unausgesprochen fur die in ihrer Geistes Kürze die

göttliche Botschaft verkennenden Israeliten in Ägypten; er steht andererseits

für jene „Wahrschreiber", also die mit Moses anfangs konkurrierenden, herr-
schaftssichernden Intellektuellen im Dienste des Unterdrückers Pharao, die
diese Botschaft als für ihre Situation irrelevant bezeichnen bzw. in der Bibel
durch die Nachstellung von Moses Wundern als nichtig erweisen wollen.

Damit ist Kracauer als Jude und als Deutscher angesprochen, als jüdischer
Rezensent auch in einer mehrheitlich von nicht-jüdischen Deutschen
gelesenen Zeitung, als Doppelter und doppelt entfremdeter. Die Ewigkeit der

Schrift wird damit nachgerade zu ihrer programmatischen Unzeitgemässheit
erklärt, das von Kracauer kritisierte Unzeitgemässe der Buber-Rosenzweig-
schen Schriftübersetzung reziprok zum deudichsten Hinweis auf deren

Gültigkeit.

22 F. Rosenzweig, Zweistromland, S. 799.

10



Am deutlichsten belegt dies das den Text abschliessende Wort: „Dann
geschah, was geschah." Dieser Satz reisst, mit seinem impliziten Verweis auf
das Ereignis des biblischen Exodus, die Existenz der Juden in Deutschland
unvermittelt in einen biblischen Kontext hinein. Die klassisch-jüdische
Geschichtswahrnehmung, die aktuelle Ereignisse biblischen analog setzt, wird
dabei in noch gesteigerter Intensität angewandt: Der Zustand des Jetzt wird
bereits als potentielles Vor-Ereignis verstanden, Kracauers abwertender
Verweis auf die Unstimmigkeit der Verdeutschung mit der soziologischen
Situation wird entsprechend zum unbewusst ausgesprochenen Menetekel eines

alle bekannten soziologischen Denominatoren überrollenden Ereignisses.
Der Dialog mit Kracauer, der Verweis auf eine immer schon dem eigenen

Dasein inhärente Selbstentfremdung, zugleich ein Gegenpol zum Brief an
die in ihrer exegetischen Selbstrestriktion als unakzeptabel empfundene
Orthodoxie, wie Jakob Rosenheim sie verkörperte, weist auf die der Buber-

Rosenzweigschen Bibelübersetzung zugrundeliegende Idee vielleicht am
genauesten hin: eine Authentizität zu erreichen, die weder aus dem
Festschreiben exegetischer Dogmen noch aus einer letzdich fiktiven Zeitgemäss-
heit bezogen werden kann, sondern einzig aus einer permanenten, in der

Vergangenheit verorteten Utopie. Jenes „utopische Element", das Gershom
Scholem 1961 trauernd als an der Geschichte zerbrochen bezeichnete, sollte
deshalb vielleicht mit Blick auf die Anfänge dieser Schriftverdeutschung
anders gelesen werden: Wenn die Zeit passiv, das Wort aber aktiv ist, wie es in
der Antwort an Kracauer heisst, dann mochte, als in der Shoah „geschah, was

geschah", diese Bibelübersetzung zweier Juden im kulturhistorischen
Verständnis zum Gastgeschenk im Scheiden, gar zum Grabmal geworden sein -
in ihrer religiösen Essenz aber blieb sie etwas anderes: an die Orthodoxie
gerichtet, ein Bestehen auf der Explosivität des Wortes im biblischen Text,
das durch das Herausarbeiten des einfachen Wortsinns allein nicht zu
bändigen ist. Mit Blick auf das Judentum jenseits orthodoxer Tora-Treue - und,
zumindest nach Buber, auch auf die nicht-jüdische Welt - hingegen verweist
diese Übersetzung nicht auf die Veränderungskraft des Wortes, sondern auf
seine unhintergehbare Gültigkeit. Dem von Rosenzweig explizit abgelehnten
„Traurigsein über die .sinnlose' oder gar .gottferne' Gegenwart" wird hier

begegnet mit der nie veraltenden Unzeitgemässheit des biblischen Wortes,

sogar in deutscher Sprache.

11


	Grabmal? Gastgeschenk? : Die Buber-Rosenzweigsche Verdeutschung der Schrift als Projekt jüdischer Authentizität

