
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: Die Religion bedarf der Ethik und die Ethik der Religion : zur
philosophischen Bedeutung des jüdischen Versöhnungsgedankens bei
Hermann Cohen

Autor: Dober, Hans Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961572

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


im Gespräch im Gespräch im Gespräch im Gespräch

Die Religion bedarf der Ethik und

die Ethik der Religion

Zur philosophischen Bedeutung des jüdischen
Versöhnungsgedankens bei Hermann Cohen

von Hans Martin Dober*

Das Werk Cohens, dieses bedeutenden Vertreters des Neukantianismus Marburger
Schule, erfreut sich wachsenden Interesses. Nicht nur ist „die Geschichte einer
philosophischen Schulgemeinschaft"1 geschrieben, „die Bedeutung der Nationalität" im
Denken dieser Persönlichkeit herausgearbeitet, für die „Deutschtum und Judentum"
eine komplexe Verbindung eingegangen sind,2 und der eher verdeckte Einfluss auf
Walter Benjamin offengelegt.3 Auch das Verhältnis zum liberalen Protestantismus, wie
er im Werk Ernst Troeltschs verkörpert ist,4 die Wirkung des Meisters auf „die Prägnanz
der Religion in der Kultur", wie sie Thema des Schülers Ernst Cassirer gewesen ist,5
oder „Hermann Cohen's Philosophie der Religion"6 sind Gegenstände von Untersuchungen

geworden, um hierbei auch der Arbeit des Hermann-Cohen-Archivs in Zürich
unter der Leitung von Helmut Holzhey zu gedenken.

* PD Dr. Hans Martin Dober, Frondsbergstrasse 53, D-72070 Tübingen.
1 U. Sieg, Aufstieg und Niedergang des Marburger Neukantianismus. Die Geschichte

einer philosophischen Schulgemeinschaft, Würzburg 1994.
2 H. Wiedebach, Die Bedeutung der Nationalität fur Hermann Cohen, Hildesheim,

Zürich, New York 1997 Europea Memoria. Reihe I: Studien 6).
3 A. Deuber-Mankowsky, Derfrühe Walter Benjamin und Hermann Cohen. Jüdische

Werte, Kritische Philosophie, vergängliche Erfahrung, Berlin 2000.
4 W. Dietrich, Cohen and Troeltsch. Ethical Monotheistic Religion and Theory of

Culture, Atlanta (Georgia) 1986 Brown Judaic Studies 120).
5 D. Korsch/E. Rudolph (ed.), Die Prägnanz der Religion in der Kultur. Ernst

Cassirer und die Theologie, Tübingen 2000 Religion und Aufklärung 7).
6 S. Moses /H. Wiedebach, Hermann Cohens Philosophy of Religion. International

Conference in Jerusalem 1996, Hildesheim, Zürich, New York 1997 Publications
of the Franz Rosenzweig Research Center for German-Jewish Literature and
Cultural History).

297



I

Michael Zank hat es sich in seiner Untersuchung nun zur Aufgabe gemacht, kritisch
mit Vorverständnissen aufzuräumen, die ein weit verbreitetes Bild dieses Autors geprägt
haben.7 Eine ihrer leitenden Thesen geht davon aus, dass Franz Rosenzweigs „Einleitung

in die Akademieausgabe der Jüdischen Schriften Hermann Cohens"8 dieser

Prägung Vorarbeit geleistet hat, ein schiefes Cohen-Bild aber durch die Mitarbeit manch
anderer erst hat etabliert werden können. Es entstand der Eindruck, als sei die
Religionsphilosophie des späten Cohen nicht viel mehr als ein „Anbau" (S. 164 und öfter) an
ein neukantianisches System, das zwar der Religionsschrift des Königsbergers habe

Rechnung tragen müssen, aber doch wesentlich theoretische und praktische Philosophie,

nicht jedoch von einer korrelativen Beziehung zur Religion in allen Teilen
bestimmt sei. Mit dieser und anderen schwächeren Meinungen wie etwa der, dass die
Rückkehr zum Judentum eigentlich eine Reaktion auf den zeitgenössisch aufkeimenden
Antisemitismus gewesen sei (S. 76), nimmt es Zank auf. Doch auch andere Stimmen
wie die von Kuno Fischer, Cohens Schriften enthielten „mehr Judentum als Philosophie"

(S. 328), oder die Nicolai Hartmanns, Cohen habe in Der Begriff der Religion
(1915) seine Maske fallen gelassen (S. 168.328), oder die von Ernst Troeltsch, der ihn
einen „Philo modernus" genannt habe (S. 328), werden unter dem hohen Aufwand einer
einlässlichen Rekonstruktion des Verhältnisses von Logik, Ethik und Religion in diesem
Werk ins Lot der Ergebnisse gerückt, die diese Untersuchung als Früchte trägt.

Es ist ihr Anliegen, das vielfach unterschätzte (S. 223) und missdeutete Werk
Cohens als einen Beitrag zur - ethisch und religionsphilosophisch fundierten (S. 5) -
Kulturphilosophie zur Geltung zu bringen. Unterschätzt hat man Zank zufolge die
Dimension der Religion in seinem weit gefächerten Schrifttum: Von allem biographischen

Anfang an habe sich dieses Denken in der Weite des religiösen Horizonts
entwickelt, wie er sich von einem jüdisch-liberalen Standpunkt in der Mitte des 19.
Jahrhunderts erschlossen habe. Missdeutet habe man weiterhin die biographische Funktion
des posthum von Cohens hinterbliebener Frau Martha und Bruno Strauss herausgegebene

Spätwerk Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. Wenn Franz
Rosenzweig, Cohens „zweiter jüdischer Philosophen-Sohn" (S. 172) neben Ernst Cas-
sirer, von einer „Rückkehr" (Teschuwa) des Meisters zu seinem Judentum gesprochen
habe (S. 77 und öfter), sich hierbei auf ein Wort von ihm berufend, so sei in diesem

Zusammenhang nicht an eine in der Assimilation an die deutsche Kultur erfahrene
Entfremdung zu denken.

Für eine Würdigung der vorliegenden Untersuchung ist es wichtig zu klären, wie
das eben in kritischer und thetischer Hinsicht skizzierte Anliegen durchgeführt wird.
Wenn denn die Beziehung von Ethik und Religion im Denken Cohens rekonstruiert
werden soll, so wird die „mutuelle Konstitution" seiner reifen Philosophie der Religion
und seines jüdischen Denkens darzustellen sein (S. 41.207). Denn „Religion" wird von
ihm nicht (zuerst) aus apriorischen Begriffen, sondern aus ihren „positiven" historischen
Quellen bestimmt. Dieser hermeneutische (und eben nicht transzendentale) Zugang
setzt methodisch den (kulturell oder lebensweltlich geprägten) Standpunkt dessen vor-

7 M. Zank, The Idea ofAtonement in the Philosophy oft Hermann Cohen. With an
Appendix ofManuscripts from the National and University Library, Givat Ram,
Jerusalem and Nachlaß Natorp Ms 831 (Hessisches Staatsarchiv, Marburg), Providence
(Rhode Island) 2000 Brown Judaic Studies 324).

8 F. Rosenzweig, Einleitung in die Akademieausgabe der jüdischen Schriften Her¬

mann Cohens (1923), in: F. Rosenzweig, Kleinere Schriften, Berlin 1937, S. 299-
350.

298



aus, der die Arbeit am Begriff zu seiner Sache gemacht hat. Und dieser Standpunkt
erschliesst sich der Kombination biographischer und systematischer Methode. Wie
Cohen selbst historische und systematische Annäherungen an seine Fragestellung erprobte,
um den Beitrag der jüdischen Religion zu den Kernfragen des modernen Bewusstseins
herauskristallisieren zu können (vgl. etwa S. 222), so hat auch sein Interpret den
biographisch und sozialisationstheoretisch kontextualisierten Denkweg des Philosophen (in
Teil I der Untersuchung) mit einer fortlaufenden Auslegung der Ethik des reinen Willens

von 1904/21907 und der Schrift Der Begriffder Religion im System der Philosophie von
1915 (in Teil II der Untersuchung) in ein vielfach vernetztes Wechselgespräch gebracht.
Hierbei geht er nicht nur als Kulturhistoriker vor, der die (vor Cohen einsetzende)
Genese der „Wissenschaft des Judentums" aus den innerjüdischen Kontroversen der
Zeit und den „Berliner Antisemitismusstreit" als ein Phänomen postemanzipatorischer
Bemühung um kulturelle Homogenität im Zeitalter des Nationalismus und Imperialismus

trefflich darzustellen weiss (S. 85); Cohen selbst hatte sich in dieser Auseinandersetzung

mit seiner Schrift Ein Bekenntnis in derJudenfrage (1880) zu Wort gemeldet (S.

77—97). Zank macht auch die Neuordnung der Chronologie von Cohens jüdischem
Denken zu seiner Sache. In diesem Zusammenhang erschliesst er den systematischen
Stellenwert zweier erst 1924 publizierter Aufsätze: „Die messianische Idee" von 1892 (S.

lOlff.) und „Die Versöhnungsidee" vom Anfang der 90er Jahre (S. 107f£).

II

Insgesamt ist es für ein Verständnis von Cohens Denken unverzichtbar, die Multiper-
spektivität seines individuellen Standpunkts nicht aus dem Blick zu verlieren. Als ein
früherer Student der jüdischen Quellen und der Theologie mit der Aussicht, Rabbiner
zu werden, hat er sich die „Eigenart" der jüdischen Religion früh anverwandelt, sich
aber nicht für eine praktische Arbeit in der Gemeinde, sondern für ein Verständnis des

Judentums „höherer Ordnung" entschieden (um eine berühmte Äusserung Schleiermachers

zu verfremden). Es war ihm schon in seiner „Ethik" und dann in seiner Schrift
Der Begriff der Religion darum zu tun, die Unabhängigkeit der jüdischen Religion in
einer auch noch im Zuge von Säkularisierungsprozessen durchaus christlich geprägten
Kultur zur Geltung zu bringen. Deren Anerkennung war aber durch einen herrschenden

„Supersessionalismus" (S. 92.262.272 und öfter) gefährdet, insofern man fast

allgemein die Meinung pflegte, das Judentum als „Gesetzesreligion" sei im Christentum
als evangelischer Religion der Liebe „aufgehoben", d. h. überholt durch die Fortschritte
der letzteren und auf diese Weise negiert.

Als vom preussischen Staat bestallter Professor hat er ein öffentliches Amt im
Kaiserreich errungen, was für einen Juden in der damaligen Gesellschaft alles andere als

selbstverständlich war (S. 71.78). Nicht nur trug er durch seine Bildungsarbeit zum
Erhalt der konstitutiven Bedingungen des modernen Staates bei, insofern das Bewusst-
sein der Bürger von ihrer Autonomie aus Freiheit seine weltanschauliche Neutralität
bewahren kann. Auch hat er die Freiheit seiner Lehre genutzt, um einerseits kulturhe-
gemonialen Bestrebungen zu widerstehen (wie sie sich im Antisemitismusstreit
manifestierten), andererseits aber die wahrgenommene Verwandtschaft zum liberalen
Protestantismus auszubauen. Während Friedrich Schleiermacher und sein Schüler Boeckh (S.

224-225), Albrecht Ritsehl und Wilhelm Herrmann (um hier nur einige zu nennen)
als Autoren gelten können, von denen Cohen lernte oder zu deren Positionen er wegen
des gemeinsamen Bezugspunktes zur Philosophie der Aufklärung, insbesondere zu
Immanuel Kant, Brücken zu bauen bemüht war (S. 321 und öfter), schien ihm das

katholisch geprägte Christentum des 19. Jahrhunderts, insbesondere zur Zeit des

299



„Kulturkampfes" (S. 83), in zu starker Weise der Welt des Mythos verhaftet, als dass

eine tiefere Auseinandersetzung im Medium der Lehre Kants Aussicht auf gegenseitige
Verständigung versprochen hätte.

Ais ein profunder Kenner der Kantischen Philosophie schliesslich legt er nicht so
assertorisch wie in seinem „Bekenntnis" (1880), sondern auf eine diffizilere Weise die
christliche Prägung auch noch dieser Philosophie frei und erschüttert einige auch hier
beharrlich sich haltende Vorurteile der jüdischen Religion gegenüber (vgl. etwa S. 287).
Eine These lautet, dass die Argumentation der Kritik der praktischen Vernunft über „die
Dialektik in der Definition des Begriffs eines höchsten Gutes" die ganze Richtung des
ethischen Gedankens verwirrt, weil sie auf christliche Symbole aufbaut (S. 271). Einer
der Kulminationspunkte von Cohens Kritik ist die Spiritualisierung der physischen
Entität des Menschen (S. 281), wie sie noch im Postulat von der „Unsterblichkeit der
Seele" fortlebt, auch hier noch eine durchaus mythische Erbschaft tragend (vgl. etwa S.

298). Im Pathos der Aufklärung formuliert er schroff: „Ich kann es nicht wissen, darum
will ich es nicht wissen müssen" (zitiert S. 305). Durch seine Kritik hindurch, die das

Unsterblichkeitspostulat aus dem Zusammenhang mit der Freiheits- und der Gottesidee
bei Kant herausbricht (S. 308), erweist Cohen dessen Autonomiebegriff nun als

kompatibel auch mit Gehalten aus jüdischen Quellen (S. 134), transformiert aber das
Autonomieverständnis nach Massgabe der Andersheit des Gesetzes und des anderen
Menschen (S. 285). Insgesamt zeigt er einen „direkten Weg vom antiken Judentum zur
zentralen Idee moderner Ethik" (S. 151) auf.

III
Der Titel der Untersuchung bezieht sich auf den Gang dieses Nachweises: Es ist die
Idee der Versöhnung (atonement), in welcher - zuerst entfaltet in den frühen 90er
Jahren und dann weiter ausgeführt im posthum herausgegebenen Spätwerk - das

eigene, wesentlich Jüdische im Unterschied zum christlichen Versöhnungsverständnis
verstanden werden kann (vgl. S. 212 und öfter). Diese Idee trägt die Beweislast der
doppelten Hauptthese Cohens, dass nämlich die Ethik der Religion aus systematischen
Gründen bedarf (S. 189), die (als Erlebnis gefasste) Religion aber auch der Ethik nicht
entraten kann. Wer diesen komplexen Zusammenhang rekonstruieren will, wird die

Fähigkeit mitbringen müssen, in den unterschiedlichsten Wörterbüchern zu Hause zu
sein und nachschlagen zu können: in der hebräischen (Bibel, Talmud, Liturgie) und in
der griechischen Literatur (Mythologie und Philosophie) sowie in der europäisch-westlichen

Geistesgeschichte (Christentum, Deutscher Idealismus). Diese Kompetenzen
sind in der Person des Autors aufs beste vereinigt. Ich gebe eine kurze Skizze vom
Zusammenspiel der genannten Faktoren in dieser Rekonstruktion.

1. Die literarische Quelle, in der Cohen den entscheidenden Gedanken historisch
ursprünglich zum Ausdruck gebracht findet, ist das 18. Kapitel des Propheten
Ezechiel. Wenn man diesen Text im Kontext der Liturgie des Versöhnungsfestes
interpretiert - und diesen Kontext in den Blick zu nehmen ist für ein nachvollziehendes

Verständnis ebenso unverzichtbar wie die Hinzuziehung von Talmud und
Midrasch (S. 118-151) -, so wird deutlich: An die Stelle des mythischen Schicksals,

dass Schuld sich von Generation zu Generation forterbe („die Väter haben
saure Trauben gegessen, und den Kindern werden die Zähne stumpf"9), ist bei
diesem Propheten die Entdeckung individueller Verantwortlichkeit getreten. Dieser

9 Ez 18,2.

300



Gedanke ist dann zum strukturierenden Prinzip einer religiösen Praxis der Umkehr
vor Gott geworden, zu der das Ritual des Gottesdienstes mit der liturgischen
Anordnung der Texte der Tradition in der Gegenwart je und je seine Anleitung geben
will.

2. Dieses Verständnis des Propheten bedeutet eine Aufklärung des Mythos sui generis.
Es gehört zu den Verdiensten Cohens, die bislang vielleicht nicht bekannt genug
geworden sind, dass er die Philosophie der Aufklärung mit ihrer von Descartes bis
Kant ausgearbeiteten Theorie der Subjektivität10 mit der viel älteren Entdeckung
individueller Verantwortlichkeit (vgl. etwa S. 200-204) zusammengedacht und
hierbei andere Wege als die Romantiker beschritten hat, die ihrerseits das Individuum

über der Subjektivität nicht vergassen. Die von Cohen dargestellte Funktion
der Religion widersteht nicht nur ihrer aufklärerischen Kritik, sondern stellt selbst
einen für das (theoretische) Selbstverständnis und (praktische) Selbstwerden des

Einzelnen einen unverzichtbaren Aspekt seiner Aufklärung über sich selbst dar.
Cohen versteht Religion als „Kritik des Mythos und Widerstand gegen den Im-
moralismus, der aus der mythischen Weltanschauung resultiert" (S. 269).

3. Im Zuge derart kritischer Arbeit kann die Religion aber weder der Philosophie
entraten, in deren Licht ein zeitgenössisches Verständnis der Quellen jener
überhaupt erst für den fragenden Geist möglich ist. Noch dürfen die historischen
Religionen in ihrer Unterschiedenheit übergangen werden. Für Cohen stellt sich die
Anforderung, die sich aus dem Postulat der Anerkennung der anderen Religion
ergibt, nicht nur so dar, dass er die Eigenart der jüdischen Religion in einer christlich

geprägten Kultur darzustellen und verständlich zu machen sich bemüht,
sondern auch so, dass er „anti-christliche Polemik", insbesondere mit Blick auf nicht
aufgeklärte mythische Aspekte in dieser Religion, im Hintergrund hält, um sein
Ziel nicht zu gefährden, „die Existenz des Juden in einer christlichen Kultur nicht
nur als möglich, sondern auch als politisch fruchtbar" zu erweisen (S. 336 Anm.
127). Dieses Ziel vermag er kraft messianischer Hoffnung im Blick zu behalten.

Es ist für die systematische Rekonstruktion des Zusammenhangs von Cohens Denken,

insbesondere für seine Verhältnisbestimmung von Ethik und Religion, von
zentraler Bedeutung, dass die theoretische Arbeit am Begriff eine praktische Verifizierung
braucht. Ja, die in Religionspraxis erfahrbare Selbstwerdung des Subjekts als Individuum

hat auch eine Funktion für das Bestehen des Staates in der idealen Konstruktion, in
der Cohen seine Stellung an der Universität hat erringen können. Das wird man über
den Gesichtspunkt hinaus sagen können, der sich aus den Grenzen der Reichweite einer
„Ethik des reinen Willens" ergibt: Die Realisierung des Ideals ist abhängig vom
Individuum, dessen Stellung rechtlich-institutionell gesichert ist, darüber hinaus aber der
Selbstvergewisserung in der Differenz der je eigenen Selbsterfahrung bedarf. Das ist der
Punkt, an dem Erkenntnis der eigenen Sündhaftigkeit, Umkehr und Versöhnung mit
dem ethischen Diskurs vernetzt werden. Religion führt so „in das Labyrinth der
Selbstprüfung, geleitet von praktischer Vernunft, aber die Ethik muss weiterhin den Faden
der Ariadne in der Hand halten, der den Rückweg aus dem Labyrinth der Bussfertigkeit
weist" (S. 374). Diese wechselseitige Angewiesenheit von Religion und Ethik aufeinander

liegt im Zentrum der „Spannung zwischen Judentum und griechischer Philosophie",

aus der auch das Christentum hervorgegangen ist, um seine Prägekraft für die
Kultur der westlichen Welt zu entfalten. „Ausserhalb dieser Spannung" wird sie sich,
darin stimmt der Interpret mit Cohen überein, ihr kulturelles, aus historischen Quellen
sich nährendes Selbstbewusstsein nicht erhalten können (S. 234).

10 Nach der berühmten Formulierung des § 16 der Kritik der reinen Vernunft muss das

„Ich denke" alle meine Vorstellungen begleiten können.

301



IV

Aus der komplexen Struktur dieses Gedankens leitet sich schliesslich die Aktualität
dieses Denkens her. Hatte Cohen schon gegen die darwinistischen Ideologien seiner
Zeit Stellung bezogen (S. 306; vgl. 247.267), so ist auch das Studium seines Werkes zur
Stärkung des menschlichen Selbstverständnisses angetan. Der Mensch ist eben nicht
„Bewohner einer behavioristischen black box, sondern ein moralisches Wesen" (S. 185).
Auch im Horizont der Frage nach dem Wesen des Menschen wird gelten können:
Damit die ethische Perspektive nicht „im Licht biologischer, psychologischer und
soziologischer Konstruktionen menschlichen Verhaltens" Gefahr laufen muss, als

„hoffnungslos romantisch" oder „religiöse Projektion mythologischer Träume auf eine
poetische Leinwand der Humanität" (S. 264-265) zu erscheinen, bedarf die Ethik der

Ergänzung durch die Religion. Denn erst „vor Gott", in der Dimension des Unendlichen,

sind die Selbsterkenntnis der je eigenen Fehler- und Sündhaftigkeit, die Umkehr,
die Verzeihung und der Neuanfang möglich. Die individuelle Erfahrung im praktischen
Vollzug eines liturgischen Sprachspiels, hier des jüdischen Versöhnungsfestes (und auf
andere Weise im Vollzug christlicher Religionspraxis), tritt auf diese Weise zur theoretisch

durch den Begriff der Subjektivität begründeten, praktisch aber mit dem Problem
der Realisierung des Ideals konfrontierten ethischen Erfahrung hinzu, korrelativ auf
deren Struktur bezogen und sie unverzichtbar ergänzend. Darin besteht die Kulturbedeutung

der historischen Religion, deren Gehalte aus literarischen Quellen erschlossen
und in einer Hermeneutik verstanden werden müssen, die die Fragen des modernen
Bewusstseins einbezieht. Cohen hat diese Kulturbedeutung für das Judentum dargelegt.
Wie weit sein Vermittlungsangebot an die liberal-protestantische Theologie seiner Zeit
trägt, bedürfte einer erneuten Prüfung im Gespräch mit Theologien der Gegenwart. Ob
man ohne einen Begriff vom formalen Wesen der Religion auskommen kann, wie Zank
das für Cohen ausgemacht hat, oder ob er ein „religiöses Apriori" vor allem aus Gründen

abgelehnt hat, die sich aus dem Gebrauch des Religionsbegriffs im Zuge des
Antisemitismusstreits (etwa bei Paul de Lagarde) erklären liesse," wäre eine im Rahmen
eines solchen Gespräches zu diskutierende Frage.

11 H.-J. Birkner, Beobachtungen und Erwägungen zum Religionsbegriff, in: H.-J.
Birkner, Schleiermacher-Studien. Eingeleitet und herausgegeben von Hermann
Fischer. Mit einer Bibliographie der Schriften Hans-Joachim Birkners von Arnulf von
Scheliha, Berlin et al. 1996, S. 44.

302


	Die Religion bedarf der Ethik und die Ethik der Religion : zur philosophischen Bedeutung des jüdischen Versöhnungsgedankens bei Hermann Cohen

