Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 58 (2002)

Artikel: Die Religion bedarf der Ethik und die Ethik der Religion : zur
philosophischen Bedeutung des jiudischen Verséhnungsgedankens bei
Hermann Cohen

Autor: Dober, Hans Martin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961572

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Religion bedarf der Ethik und
die Ethik der Religion

Zur philosophischen Bedeutung des jiidischen
Versohnungsgedankens bei Hermann Cohen

von Hans Martin Dober™

Das Werk Cohens, dieses bedeutenden Vertreters des Neukantianismus Marburger
Schule, erfreut sich wachsenden Interesses. Nicht nur ist ,die Geschichte einer phllo-
sophischen Schulgememschaft geschrieben, ,die Bedeutung der Nationalitit im
Denken dieser Personlichkeit herausgearbeltet fir die ,Deutschtum und Judentum®
eine komplexe Verbindung emgegangen sind, und der eher verdeckte Einfluss auf
Walter Benjamin offengelegt.” Auch das Verhaltms zum liberalen Protestantismus, wie
er im Werk Ernst Troeltschs verkorpert ist," die Wirkung des Meisters auf ,die Prignanz
der Religion in der Kultur®, wie sie Thema des Schulers Ernst Cassirer gewesen ist,’
oder ,Hermann Cohen’s Philosophie der Religion“® sind Gegenstinde von Untersu-
chungen geworden, um hierbei auch der Arbeit des Hermann-Cohen-Archivs in Ziirich
unter der Leitung von Helmut Holzhey zu gedenken.

*  PD Dr. Hans Martin Dober, Frondsbergstrasse 53, D-72070 Tiibingen.

L U. SieG, Aufstieg und Niedergang des Marburger Neukantianismus. Die Geschichte
einer philosophischen Schulgemeinschafi, Wiirzburg 1994.

2 H. WiepesacH, Die Bedeutung der Nationalitit fiir Hermann Cohen, Hildesheim,
Ziirich, New York 1997 (= Europea Memoria. Reihe I: Studien 6).

3 A. DeuBer-Mankowsky, Der friihe Walter Benjamin und Hermann Cohen. Jiidische
Werte, Kritische Philosophie, vergingliche Erfahrung, Berlin 2000.

4 W. DietricH, Coben and Troeltsch. Ethical Monotheistic Religion and Theory of
Culture, Atanta (Georgia) 1986 (= Brown Judaic Studies 120).

5> D. Korscu/E. Rupoven (ed.), Die Prignanz der Religion in der Kultur. Ernst
Cassirer und die Theologie, Tiibingen 2000 (= Religion und Aufklirung 7).

6 S. Moses/H. Wiedebach, Hermann Cohens Philosophy of Religion. International
Conference in Jerusalem 1996, Hildesheim, Ziirich, New York 1997 (= Publications
of the Franz Rosenzweig Research Center for German-Jewish Literature and Cul-
tural History).

297



I

Michael Zank hat es sich in seiner Untersuchung nun zur Aufgabe gemacht, kritisch
mit Vorverstandnlssen aufzuriumen, die ein weit verbreitetes Bild dieses Autors geprigt
haben.” Eine ihrer leitenden Thesen geht davon aus, dass Franz Rosenzwelgs ,Einlei-
tung in die Akademieausgabe der Jiidischen Schriften Hermann Cohens“® dieser Pri-
gung Vorarbeit geleistet hat, ein schiefes Cohen-Bild aber durch die Mitarbeit manch
anderer erst hat etabliert werden konnen. Es entstand der Eindruck, als sei die Religi-
onsph1losoph1e des spiten Cohen nicht viel mehr als ein ,,Anbau” (S. 164 und éfter) an
ein neukantianisches System, das zwar der Religionsschrift des Kénigsbergers habe
Rechnung tragen miissen, aber doch wesentlich theoretische und praktische Philoso-
phie, nicht jedoch von einer korrelativen Beziehung zur Religion in allen Teilen be-
stimmt sei. Mit dieser und anderen schwicheren Meinungen wie etwa der, dass die
Riickkehr zum Judentum eigentlich eine Reaktion auf den zeitgendssisch aufkeimenden
Antisemitismus gewesen sei (S. 76), nimmt es Zank auf. Doch auch andere Stimmen
wie die von Kuno Fischer, Cohens Schriften enthielten ,,mehr Judentum als Philoso-
phie® (S. 328), oder die Nicolai Hartmanns, Cohen habe in Der Begriff der Religion
(1915) seine Maske fallen gelassen (S. 168.328), oder die von Ernst Troeltsch, der ihn
einen ,,Philomodernus“ genannt habe (S. 328), werden unter dem hohen Aufwand einer
einlisslichen Rekonstruktion des Verhiltnisses von Logik, Ethik und Religion in diesem
Werk ins Lot der Ergebnisse geriicke, die diese Untersuchung als Friichte trigt.

Es ist ihr Anliegen, das vielfach unterschitzte (S. 223) und missdeutete Werk Co-
hens als einen Beitrag zur — ethisch und religionsphilosophisch fundierten (S. 5) —
Kulturphilosophie zur Geltung zu bringen. Unterschitze hat man Zank zufolge die
Dimension der Religion in seinem weit geficherten Schriftrum: Von allem biographi-
schen Anfang an habe sich dieses Denken in der Weite des religiosen Horizonts ent-
wickelt, wie er sich von einem jiidisch-liberalen Standpunket in der Mitte des 19. Jahr-
hunderts erschlossen habe. Missdeutet habe man weiterhin die biographische Funktion
des posthum von Cohens hinterbliebener Frau Martha und Bruno Strauss herausge-
gebene Spidtwerk Religion der Vernunfi aus den Quellen des Judentums. Wenn Franz
Rosenzweig, Cohens ,zweiter jiidischer Philosophen-Sohn® (S. 172) neben Ernst Cas-
sirer, von einer ,Riickkehr® (Teschuwa) des Meisters zu seinem Judentum gesprochen
habe (S. 77 und ofter), sich hierbei auf ein Wort von ihm berufend, so sei in diesem
Zusammenhang nicht an eine in der Assimilation an die deutsche Kultur erfahrene
Entfremdung zu denken.

Fiir eine Wiirdigung der vorliegenden Untersuchung ist es wichtig zu kliren, wie
das eben in kritischer und thetischer Hinsicht skizzierte Anliegen durchgefiihrt wird.
Wenn denn die Beziehung von Ethik und Religion im Denken Cohens rekonstruiert
werden soll, so wird die ,mutuelle Konstitution® seiner reifen Philosophie der Religion
und seines jiidischen Denkens darzustellen sein (S. 41.207). Denn ,Religion® wird von
ihm nicht (zuerst) aus apriorischen Begriffen, sondern aus ihren ,,positiven® historischen
Quellen bestimmt. Dieser hermeneutische (und eben nicht transzendentale) Zugang
setzt methodisch den (kulturell oder lebensweltlich geprigten) Standpunkt dessen vor-

7 M. Zank, The ldea of Atonement in the Philosophy of Hermann Coben. With an
Appendix of Manuscripts from the National and University Library, Givat Ram, Je-
rusalem and Nachlaf§ Natorp Ms 831 (Hessisches Staatsarchiv, Marburg), Providence
(Rhode Island) 2000 (= Brown Judaic Studies 324).

8 F. RosenzwelIG, Einleitung in die Akademieausgabe der jiidischen Schriften Her-
mann Cohens (1923), in: F. RoSENzWEIG, Kleinere Schriften, Berlin 1937, S. 299—
350.

298



aus, der die Arbeit am Begriff zu seiner Sache gemacht hat. Und dieser Standpunkt
erschliesst sich der Kombination biographischer und systematischer Methode. Wie Co-
hen selbst historische und systematische Anniherungen an seine Fragestellung erprobte,
um den Beitrag der jiidischen Religion zu den Kernfragen des modernen Bewusstseins
herauskristallisieren zu kénnen (vgl. etwa S. 222), so hat auch sein Interpret den bio-
graphisch und sozialisationstheoretisch kontextualisierten Denkweg des Philosophen (in
Teil I der Untersuchung) mit einer fortlaufenden Auslegung der Ethik des reinen Willens
von 1904/%1907 und der Schrift Der Begriff der Religion im System der Philosophie von
1915 (in Teil IT der Untersuchung) in ein vielfach vernetztes Wechselgesprich gebracht.
Hierbei geht er nicht nur als Kulturhistoriker vor, der die (vor Cohen einsetzende)
Genese der ,Wissenschaft des Judentums® aus den innerjiidischen Kontroversen der
Zeit und den ,Berliner Antisemitismusstreit® als ein Phinomen postemanzipatorischer
Bemithung um kulturelle Homogenitit im Zeitalter des Nationalismus und Imperialis-
mus trefflich darzustellen weiss (S. 85); Cohen selbst hatte sich in dieser Auseinander-
setzung mit seiner Schrift Ein Bekenntnis in der Judenfrage (1880) zu Wort gemeldet (S.
77-97). Zank macht auch die Neuordnung der Chronologie von Cohens jiidischem
Denken zu seiner Sache. In diesem Zusammenhang erschliesst er den systematischen
Stellenwert zweier erst 1924 publizierter Aufsitze: ,Die messianische Idee” von 1892 (S.
101ff)) und ,Die Versshnungsidee“ vom Anfang der 90er Jahre (S. 1071f.).

IT

Insgesamt ist es fiir ein Verstindnis von Cohens Denken unverzichtbar, die Multiper-
spektivitit seines individuellen Standpunkts nicht aus dem Blick zu verlieren. Als ein
fritherer Student der jiidischen Quellen und der Theologie mit der Aussicht, Rabbiner
zu werden, hat er sich die ,Eigenart® der jiidischen Religion frith anverwandelt, sich
aber nicht fiir eine praktische Arbeit in der Gemeinde, sondern fiir ein Verstindnis des
Judentums ,héherer Ordnung® entschieden (um eine berithmte Ausserung Schleier-
machers zu verfremden). Es war ihm schon in seiner ,,Ethik“ und dann in seiner Schrift
Der Begriff der Religion darum zu tun, die Unabhingigkeit der jiidischen Religion in
einer auch noch im Zuge von Sikularisierungsprozessen durchaus christlich geprigten
Kultur zur Geltung zu bringen. Deren Anerkennung war aber durch einen herrschen-
den ,Supersessionalismus® (S. 92.262.272 und &fter) gefihrdet, insofern man fast all-
gemein die Meinung pflegte, das Judentum als ,Gesetzesreligion® sei im Christentum
als evangelischer Religion der Liebe ,,aufgehoben®, d. h. iiberholt durch die Fortschritte
der letzteren und auf diese Weise negiert.

Als vom preussischen Staat bestallter Professor hat er ein ffentliches Amt im Kai-
serreich errungen, was fiir einen Juden in der damaligen Gesellschaft alles andere als
selbstverstindlich war (S. 71.78). Nicht nur trug er durch seine Bildungsarbeit zum
Erhale der konstitutiven Bedingungen des modernen Staates bei, insofern das Bewusst-
sein der Biirger von ihrer Autonomie aus Freiheit seine weltanschauliche Neutralicit
bewahren kann. Auch hat er die Freiheit seiner Lehre genutzt, um einerseits kulturhe-
gemonialen Bestrebungen zu widerstehen (wie sie sich im Antisemitismusstreit mani-
festierten), andererseits aber die wahrgenommene Verwandtschaft zum liberalen Prote-
stantismus auszubauen. Wihrend Friedrich Schleiermacher und sein Schiiler Boeckh (S.
224 -225), Albrecht Ritschl und Wilhelm Herrmann (um hier nur einige zu nennen)
als Autoren gelten kénnen, von denen Cohen lernte oder zu deren Positionen er wegen
des gemeinsamen Bezugspunktes zur Philosophie der Aufklirung, insbesondere zu Im-
manuel Kant, Briicken zu bauen bemiiht war (S. 321 und 6fter), schien ihm das
katholisch geprigte Christentum des 19. Jahrhunderts, insbesondere zur Zeit des

299



»Kulturkampfes® (S. 83), in zu starker Weise der Welt des Mythos verhaftet, als dass
eine tiefere Auseinandersetzung im Medium der Lehre Kants Aussicht auf gegenseitige
Verstindigung versprochen hitte.

Als ein profunder Kenner der Kantischen Philosophie schliesslich legt er nicht so
assertorisch wie in seinem ,Bekenntnis® (1880), sondern auf eine diffizilere Weise die
christliche Prigung auch noch dieser Philosophie frei und erschiittert einige auch hier
beharrlich sich haltende Vorurteile der jiidischen Religion gegeniiber (vgl. etwa S. 287).
Eine These lautet, dass die Argumentation der Kritik der praktischen Vernunft iiber ,die
Dialektik in der Definition des Begriffs eines hochsten Gutes® die ganze Richtung des
ethischen Gedankens verwirrt, weil sie auf christliche Symbole aufbaut (S. 271). Einer
der Kulminationspunkte von Cohens Kritik ist die Spiritualisierung der physischen
Entitit des Menschen (S. 281), wie sie noch im Postulat von der ,Unsterblichkeit der
Seele® fortlebt, auch hier noch eine durchaus mythische Erbschaft tragend (vgl. etwa S.
298). Im Pathos der Auﬂdarung formuliert er schroff: ,Ich kann es nicht wissen, darum
will ich es nicht wissen miissen (zitiert S. 305). Durch seine Kritik hindurch, die das
Unsterblichkeitspostulat aus dem Zusammenhang mit der Freiheits- und der Gottesidee
bei Kant herausbricht (S. 308), erweist Cohen dessen Autonomiebegriff nun als kom-
patibel auch mit Gehalten aus jiidischen Quellen (S. 134), transformiert aber das Au-
tonomieverstindnis nach Massgabe der Andersheit des Gesetzes und des anderen Men-
schen (S. 285). Insgesamt zeigt er einen ,direkten Weg vom antiken Judentum zur
zentralen Idee moderner Ethik® (S. 151) auf.

IT1

Der Titel der Untersuchung bezieht sich auf den Gang dieses Nachweises: Es ist die
Idee der Versshnung (atonement), in welcher — zuerst entfaltet in den frithen 90er
Jahren und dann weiter ausgefiithrt im posthum herausgegebenen Spitwerk — das ei-
gene, wesentlich Jiidische im Unterschied zum christlichen Versshnungsverstindnis ver-
standen werden kann (vgl. S. 212 und 6fter). Diese Idee trigt die Beweislast der dop-
pelten Hauptthese Cohens, dass nimlich die Ethik der Religion aus systematischen
Griinden bedarf (S. 189), die (als Erlebnis gefasste) Religion aber auch der Ethik nicht
entraten kann. Wer diesen komplexen Zusammenhang rekonstruieren will, wird die
Fihigkeit mitbringen miissen, in den unterschiedlichsten Warterbiichern zu Hause zu
sein und nachschlagen zu kénnen: in der hebriischen (Bibel, Talmud, Liturgie) und in
der griechischen Literatur (Mythologie und Philosophie) sowie in der europiisch-west-
lichen Geistesgeschichte (Christentum, Deutscher Idealismus). Diese Kompetenzen
sind in der Person des Autors aufs beste vereinigt. Ich gebe eine kurze Skizze vom
Zusammenspiel der genannten Faktoren in dieser Rekonstruktion.

1. Die literarische Quelle, in der Cohen den entscheidenden Gedanken historisch
urspriinglich zum Ausdruck gebracht findet, ist das 18. Kapitel des Propheten
Ezechiel. Wenn man diesen Text im Kontext der Liturgie des Versshnungsfestes
interpretiert — und diesen Kontext in den Blick zu nehmen ist fiir ein nachvollzie-
hendes Verstindnis ebenso unverzichtbar wie die Hinzuziehung von Talmud und
Midrasch (S. 118 —=151) —, so wird deutlich: An die Stelle des mythischen Schick-
sals, dass Schuld sich von Generation zu Generation forterbe (,die Viter haben
saure Trauben gegessen, und den Kindern werden die Zihne stumpf“?), ist bei
diesem Propheten die Entdeckung individueller Verantwortlichkeit getreten. Dieser

9  Ez 18,2.

300



Gedanke ist dann zum strukturierenden Prinzip einer religigsen Praxis der Umkehr
vor Gott geworden, zu der das Ritual des Gottesdienstes mit der liturgischen An-
ordnung der Texte der Tradition in der Gegenwart je und je seine Anleitung geben
will.

2. Dieses Verstindnis des Propheten bedeutet eine Aufklirung des Mythos sui generis.
Es gehért zu den Verdiensten Cohens, die bislang vielleicht nicht bekannt genug
geworden sind, dass er die Philosophie der Aufklirung mit ihrer von Descartes bis
Kant ausgearbeiteten Theorie der Subjektivitit'® mit der viel ilteren Entdeckung
individueller Verantwortlichkeit (vgl. etwa S. 200-204) zusammengedacht und
hierbei andere Wege als die Romantiker beschritten hat, die ihrerseits das Indivi-
duum iiber der Subjektivitit nicht vergassen. Die von Cohen dargestellte Funktion
der Religion widersteht nicht nur ihrer aufklirerischen Kritik, sondern stellt selbst
einen fiir das (theoretische) Selbstverstindnis und (praktische) Selbstwerden des
Einzelnen einen unverzichtbaren Aspekt seiner Aufklirung iiber sich selbst dar.
Cohen versteht Religion als , Kritik des Mythos und Widerstand gegen den Im-
moralismus, der aus der mythischen Weltanschauung resultiert” (S. 269).

3. Im Zuge derart kritischer Arbeit kann die Religion aber weder der Philosophie
entraten, in deren Licht ein zeitgenéssisches Verstindnis der Quellen jener iiber-
haupt erst fiir den fragenden Geist moglich ist. Noch diirfen die historischen Re-
ligionen in ihrer Unterschiedenheit iibergangen werden. Fiir Cohen stellt sich die
Anforderung, die sich aus dem Postulat der Anerkennung der anderen Religion
ergibt, nicht nur so dar, dass er die Eigenart der jiidischen Religion in einer christ-
lich geprigten Kultur darzustellen und verstindlich zu machen sich bemiiht, son-
dern auch so, dass er ,anti-christliche Polemik*, insbesondere mit Blick auf nicht
aufgeklirte mythische Aspekte in dieser Religion, im Hintergrund hilt, um sein
Ziel nicht zu gefihrden, ,die Existenz des Juden in einer christlichen Kultur nicht
nur als moglich, sondern auch als politisch fruchtbar® zu erweisen (S. 336 Anm.
127). Dieses Ziel vermag er kraft messianischer Hoffnung im Blick zu behalten.

Es ist fiir die systematische Rekonstruktion des Zusammenhangs von Cohens Den-
ken, insbesondere fiir seine Verhiltnisbestimmung von Ethik und Religion, von zen-
traler Bedeutung, dass die theoretische Arbeit am Begriff eine praktische Verifizierung
braucht. Ja, die in Religionspraxis erfahrbare Selbstwerdung des Subjekts als Individu-
um hat auch eine Funktion fiir das Bestehen des Staates in der idealen Konstruktion, in
der Cohen seine Stellung an der Universitit hat erringen kénnen. Das wird man iiber
den Gesichtspunke hinaus sagen konnen, der sich aus den Grenzen der Reichweite einer
,Ethik des reinen Willens“ ergibt: Die Realisierung des Ideals ist abhingig vom Indi-
viduum, dessen Stellung rechtlich-institutionell gesichert ist, dariiber hinaus aber der
Selbstvergewisserung in der Differenz der je eigenen Selbsterfahrung bedarf. Das ist der
Punkt, an dem Erkenntnis der eigenen Siindhaftigkeit, Umkehr und Versshnung mit
dem ethischen Diskurs vernetzt werden. Religion fiihrt so ,in das Labyrinth der Selbst-
priifung, geleitet von praktischer Vernunft, aber die Ethik muss weiterhin den Faden
der Ariadne in der Hand halten, der den Riickweg aus dem Labyrinth der Bussfertigkeit
weist“ (S. 374). Diese wechselseitige Angewiesenheit von Religion und Ethik aufeinan-
der liegt im Zentrum der ,Spannung zwischen Judentum und griechischer Philoso-
phie®, aus der auch das Christentum hervorgegangen ist, um seine Prigekraft fiir die
Kultur der westlichen Welt zu entfalten. ,Ausserhalb dieser Spannung® wird sie sich,
darin stimmt der Interpret mit Cohen iiberein, ihr kulturelles, aus historischen Quellen
sich nihrendes Selbstbewusstsein nicht erhalten kénnen (S. 234).

10 Nach der beriihmten Formulierung des § 16 der Kritik der reinen Vernunft muss das
»lch denke® alle meine Vorstellungen begleiten kénnen.

L]



IV

Aus der komplexen Struktur dieses Gedankens leitet sich schliesslich die Aktualitit
dieses Denkens her. Hatte Cohen schon gegen die darwinistischen Ideologien seiner
Zeit Stellung bezogen (S. 306; vgl. 247.267), so ist auch das Studium seines Werkes zur
Stirkung des menschlichen Selbstverstindnisses angetan. Der Mensch ist eben nicht
»Bewohner einer behavioristischen black box, sondern ein moralisches Wesen™ (S. 185).
Auch im Horizont der Frage nach dem Wesen des Menschen wird gelten konnen:
Damit die ethische Perspektive nicht ,im Licht biologischer, psychologischer und so-
ziologischer Konstruktionen menschlichen Verhaltens® Gefahr laufen muss, als ,hoff-
nungslos romantisch® oder , religiose Projektion mythologischer Triume auf eine poe-
tische Leinwand der Humanicit® (S. 264 -265) zu erscheinen, bedarf die Ethik der
Erginzung durch die Religion. Denn erst ,vor Gott®, in der Dimension des Unendli-
chen, sind die Selbsterkenntnis der je eigenen Fehler- und Siindhaftigkeit, die Umkehr,
die Verzeihung und der Neuanfang méglich. Die individuelle Erfahrung im praktischen
Vollzug eines liturgischen Sprachspiels, hier des jiidischen Versshnungsfestes (und auf
andere Weise im Vollzug christlicher Religionspraxis), trite auf diese Weise zur theore-
tisch durch den Begriff der Subjektivitit begriindeten, praktisch aber mit dem Problem
der Realisierung des Ideals konfrontierten ethischen Erfahrung hinzu, korrelativ auf
deren Strukeur bezogen und sie unverzichtbar erginzend. Darin besteht die Kulturbe-
deutung der historischen Religion, deren Gehalte aus literarischen Quellen erschlossen
und in einer Hermeneutik verstanden werden miissen, die die Fragen des modernen
Bewusstseins einbezieht. Cohen hat diese Kulturbedeutung fiir das Judentum dargelegt.
Wie weit sein Vermittlungsangebot an die liberal-protestantische Theologie seiner Zeit
trigt, bediirfte einer erneuten Priifung im Gesprich mit Theologien der Gegenwart. Ob
man ohne einen Begriff vom formalen Wesen der Religion auskommen kann, wie Zank
das fiir Cohen ausgemacht hat, oder ob er ein ,religioses Apriori® vor allem aus Griin-
den abgelehnr har, die sich aus dem Gebrauch des Rellglonsbegrlffs im Zuge des Anti-
semitismusstreits (etwa bei Paul de Lagarde) erkliren liesse,'’ wire eine im Rahmen
eines solchen Gespriches zu diskutierende Frage.

1T H.-]. BIRKNER, Beobachtungen und Erwigungen zum Religionsbegriff, in: H.-]J.
BIRKNER, Schleiermacher-Studien. Eingeleitet und herausgegeben von Hermann Fi-
scher. Mit einer Bibliographie der Schriften Hans-Joachim Birkners von Arnulf von
Scheliha, Berlin et al. 1996, S. 44.

302



	Die Religion bedarf der Ethik und die Ethik der Religion : zur philosophischen Bedeutung des jüdischen Versöhnungsgedankens bei Hermann Cohen

