
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: Christlicher Einfluss auf das Jahrzeit-Kaddisch?

Autor: Lehnardt, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christlicher Einfluss auf das

Jahrzeit-Kaddisch?

von Andreas Lehnardt*

Das Kaddisch-Gebet dient üblicherweise als Abschlussgebet nach den

Hauptabschnitten der synagogalen Liturgie und wird auch nach der Tora-

Lesung rezitiert. Daneben ist das Kaddisch vor allem als ein Gebet der

Trauernden am Grab und in der Synagoge bekannt. Diese Verwendung
korrespondiert allerdings nicht mit seiner originalen Applikation, wie sie aus

Andeutungen in der rabbinischen Literatur zu erschliessen ist, sondern geht
auf eine spätere mittelalterliche Entwicklung zurück. Wie sich bereits an der

Herausbildung der vier Hauptversionen des Kaddischs — des Halb-Kad-
dischs, des Voll-Kaddischs, des Kaddisch de-Rabbanan und des Kaddisch le-

0it)haddata - zeigt, so weist jedoch auch die Verwendung des Kaddischs als

Gebet der Trauernden darauf hin, dass die Deutung und der Ort der
Rezitation dieser kurzen Doxologie zu unterschiedlichen Zeiten und an
verschiedenen Orten stets Veränderungen unterlag.1

Der folgende Beitrag möchte die Entwicklung des Jahrzeit-Kaddischs
untersuchen, der gewissermassen spätesten Entwicklung der Verwendung des

Kaddischs, eines Erinnerungsbrauches am Jahrestag des Todes der Eltern, der

vermutlich erst im 13. Jahrhundert im westlichen Europa (Aschkenaz)

aufgekommen ist. Meines Wissens ist der liturgische Brauch des Kaddisch-
Rezitierens am Jahrzeittag, der nicht mit dem älteren und verwandten
Brauch des Kaddisch yatom, des Waisen-Kaddischs, verwechselt werden soll-

Dr. Andreas Lebnardt, Institut für Antikes Judentum, Liebermeisterstrasse 12, D-
72076 Tübingen; Privatanschrift: Quenstedtstrasse 26, D-72076 Tübingen.

1 Vgl. einführend D. de Sola Pool, The Old Jewish Aramaic Prayer: The Kaddish,
Leipzig 1909 [Nachdruck New York '1964]; J. Hübscher, Das Kaddisch-Gebet,
dessen Sinn, Bedeutung und Tendenz erklärt und commentiert, Berlin 1912; J. Heinemann,

Prayer in the Talmud. Forms and Patterns, Berlin, New York 1977 Studia
Judaica 9), S. 251-275; A. Lehnardt, Qaddish. Untersuchungen zur Entstehung
und Rezeption eines rabbinischen Gebetes, Tübingen 2002 Texts and Studies in
Ancient Judaism 87).

281



te,2 noch nicht Gegenstand einer eigenen Studie gewesen, und das, was man
in Artikeln und Büchern über jüdische Liturgie zum Jahrzeit-Kaddisch
findet, ist marginal.3 Dies ist nicht nur verwunderlich, weil der Brauch in
jüdischen Gemeinden aller Riten bis heute praktiziert wird und der
mittelhochdeutsche Terminus „iar-zit" bzw. der jiddische „Yohrzait"4 ohne Zweifel
einer der bekanntesten deutschen Ausdrücke in der jüdischen Welt ist. Das

geringe Interesse ist auch deswegen überraschend, weil schon zu Beginn des

19. Jahrhunderts christliche und jüdische Wissenschaftler wie Gustav Dal-
man (1855 —1941),5 Israel Abrahams (1858 -1924),6 Moritz Güdemann
(1835 —1918)7 und Jacob Obermeyer (1845 — 1935)8 darauf hingewiesen
haben, andere Jahrzeitbräuche wie das Anzünden eines Lichtes seien von
christlichen Trauerriten „inspiriert" worden.

Forschungsgeschichtlich ist dabei auch bemerkenswert, dass in Publikationen,

die von einem jüdisch observanteren Standpunkt aus verfasst worden
sind, wie z. B. in einem hebräischen Beitrag von Avraham Hoffer,'' versucht

2 Vgl. dazu I.M. Ta-Shema, Some Notes on the Origins of Kaddish Yatom, in:
Tarbiz 53 (1984/85), S. 559-568 [hebr.]; S. Glick, Or le-Avel. Le-hitpathutam
shel iqqare minhage avelut be-mesorot Yisra'el me-le-ahar ha-qevura ad torn ba-shiva\
Jerusalem 1991, S. 147-158; dann auch A. Lehnardt, Qaddish, S. 278-295 (mit
weiterer Literatur).

3 Vgl. etwa E. (L.) Landshut, Vollständiges Gebet- und Andachtsbuch zum Gebrauch
bei Kranken, Sterbenden und Leichenbestattungen sowie beim Besuchen der Gräber von
Verwandten und Lieben, Berlin 1867, S. LXVI [hebr.]; A. Kurrein, Das Nescha-

moth=(Seelen)=Licht. Eine Abhandlung, Frankfurt a. M. 1898, S. 27-28; K. Kohler,

Kaddisch-Gebet, Jahrzeit und Seelen-Gedächtnissfeier, in: Jewish Reformer V,1
Nr. 11; Y. L. Avida, Peraqim be-inyane ha-azkara (Jahrzeit), in: Sinai 25 (1949), S.

59-68.330-348; M. Lamm, The Jewish Way in Death and Mourning, New York
1969, S. 201-206; J.S. Sperka, Hayye Nesah. Eternal Life. A Digest ofall Jewish
Laws ofMourning. Complete Funeral, Burial and Unveiling Services, Kaddish, Yizkor
and El Mohle in Hebrew, Translation and Transliteration, New York 1961, S. 91 —

94; I. Klein, A Guide to Jewish Religious Practice, Moreshet 6, New York 1979, S.

294-295; J. Hauptman, Death and Mourning: A Time for Weeping, a Time for
Healing, in: R. M. Geffen (ed.), Celebration and Renewal, Philadelphia 1993, S.

226-251, dort S. 247.
4 M. Lexer, Mittelhochdeutsches Handwörterbuch, Leipzig 1872 [Nachdruck Stuttgart

1974], S. 1476 sub voce-, siehe auch U. Weinreich, Modern English-Yiddish
Yiddish-English Dictionary, New York 1977, S. 589 sub voce.

5 G. Dalman, Jüdische Seelenmesse und Totenanrufung, in: Saat auf Hoffnung; KI
(1890), S. 69-190.

6 I. Abrahams, Jewish Life in the Middle Ages, Philadelphia 1896 [Nachdruck Phil¬

adelphia, Jerusalem 1993], S. 140 Anm. 2.
7 M. Güdemann, Geschichte des Erziehungswesens und der Cultur der Juden in

Deutschland während des XIV. und XV. Jahrhunderts. Band III, Wien 1888, S. 132.
8 J. Obermeyer, Modernes Judentum im Morgen- und Abendland, Wien, Leipzig

1907, S. 126-128.
9 A. Hoffer, Yesodo u-meqoro shel yom mitat ha-av we-ha-ben mi-de shana be-

shana, in: Ha-Zofeh le-Hokhmat Yisrael 10 (1926), S. 116-121.

282



wird, alle jüdischen Trauerbräuche wie auch das Jahrzeit-Kaddisch vor dem

Hintergrund älterer jüdischer Quellen zu erklären. So betont Hoffer, dass

zumindest das Fasten am jährlichen Sterbetag ein Brauch sei, der schon in
der rabbinischen Literatur belegt sei, und dass sich daher alle anderen
Jahrzeitbräuche aus diesem Brauch entwickelt hätten.10 In Studien von liberaleren

Autoren werden dagegen zumindest die Übernahme des Terminus „Jahrzeit"

und einige der mit ihm verbundenen Minhagim als das Resultat von
Einflüssen der christlichen Umgebung in Aschkenaz erklärt.11

Im Bewusstsein, dass jede Untersuchung auf diesem Gebiet sowohl
polemisch als auch apologetisch verstanden werden kann, kann das Ziel dieses

Beitrags lediglich sein, einige Überlegungen zur Deutung und zu einer
möglichen „Beeinflussung" des Jahrzeit-Kaddischs vorzutragen. Dabei beschränke

ich mich bewusst auf den liturgischen Minhag, am Jahrtag Kaddisch zu

sagen, und lasse die Frage nach der Herkunft anderer ähnlicher Jahrzeitbräuche

wie z.B. des Anzündens eines Lichtes ausser acht.12

Wo und wann entstand der Brauch des Jahrzeit-Kaddischs?

Das Material zur Beantwortung dieser Frage ist äusserst dünn. Die vorhandene

Fachliteratur, Lexikonartikel und wissenschaftliche Aufsätze,13 kommt

10 Vgl. bNed 12a; 14a; bShevu 20a; Hoffer verweist für das Alter dieses Brauches
ausserdem auf das Fasten zum Gedenken an den Tod Gedaljas (Som Gedalya), des

letzten Statthalters Judas (vgl. Jer 40; 2 Kön 25).
11 Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang bereits die Rezension von P. Rieger

zu I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung,
Frankfurt a. M. 1913, in: Allgemeine Zeitung des Judentums 78 (1914), S. 468; siehe
dann auch M. Hilton, „Wie es sich christelt, so jüdelt es sich", Berlin 2000, S. 200.

12 Siehe dazu I. Abrahams, Jewish Life, S. 140 Anm. 2; S. Oppenheimer, The Yahr-
zeit Light, in: Journal ofHalacha and Contemporary Society 37 (1999), S. 101-116;
S. L. Silver, An Investigation into the Origins ofJahrzeit Practices, Rabbinic Thesis,
Hebrew Union College 1984.

13 Vgl. J. D. Eisenstein, Jahrzeit, in: I. Singer (ed.), The Jewish Encyclopaedia. Band
VII, New York, London 1904, S. 63-64; J.D. Eisenstein, Ozar Dinim u-Min-
hagim. A Digest ofJewish Laws and Customs in Alphabetic Order, New York 1938, S.

154-155 [hebr.J; D. Flattau, Jahrzeit, in: J. Klatzkin (Chefredakteur),
Encyclopaedia Judaica. Das Judentum in Geschichte und Gegenwart. Band VIII: Hesse —

Jerusalem, Berlin 1931, Sp. 779-781; L.I. Rabinowitz, Yahrzeit, in: C. Roth et
al. (ed.), Encyclopaedia Judaica. Band XVI, Jerusalem 1971, Sp. 702-703; A. E.
Millgram, Jewish Worship, Philadelphia 1971, S. 448-449; siehe auch den Artikel
Yortsayt, in: R.J.Z. Werblowsky et al. (ed.), The Oxford Dictionary ofJewish
Religion, Oxford 1997, S. 753; C. Hezser, Jahrzeit, in: H.D. Betz et al. (ed.),
Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und
Religionswissenschaft. Band IV, Tübingen 42001, Sp. 351-352.

283



zu unterschiedlichen Ergebnissen, und sogar die Frage, wer der erste war, der

den Begriff „Jahrzeit" verwendet, wird divergierend beantwortet. Dabei ist
zunächst zu unterscheiden zwischen dem Problem, wer als erster den Brauch
des Kaddisch-Sagens am Jahrestag erwähnt, und der Frage, wer als erster das

zusätzliche Kaddisch, welches am Ende des täglichen Gottesdienstes am
jährlichen Todestag von einem Verwandten gesagt wird, mit dem Terminus

„Jahrzeit-Kaddisch" bezeichnet hat.

Zumeist wird auf Ya'aqov ben Moshe Möllin (ca. 1360 — 1427) verwiesen,

besser bekannt unter seinem Akronym MaHaRY'T. Er soll der erste

gewesen sein, der in seinem Minhag-Buch den Brauch des Kaddisch-Sagens

am Jahrestag des Todes erwähnt.14 Allerdings muss man berücksichtigen, dass

das Sefer Minbagim des Maharil erst später durch einen seiner Schüler, Rabbi
Zalman von St. Goar, verfasst wurde und sogar noch später, 1556 in Italien
gedruckt wurde. Ausserdem wird in Maharils Buch noch nicht der Terminus
„Jahrzeit" verwendet, und die Frage, ob in der einzigen relevanten Stelle

überhaupt ein spezielles Kaddisch gemeint ist oder das „gewöhnliche"
Kaddisch yatom, muss daher offen bleiben. Der Abschnitt des Sefer Minhagim
des Maharil, der für unsere Frage von Interesse ist, geht im übrigen nur auf
das Problem ein, wer das Recht habe, an einem Schabbat-Gottesdienst
Kaddisch zu sagen, und zwar in einer Situation, wenn Fremde, die zufällig in der

Synagoge anwesend sind, auch Kaddisch zu sagen beanspruchen. Im Sefer

Maharil wird dabei weder erörtert, ob das Rezitieren dieses zusätzlichen
Kaddischs durch einen Trauernden während einer Periode von zwölf oder elf
Monaten als ein Zeichen mangelnden Respekts vor dem Toten interpretiert
werden kann, noch welche Wirkung dieses Kaddischs für die Seele des Toten
haben könne.15 Es fokussiert nur das Dilemma, welches entsteht, wenn sich

mehr als ein Trauernder in der Synagoge befindet, der das Jahrzeitgedächtnis

S.Y. Spitzer (ed.), The Book ofMaharil. Customs by Rabbi Yaacov Mulin. Published
According to the First Edition with Additions and Ornaments from Various Manuscripts

with References, Notes, and Indices, Jerusalem 1989, S. 608 [hebr.], wo
erwähnt wird, dass man am Todestag des Vaters oder der Mutter nur einmal Kaddisch
zu sprechen hat; der Terminus „Jahrzeit" wird hier allerdings nicht erwähnt. Vgl.
auch ebenda S. 446-447. - Zur Person vgl. E. Kupfer, Moellin, Jacob ben Moses,
in: C. Roth et al. (ed.), Encyclopaedia Judaica. Band XII, Jerusalem 1971, Sp.
210-211.

'5 Zu dem wohl erst unter dem Einfluss des Zohar aufgekommenen Brauch, Kaddisch
für verstorbene Verwandte aus Respekt vor diesen nicht die ganzen zwölf Monate
des nach rabbinischer Uberlieferung (vgl. mEd 2,10) dauernden Aufenthaltes im
Gehinnom zu sprechen, vgl. J. Obermeyer, Judentum, S. 123; I. Elbogen, Der
jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung, Frankfurt a. M. 31931

[Nachdruck Hildesheim 1995], S. 528 Anm. 4; A. Lehnardt, Qaddish, S. 279
Anm. 6.

284



für einen Elternteil mit der Rezitation eines Kaddisch-Gebetes begehen
möchte.

Zusätzlich zu diesem kurzen Text im Sefer Minhagim des Maharil finden
wir in den Responsen Yacaqov Möllins,16 dass einige Leute diese Art des

Kaddischs, die wir heute als Jahrzeit-Kaddisch bezeichnen würden, zweimal
während eines Schaltjahres, nämlich in beiden Adar-Monaten zu sprechen

pflegten, falls der Todestag des Vaters zufällig auf einen Tag im Adar fiele,
also in jenen Monat, der im jüdischen Kalender alle sieben Jahre interkaliert
wird.17 Allerdings wird auch in dieser Notiz, die im übrigen an eine ähnliche
Stelle im Sefer Hasidim, welches Rabbi Yehuda he-Hasid (ca. 1150 — 1217)

zugeschrieben wird, erinnert, der Terminus „Jahrzeit" nicht erwähnt.18 Es

scheint daher, dass Ya'aqov Möllin nur den Brauch des zusätzlichen Rezitierens

des Kaddisch yatom durch den Trauernden am jährlichen Todestag
kannte; er nannte es jedoch noch nicht „Jahrzeit"-Kaddisch, und er schrieb
diesem zusätzlichen Gebet auch keine über das Waisen-Kaddisch hinausgehende

Intention zu.
Auch wenn dieses Ergebnis relativ klar erscheint, darf man aus ihm keine

zu weit gehenden Schlüsse ziehen. Der Terminus „Jahrzeit" kann nämlich
schon in Schriften eines Lehrers des Maharil gefunden werden, und zwar in
einem Responsum des österreichischen Rabbi Shalom von Wiener Neustadt

(gestorben 1415/16).19 Nach Shlomo Spitzers Edition der Teshuvot Rabbi
Shaloms von Neustadt ist dies die erste Erwähnung des Terminus „Jahrzeit" -
und nicht etwa, wie es oft zu finden ist, erst die Erwähnung in einem

Responsum des Moshe Mintz (15. Jahrhundert), welches von einigen irr-

1(5 Siehe auch Y. Satz (ed.), Responsa ofRabbi Yaacov Molin — Maharil. Revised and
Corrected with Additions According to Previous Editions and Various Manuscripts ivith
Introduction, References, Notes, and Commentaries, Jerusalem 1979, S. 29 (§39)
[hebr.].

17 Vgl. zu diesem Problem und den daraus erwachsenden Fragen J. Hübscher, Kad-
disch-Gebet, S. 42.

18 Vgl. R. Margaliut (ed.), Sefer Hasidim she-hibber Rabbenu Yehuda he-Hasid, Je¬
rusalem 1957, S. 440 (§712).

'9 Vgl. S. Spitzer (ed.), Decisions and Customs ofShalom ofNeustadt, Jerusalem 1977,
§457 [hebr.]. Zu ihm vgl. auch S. Spitzer, Rabbi Schalom von Wiener Neustadt,
in: Unsere Heimat. Zeitschrift für Landeskunde von Niederösterreich 57 (1986), S.

141-146.

285



tümlich sogar Meir von Rothenburg (13. Jahrhundert) zugeschrieben wurde.20

Betrachtet man das Responsum des Shalom von Neustadt genauer, so

fällt zunächst auf, dass auch in ihm der Ausdruck „Jahrzeit" nur in bezug auf
das Fasten am Jahrestag des Todes erwähnt wird, d. h. nicht mit Blick auf das

Kaddisch-Sagen. Und dies gilt im übrigen auch für die Erwähnung des

Wortes „Jahrzeit" in dem später entstandenen Minhag-Buch des Isaak von
Tyrnau (gestorben nicht vor 1408).21 Einmal mehr erwähnt auch dieser

berühmte österreichische Rabbi den Terminus „Jahrzeit" nur mit Blick auf den
Fastenbrauch.22 Man kann daher nur vermuten, dass auch Isaak von Tyrnau,
wie sein Lehrer Shalom, den bereits vom Maharil beschriebenen Brauch nur
durch mündliche Tradition kannte - wohl in der Annahme, dass das Jahr-
zeit-Kaddisch als ein zusätzliches Kaddisch yatom zu verstehen sei.

Der nächste, der den Terminus „Jahrzeit" in bezug auf Trauerbräuche
verwendet hat, scheint der grosse osteuropäische Talmudist und Kabbaiist
Mordekhai ben Avraham Yaffe (ca. 1535 —1612) in seinem Levush Tekhelet2i

über die Arbaca Turim des Yacaqov ben Asher gewesen zu sein. Allerdings
erwähnt auch das Hauptwerk seines Lehrers Rabbi Moshe ben Yisra'el
Isseries (1525/30-1572/75),2'* die Darkhe Moshe (gedruckt in Fürth 1766),
ein weiterer Kommentar über die Turim, dass im Falle eines Jahrgedächtnisses

das Kaddisch an einem Schabbat gesprochen werden kann.25 Diese

Meinung wird von Isseries wie von früheren Autoritäten mit der Geschichte von

20 Siehe dazu A. Berliner, Die mittelhochdeutsche Sprache bei den Juden, in: Jahr¬
buch für jüdische Geschichte und Literatur 1 (1898), S. 162 — 182, besonders S. 164:
„Seit den Zeiten des R. Meir aus Rothenburg wird das Wort Jahrzeit' in jüdischen
Quellen bekannt, das dann sich so sehr eingebürgert, dass man es nur als eine

specielle jüdische Bezeichnung erkennen mag." Vgl. dazu die Richtigstellung von
Y. L. Avida, Peraqim be-inyane ha-azkara, S. 56. Zu Mintz (bzw. Münz) vgl. auch
J. Zimmels, Studies in Jewish History and Booklore, New York 1944, S. 119-127;
auf den angeblichen Erstbeleg für den Gebrauch des Terminus „Jahrzeit" bei Mintz
wird auch wieder von M. Hilton, „Wie es sich christelt, so jüdelt es sich", S. 200 mit
Anm. 99 verwiesen.

21 Vgl. S.J. Spitzer (ed.), Sefer ha-Minhagim (Rulings and Customs) of Rabbi Eisik
Tirna Published According to the First Edition with Additions and Variants of Various

Manuscripts with Introduction, References, Notes, and Commentaries, Jerusalem 1979
[hebr.]. Noch J.D. Eisenstein, Jahrzeit, Sp. 64 hält daher Yishaq von Tyrnau für
den ersten Autor, der den Terminus „Jahrzeit" verwendet hat.

22 Vgl. S.J. Spitzer (ed.), Sefer ha-Minhagim, S. 119 mit Anm. 1 zu §183.
23 Berdiczew 1821, §133.
24 Zu ihm vgl. S. Tal, Isseries, Moses ben Israel, in: C. Roth et al. (ed.), Encyclopaedia

Judaica. Band IX, Jerusalem 1971, Sp. 1081-1085.
25 Vgl. dazu D. Telsner, The Kaddish. Its History and Significance, Jerusalem 1995, S.

229.

286



Rabbi Aqiva und dem Toten in Verbindung gebracht, der berühmten
„Gründungslegende" des Kaddisch yatom.2G

Es ist evident, dass sämtliche frühen Quellen für den Gebrauch des Kad-
dischs am Jahrzeittag die enge Verbindung mit dem Kaddisch yatom und
dem Brauch des Fastens am Jahrtag, also mit älteren Bräuchen reflektieren.
Darüber hinaus fällt auf, dass alle diese Hinweise in aschkenazischen Werken

zu finden sind, und zwar vor allem in Texten, die ihren Ursprung in
Süddeutschland oder in Österreich am Anfang des 14. Jahrhunderts haben. Ein
wichtiger Zeuge für diese Entwicklung des Kaddischs in Aschkenaz ist auch

Benjamin Ze'ev ben Mattathias von Arta, ein halakhischer Gelehrter aus

Griechenland zu Beginn des 16. Jahrhunderts.27 Er schreibt in seinem Re-

sponsenwerk Shu"t Hinukh bet Yehuda:28

„Es ist richtig, dass es eine wichtige Angelegenheit ist, [am Jahrzeittag] zu fasten [. .],
aber das Kaddisch-Sagen [am Jahrzeittag] ist nur ein lokaler Brauch in jenen Ländern
[d.h. in Aschkenaz], und es ist kein [Brauch] an anderen Orten, d.h. im Land von
Yishma3el [d.h. in arabischen Ländern]."

Ein vergleichbar eindeutiger Hinweis auf die aschkenazischen Anfänge
des Jahrzeit-Kaddischs findet sich in einem Abschnitt des berühmten Werkes

Nishmat Hayyim des Menashe ben Yisra'el (1604 -1657).29 Dieser in
Amsterdam wirkende sefardische Gelehrte macht nicht nur deutlich, dass das

Jahrzeit-Kaddisch ein umstrittener aschkenazischer Brauch war, sondern

sogar ein Minhag, der viele Gegner fand. Als Sefarde und Kabbaiist scheint er
dem Brauch zunächst zurückhaltend gegenübergestanden zu haben. Dennoch

ist er vielleicht der erste gewesen, der ihn auch in nicht-aschkenazi-
schen Gemeinden annehmbar gemacht hat. Um den Brauch zu stützen,
zitiert Menashe ben Yisra'el einen Abschnitt aus Yedidya Gottlieb ben Avra-
hams Lewiat ha-derekh (Krakau 1644), der auf eine völlig neue Erklärung für
diese liturgische Verwendung des Kaddischs rekurriert - eine Erklärung, die

26 Vgl. etwa die Version dieses ma'ase in: A. Lehrn (ed.), Sefer Or Zaruahibbero
Ga'on tif'eret hokhme Yisra'el Rabbi Yishaq ben Moshe mi-Wina. Band II, Zitomir
1862 [Nachdruck Bene Braq 1958], S. llc-d; für eine Übersetzung siehe A.
Lehnardt, Qaddish, S. 282-283. Alter und Herkunft dieser Geschichte sind
umstritten: Vgl. M.B. Lerner, Ma'ase ha-Tana we-ha-met. Gilgulaw ha-sifrutiim we-
ha-hilkhatiim, in: Asufot 2 (1988/89), S. 29—70; R. Kushelewsky, Ha-Tana we-
ha-met ha-nodded: Ha-omnam Aggada lo yehudit?, in: Criticism and Interpretation
30 (1994), S. 41-63.

27 Vgl. zu ihm: Y. Horovitz, Benjamin Ze'ev ben Mattathias of Arta, in: C. Roth et
al. (ed.), Encyclopaedia Judaica. Band IV, Jerusalem 1971, Sp. 538.

28 Amsterdam 1708, §83.
29 Menashe ben YisraTl, Sefer Nishmat Hayyim, Leipzig 1862 [Nachdruck Tel Aviv

1968], S. 55a (II 27) Menashe ben YisraTl, Sefer Nishmat Hayyim ha-menuqad,
Jerusalem 1995, S. 150.

287



allerdings auch Yishaq ben Shlomo Luria Ashkenazi (1510-1574), dem
berühmten Kabbalisten aus Safed, zugeschrieben wird und wahrscheinlich
auf ihn zurückgeht. Gottlieb ben Avraham schreibt:

„Die Weisen des Landes Israels beschweren sich über den Minhag, der in unseren
Landen [id est Aschkenaz] existiert, dass wir nämlich Kaddisch am Jahrestag des Todes

von Vater und Mutter sprechen, was wir in Deutsch als Jahrzeit bezeichnen, von Jahr zu
Jahr [d.h. jedes Jahr], Und [dieser Brauch] scheint ein Spott zu sein, denn die Weisen
verordneten, dass Kaddisch nur in einer Periode von elf Monaten gesagt werden solle
und nicht länger als das, damit der [eigene] Vater nicht als ein Übeltäter erscheine; denn
das Strafgericht im Gehenna dauert zwölf Monate. Und wenn dies [eine richtige
Verwendung des Kaddischs wäre], wenn Vater und Mutter verstorben sind — wie kann
man [seinen Vater] über Jahre hinweg für einen Übeltäter halten, was man zum
Ausdruck bringt, wenn man [an seinem Todestag] für ihn Kaddisch spricht, um ihn [auf
diese Weise] vom Gericht im Gehenna zu erlösen - wäre dies nicht eine Schande für den

eigenen Vater? Doch nach unserer Weise ist es richtig, dass das Anliegen [des Kaddischs
am Jahrestag des Todes] darin besteht, [die Seele] des Gerechten [mittels Gebet]
emporzuheben von einem Stockwerk [im Gehenna\ zum nächsten."

Die neue Idee, die in dieser Erklärung aufgegriffen wird, ist, dass das

Kaddisch, welches am Jahrzeittag gesprochen werden soll, nicht nur für die

Sünden des verstorbenen Verwandten im Gehenna sühnen soll (entsprechend
der Intention des Kaddisch yatom), sondern dass es die Seele in höhere

Sphären im Gan Eden heben kann. Dieses Verständnis des Jahrzeit-Kaddischs,

welches in der Legende über Rabbi Aqiva und den Toten noch nicht
thematisiert wird, muss vor dem Hintergrund der Lurianischen Kabbala und
ihres mythischen Messianismus des Tiqqun gedeutet werden. Nach dem

Sefer ha-Kaiowanot, das von einem Schüler Lurias geschrieben worden ist,
können Gebete wie das Kaddisch nicht nur die Seele eines Menschen aus

dem Gehinnom retten, sondern sie vermögen auch die Seele aus den unteren
„Stockwerken" des Gan Eden in die oberen zu heben.30

Die von Gottlieb ben Avraham und Menashe ben Yisra'el aufgegriffene
lurianische Erklärung für das Jahrzeit-Kaddisch lässt insofern sehr klar ar¬

il0 Vgl. Yishaq ben Salomon [Ashkenazi] Luria, Sefer ha-Kawwanot le-ha-Rav ha-
Elohi qadosh yomar lo Yishaq Luria, Korzec 1784, S. 22b-23a. Zur mystischen
Deutung des Kaddischs bei Luria vgl. auch Siddur me-ha-AR"Y ha-ha-niqra be-
shem Qol Ya'aqov, Slavuta 1804, S. 51a-54b. Zum Sefer ha-Kawwanot und seinem
Autor Hayyim Vital, einem Schüler des Yishaq ben Shlomo, vgl. G. Scholem,
Luria, Isaac ben Solomon (1534-1572), in: C. Roth et al. (ed.), Encyclopaedia
Judaica. Band XI, Jerusalem 1971, Sp. 572-578, besonders Sp. 575; G. Scholem,
Die jüdische Mystik in ihren Elauptströmungen, Frankfurt a. M. 1980, S. 445 Anm.
99. Zu den gebets-theologischen Anliegen in der lurianischen Kabbala vgl. auch G.
Scholem, Tradition und Neuschöpfung im Ritus der Kabbalisten, in: G. Scholem,
Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Frankfurt a. M. 21977, S. 159-207, hier besonders

S. 170-171. Zur Bedeutung, die die „lurianische" Deutung des Kaddischs in
späterer Zeit erhielt, vgl. D. Assaf, Sefer ha-Qaddish, Haifa 1966, S. 202-203.

288



kennen, wie man in späteren Zeiten, d.h. deutlich nach Ya'aqov Möllin,
kabbalistische Vorstellungen verwendete, um sich widersprechende Traditionen

über das nur elf Monate lang nach dem Tod zu sprechende Kaddisch

yatom und das zusätzliche Sprechen eines Kaddischs am Jahrzeittag zu einem

Ausgleich zu bringen. Die daraus hervorgegangene neue Interpretation, wie
sie von Luria und seinen Schülern verbreitet wurde, scheint dann einer der

Hauptgründe dafür gewesen zu sein, warum das Jahrzeit-Kaddisch schliesslich

auch in orientalischen, sefardischen und italienischen Gemeinden

akzeptiert wurde.31 Erst später wurde diese Akzeptanz dadurch erhöht, dass das

Jahrzeit-Kaddisch in einer Glosse des Moshe Isseries zum Shulhan Arukh,
Yore Deac erwähnt wird.32 Widerstände und Vorbehalte gegen die Einführung

dieses Brauches blieben allerdings auch nach dieser quasi offiziellen

Stellungnahme eines anerkannten Gelehrten zu diesem Minhag bestehen.33

31 Für den italienischen Ritus siehe A. Berliner, Gesammelte Schriften. Band I: Ita¬
lien, Frankfurt a. M. 1913 [Nachdruck Hildesheim, Zürich, New York 1988], S.

179-180; zur ablehnenden Haltung in sefardischen Gemeinden vgl. D. de Sola
Pool, Kaddish, S. 106 und Y. Zimmels, Ashkenazim and Sephardim. Their
Relations, Differences, and Problems as Reflected in the Rabbinical Responsa, London
1958 Publications Jews' College 2) [Nachdruck Farnborough 1969], S. 186 —

187.
32 Siehe Shulhan Arukh, Yore Dea' §376,4 [Hilkhot Avelut] (299b). Zur Rezeption

des Terminus „Jahrzeit" in orientalischen Gemeinden vgl. auch J. Press, Schebua
ha-Ben, in: Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums IG (1932),
S. 572-577, dort S. 576; dann auch Yishaq ben Shmu'el Lampronti, Pahad
Yishaq. Real-Wörterbuch zum Talmud und den Dezisoren (Posekim). Band X, Lyck
1874, S. 158a-b [hebr.].

33 Vgl. dazu etwa Y. Galis, Minhage Eretz Yisra'el, Jerusalem 1968, S. 63 (§25) zu
den Konflikten über das Recht des Jahrzeit-Kaddisch-Sagens nach der Lesung in
den Gemeinden von Amsterdam und London, wo es deshalb immer nur von dem
Vorbeter gesprochen wurde (so Rabbi Shem Tov Gagin, Keter Shem Tov, Kidan
1934); siehe auch ebenda S. 312 zum Loswerfen zur Bestimmung des Kaddisch-
Vortragenden. Zu den Problemen der Reihenfolge der Kaddischim, die im Verlauf
des synagogalen Gebetes gesprochen werden sollen, vgl. auch W. S. Jacobson, Über
das Qaddish-Gebet, Frankfurt a. M. 1932 [Nachdruck Basel 1974], S. 52; S. Spitzer,

Minhag bene Ostreikh, meqoro we-hitpathuto be-meshekh yeme ha-benayim,
in: Sinai 87 (1980), S. 63 mit Anm. 40. Zu weiteren Problemen, die aus der
Einführung des Jahrzeit-Kaddischs resultierten, vgl. L. Jacobs, Theology in the

Responsa, London, Boston 1975, S. 273 zu einem Responsum in dem Buch Rav
Pe'alim des sefardischen Gelehrten Joseph Hayyim von Baghdad (1835-1909), das

auf die Frage antwortet, ob das Jahrzeit-Kaddisch tatsächlich noch nützen kann,
sogar zwanzig Jahre, nachdem ein Elternteil gestorben ist.

289



Christliche „Einflüsse"?

Was hat nun das Christentum mit all diesen innerjüdischen Differenzen über

die Motive und Begründungen für die Einführung des Jahrzeit-Kaddischs zu
tun? Ist es angesichts dessen nicht eine überflüssige Frage, ob der zusätzliche
Gebrauch des Kaddischs am Jahrzeittag durch das Christentum beeinflusst

war, zumal vieles darauf hindeutet, dass dieser Brauch eng mit der Entwicklung

des Waisen-Kaddischs verbunden ist, ein ähnlicher Gebrauch des

Kaddischs, der vermutlich erst in der Folge der Kreuzzugsverfolgungen im 11.

Jahrhundert verstärkt Verbreitung fand?

Zunächst sei hier darauf hingewiesen, dass in der Zeit, in der verschiedene

Jahrzeit-Bräuche im aschkenazischen Judentum adaptiert wurden
(13./14. Jahrhundert), auch im westlichen Christentum vergleichbare
Veränderungen im Ritus vorgenommen wurden. Das verstärkte christliche
Interesse an Trauerriten scheint dabei zum einen durch die sich ausbreitenden
Krankheiten wie die Pest motiviert gewesen zu sein, zum anderen durch

gesellschaftliche Veränderungen. Hinzu kommt, dass das Totengedächtnis in
der christlichen Kirche seit der Antike ein wichtiges Anliegen der Gläubigen
war.34 Bereits von der Zeit der frühen Kirchenväter, wie Polykarp, Tertullian
und Cyprian,35 bis in das 13./14. Jahrhundert war der Tod eines Verwandten
Anlass für besondere Messfeiern und Gebete. Der Brauch zu fasten, zu beten

und am 7., 13. und/oder am Tag des Jahrgedächtnisses (Anniversarium) eine

Messe zu feiern, wurzelten tief in dem Glauben, dass die Taten der Lebenden

eine Wirkung auf das Schicksal der Toten hätten, sei es in der Hölle, in
einem limbus oder im Himmel. Christliche Theologen versuchten dabei zwar
nachträglich, ihre Riten durch biblische Beispiele und Gebote zu stützen und
verwiesen z. B. für die Erinnerung an den Toten am siebten Tag auf das

Gebot über die sieben Tage der Unreinheit nach der Berührung mit einem
Leichnam (Num 19,14 — 15); in bezug auf den dreissigsten Tag konnten sie

die Trauer um Aaron und Mose (Num 20,29; Dtn 34,8) heranziehen.36

34 Vgl. dazu einleitend: R. Kaczynski, Gedenken der Toten, in: W. Kasper et al.

(ed.), Lexikon für Theologie und Kirche. Band IV: Franca bis Hermenegild, Freiburg,
Basel, Rom, Wien 31995, Sp. 339; H.-J. Ignatzi, Jahrgedächtnis, in: W. Kasper et
al. (ed.), Lexikon für Theologie und Kirche. Band V: Hermeneutik bis Kirchengemeinschaft,

Freiburg, Basel, Rom, Wien 31996, Sp. 711-712.
35 Vgl. P. Karpinski, Annua dies dormitionis. Untersuchungen zum christlichen Jahr¬

gedächtnis der Toten aufdem Hintergrund antiken Brauchtums, Frankfurt a. M., Bern,
New York 1987 Europäische Hochschulschriften XXIII/300).

36 Vgl. dazu E. Freistedt, Altchristliche Totengedächtnistage und ihre Beziehung zum
Jenseitsglauben und Totenkultus der Antike, Münster i.W. 21971
Liturgiegeschichtliche Quellen und Forschungen 24), S. 53ff.

290



Doch trotz aller Vergleichbarkeit mit jüdischen Anliegen gingen diese

Trauerbräuche im Christentum auch auf paganes Erbe, insbesondere römische

Riten zurück.37

Berücksichtigt man die frühen Entwicklungen der Trauerbräuche im
Christentum, muss man sicherlich festhalten, dass das Christentum sowohl
durch heidnische als auch durch jüdische Bräuche beeinflusst war. In
späterer Zeit aber veränderte sich das Bild, und nach mehreren Jahrhunderten
mit nur kleinen Veränderungen bzw. relativen Stillstands finden sich dann

erst wieder ab dem 13. Jahrhundert Quellen, die ein verstärktes Interesse an
Gebeten und Messen für die Toten belegen. Die für diese Zeit erkennbare

neue Betonung der Bedeutung der Messen für die Toten entwickelte sich

parallel zu der Einführung weiterer Praktiken wie z. B. der Einrichtung von
Memoria-Stiftungen, die dann eine wichtige Rolle in den kirchlichen
Trauerriten des 13./14. Jahrhunderts spielten.38 Wie zahlreiche Forschungen
aus den vergangenen Jahrzehnten zeigen, haben diese Neuerungen besonders

in Süddeutschland und Osterreich den Charakter des christlichen Totenkultes

und seine Bedeutung für die Gesellschaft stark verändert und nachhaltig
39

geprägt.

37 Vgl. zu dieser Frage etwa P.-M. Gy, Der Tod des Christen, in: A.-G. Martimort et
al. (ed.), Handbuch der Litnrgiewissenschafi. Band II: Die übrigen Sakramente und die
Sakramentalien. Die Heiligung der Zeit, Freiburg, Basel, Wien 1965, S. 164ff;
anders: F. J. Dölger, Ichtys. Der Heilige Fisch in den antiken Religionen und im
Christentum. Textband II, Münster i. W. 1922, S. 565: „Es gewinnt also den Anschein,
als ob die Lehre von der Erbsünde mitbestimmend gewesen wäre, um den Geburtstag

der antiken Totenliturgie zu verdrängen und ihn durch das Jahresgedächtnis des

Todes zu ersetzen. Im Hintergrund steht aber das jüdische Jahrgedächtnis, das die
stärkste Unterlage bot." Doch vgl. zu dieser Bemerkung schon die Kritik von P.

Karpinski, Annnua dies dormitionis, S. 191 Anm. 1, der ein „alttestamentliches
Vorbild" für die Entwicklung des Totenjahrgedächtnisses ausschliesst.

38 Vgl. K.J. Merk, Die Messliturgische Totenehrung in der römischen Kirche. Zugleich
ein Beitrag zum Mittelalterlichen Opferwesen. I. Teil, Stuttgart 1926, S. 87-108; L.
Ruland, Die Geschichte der kirchlichen Leichenfeier, Regensburg 1901, S. I46ff. Zur
Vielfalt der christlichen Gedächtnistage im Mittelalter vgl. auch A. Angenendt,
Theologie und Liturgie der mittelalterlichen Toten-Memoria, in: K. Schmid/J.
Wollasch (ed.), Memoria. Der geschichtliche Zeugniswert des liturgischen Gedenkens
im Mittelalter, München 1984, S. 79-199, dort besonders S. 179-180.

39 Vgl. O.G. Oexle, Die Gegenwart der Toten, in: H. Braet/W. Verbke (ed.),
Death in the Middle Ages, Leuven 1983 Mediaevalia Lovaniensia I. Studia IX), S.

19-77; N. Ohler, Sterben und Tod im Mittelalter, München, Zürich 1990, S.

37.129; G. Hölzle, „damit och unser gedechtnus [. .] nit mit dem glocken ton
zergang". Totengedenken in Bruderschaften Bayerisch Schwabens und Altbaierns
anhand literarischer und liturgischer Quellen, in: M. Herzog (ed.), Totengedenken
und Trauerkultur. Geschichte und Zukunft des Umgangs mit Verstorbenen, Stuttgart,
Berlin, Köln 2001 Irseer Dialoge 6), S. 87-110; K. Müller, Die Esslinger

291



Berthold von Regensburg (um 1210 — 1272) zum Beispiel, ein berühmter
Asket und Wanderprediger des Ordo Fratres Minores,40 scheint besonders in
der Donau-Region, am Oberrhein und in Österreich den Weg für eine

erneuerte Theologie des do, ut des geebnet zu haben, in der dem Totengedächtnis

wieder eine stärkere Bedeutung eingeräumt wurde. Seine deutschen

Predigten, die eine wichtige Quelle für die Rekonstruktion der Volksfrömmigkeit

seiner Zeit darstellen, unterstreichen besonders die Wirkung von
Gebeten für Tote, insbesondere jene, die in der Messe zum Jahrgedächtnis
gesprochen wurden, wie das Paternoster, das Ave-Maria und das Credo. Sehr

interessant ist diesbezüglich eine im Namen Bertholds überlieferte Predigt
über die Ziele der unterschiedlichen Teile der Messe. In diesem von seinen

Anhängern posthum edierten Text wird empfohlen, drei zusätzliche Vaterunser

zu beten:41

„Drei Paternoster in der Stille nach dem Paternoster [der Messe]: Und er soll das erste
sprechen dem allmächtigen Gott zu Lob und zu Ehren und seiner heiligen Mutter,
meiner Frau St. Marien und allem himmlischen Heere; und das zweite Paternoster sollt
ihr sprechen zu Ehren des allmächtigen Gottes allen Christenleuten auf Erden zu Segen
und zu Heil; und das dritte Paternoster sollt ihr sprechen allen gläubigen Seelen zu Trost
und zu Hilfe im Fegefeuer."

Dieses dritte Paternoster, welches in älteren Gottesdienstordnungen, z.B.
nach dem Missale Romanum42 oder dem geringfügig abweichenden Regens-

Pfarrkirche im Mittelalter, in: Württembergische Vierteljahrshefte für Landesgeschichte.
Neue Folge 16 (1907), S. 237-326, besonders S. 313-323; H. Lentze,

Begräbnis und Jahrtag im mittelalterlichen Wien, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung
für Rechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung 36 (1950), S. 328-364.

40 Vgl. zu ihm W. Röcke, Berthold von Regensburg, in: H. D. Betz et al. (ed.),
Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und
Religionswissenschaft. Band I, Tübingen 41998, Sp. 1335; F.G. Banta, Berthold von
Regensburg, in: K. Ruh et al. (ed.), Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon.

Band I, Berlin, New York 1978, Sp. 817-823.
41 Vgl. H. Hering (ed.), Berthold von Regensburg. Ausgewählte Predigten. Mit einer

Einleitung, Leipzig 1893, S. 128 [Von der Messe]; F. Pfeiffer, Berthold von
Regensburg. Vollständige Ausgabe seiner deutschen Predigten mit Anmerkungen und
Wörterbuch. Band I, Wien 1862, S. 501-502. Zu den literarischen Problemen dieser
Predigten, die nicht unmittelbar auf Berthold zurückgehen, vgl. auch W. Röcke,
Berthold von Regensburg. Vier Predigten, Stuttgart 1983, S. 235-264.

42 Vgl. Missale Romanum cum lectionibus ILL. Tempus per Annum Hebdomadae VI-XXL,
Vatikan 1977, S. 1854ff; Die Feier der Heiligen Messe [Messbuch]. Für die Bistümer
des deutschen Sprachgebietes. Authentische Ausgabe für den liturgischen Gebrauch. Teil
II: Das Messbuch deutsch für alle Tage des Jahres ausser der Karwoche, ed. im Auftrag
der Bischofskonferenzen Deutschlands, Österreichs und der Schweiz sowie der
Bischöfe von Luxemburg, Bozen-Brixen und Lüttich, Köln, Freiburg, Regensburg,
Wien, Salzburg, Linz 1975, S. 1129-1134; Enchiridion Liturgicum Compectens
Theologiae Sacramentalis et dogmata et leges iuxta novum codicem rubricarum, con-

292



burger Missale,43 nicht vorgesehen ist, sollte gebetet werden, um die verstorbenen

Seelen zu trösten und ihnen im purgatorium zu helfen. Zusätzliche,
ähnlich intendierte Rezitationen der üblichen Gebete können in anderen

christlichen Dokumenten dieser Zeit nachgewiesen werden. In einem
franziskanischen Missale aus Süddeutschland etwa finden wir Vorschriften für die
sieben Gregorianischen Messen, in denen die Bedeutung von fünfzehn
zusätzlichen „Pater noster cum totidem Ave Maria et Credo"45 für die Toten
unterstrichen wird.

Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang auch, dass gegen Ende des

14. Jahrhunderts die Quantität der Messen für Tote signifikant zunahm.

Dies wird nicht nur an der grossen Anzahl von Memoria-Donationen deutlich,

die das Lesen der Messen für die Toten finanzierten, sondern dies lässt

sich auch anhand der zahlreichen testamentarischen Verfügungen belegen,
die sich um die zuverlässige Arrangierung des Lesens solcher Jahrgedächtnis-
Messen sorgen.46 Bestätigt wird dies auf bemerkenswerte Weise im übrigen
auch durch zahlreiche Dokumente aus Wiener Neustadt,47 einem Ort, der —

wie oben erwähnt — eng mit der Rezeption und Adaption des Begriffes

„Jahrzeit" verbunden ist. Offenbar genossen in dieser kleinen Stadt, die aus

vielerlei Gründen als ein typisches Beispiel für ein katholisches Umfeld gelten

kann, „Jahrtag"-Messen besonders hohes Ansehen.

cinnavit P. Rado. Band I, Rom, Freiburg, Barcione 1961, S. 372ff. Für den älteren
Ritus vgl. M. Fearotin, Le Liber Ordinum. En Usage dans l'Église wisigothique et
mozarabe d'Espagne du cinquième au onzième siècle, Rom 1996 Bibliotheca
„Ephemerides Liturgicae". Subsidia 83, Istrumenta Liturgica Quarreriensia 6), S.

447-448; J. Frei, Das Ambrosianische Sakramentar D 3—3 aus dem Mailändischen
Metropolitankapitel. Eine textkritische und redaktionsgeschichtliche Untersuchung der
mailändischen Sakramentartradition, Münster 1974 Corpus Ambrosiano-Litur-
gicum 3), S. 419-420; O. Heiming, Corpus Ambrosiano Liturgicum I. Das Sacra-
mentarium Triplex. Die Handschrift C 43 der Zentralbibliothek Zürich, Münster
1969, S. 349-351.

43 Vgl. das „Regensburger Missale" aus dem Jahre 1485, welches A. Beck, Kirchliche
Studien und Quellen, Amberg 1903, besonders S. 246-254, veröffentlicht hat.

44 Vgl. z. B. P. Rieger in seiner oben erwähnten Rezension zu I. Elbogen, in der er auf
das Nekrologium Monasterii S. Crucis Ratisbonensis verweist. Daselbst heisst es fol.
229: „Hie sint angeschriben die töten, den wir gebunden sin, daz wir iarcit mit
vigilien und mit messen alle iar begên."

45 Vgl. A. Franz, Die Messe im Deutschen Mittelalter. Beiträge zur Geschichte der

Liturgie und des Religiösen Volkslebens, Freiburg i. B. 1902, S. 257.
46 Vgl. J. Merk, Messliturgische Totenehrung, S. 102ff.
47 Vgl. dazu ausführlich H. Skvarics, Volksfrömmigkeit und Alltagskultur. Zum Stif¬

tungsgeschehen Wiener Neustädter Bürger im Spätmittelalter und in derfrühen Neuzeit
(14.-16. Jh.), Frankfurt a. M. et al. 2000 Beiträge zur neueren Geschichte Österreichs

15).

293



Die Annahme, dass Juden, die in einer Umgebung wie Wiener Neustadt
lebten, keine Notiz von den beschriebenen Veränderungen und Entwicklungen

in ihrer christlichen Umgebung im 13. — 14. Jahrhundert genommen
hätten, erscheint mir dabei unwahrscheinlich. In einem Ort wie Wiener
Neustadt, in dem es gegen Ende des 13. Jahrhunderts bis zur Vertreibung in
der Mitte des 14. Jahrhunderts eine bemerkenswert grosse jüdische
Bevölkerung gab, lebten Juden nicht in einem Ghetto, sondern in unmittelbarer
Nachbarschaft zu Christen, mit denen sie in vielen Lebensbereichen stets in
Kontakt standen.48 Zahlreichen Dokumenten aus dieser Stadt zufolge pflegten

Juden nicht nur enge wirtschaftliche Kontakte mit Christen, sondern sie

übernahmen — trotz aller Gräben — auch lokale Verhaltensweisen und
Bräuche.49 Das lokale Brauchtum scheint sich in Wiener Neustadt dabei besonders

in der Liturgie und in den Beerdigungszeremonien geltend gemacht zu
haben.50

Sicherlich ist es kaum möglich zu beweisen, dass Juden aus Wiener Neustadt

oder anderen vergleichbaren Orten in Süddeutschland und Österreich

von den Trauerriten, die in ihrer christlichen Nachbarschaft aufkamen,
direkt „beeinflusst" oder „inspiriert" wurden. Zunächst muss man ja stets in

Rechnung stellen, dass gegen Ende des 13. Jahrhunderts die Grenzen
zwischen der jüdischen und der christlichen Hemisphäre nahezu undurchlässig
waren. Doch selbst wenn man bedenkt, wie dick zu dieser Zeit die geistigen
und sozialen Mauern zwischen jüdischer und christlicher Welt waren, wird
man die Möglichkeit von Einflüssen nicht völlig ausschliessen können -
Einflüssen jedoch, die oft wohl nur mittelbar erfolgten und daher nur schwache

Spuren hinterliessen, so wie in unserem Fall die Adaption des deutschen

Wortes „Jahrzeit" und vielleicht auch die sich in zusätzlichen Jahrzeit-
Gebeten ausdrückende Sorge um die Toten.

4® Vgl. zu diesem Aspekt im Hinblick auf das spätmittelalterliche Ashkenaz L. Ross,
The Stranger Who Lives Next Door. Jewish-Christian Relations in Germany during the

High Middle Ages, Uppsala 2002 Studies on Inter-Religious Relations 3).
49 Zu den engen, nicht nur ökonomischen Beziehungen zwischen Juden und Christen

in Wiener Neustadt im 13. Jahrhundert vgl. M. Keil, Juden in Grenzgemeinden:
Wiener Neustadt und Ödenburg im Spätmittelalter, in: M. Keil/E. Lappin (ed.),
Studien zur Geschichte der Juden in Osterreich, Bodenheim 1997 Handbuch zur
Geschichte der Juden in Osterreich B III), S. 9-33, besonders S. 15ff.

50 Siehe K. Lohrmann, Wiener Neustadt, in: A. Maimon/M. Breuer/Y. Guggenheim

(ed.), Germania Judaica. Band III: 1350-1519. 2. Teilband: Ortschaftsartikel
Mährisch-Budwitz — Zwolle, Tübingen 1995, S. 1619 — 1641, dort S. 1621.

294



Zusammenfassung

Vor dem Hintergrund dieser schwachen Spuren in der Entwicklung der

jüdischen Volksfrömmigkeit muss die Rekonstruktion eines Gegenstandes
wie die des Jahrzeit-Kaddischs unsicher bleiben. Aus methodischen Gründen
möchte ich sogar betonen, dass die definitive Beantwortung von Fragen nach

direkten „Einflüssen" auf lokale Minhagim und den dahinter stehenden

Vorstellungen wegen der zur Verfügung stehenden Quellen fast immer ein

problematisches Unterfangen bleibt.51 Im Fall des Jahrzeit-Kaddischs sind
die Quellen so dünn, dass jede Rekonstruktion der genauen Entwicklung
zwangsweise im Bereich von Mutmassungen verbleiben muss. Weder die

jüdischen noch die christlichen Quellen aus dem in Frage kommenden
Zeitraum wollen darüber Auskunft geben, noch wurden sie von Autoren verfasst,

die sich eingestanden hätten, dass sie den Einflüssen ihrer Zeit und ihrer

Umgebung unterlagen. Das Aufkommen eines Brauches wie dem des Jahr-

zeit-Kaddisch-Sagens kann meines Erachtens aber gerade deswegen nie allein
durch innere Motivationen erklärt werden. Es gilt auch zu berücksichtigen,
wo und unter welchen sozialen und geistigen Umständen ein Minhag
entstanden ist.

Wie ich zu zeigen versucht habe, hat sich der Brauch des Jahrzeit-Kad-
dischs in enger Anlehnung an das Kaddisch yatom entwickelt. Offensichtlich
haben diese zusätzliche Rezitation des Kaddischs schon die ersten Autoritäten,

die es in ihren Werken erwähnen, gewissermassen als eine Weiterentwicklung

des Waisen-Kaddischs verstanden.52 Doch auch wenn somit
nachvollziehbar wird, warum das Kaddisch und kein anderes Gebet für das

Jahrgedächtnis verwendet wurde, bleibt das Problem bestehen, warum das

Kaddisch yatom im ersten Jahr nach dem Todestag nur elf Monate lang, und

zwar täglich rezitiert werden sollte, während das Jahrzeit-Kaddisch weitere
Male in den darauf folgenden Jahren rezitiert werden sollte. Die Einführung
eines Jahrzeit-Kaddischs kann jedoch gerade wegen dieses inneren
Widerspruchs in den traditionellen Begründungen nicht allein aus den älteren

Erklärungen für das Waisen-Kaddisch abgeleitet werden. Dies zeigen ja dann

vor allem auch die späteren kabbalistisch inspirierten Versuche, diesem Kad-

51 Vgl. dazu etwa auch die Überlegungen von P. Schäfer, Tochter, Schwester, Braut
und Mutter. Bilder der Weiblichkeit Gottes in der frühen Kabbala, in: Saeculum 49
(1998), S. 259-279, dort S. 278 — 279 zu einem vergleichbaren Fall von möglichem

christlichen „Einfluss".
52 Vgl. dazu noch einmal M. Isserles' Glosse zum Shulhan Arukh, Yore Deac, § 376,4

[Hilkhot Avelut] (299b).

295



disch eine weitere bzw. sogar eine neue Intention zuzuschreiben. Das Jahr-
zeit-Kaddisch sollte nach Luria und seinen Schülern eben nicht mehr von
den Qualen im Gehinnom erlösen, wie es exemplarisch in der Legende von
Rabbi Aqiva und dem Toten erklärt wird, sondern es sollte die Seele des

Verstorbenen von einer Stufe des Gan Eden auf die nächste „heben".
Entsprechend des in der Kabbala Safeds entwickelten Konzeptes der besonderen

Intention von Gebeten, ihrer speziellen kaivwana, erhielt das Kaddisch in der
lurianischen Kabbala eine Funktion,53 die so in der älteren Tradition, wie sie

uns bei Shalom von Wiener Neustadt oder Yacaqov Möllin begegnet, noch
nicht angelegt war.

Wenn es sich denn beim Jahrzeit-Kaddisch also um einem anscheinend

„sehr" jüdischen Brauch handelt, der erst, nachdem er sich bereits etabliert
hatte, eine verbindliche Erklärung gefunden hat, so müssen wir insofern stets

berücksichtigen, dass dieser — viel später vor allem von Vertretern eines

liberalen Judentums scharf attackierte54 — liturgische Brauch durch eine

bestimmte Zeit und durch ein spezifisches kulturelles Klima stimuliert worden
sein könnte - ein spirituelles Umfeld, das zum Zeitpunkt seiner Entstehung
christlich dominiert war, und zwar durch ein Christentum, in dem die Sorge

um das Leben und das Wohlergehen der Seele nach dem Tod eine zentrale

Rolle spielte. Die sich in den christlichen Bräuchen dieser Zeit äussernde

Furcht scheint — vor allem via Atmosphäre — seine Spuren in Form von
zusätzlichen Kaddischim, dem Jahrzeit-Kaddisch, auch unter seinen
jüdischen Nachbarn hinterlassen zu haben.

53 Vgl. neben dem oben zitierten Abschnitt aus Menashe ben Yisra'el, Nishmat Hay-
yim, auch die Zusammenfassung der lurianischen Deutungen des Jahrzeit-Kad-
dischs in: H. Vital, Es Hayyim, Lemberg 1864, S. 13b.

54 Siehe dazu z.B. J.J. Petuchowski, Prayerbook Reform in Europe. The Liturgy of
European Liberal and Reform Judaism, New York 1968, S. 324-325.

296


	Christlicher Einfluss auf das Jahrzeit-Kaddisch?

