Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: Christlicher Einfluss auf das Jahrzeit-Kaddisch?
Autor: Lehnardt, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961571

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christlicher Einfluss auf das
Jahrzeit-Kaddisch?

von Andreas Lebnardt™

Das Kaddisch-Gebet dient iiblicherweise als Abschlussgebet nach den
Hauptabschnitten der synagogalen Liturgie und wird auch nach der Tora-
Lesung rezitiert. Daneben ist das Kaddisch vor allem als ein Gebet der
Trauernden am Grab und in der Synagoge bekannt. Diese Verwendung kor-
respondiert allerdings nicht mit seiner originalen Applikation, wie sie aus
Andeutungen in der rabbinischen Literatur zu erschliessen ist, sondern geht
auf eine spitere mittelalterliche Entwicklung zuriick. Wie sich bereits an der
Herausbildung der vier Hauptversionen des Kaddischs — des Halb-Kad-
dischs, des Voll-Kaddischs, des Kaddisch de-Rabbanan und des Kaddisch le-
(it)haddata — zeigt, so weist jedoch auch die Verwendung des Kaddischs als
Gebet der Trauernden darauf hin, dass die Deutung und der Ort der Rezi-
tation dieser kurzen Doxologie zu unterschiedlichen Zeiten und an ver-
schiedenen Orten stets Verinderungen unterlag.'

Der folgende Beitrag mochte die Entwicklung des Jahrzeit-Kaddischs
untersuchen, der gewissermassen spitesten Entwicklung der Verwendung des
Kaddischs, eines Erinnerungsbrauches am Jahrestag des Todes der Eltern, der
vermutlich erst im 13. Jahrhundert im westlichen Europa (Aschkenaz) auf-
gekommen ist. Meines Wissens ist der liturgische Brauch des Kaddisch-
Rezitierens am Jahrzeittag, der nicht mit dem ilteren und verwandten
Brauch des Kaddisch yatom, des Waisen-Kaddischs, verwechselt werden soll-

*

Dr. Andreas Lebnardt, Institut fiir Antikes Judentum, Liebermeisterstrasse 12, D-
72076 Tiibingen; Privatanschrift: Quenstedtstrasse 26, D-72076 Tiibingen.

I Vgl. einfiihrend D. pe Sora Poor, The Old Jewish Aramaic Prayer: The Kaddish,
Leipzig 1909 [Nachdruck New York *1964]; ]J. HusscHER, Das Kaddisch-Gebet,
dessen Sinn, Bedeutung und Tendenz erklirt und commentiert, Berlin 1912; J. HEINE-
MANN, Prayer in the Talmud. Forms and Patterns, Berlin, New York 1977 (= Studia
Judaica 9), S. 251-275; A. LenNarDT, Qaddish. Untersuchungen zur Entstehung
und Rezeption eines rabbinischen Gebetes, Tiibingen 2002 (= Texts and Studies in
Ancient Judaism 87).

281



te,” noch nicht Gegenstand einer eigenen Studie gewesen, und das, was man
in Artikeln und Biichern iiber jiidische Liturgie zum Jahrzeit-Kaddisch fin-
det, ist marginal.’ Dies ist nicht nur verwunderlich, weil der Brauch in
jidischen Gemeinden aller Riten bis heute praktiziert wird und der mittel-
hochdeutsche Terminus ,iar-zit“ bzw. der jiddische .Y ohrzait“* ohne Zweifel
einer der bekanntesten deutschen Ausdriicke in der jiidischen Welt ist. Das
geringe Interesse ist auch deswegen iiberraschend, weil schon zu Beginn des
19. Jahrhunderts christliche und jiidische Wissenschaftler wie Gustav Dal-
man (1855 —1941),> Israel Abrahams (1858 —1924),° Moritz Giidemann
(1835-1918)” und Jacob Obermeyer (1845-1935)° darauf hingewiesen
haben, andere Jahrzeitbriuche wie das Anziinden eines Lichtes seien von
christlichen Trauerriten , inspiriert” worden.

Forschungsgeschichtlich ist dabei auch bemerkenswert, dass in Publika-
tionen, die von einem jiidisch observanteren Standpunkt aus verfasst worden
sind, wie z.B. in einem hebriischen Beitrag von Avraham Hoffer,” versucht

2 Vgl. dazu I.M. Ta-SaHEma, Some Notes on the Origins of Kaddish Yatom, in:
Tarbiz 53 (1984/85), S. 559—-568 [hebr.]; S. Grick, Or le-Avel. Le-hitpathutam
shel igqare minhage avelut be-mesorot Yisra’el me-le-ahar ha-qevura ad tom ha-shiva’,
Jerusalem 1991, S. 147—158; dann auch A. LEuNARDT, Qaddish, S. 278—295 (mit
weiterer Literatur).

3 Vgl. etwa E. (L.) Lanosuur, Vollstindiges Gebet- und Andachtsbuch zum Gebrauch
bei Kranken, Sterbenden und Leichenbestattungen sowie beim Besuchen der Griber von
Verwandten und Lieben, Berlin 1867, S. LXVI [hebr.]; A. KurreiN, Das Nescha-
moth=(Seelen)=Licht. Eine Abhandlung, Frankfurt a. M. 1898, S. 27-28; K. Kon-
LER, Kaddisch-Gebet, Jahrzeit und Seelen-Gedichtnissfeier, in: Jewish Reformer V,1
Nr. 11; Y. L. Avipa, Peragim be-inyane ha-azkara (Jahrzeit), in: Sinai 25 (1949), S.
59-68.330-348; M. Lamm, The Jewish Way in Death and Mourning, New York
1969, S. 201-206; J.S. Sperka, Hayye Nesah. Eternal Life. A Digest of all Jewish
Laws of Mourning. Complete Funeral, Burial and Unveiling Services, Kaddish, Yizkor
and El Mohle in Hebrew, Translation and Transliteration, New York 1961, S. 91—
94; 1. KLEIN, A Guide to Jewish Religious Practice, Moreshet 6, New York 1979, S.
294-295; J. HaurtMmaN, Death and Mourning: A Time for Weeping, a Time for
Healing, in: R.M. GEereeN (ed.), Celebration and Renewal, Philadelphia 1993, S.
226-251, dort S. 247.

4 M. Lexer, Mittelhochdeutsches Handwirterbuch, Leipzig 1872 [Nachdruck Scuttgart
1974], S. 1476 sub voce; siche auch U. WEINREICH, Modern English-Yiddish Yid-
dish-English Dictionary, New York 1977, S. 589 sub voce.

5 G. Dawman, Jiidische Seelenmesse und Totenanrufung, in: Saat auf Hoffnung 27
(1890), S. 69 -190.

6 1. ABRAHAMS, Jewish Life in the Middle Ages, Philadelphia 1896 [Nachdruck Phil-
adelphia, Jerusalem 1993], S. 140 Anm. 2.

7 M. GUDEMANN, Geschichte des Erziehungswesens und der Cultur der Juden in
Deutschland wiihrend des XIV. und XV. Jahrbunderts. Band 111, Wien 1888, S. 132.

8 J. OBERMEYER, Modernes [udentum im Morgen- und Abendland, Wien, Leipzig
1907, S. 126-128.

2 A. Hoffer, Yesodo u-meqoro shel yom mitat ha-av we-ha-ben mi-de shana be-
shana, in: Ha-Zofeh le-Hokhmat Yisrael 10 (1926), S. 116-121.

282



wird, alle jiidischen Trauerbriuche wie auch das Jahrzeit-Kaddisch vor dem
Hintergrund ilterer jiidischer Quellen zu erkliren. So betont Hoffer, dass
zumindest das Fasten am jihrlichen Sterbetag ein Brauch sei, der schon in
der rabbinischen Literatur belegt sei, und dass sich daher alle anderen Jahr-
zeitbriuche aus diesem Brauch entwickelt hitten.'® In Studien von liberale-
ren Autoren werden dagegen zumindest die Ubernahme des Terminus »Jahr-
zeit* und einige der mit ihm verbundenen Minhagim als das Resultat von
Einfliissen der christlichen Umgebung in Aschkenaz erklire."

Im Bewusstsein, dass jede Untersuchung auf diesem Gebiet sowohl po-
lemisch als auch apologetisch verstanden werden kann, kann das Ziel dieses
Beitrags lediglich sein, einige Uberlegungen zur Deutung und zu einer mog-
lichen ,Beeinflussung® des Jahrzeit-Kaddischs vorzutragen. Dabei beschrin-
ke ich mich bewusst auf den liturgischen Minhag, am Jahrtag Kaddisch zu
sagen, und lasse die Frage nach der Herkunft anderer dhnlicher Jahrzeit-
briuche wie z. B. des Anziindens eines Lichtes ausser acht."

Wo und wann entstand der Brauch des Jahrzeit-Kaddischs?

Das Material zur Beantwortung dieser Frage ist dusserst diinn. Die vorhan-
dene Fachliteratur, Lexikonartikel und wissenschaftliche Aufsitze,'> kommt

10 Vgl. bNed 12a; 14a; bShevu 20a; Hoffer verweist fiir das Alter dieses Brauches
ausserdem auf das Fasten zum Gedenken an den Tod Gedaljas (Som Gedalya), des
letzten Stacthalters Judas (vgl. Jer 40; 2 Kén 25).

11 Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang bereits die Rezension von P. RiEGER
zu 1. Elbogen, Der jiidische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung,
Frankfurt a. M. 1913, in: Allgemeine Zeitung des Judentums 78 (1914), S. 468; siehe
dann auch M. Hivton, ,Wie es sich christelt, so jiidelt es sich, Berlin 2000, S. 200.

12 Siche dazu 1. ABRAHAMS, Jewish Life, S. 140 Anm. 2; S. OrPENHEIMER, The Yahr-
zeit Lighe, in: Journal of Halacha and Contemporary Society 37 (1999), S. 101-116;
S.L. SiLveR, An Investigation into the Origins of Jahrzeit Practices, Rabbinic Thesis,
Hebrew Union College 1984.

13 Vgl. J. D. E1senstEIN, Jahrzeit, in: I. SINGER (ed.), The Jewish Encyclopaedia. Band
VII, New York, London 1904, S. 63—-64; ]J.D. Ei1seNsTEIN, Ozar Dinim u-Min-
hagim. A Digest of Jewish Laws and Customs in Alphabetic Order, New York 1938, S.
154—155 [hebr.]; D. Fratrau, Jahrzeit, in: J. KuatziN (Chefredakteur), Ency-
clopaedia Judaica. Das Judentum in Geschichte und Gegenwart. Band VIII: Hesse —
Jerusalem, Berlin 1931, Sp. 779-781; L.I. RaBinow1tz, Yahrzeit, in: C. RoTH et
al. (ed.), Encyclopaedia Judaica. Band XVI, Jerusalem 1971, Sp. 702-703; A.E.
MILLGRAM, Jewish Worship, Philadelphia 1971, S. 448 —449; siche auch den Artikel
Yortsayt, in: R.]J.Z. WerBLowsky et al. (ed.), The Oxford Dictionary of Jewish
Religion, Oxford 1997, S. 753; C. HEzsEr, Jahrzeit, in: H.D. Berz et al. (ed.),
Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwirterbuch fiir Theologie und Religions-
wissenschaft. Band IV, Tiibingen 2001, Sp. 351—352.

285



zu unterschiedlichen Ergebnissen, und sogar die Frage, wer der erste war, der
den Begriff ,Jahrzeit“ verwendet, wird divergierend beantwortet. Dabei ist
zunichst zu unterscheiden zwischen dem Problem, wer als erster den Brauch
des Kaddisch-Sagens am Jahrestag erwihnt, und der Frage, wer als erster das
zusitzliche Kaddisch, welches am Ende des tiglichen Gottesdienstes am jihr-
lichen Todestag von einem Verwandten gesagt wird, mit dem Terminus
»Jahrzeit-Kaddisch® bezeichnet hat.

Zumeist wird auf Ya‘aqov ben Moshe Mallin (ca. 1360 —1427) verwie-
sen, besser bekannt unter seinem Akronym MaHaRY” L. Er soll der erste
gewesen sein, der in seinem Minhag-Buch den Brauch des Kaddisch-Sagens
am Jahrestag des Todes erwihnt.' Allerdings muss man beriicksichtigen, dass
das Sefer Minhagim des Maharil erst spiter durch einen seiner Schiiler, Rabbi
Zalman von St. Goar, verfasst wurde und sogar noch spiter, 1556 in Italien
gedruckt wurde. Ausserdem wird in Maharils Buch noch nicht der Terminus
,Jahrzeit“ verwendet, und die Frage, ob in der einzigen relevanten Stelle
tiberhaupt ein spezielles Kaddisch gemeint ist oder das ,,gewthnliche® Kad-
disch yatom, muss daher offen bleiben. Der Abschnitt des Sefer Minhagim
des Mabharil, der fiir unsere Frage von Interesse ist, geht im iibrigen nur auf
das Problem ein, wer das Recht habe, an einem Schabbat-Gottesdienst Kad-
disch zu sagen, und zwar in einer Situation, wenn Fremde, die zufillig in der
Synagoge anwesend sind, auch Kaddisch zu sagen beanspruchen. Im Sefer
Maharil wird dabei weder erértert, ob das Rezitieren dieses zusitzlichen
Kaddischs durch einen Trauernden wihrend einer Periode von zwélf oder elf
Monaten als ein Zeichen mangelnden Respekts vor dem Toten interpretiert
werden kann, noch welche Wirkung dieses Kaddischs fiir die Seele des Toten
haben konne.” Es fokussiert nur das Dilemma, welches entsteht, wenn sich
mehr als ein Trauernder in der Synagoge befindet, der das Jahrzeitgedichtnis

14 S.Y. Serrzer (ed.), The Book of Mabaril. Customs by Rabbi Yaacov Mulin. Published
According to the First Edition with Additions and Ornaments from Various Manu-
scripts with References, Notes, and Indices, Jerusalem 1989, S. 608 [hebr.], wo er-
withnt wird, dass man am Todestag des Vaters oder der Mutter nur einmal Kaddisch
zu sprechen hat; der Terminus ,Jahrzeit® wird hier allerdings nicht erwihnt. Vgl.
auch ebenda S. 446—447. — Zur Person vgl. E. Kurrer, Moellin, Jacob ben Moses,
in: C. RotH et al. (ed.), Encyclopaedia fudaica. Band XII, Jerusalem 1971, Sp.
210-211.

15 Zu dem wohl erst unter dem Einfluss des Zohar aufgekommenen Brauch, Kaddisch
fiir verstorbene Verwandte aus Respekt vor diesen nicht die ganzen zwolf Monate
des nach rabbinischer Uberlieferung (vgl. mEd 2,10) dauernden Aufenthaltes im
Gehinnom zu sprechen, vgl. J. OBERMEYER, fudentum, S. 123; 1. ELBOGEN, Der
jiidische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung, Frankfurt a.M. *1931
[Nachdruck Hildesheim 1995], S. 528 Anm. 4; A. LEHNARDT, Qaddish, S. 279
Anm. 6.

284



fiir einen Elternteil mit der Rezitation eines Kaddisch-Gebetes begehen
mochte,

Zusitzlich zu diesem kurzen Text im Sefer Minhagim des Maharil finden
wir in den Responsen Ya‘aqov Mallins,'® dass einige Leute diese Art des
Kaddischs, die wir heute als Jahrzeit-Kaddisch bezeichnen wiirden, zweimal
wihrend eines Schaltjahres, nimlich in beiden Adar-Monaten zu sprechen
pflegten, falls der Todestag des Vaters zufillig auf einen Tag im Adar fiele,
also in jenen Monat, der im jiidischen Kalender alle sieben Jahre interkaliert
wird."” Allerdings wird auch in dieser Notiz, die im iibrigen an eine dhnliche
Stelle im Sefer Hasidim, welches Rabbi Yehuda he-Hasid (ca. 1150 -1217)
zugeschrieben wird, erinnert, der Terminus ,Jahrzeit“ nicht erwihnt.'”® Es
scheint daher, dass Ya‘aqov Méllin nur den Brauch des zusitzlichen Rezitie-
rens des Kaddisch yatom durch den Trauernden am jihrlichen Todestag
kannte; er nannte es jedoch noch nicht ,Jahrzeit“-Kaddisch, und er schrieb
diesem zusitzlichen Gebet auch keine tiber das Waisen-Kaddisch hinausge-
hende Intention zu.

Auch wenn dieses Ergebnis relativ klar erscheint, darf man aus ihm keine
zu weit gehenden Schliisse ziehen. Der Terminus ,Jahrzeit“ kann nimlich
schon in Schriften eines Lehrers des Maharil gefunden werden, und zwar in
einem Responsum des dsterreichischen Rabbi Shalom von Wiener Neustadt
(gestorben 1415/16)."” Nach Shlomo Spitzers Edition der Zéshuvot Rabbi
Shaloms von Neustadt ist dies die erste Erwihnung des Terminus ,,Jahrzeit® —
und nicht etwa, wie es oft zu finden ist, erst die Erwihnung in einem
Responsum des Moshe Mintz (15. Jahrhundert), welches von einigen irr-

16 Siehe auch Y. Satz (ed.), Responsa of Rabbi Yaacov Molin — Maharil. Revised and
Corrected with Additions According to Previous Editions and Various Manuscripts with
Introduction, References, Notes, and Commentaries, Jerusalem 1979, S. 29 (§39)
[hebr.].

17" Vgl. zu diesem Problem und den daraus erwachsenden Fragen J. HiBscHER, Kad-
disch-Gebet, S. 42.

18 Vel. R. MarcaLwur (ed.), Sefer Hasidim she-hibber Rabbenu Yehuda he-Hasid, Je-
rusalem 1957, S. 440 (§712).

19" Vgl. S. Serrzer (ed.), Decisions and Customs of Shalom of Neustadt, Jerusalem 1977,
§457 [hebr.]. Zu ihm vgl. auch S. SprTzeR, Rabbi Schalom von Wiener Neustadt,
in: Unsere Heimat. Zeitschrift fiir Landeskunde von Niederisterreich 57 (1986), S.
141-146.

285



tiimlich sogar Meir von Rothenburg (13. Jahrhundert) zugeschrieben wur-
de.?

Betrachtet man das Responsum des Shalom von Neustadt genauer, so
fillt zunichst auf, dass auch in ihm der Ausdruck ,Jahrzeit“ nur in bezug auf
das Fasten am Jahrestag des Todes erwihnt wird, d. h. nicht mit Blick auf das
Kaddisch-Sagen. Und dies gilt im iibrigen auch fiir die Erwdhnung des
Wortes ,,Jahrzeit“ in dem spiter entstandenen Minhag-Buch des Isaak von
Tyrnau (gestorben nicht vor 1408).*' Einmal mehr erwihnt auch dieser be-
rithmte 6sterreichische Rabbi den Terminus ,,Jahrzeit“ nur mit Blick auf den
Fastenbrauch.”” Man kann daher nur vermuten, dass auch Isaak von Tyrnau,
wie sein Lehrer Shalom, den bereits vom Maharil beschriebenen Brauch nur
durch miindliche Tradition kannte — wohl in der Annahme, dass das Jahr-
zeit-Kaddisch als ein zusitzliches Kaddisch yatom zu verstehen sei.

Der nichste, der den Terminus ,Jahrzeit® in bezug auf Trauerbriuche
verwendet hat, scheint der grosse osteuropiische Talmudist und Kabbalist
Mordekhai ben Avraham Yaffe (ca. 1535 —1612) in seinem Levush Tekheler*
tiber die Arba‘a Turim des Ya‘aqov ben Asher gewesen zu sein. Allerdings
erwihnt auch das Hauptwerk seines Lehrers Rabbi Moshe ben Yisra’el Is-
serles (1525/30-1572/75),* die Darkhe Moshe (gedruckt in Fiirth 1766),
ein weiterer Kommentar iiber die Zurim, dass im Falle eines Jahrgedichtnis-
ses das Kaddisch an einem Schabbat gesprochen werden kann.”” Diese Mei-
nung wird von Isserles wie von fritheren Autorititen mit der Geschichte von

20 Siehe dazu A. BerLINER, Die mittelhochdeutsche Sprache bei den Juden, in: Jahr-
buch fiir jiidische Geschichte und Literarur 1 (1898), S. 162 —182, besonders S. 164:
»Seit den Zeiten des R. Meir aus Rothenburg wird das Wort ,Jahrzeit® in jiidischen
Quellen bekannt, das dann sich so sehr eingebiirgert, dass man es nur als eine
specielle jiidische Bezeichnung erkennen mag.“ Vgl. dazu die Richtigstellung von
Y.L. Avipa, Peraqim be-inyane ha-azkara, S. 56. Zu Mintz (bzw. Miinz) vgl. auch
J. ZiMMELs, Studies in Jewish History and Booklore, New York 1944, S. 119 -127;
auf den angeblichen Erstbeleg fiir den Gebrauch des Terminus ,Jahrzeit® bei Mintz
wird auch wieder von M. HiLtoN, , Wie es sich christelt, so jiidelt es sich®, S. 200 mit
Anm. 99 verwiesen.

21 Vgl. S.]J. Seitzer (ed.), Sefer ha-Minhagim (Rulings and Customs) of Rabbi Eisik
Tirna Published According to the First Edition with Additions and Variants of Various
Manuscripts with Introduction, References, Notes, and Commentaries, Jerusalem 1979
[hebr.]. Noch J.D. EisensteiN, Jahrzeit, Sp. 64 hilt daher Yishaq von Tyrnau fiir
den ersten Autor, der den Terminus ,,Jahrzeit“ verwendet hat.

22 Vgl. S.]J. Serrzer (ed.), Sefer ha-Minhagim, S. 119 mit Anm. 1 zu §183.

23 Berdiczew 1821, §133.

24 Zu ihm vgl. S. Tar, Isserles, Moses ben Israel, in: C. RotH et al. (ed.), Encyclopaedia
Judaica. Band IX, Jerusalem 1971, Sp. 1081-1085.

25 Vgl. dazu D. TeLsNer, The Kaddish. Its History and Significance, Jerusalem 1995, S.
229.

286



Rabbi Aqiva und dem Toten in Verbindung gebracht, der berithmten ,,Griin-
dungslegende® des Kaddisch yatom.*

Es ist evident, dass simtliche frithen Quellen fiir den Gebrauch des Kad-
dischs am Jahrzeittag die enge Verbindung mit dem Kaddisch yatom und
dem Brauch des Fastens am Jahrtag, also mit ilteren Briuchen reflektieren.
Dariiber hinaus fillt auf, dass alle diese Hinweise in aschkenazischen Werken
zu finden sind, und zwar vor allem in Texten, die ithren Ursprung in Siid-
deutschland oder in Osterreich am Anfang des 14. Jahrhunderts haben. Ein
wichtiger Zeuge fiir diese Entwicklung des Kaddischs in Aschkenaz ist auch
Benjamin Ze’ev ben Mattathias von Arta, ein halakhischer Gelehrter aus
Griechenland zu Beginn des 16. Jahrhunderts.”” Er schreibt in seinem Re-
sponsenwerk Shu’’t Hinukh bet Yehuda:*®

,Es ist richtig, dass es eine wichtige Angelegenheir ist, [am Jahrzeittag] zu fasten [. . ],
aber das Kaddisch-Sagen [am Jahrzeittag] ist nur ein lokaler Brauch in jenen Lindern
[d.h. in Aschkenaz], und es ist kein [Brauch] an anderen Orten, d.h. im Land von
Yishma’el [d.h. in arabischen Lindern].”

Ein vergleichbar eindeutiger Hinweis auf die aschkenazischen Anfinge
des Jahrzeit-Kaddischs findet sich in einem Abschnitt des beriihmten Werkes
Nishmat Hayyim des Menashe ben Yisra’el (1604 —1657).” Dieser in Am-
sterdam wirkende sefardische Gelehrte macht nicht nur deutlich, dass das
Jahrzeit-Kaddisch ein umstrittener aschkenazischer Brauch war, sondern so-
gar ein Minhag, der viele Gegner fand. Als Sefarde und Kabbalist scheint er
dem Brauch zunichst zuriickhaltend gegeniibergestanden zu haben. Den-
noch ist er vielleicht der erste gewesen, der ihn auch in nicht-aschkenazi-
schen Gemeinden annehmbar gemacht hat. Um den Brauch zu stiitzen,
zitiert Menashe ben Yisra’el einen Abschnitt aus Yedidya Gottlieb ben Avra-
hams Lewiat ha-derekh (Krakau 1644), der auf eine véllig neue Erklirung fiir
diese liturgische Verwendung des Kaddischs rekurriert — eine Erklirung, die

26 Vgl. etwa die Version dieses ma‘ase in: A. LEHrN (ed.), Sefer Or Zarua®, hibbero
Ga’on tif ‘eret hokhme Yisra’el Rabbi Yishaq ben Moshe mi-Wina. Band 11, Zitomir
1862 [Nachdruck Bene Braq 1958], S. 1lc-d; fiir eine Ubersetzung siche A.
LEHNARDT, Qaddish, S. 282—283. Alter und Herkunft dieser Geschichre sind um-
stritten: Vgl. M. B. LERNER, Ma‘ase ha-Tana we-ha-met. Gilgulaw ha-sifrutiim we-
ha-hilkhatiim, in: Asufor 2 (1988/89), S. 29-70; R. KusHeLEWsky, Ha-Tana we-
ha-met ha-nodded: Ha-omnam Aggada lo yehudit?, in: Criticism and Interpretation
30 (1994), S. 41-63. »

27 Vgl. zu ihm: Y. Horovitz, Benjamin Ze’ev ben Mattathias of Arta, in: C. RoTH et
al. (ed.), Encyclopaedia Judaica. Band 1V, Jerusalem 1971, Sp. 538.

28 Amsterdam 1708, §83.

29 MENASHE BEN YISRA’EL, Sefer Nishmat Hayyim, Leipzig 1862 [Nachdruck Tel Aviv
1968], S. 55a (Il 27) = MENASHE BEN YISRA’EL, Sefer Nishmat Hayyim ha-menugad,
Jerusalem 1995, S. 150.

287



allerdings auch Yishaq ben Shlomo Luria Ashkenazi (1510-1574), dem
beriihmten Kabbalisten aus Safed, zugeschrieben wird und wahrscheinlich
auf ihn zuriickgeht. Gottlieb ben Avraham schreibt:

,Die Weisen des Landes Israels beschweren sich iiber den Minhag, der in unseren

Landen [id est Aschkenaz] existiert, dass wir nimlich Kaddisch am Jahrestag des Todes
von Vater und Mutter sprechen, was wir in Deutsch als Jahrzeit bezeichnen, von Jahr zu
Jahr [d. h. jedes Jahr]. Und [dleser Brauch] scheint ein Spott zu sein, denn die Weisen
verordneten, dass Kaddisch nur in einer Periode von elf Monaten gesagt werden solle
und nichr linger als das, damit der [eigene] Vater nichr als ein Ubelciter erscheine; denn
das Strafgericht im Gehenna dauert zwélf Monate. Und wenn dies [eine rzchtlge
Verwendung des Kaddischs wire], wenn Vater und Mutter verstorben sind — wie kann
man [seinen Vater] iiber Jahre hmweg fir einen Ubelditer halten, was man zum Aus-
druck bringt, wenn man [an seinem Todestag] fiir ihn Kaddisch spricht, um ihn [auf
diese Weise] vom Gericht im Gebenna zu erlésen — wire dies nicht eine Schande fiir den
eigenen Vater? Doch nach unserer Weise ist es richtig, dass das Anliegen [des Kaddischs
am Jahrestag des Todes] darin besteht, [die Seele] des Gerechten [mittels Gebet] em-
porzuheben von einem Stockwerk [im Gebenna] zum nichsten.”

Die neue Idee, die in dieser Erklirung aufgegriffen wird, ist, dass das
Kaddisch, welches am Jahrzeittag gesprochen werden soll, nicht nur fiir die
Siinden des verstorbenen Verwandten im Gehenna siithnen soll (entsprechend
der Intention des Kaddisch yarom), sondern dass es die Seele in hohere
Sphiren im Gan Eden heben kann. Dieses Verstindnis des Jahrzeit-Kad-
dischs, welches in der Legende iiber Rabbi Aqiva und den Toten noch nicht
thematisiert wird, muss vor dem Hintergrund der Lurianischen Kabbala und
ihres mythischen Messianismus des T7gqun gedeutet werden. Nach dem
Sefer ha-Kawwanot, das von einem Schiiler Lurias geschrieben worden ist,
konnen Gebete wie das Kaddisch nicht nur die Seele eines Menschen aus
dem Gehinnom retten, sondern sie vermdgen auch die Seele aus den unteren
,Stockwerken“ des Gan Eden in die oberen zu heben.*

Die von Gottlieb ben Avraham und Menashe ben Yisra’el aufgegriffene
lurianische Erklirung fir das Jahrzeit-Kaddisch ldsst insofern sehr klar er-

30 Vgl. YisHAQ BEN SALOMON [AsHKENAZzI] Luria, Sefer ha-Kawwanot le-ha-Rav ha-
Elohi qadosh yomar lo Yishag Luria, Korzec 1784, S. 22b—23a. Zur mystischen
Deutung des Kaddischs bei Luria vgl. auch Siddur me-ha-AR"Y ha-ha-nigra be-
shem Qol Ya‘agov, Slavuta 1804, S. 51a—54b. Zum Sefer ha-Kawwanor und seinem
Autor Hayyim Vital, einem Schiiler des Ylshaq ben Shlomo, vgl. G. ScHoLEM,
Luria, Isaac ben Solomon (1534-1572), in: C. RotH et al. (ed.), Encyclopaedia
Judaica. Band XI, Jerusalem 1971, Sp. 572-578, besonders Sp. 575; G. ScHOLEM,
Die jiidische Mystik in ihren Hauptstrimungen, Frankfurt a. M. 1980, S. 445 Anm.
99. Zu den gebets-theologischen Anliegen in der lurianischen Kabbala vgl. auch G.
ScuoreM, Tradition und Neuschépfung im Ritus der Kabbalisten, in: G. ScHOLEM,
Zur Kabbala und ibrer Symbolik, Frankfurt a. M. 1977, S. 159-207, hier beson-
ders S. 170 -171. Zur Bedeutung, die die ,lurianische” Deutung des Kaddischs in
spiterer Zeit erhielt, vgl. D. Assa¥, Sefer ha-Qaddish, Haifa 1966, S. 202-203.

288



kennen, wie man in spiteren Zeiten, d.h. deutlich nach Ya‘aqov Méllin,
kabbalistische Vorstellungen verwendete, um sich widersprechende Traditio-
nen iiber das nur elf Monate lang nach dem Tod zu sprechende Kaddisch
yatom und das zusitzliche Sprechen eines Kaddischs am Jahrzeittag zu einem
Ausgleich zu bringen. Die daraus hervorgegangene neue Interpretation, wie
sie von Luria und seinen Schiilern verbreitet wurde, scheint dann einer der
Hauptgriinde dafiir gewesen zu sein, warum das Jahrzeit-Kaddisch schliess-
lich auch in orientalischen, sefardischen und italienischen Gemeinden ak-
zeptiert wurde.” Erst spiter wurde diese Akzeptanz dadurch erhéht, dass das
Jahrzeit-Kaddisch in einer Glosse des Moshe Isserles zum Shulban Arukh,
Yore Dea® erwihnt wird.”> Widerstinde und Vorbehalte gegen die Einfiih-
rung dieses Brauches blieben allerdings auch nach dieser quasi offiziellen
Stellungnahme eines anerkannten Gelehrten zu diesem Minhag bestehen.”

31 Fiir den italienischen Ritus siehe A. BERLINER, Gesammelte Schriften. Band I: Ita-
lien, Frankfurt a. M. 1913 [Nachdruck Hildesheim, Ziirich, New York 1988], S.
179 —180; zur ablehnenden Haltung in sefardischen Gemeinden vgl. D. pE Sora
Poov, Kaddish, S. 106 und Y. ZiMMELS, Ashkenazim and Sephardim. Their Re-
lations, Differences, and Problems as Reflected in the Rabbinical Responsa, London
1958 (= Publications Jews’ College 2) [Nachdruck Farnborough 1969], S. 186 -
187.

32 Siehe Shulban Arukh, Yore Dea‘ $376,4 [Hilkhot Avelut] (299b). Zur Rezeption
des Terminus ,Jahrzeit“ in orientalischen Gemeinden vgl. auch J. Press, Schebua
ha-Ben, in: Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums 76 (1932),
S. 572—-577, dort S. 576; dann auch YisHAQ BEN SHMU’EL LaMPRONTI, Pabad
Yishaq. Real-Worterbuch zum Talmud und den Dezisoren (Posekim). Band X, Lyck
1874, S. 158a-b [hebr.].

33 Vgl. dazu etwa Y. GaLis, Minhage Eretz Yisra’el, Jerusalem 1968, S. 63 (§25) zu
den Konflikten iiber das Recht des Jahrzeit-Kaddisch-Sagens nach der Lesung in
den Gemeinden von Amsterdam und London, wo es deshalb immer nur von dem
Vorbeter gesprochen wurde (so Rabbi Suem Tov GaGIN, Keter Shem Tov, Kidan
1934); siehe auch ebenda S. 312 zum Loswerfen zur Bestimmung des Kaddisch-
Vortragenden. Zu den Problemen der Reihenfolge der Kaddischim, die im Verlauf
des synagogalen Gebetes gesprochen werden sollen, vgl. auch W.S. Jacosson, Uber
das Qaddish-Gebet, Frankfurt a. M. 1932 [Nachdruck Basel 1974], S. 52; S. SpiT-
zER, Minhag bene Ostreikh, meqoro we-hitpathuto be-meshekh yeme ha-benayim,
in: Sinai 87 (1980), S. 63 mit Anm. 40. Zu weiteren Problemen, die aus der
Einfiihrung des Jahrzeit-Kaddischs resultierten, vgl. L. Jacoss, Theology in the
Responsa, London, Boston 1975, S. 273 zu einem Responsum in dem Buch Rav
Pe‘alim des sefardischen Gelehrten Joseph Hayyim von Baghdad (1835 -1909), das
auf die Frage antwortet, ob das Jahrzeit-Kaddisch tatsichlich noch niitzen kann,
sogar zwanzig Jahre, nachdem ein Elternteil gestorben ist.

289



Christliche ,,Einfliisse“?

Was hat nun das Christentum mit all diesen innerjiidischen Differenzen iiber
die Motive und Begriindungen fiir die Einftihrung des Jahrzeit-Kaddischs zu
tun? Ist es angesichts dessen nicht eine iiberfliissige Frage, ob der zusitzliche
Gebrauch des Kaddischs am Jahrzeittag durch das Christentum beeinflusst
war, zumal vieles darauf hindeutet, dass dieser Brauch eng mit der Entwick-
lung des Waisen-Kaddischs verbunden ist, ein dhnlicher Gebrauch des Kad-
dischs, der vermutlich erst in der Folge der Kreuzzugsverfolgungen im 11.
Jahrhundert verstirkt Verbreitung fand?

Zunichst sei hier darauf hingewiesen, dass in der Zeit, in der verschie-
dene Jahrzeit-Briuche im aschkenazischen Judentum adaptiert wurden
(13./14. Jahrhundert), auch im westlichen Christentum vergleichbare Ver-
inderungen im Ritus vorgenommen wurden. Das verstirkte christliche In-
teresse an Trauerriten scheint dabei zum einen durch die sich ausbreitenden
Krankheiten wie die Pest motiviert gewesen zu sein, zum anderen durch
gesellschaftliche Verinderungen. Hinzu kommt, dass das Totengedichtnis in
der christlichen Kirche seit der Antike ein wichtiges Anliegen der Gliubigen
war.* Bereits von der Zeit der frithen Kirchenviter, wie Polykarp, Tertullian
und Cyprian,” bis in das 13./14. Jahrhundert war der Tod eines Verwandten
Anlass fiir besondere Messfeiern und Gebete. Der Brauch zu fasten, zu beten
und am 7., 13. und/ oder am Tag des Jahrgedichtnisses (Anniversarium) eine
Messe zu feiern, wurzelten tief in dem Glauben, dass die Taten der Lebenden
eine Wirkung auf das Schicksal der Toten hitten, sei es in der Halle, in
einem /imbus oder im Himmel. Christliche Theologen versuchten dabei zwar
nachtriglich, ihre Riten durch biblische Beispiele und Gebote zu stiitzen und
verwiesen z.B. fiir die Erinnerung an den Toten am siebten Tag auf das
Gebot iiber die sieben Tage der Unreinheit nach der Berithrung mit einem
Leichnam (Num 19,14 —15); in bezug auf den dreissigsten Tag konnten sie
die Trauer um Aaron und Mose (Num 20,29; Dtn 34,8) heranziehen.?

34 Vgl. dazu ecinleitend: R. Kaczynski, Gedenken der Toten, in: W. Kasper et al.
(ed.), Lextkon fiir Theologie und Kirche. Band 1V: Franca bis Hermenegild, Freiburg,
Basel, Rom, Wien 1995, Sp. 339; H.-J. Ionatzi, Jahrgedichenis, in: W. KaspER et
al. (ed.), Lexikon fiir Theologie und Kirche. Band V: Hermeneutik bis Kirchengemein-
schaft, Freiburg, Basel, Rom, Wien 1996, Sp. 711-712.

35 Vgl. P. KareiNsky, Annua dies dormitionis. Untersuchungen zum christlichen Jahr-
geddchinis der Toten auf dem Hintergrund antiken Brauchtums, Frankfurt a. M., Bern,
New York 1987 (= Europiische Hochschulschriften XXIII/300).

36 Vgl. dazu E. FrReISTEDT, Altchristliche Totengedichtnistage und ibhre Beziehung zum
Jenseitsglauben und Totenkultus der Antike, Miinster 1. W. ?1971 (= Liturgiege-
schichtliche Quellen und Forschungen 24), S. 53ff.

290



Doch trotz aller Vergleichbarkeit mit jidischen Anliegen gingen diese
Trauerbriuche im Christentum auch auf paganes Erbe, insbesondere romi-
sche Riten zuriick.”

Beriicksichtigt man die frithen Entwicklungen der Trauerbriuche im
Christentum, muss man sicherlich festhalten, dass das Christentum sowohl
durch heidnische als auch durch jiidische Briuche beeinflusst war. In spi-
terer Zeit aber verinderte sich das Bild, und nach mehreren Jahrhunderten
mit nur kleinen Verinderungen bzw. relativen Stillstands finden sich dann
erst wieder ab dem 13. Jahrhundert Quellen, die ein verstirktes Interesse an
Gebeten und Messen fiir die Toten belegen. Die fiir diese Zeit erkennbare
neue Betonung der Bedeutung der Messen fiir die Toten entwickelte sich
parallel zu der Einfithrung weiterer Praktiken wie z. B. der Einrichtung von
Memoria-Stiftungen, die dann eine wichtige Rolle in den kirchlichen
Trauerriten des 13./14. Jahrhunderts spielten.”® Wie zahlreiche Forschungen
aus den vergangenen Jahrzehnten zeigen, haben diese Neuerungen besonders
in Siiddeutschland und Osterreich den Charakter des christlichen Totenkul-
tes und seine Bedeutung fiir die Gesellschaft stark verindert und nachhaltig

geprigt.”’

37 Vgl. zu dieser Frage etwa P.-M. Gy, Der Tod des Christen, in: A.-G. MARTIMORT et
al. (ed.), Handbuch der Liturgiewissenschaft. Band 11: Die dibrigen Sakramente und die
Sakramentalien. Die Heiligung der Zeit, Freiburg, Basel, Wien 1965, S. 164ff; an-
ders: F.]J. DOLGER, Ichtys. Der Heilige Fisch in den antiken Religionen und im Chri-
stentum. Textband II, Miinster i. W. 1922, S. 565: ,Es gewinnt also den Anschein,
als ob die Lehre von der Erbsiinde mitbestimmend gewesen wire, um den Geburts-
tag der antiken Totenliturgie zu verdringen und ihn durch das Jahresgedichtnis des
Todes zu ersetzen. Im Hintergrund steht aber das jiidische Jahrgedichtnis, das die
stirkste Unterlage bot.“ Doch vgl. zu dieser Bemerkung schon die Kritik von P.
KarPINSKI, Annnua dies dormitionis, S. 191 Anm. 1, der ein ,alttestamentliches
Vorbild® fiir die Entwicklung des Totenjahrgedichtnisses ausschliesst.

38 Vgl. K.J. Merk, Die Messliturgische Totenehrung in der rémischen Kirche. Zugleich
ein Beitrag zum Mittelalterlichen Opferwesen. 1. Teil, Stuttgart 1926, S. 87-108; L.
Ruranp, Die Geschichte der kirchlichen Leichenfeier, Regensburg 1901, S. 146ff. Zur
Vielfalt der christlichen Gedichtnistage im Mittelalter vgl. auch A. ANGenENDT,
Theologie und Liturgie der mittelalterlichen Toten-Memoria, in: K. Scumin/]J.
WovrascH (ed.), Memoria. Der geschichtliche Zeugniswert des liturgischen Gedenkens
im Mittelalter, Miinchen 1984, S. 79 —199, dort besonders S. 179 —180.

39 Vgl. O.G. Oexte, Die Gegenwart der Toten, in: H. BrRaeT/W. VERBKE (ed.),
Death in the Middle Ages, Leuven 1983 (= Mediaevalia Lovaniensia I. Studia IX), S.
19-77; N. OHLER, Sterben und Tod im Mittelalter, Miinchen, Ziirich 1990, S.
37.129; G. H6LzLE, ,damit och unser gedechtnus [. . .] nit mit dem glocken ton
zergang”. Totengedenken in Bruderschaften Bayerisch Schwabens und Altbaierns
anhand literarischer und liturgischer Quellen, in: M. Herzog (ed.), Totengedenken
und Trauerkultur. Geschichte und Zukunft des Umgangs mit Verstorbenen, Stuttgart,
Berlin, Kéln 2001 (= Irseer Dialoge 6), S. 87-110; K. MULLER, Die Esslinger

291



Berthold von Regensburg (um 1210 —1272) zum Beispiel, ein berithmter
Asket und Wanderprediger des Ordo Fratres Minores,” scheint besonders in
der Donau-Region, am Oberrhein und in Osterreich den Weg fiir eine er-
neuerte Theologie des do, ut des geebnet zu haben, in der dem Totengedicht-
nis wieder eine stirkere Bedeutung eingeriumt wurde. Seine deutschen Pre-
digten, die eine wichtige Quelle fiir die Rekonstruktion der Volksfrommig-
keit seiner Zeit darstellen, unterstreichen besonders die Wirkung von Ge-
beten fiir Tote, insbesondere jene, die in der Messe zum Jahrgedichtnis
gesprochen wurden, wie das Paternoster, das Ave-Maria und das Credo. Sehr
interessant ist diesbeziiglich eine im Namen Bertholds iiberlieferte Predigt
iiber die Ziele der unterschiedlichen Teile der Messe. In diesem von seinen
Anhingern posthum edierten Text wird empfohlen, drei zusitzliche Vaterun-
ser zu beten: !

sDrei Paternoster in der Stille nach dem Paternoster [der Messe]: Und er soll das erste
sprechen dem allmichtigen Gott zu Lob und zu Ehren und seiner heiligen Mutter,
meiner Frau St. Marien und allem himmlischen Heere; und das zweite Paternoster sollt
ihr sprechen zu Ehren des allmichtigen Gottes allen Christenleuten auf Erden zu Segen
und zu Heil; und das dritte Paternoster sollt ihr sprechen allen gliubigen Seelen zu Trost
und zu Hilfe im Fegefeuer.®

Dieses dritte Paternoster, welches in ilteren Gottesdienstordnungen, z. B.
nach dem Missale Romanum** oder dem geringfiigig abweichenden Regens-

Pfarrkirche im Mittelalter, in: Wiirttembergische Vierteljabrshefte fiir Landesgeschich-
te. Neue Folge 16 (1907), S. 237-326, besonders S. 313-323; H. LENTZE, Be-
gribnis und Jahrtag im mittelalcerlichen Wien, in: Zeizschrift der Savigny-Stifiung
fiir Rechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung 36 (1950), S. 328—3064.

40 Vgl. zu ihm W. R6cke, Berthold von Regensburg, in: H.D. Betz et al. (ed.),
Relzgzon in Geschichte und G'egmwart Handwirterbuch fiir Theologie und Religions-
wzs:emc/mﬁ‘ Band I, Tubmgcn 1998, Sp. 1335; F. G. BanTa, Berthold von Re-
gensburg, in: K. Run et al. (ed.), Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasser-
lexikon. Band 1, Berlin, New York 1978, Sp. 817-823.

41 Vgl. H. HeriNG (ed.), Berthold von Regensburg. Ausgewihlte Predigten. Mit einer
Einleitung, Leipzig 1893, S. 128 [Von der Messe]; F. PFEIFFER, Berthold von Re-
gensburg. Vollstindige Ausgabe seiner deutschen Predigten mit Anmerkungen und Wir-
terbuch. Band I, Wien 1862, S. 501—502. Zu den literarischen Problemen dieser
Predigten, die nicht unmittelbar auf Berthold zuriickgehen, vgl. auch W. Récke,
Berthold von Regensburg. Vier Predigten, Stuttgart 1983, S. 235—-264.

42 Vgl. Missale Romanum cum lectionibus II1. Tempus per Annum Hebdomadae VI-XXI,
Vatikan 1977, S. 1854ff; Die Feier der Heiligen Messe [Messbuch). Fiir die Bistiimer
des deutschen Sprachgebietes. Authentische Ausgabe fiir den liturgischen Gebrauch. Teil
I1: Das Messbuch deutsch fiir alle lage des Jahres ausser der Karwoche, ed. im Auftrag
der Bischofskonferenzen Deutschlands, Osterreichs und der Schweiz sowie der Bi-
schéfe von Luxemburg, Bozen-Brixen und Liittich, Kéln, Freiburg, Regensburg,
Wien, Salzburg, Linz 1975, S. 1129—-1134; Enchiridion Liturgicum Compectens
Theologiae Sacramentalis et dogmata et leges iuxta novum codicem rubricarum, con-

292



burger Missale,”® nicht vorgesehen ist, sollte gebetet werden, um die verstor-
benen Seelen zu trésten und ihnen im purgatorium zu helfen. Zusitzliche,
idhnlich intendierte Rezitationen der iiblichen Gebete konnen in anderen
christlichen Dokumenten dieser Zeit nachgewiesen werden.” In einem fran-
ziskanischen Missale aus Stiddeutschland etwa finden wir Vorschriften fiir die
sieben Gregorianischen Messen, in denen die Bedeutung von fiinfzehn zu-
sitzlichen ,Pater noster cum totidem Ave Maria et Credo“® fiir die Toten
unterstrichen wird.

Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang auch, dass gegen Ende des
14. Jahrhunderts die Quantitit der Messen fiir Tote signifikant zunahm.
Dies wird nicht nur an der grossen Anzahl von Memoria-Donationen deut-
lich, die das Lesen der Messen fiir die Toten finanzierten, sondern dies lisst
sich auch anhand der zahlreichen testamentarischen Verfiigungen belegen,
die sich um die zuverlissige Arrangierung des Lesens solcher Jahrgedichtnis-
Messen sorgen.* Bestitigt wird dies auf bemerkenswerte Weise im iibrigen
auch durch zahlreiche Dokumente aus Wiener Neustadt,” einem Ort, der —
wie oben erwihnt — eng mit der Rezeption und Adaption des Begriffes
»Jahrzeit® verbunden ist. Offenbar genossen in dieser kleinen Stadt, die aus
vielerlei Griinden als ein typisches Beispiel fiir ein katholisches Umfeld gel-
ten kann, ,Jahrtag“-Messen besonders hohes Ansehen.

cinnavit P. Rado. Band 1, Rom, Freiburg, Barcione 1961, S. 372ff. Fiir den ilteren
Ritus vgl. M. FEAROTIN, Le Liber Ordinum. En Usage dans I'Eglise wisigothique et
mozarabe d'Espagne du cinquiéme au ongiéme siécle, Rom 1996 (= Bibliotheca
,Ephemerides Liturgicae®. Subsidia 83, Istrumenta Liturgica Quarreriensia 6), S.
447 448; . FrE1, Das Ambrosianische Sakramentar D 3—3 aus dem Mailindischen
Metropolitankapitel. Eine textkritische und redaktionsgeschichtliche Untersuchung der
mailindischen Sakramentartradition, Miinster 1974 (= Corpus Ambrosiano-Litur-
gicum 3), S. 419-420; O. Heming, Corpus Ambrosiano Liturgicum I. Das Sacra-
mentarium Triplex. Die Handschrift C 43 der Zentralbibliothek Ziirich, Miinster
1969, S. 349-351.

43 Vgl. das ,Regensburger Missale” aus dem Jahre 1485, welches A. Beck, Kirchliche
Studien und Quellen, Amberg 1903, besonders S. 246—254, verbffentlicht hat,

44 Vgl. z.B. P. RIEGER in seiner oben erwihnten Rezension zu . Elbogen, in der er auf
das Nekrologium Monasterii S. Crucis Ratisbonensis verweist. Daselbst heisst es fol.
229: ,Hie sint angeschriben die toten, den wir gebunden sin, daz wir iarcit mit
vigilien und mit messen alle iar begén.”

45 Vgl. A. Franz, Die Messe im Deutschen Mittelalter. Beitrige zur Geschichte der
Liturgie und des Religiosen Volkslebens, Freiburg i.B. 1902, S. 257.

46 Vgl. J. MerK, Messliturgische Totenebrung, S. 102ff.

47 Vgl. dazu ausfithrlich H. Skvarics, Volksfrommigkeit und Alltagskultur. Zum Stif-
tungsgeschehen Wiener Neustiidter Biirger im Spitmittelalter und in der frithen Neuzeit
(14.—16. Jh.), Frankfurt a. M. et al. 2000 (= Beitrige zur neueren Geschichte Oster-
reichs 15).

293



Die Annahme, dass Juden, die in einer Umgebung wie Wiener Neustadt
lebten, keine Notiz von den beschriebenen Verinderungen und Entwicklun-
gen in ihrer christlichen Umgebung im 13. — 14. Jahrhundert genommen
hitten, erscheint mir dabei unwahrscheinlich. In einem Ort wie Wiener
Neustadt, in dem es gegen Ende des 13. Jahrhunderts bis zur Vertreibung in
der Mitte des 14. Jahrhunderts eine bemerkenswert grosse jiidische Bevél-
kerung gab, lebten Juden nicht in einem Ghetto, sondern in unmittelbarer
Nachbarschaft zu Christen, mit denen sie in vielen Lebensbereichen stets in
Kontakt standen.*® Zahlreichen Dokumenten aus dieser Stadt zufolge pfleg-
ten Juden nicht nur enge wirtschaftliche Kontakte mit Christen, sondern sie
{ibernahmen — trotz aller Griben — auch lokale Verhaltensweisen und Briu-
che.” Das lokale Brauchtum scheint sich in Wiener Neustadt dabei beson-
ders in der Liturgie und in den Beerdigungszeremonien geltend gemacht zu
haben.”

Sicherlich ist es kaum maglich zu beweisen, dass Juden aus Wiener Neu-
stadt oder anderen vergleichbaren Orten in Siiddeutschland und Osterreich
von den Trauerriten, die in ihrer christlichen Nachbarschaft autkamen, di-
rekt ,beeinflusst® oder ,inspiriert” wurden. Zunichst muss man ja stets in
Rechnung stellen, dass gegen Ende des 13. Jahrhunderts die Grenzen zwi-
schen der jiidischen und der christlichen Hemisphire nahezu undurchlissig
waren. Doch selbst wenn man bedenkt, wie dick zu dieser Zeit die geistigen
und sozialen Mauern zwischen jiidischer und christlicher Welt waren, wird
man die Moglichkeit von Einfliisssen nicht véllig ausschliessen kénnen —
Einfliissen jedoch, die oft wohl nur mittelbar erfolgten und daher nur schwa-
che Spuren hinterliessen, so wie in unserem Fall die Adaption des deutschen
Wortes ,,Jahrzeit“ und vielleicht auch die sich in zusitzlichen Jahrzeit-
Gebeten ausdriickende Sorge um die Toten.

48 Vgl. zu diesem Aspekt im Hinblick auf das spitmittelalterliche Ashkenaz L. Ross,
The Stranger Who Lives Next Door. Jewish-Christian Relations in Germany during the
High Middle Ages, Uppsala 2002 (= Studies on Inter-Religious Relations 3).

49 Zu den engen, nicht nur skonomischen Beziehungen zwischen Juden und Christen
in Wiener Neustadt im 13. Jahrhundert vgl. M. KEr1L, Juden in Grenzgemeinden:
Wiener Neustadt und Odenburg im Spitmittelalter, in: M. Keiw/E. Laprpin (ed.),
Studien zur Geschichte der_ Juden in Osterreich, Bodenheim 1997 (= Handbuch zur
Geschichte der Juden in Osterreich B III), S. 9—33, besonders S. 15ff.

50 Siehe K. LourmanN, Wiener Neustadt, in: A. MaiMon/ M. Breuer/Y. GUGGEN-
HEIM (ed.), Germania Judaica. Band 1II: 1350—1519. 2. Teilband: Orischaftsartikel
Miihrisch-Budwitz — Zwolle, Tiibingen 1995, S. 1619 -1641, dort S. 1621.

294



Zusammenfassung

Vor dem Hintergrund dieser schwachen Spuren in der Entwicklung der
jiidischen Volksfrommigkeit muss die Rekonstruktion eines Gegenstandes
wie die des Jahrzeit-Kaddischs unsicher bleiben. Aus methodischen Griinden
mochte ich sogar betonen, dass die definitive Beantwortung von Fragen nach
direkten ,Einfliissen® auf lokale Minhagim und den dahinter stehenden
Vorstellungen wegen der zur Verfiigung stehenden Quellen fast immer ein
problematisches Unterfangen bleibt.”' Im Fall des Jahrzeit-Kaddischs sind
die Quellen so diinn, dass jede Rekonstruktion der genauen Entwicklung
zwangsweise im Bereich von Mutmassungen verbleiben muss. Weder die
jidischen noch die christlichen Quellen aus dem in Frage kommenden Zeit-
raum wollen dariiber Auskunft geben, noch wurden sie von Autoren verfasst,
die sich eingestanden hitten, dass sie den Einfliissen ihrer Zeit und ihrer
Umgebung unterlagen. Das Aufkommen eines Brauches wie dem des Jahr-
zeit-Kaddisch-Sagens kann meines Erachtens aber gerade deswegen nie allein
durch innere Motivationen erklidrt werden. Es gilt auch zu beriicksichtigen,
wo und unter welchen sozialen und geistigen Umstinden ein Minhag ent-
standen ist.

Wie ich zu zeigen versucht habe, hat sich der Brauch des Jahrzeit-Kad-
dischs in enger Anlehnung an das Kaddisch yazom entwickelt. Offensichtlich
haben diese zusitzliche Rezitation des Kaddischs schon die ersten Autoriti-
ten, die es in ihren Werken erwihnen, gewissermassen als eine Weiterent-
wicklung des Waisen-Kaddischs verstanden.”® Doch auch wenn somit nach-
vollziehbar wird, warum das Kaddisch und kein anderes Gebet fiir das Jahr-
gedichtnis verwendet wurde, bleibt das Problem bestehen, warum das Kad-
disch yatom im ersten Jahr nach dem Todestag nur elf Monate lang, und
zwar tiglich rezitiert werden sollte, wihrend das Jahrzeit-Kaddisch weitere
Male in den darauf folgenden Jahren rezitiert werden sollte. Die Einfiihrung
eines Jahrzeit-Kaddischs kann jedoch gerade wegen dieses inneren Wider-
spruchs in den traditionellen Begriindungen nicht allein aus den ilteren
Erklirungen fiir das Waisen-Kaddisch abgeleitet werden. Dies zeigen ja dann
vor allem auch die spiteren kabbalistisch inspirierten Versuche, diesem Kad-

51 Vgl. dazu etwa auch die Uberlegungen von P. ScuArer, Tochter, Schwester, Braut
und Mutter. Bilder der Weiblichkeit Gottes in der frithen Kabbala, in: Saeculum 49
(1998), S. 259-279, dort S. 278-279 zu einem vergleichbaren Fall von mogli-
chem christlichen ,Einfluss®.

52 Vgl. dazu noch einmal M. IsserLes’ Glosse zum Shulhan Arukh, Yore Dea‘, § 376,4
[Hilkhot Avelut] (299b).

295



disch eine weitere bzw. sogar eine neue Intention zuzuschreiben. Das Jahr-
zeit-Kaddisch sollte nach Luria und seinen Schiilern eben nicht mehr von
den Qualen im Gehinnom erlésen, wie es exemplarisch in der Legende von
Rabbi Aqgiva und dem Toten erklirt wird, sondern es sollte die Seele des
Verstorbenen von einer Stufe des Gan Eden auf die nichste ,,heben. Ent-
sprechend des in der Kabbala Safeds entwickelten Konzeptes der besonderen
Intention von Gebeten, ihrer speziellen kawwana, erhielt das Kaddisch in der
lurianischen Kabbala eine Funktion,’® die so in der ilteren Tradition, wie sie
uns bei Shalom von Wiener Neustadt oder Ya‘aqov Mollin begegnet, noch
nicht angelegt war.

Wenn es sich denn beim Jahrzeit-Kaddisch also um einem anscheinend
,sehr® jiidischen Brauch handelt, der erst, nachdem er sich bereits etabliert
hatte, eine verbindliche Erklirung gefunden hat, so miissen wir insofern stets
beriicksichtigen, dass dieser — viel spiter vor allem von Vertretern eines li-
beralen Judentums scharf attackierte™ — liturgische Brauch durch eine be-
stimmte Zeit und durch ein spezifisches kulturelles Klima stimuliert worden
sein konnte — ein spirituelles Umfeld, das zum Zeitpunke seiner Entstehung
christlich dominiert war, und zwar durch ein Christentum, in dem die Sorge
um das Leben und das Wohlergehen der Seele nach dem Tod eine zentrale
Rolle spielte. Die sich in den christlichen Briuchen dieser Zeit dussernde
Furcht scheint — vor allem »iz Atmosphire — seine Spuren in Form von
zusdtzlichen Kaddischim, dem Jahrzeit-Kaddisch, auch unter seinen jiidi-
schen Nachbarn hinterlassen zu haben.

53 Vgl. neben dem oben zitierten Abschnitt aus Menashe ben Yisra’el, Nishmat Hay-
yim, auch die Zusammenfassung der lurianischen Deutungen des Jahrzeit-Kad-
dischs in: H. VitaL, Es Hayyim, Lemberg 1864, S. 13b.

54 Siehe dazu z.B. ].]. PETucHOWSKI, Prayerbook Reform in Europe. The Liturgy of
European Liberal and Reform [udaism, New York 1968, S. 324 —325.

296



	Christlicher Einfluss auf das Jahrzeit-Kaddisch?

