Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 58 (2002)

Artikel: Die Wandmalereien im Haus "Zum Brunnenhof”, Zirich : ein Beispiel

judischer Kunst aus dem 14. Jahrhundert im Spannungsfeld zwischen

Adaption und Abgrenzung
Autor: Epelbaum, Dina
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961570

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Wandmalereien im Haus
,Zum Brunnenhof®, Ziirich

Ein Beispiel jiidischer Kunst aus dem 14. Jahrhundert im
Spannungsfeld zwischen Adaption und Abgrenzung

von Dina Epelbdum*

In der Ziircher Altstadt wurden 1996 bei der Renovierung der Liegenschaft
,Zum Brunnenhof‘ mirttelalterliche Wandmalereien entdeckt, die um 1330
entstanden sind. Urkunden belegen, dass das Haus an der heutigen Brunn-
gasse 8 um 1332 im Besitz der Jiidin Minne und ihrer beiden S6hnen Moses
und Gumprecht war. Freigelegt wurden drei Fragmente mit figiirlichen Sze-
nen, welche die Winde eines 75m® grossen Festsaales schmiickten: Darge-
stellt sind ein Tanz (Abb. 1), eine Falkenjagd (Abb. 2) und auf einem schma-
len Teilstiick der Oberkorper eines Bogenschiitzen. Aussergewohnlich und
historisch einzigartig sind die hebriischen Buchstaben, die auf allen drei
Szenen die Namen der Familienwappen oberhalb der Figurenzone in mit-
telhochdeutscher Lautung nennen (Abb. 3). Eine chemisch-physikalische
Untersuchung konnte belegen, dass die Schrift gleichzeitig mit der Vorzeich-
nung der Wappenschilde und den beiden waagrechten Begrenzungen des
Inschriftbandes aufgemalt worden ist. Die an eine fliichtige Notiz gemah-
nende hebriische Kursivschrift wurde direkt auf den noch feuchten
Wandputz aufgetragen. Dieser Befund zeigt, dass die hebriische Beschriftung
Anweisung zur Ausfithrung der Wandbilder gab und zum Konzept der Ma-
lerei gehorte. Damit kann belegt werden, dass die jiidischen Hausbesitzer
den Auftrag fiir die Ausmalungen erteilten.

Y Dina Epelbaum, Aemterstrasse 73, CH-8003 Ziirich. — Dieser Text basiert auf
meiner 1999 verfassten Lizentiatsarbeit, die auf dem von Délf Wild und Roland
Bshmer von der Ziircher Denkmalpflege veréffentlichten Bericht aufbauen konnte

(Ziircher Denkmalpflege, Bericht 1995/96, S. 15-33).

261



Trotz ihres fragmentarischen Zustandes zihlen die Fresken im Haus
,Zum Brunnenhof® zu den am besten erhaltenen profanen Wandmalereien
in der Deutschschweiz. Der Nachweis einer Saalausmalung mit figiirlichen
Darstellungen in einem jiidischen Kontext entkriftet die geldufige Behaup-
tung der generellen jiidischen Bildlosigkeit." Dabei stellt sich die Frage, in-
wiefern der vordergriindig nicht spezifisch jiidische Bildinhalt eine er-
wiinschte Assimilation im Sinne einer einseitigen Anpassung an die christ-
liche Umgebung darstellt. Bevor die Malereien diskutiert werden, wird im
folgenden die Lage des Hauses und die Situation der Auftraggeber skizziert.

Das Haus ,Zum Brunnenhof® und seine jiidischen Auftraggeber

Das Haus ,Zum Brunnenhof® befand sich zur Zeit der Entstehung der Aus-
malungen im Jahre 1332 im Norden der mittelalterlichen Stadt an der da-
maligen Grossbrunngasse.” Ganz in der Nihe des Brunnenhofs, an der heu-
tigen Froschaugasse, befand sich die Synagoge, das religiose und kulturelle
Zentrum der Juden.’ Die meisten Ziircher Juden wohnten damals in nach-
barschaftlicher Nihe zu christlichen Familien im Gebiet um den Neumarkt,
das als beliebte und vornehme Wohnlage galt.* Die Durchmischung von
Juden und Christen in mittelalterlichen Stidten war nicht ungewdhnlich,
und es existierten vielfiltige Beriihrungspunkte auf beiden Seiten. Eine Ur-
kunde vom 23. Mai 1332 belegt, dass es ebenso Kontakte wie gelegentliche
Konflikte zwischen den jiidischen Bewohnern des Brunnenhofs und ihren
christlichen Nachbarn gab.’

Die jiidischen Auftraggeber waren sehr wohlhabende Leute. Sie betitig-
ten sich als Kreditgeber fiir die christliche Obrigkeit. Nach 1345, als das
Haus ,Zum Brunnenhof® die Hand wechselte und an den Schwager von
Moses verkauft wurde, erwarben Frau Minne und ihr Sohn Moses die Lie-

1 Siehe die in der Bibel als sogenanntes Bilderverbot ausgelegten Formulierungen:
»Du sollst Dir kein geschnitztes Bild machen, noch irgend ein Gleichnis dessen,
was oben im Himmel, und unten auf der Erden, und was in den Wassern unter der
Erde ist“ (Ex 20,4); ,,Du sollst Dich nicht vor Ihnen niederbeugen und ihnen nicht
dienen“ (Ex 20,5).

2 Eine ausfiihrliche Baugeschichte ist im Bericht der Ziircher Denkmalpflege, S. 28—
30, nachzulesen.

3 Siehe F. GUGGENHEIM, [Judenschicksale und ,Judenschuol® im mittelalterlichen Zii-
rich, Ziirich 1967, S. 391,

4 Zur Vermégensverteilung im 14. Jahrhundert in der Stadt Ziirich siehe H.-]. GI-
LOMEN, [nnere Verbiltnisse der Stadt Ziirich 1300—1350, 1995, S. 342 —343.

> Siehe Bericht Ziircher Denkmalpflege, S. 29 Anm. 48.

262



genschaft an der Froschaugasse 4, in der sich die Synagoge der jiidischen
Gemeinde befand.® Moses, ein Schriftgelehrter und Leiter einer Talmud-
Schule, wird als Verfasser des Ziircher Semaks genannt. Dieser Kommentar-
band zu einem jiidischen Gesetzeswerk wird heute noch bei gewissen Ge-
setzesinterpretationen konsultiert.”

Wihrend der Judenverfolgungen im Februar 1349 wurde fast die ganze
jiidische Bevolkerung der Stadt Ziirich ermordet und ihre Synagoge zerstért.*
Unter den Opfern befand sich auch Rabbi Moses mit seinen Schiilern.” Sein
Bruder Gumprecht figuriert in Urkunden der Stadt Frankfurt am Main und
ist wahrscheinlich wihrend der dortigen Judenverfolgungen umgebrache
worden."

Frau Minne und ihre beiden S6hne Moses und Gumprecht verfiigten
iiber die finanziellen Mittel, um die Ausmalung eines prichtigen Festsaales in
Auftrag zu geben; sie gehorten aufgrund ihrer Kontakte mit der christlichen
Obrigkeit zur privilegierten jiidischen Oberschicht. Laut einer Urkunde tra-
ten Frau Minne und ihre Sohne am 31. Januar 1329 als Kreditgeber fiir den
Grafen Johann von Habsburg-Laufenberg auf, den Erben der Grafschaft
Rapperswil.'" Erwihnt wird ein Darlehen von 950 Mark Silber, was damals
ein sehr hoher Betrag war. Diese Urkunde, eine Quittung zu Hinden der
Stadt Ziirich fiir die geleistete Biirgschaft, trigt ein Siegel, das drei mit der
Spitze zueinander gekehrte Judenhiite in einem Wappenschild zeigt (Abb. 4).
Die Inschrift am Siegelrand ist je hilftig lateinisch und hebriisch.'” Sie lautet

6 1347 ist denn auch ein ,Schulmeister® (Rabbiner) Moses in den Schriftquellen
erwihnt, der mit dem Sohn von Frau Minne identisch sein muss. Vgl. Eintrag ins
Stadtbuch vom 7. Juni 1347: ,Das Haus, das der Schulmeister Moses von Johann
von Augsburg gekauft hat, ist der Stadt steuerpflichtig® (Ziircher Stadtbiicher. Band
I, Nr. 331; Bericht Ziircher Denkmalpflege, S. 33 Anm. 50; siehe auch F. GucGen-
HEIM, [Judenschicksale und , Judenschuol®, S. 7ff.22ft.).

7 Semak ist die Abkiirzung fiir Sefer Misvor Katan, ein Gesetzeskompendium des
Rabbi Isaak ben Josef von Corbeil, das Rabbi Moses von Ziirich mit Anmerkungen
und umfangreichen Ausziigen aus verschiedenen rabbinischen Werken versehen hat.
Das Original ist verloren, die ilteste erhaltene Abschrift datiert vom 23. November
1343, siche Bericht Ziircher Denkmalpflege, S. 29.

8 M. GINSBURGER, Ziirich, in: Z. AvNEeR1 (ed.), Germania Judaica. Band 1I: Von 1238
bis zur Mitte des 14. Jahrbunderts. 2. Halbband: Maastricht — Zwolle, Tiibingen
1968 (= Verdffentlichungen des Leo Baeck Instituts), S. 945—949.

9 F. GUGGENHEIM, Judenschicksale und , Judenschuol, S. 8 Anm. 5.

10 F. GUGGENHEIM, Judenschicksale und . Judenschuol, S. 8 Anm. 6.

11 F. GUGGENHEIM, fudenschicksale und , Judenschuol, S. 24; siche auch S. 25 Abb. 2.

12 Fiir die hebriischen Buchstaben wurde eine reprisentative Quadratschrift verwen-
det, die in der Regel wertvollen Handschriften oder Grabinschriften vorbehalten
war, wihrend die halbkursive Raschischrift, wie sie bei der Beschriftung der
Wappen im Haus ,Zum Brunnenhof® vorkommyt, bis ins spite 14. Jahrhundert in
Geschiftsdokumenten oder im Alltag der Juden iiblich war.

263



lateinisch ,,S[Sigillum] Mose® respektive ,,S. Gumprecht® und in hebriischer
Schrift ,,Mosche ben Menachem“ und ,,Mordechai ben Menachem®."

Die Verwendung lateinischer Buchstaben und der zweisprachigen Namen
war vor allem fiir die christliche Obrigkeit, die in der Regel kein Hebriisch
verstand, gedacht. Siegel jtidischer Herkunft, die neben der zweisprachigen
Beschriftung das Wappen mit den drei Spitzhiiten tragen, sind in dieser Zeit
im siiddeutschen Raum rund um den Bodensee mehrfach belegt.'* Form
und Funktion dieser jiidischen Siegel weisen dabei oft auffallend starke Ahn-
lichkeiten mit christlichen Siegeln auf."

Aufgrund pipstlicher Bestimmungen waren die Juden seit 1215 gezwun-
gen, den sogenannten Spitzhut oder Judenhut — cornutus pileus — zu tragen,
damit sie sich dusserlich von den Christen unterschieden. Dieses fiir die
jidische Bevolkerung urspriinglich stigmatisierende Erkennungsmal er-
scheint auf den jidischen Siegeln nicht als eindeutig negatives Symbol. Viel-
mehr lisst sich darin ein iiberregionales Identifikationszeichen fiir die siid-
deutschen Juden erkennen. Karl Heinz Burmeister mutmasst, dass diese Sie-
gelbilder auf ein Wappensymbol der Grossgemeinde Medinat Bodase hin-
weisen, in der Ziirich durch vielfache Verflechtungen eine Rolle gespielt
haben soll.’®

Ebenfalls bemerkenswert ist die Darstellung eines Wappenschildes auf
einem jiidischen Siegel, da Juden zu dieser Zeit einem Waffenverbot unter-
lagen, das ihnen den Besitz von Waffen oder ritterlichen Insignien wie
Schwertern, Schilden und Helmen untersagte.'”

13 Gumprecht fiihrte also den hebriischen Namen ,Mordechai“ und war nach dem
Wortlaut dieser Umschrift der ,,Sohn des Menachem®. Frau Minne war Witwe, und
ihr Ehemann hatte Menachem geheissen. Ein hebriischer Name von Frau Minne
ist in den Quellen nicht iiberliefert.

14 Siehe D. M. FRIEDENBERG, Medieval Jewish Seals from Europe, Detroit 1967.

15 Siehe dazu F. GUGGENHEIM, Judenschicksale und . Judenschuol®, S. 24.

16 Die Ubersetzung heisst soviel wie ,Der Staat Bodensee'. Burmeister bemerkt, dass
die Juden mit dieser von ihnen selbst gewihlten hebriischen Bezeichnung eine
Zusammengehorigkeit wihlten. Laut Memorbiichern soll dieser ,jiidische Bezirk®
durch die Bezirke Schweiz, Schwaben, Bayern und Oesterreich begrenzt gewesen
sein. K.-H. BURMEISTER, Medinat Bodase. Zur Geschichte der Juden am Bodensee
1200—1349. Band 1, 1994, S. 17-22.

17", Streng verboten war den Juden, Waffen zu fiihren. [...] Sie durften Waffen und
Riistungen nur in wenigen Stidten als Pfand annehmen. Analog der Bestimmungen
des Schwabenspiegels, dass Pfaffen und Juden, welche Schwerter oder lange Messer
bei sich triigen, dem gleichen Recht wie andere verfallen sollten, miissen auch
tiberall auf Schweizer Boden ihnliche Verbote bestanden haben. So wird zum Bei-
spiel in Ziirich der Jude Seligman verwiesen, weil er nichtlicher Weile hinter der
Synagoge am Wolfbach, mit einem Schwert bewehrt, sich postiert hatte® (A. STEIN-
BERG, Studien zur Geschichte der fJuden in der Schweiz wihrend des Mittelalters, Bern,
Ziirich 1902, S. 120).

264



Das Wappen mit den eingeschriebenen Spitzhiiten findet sich nicht nur
auf besagten Siegeln offizieller Dokumente, sondern kommt auch in hebrii-
schen Handschriften vor, beispielsweise in einer Illustration zum Ko/ Nidrei-
Gebet, das am Vorabend des jiidischen Versshnungstages gelesen wird. Ent-
standen ist diese Handschrift Anfang des 14. Jahrhunderts in Deutschland
(Abb. 5)."® Dargestellt ist das Innere einer Synagoge. Vor dem Tora-Schrein
und dem Gebetpult steht ein antlitzloser Jude im Gebetsmantel. Die Szene
wird von heraldischen Mustern, darunter auch ein Schild mit drei Spitzhii-
ten, eingerahmt. Das Wappen mit den sogenannten Judenhiiten fiigt sich
neben die anderen Schilde in den dekorativen Streifen; als kollektives Er-
kennungszeichen reprisentiert es die jiidischen Kreise im siiddeutschen
Raum.

Der Besitz eines Siegels und zugleich eines Statussymbols mit adeligen
Insignien zeigt einerseits die privilegierte Position der Ziircher Auftraggeber-
familie; andererseits stellt die Bildsprache einen Bezug zu einer iiberregio-
nalen jiidischen Gemeinschaft her. Es ist im Grunde nicht erstaunlich, dass
Juden als Statusdemonstration auf die gleichen Prestigesymbole — Wappen
und Siegel — wie der Adel und das aufstrebende christliche Biirgertum zu-
riickgreifen. So wandelt sich auch der Spitzhut, die urspriinglich ausgrenzend
eingesetzte Kopfbedeckung, zu einer nahezu stolzen Kennzeichnung des jii-
dischen Andersseins.”” Offensichtlich bestand eine gewisse Diskrepanz zwi-
schen den diskriminierenden Kleidervorschriften der kirchlichen Autorititen

und ihrer faktischen Befolgung durch die jiidische Bevolkerung.*

Die Malereien — zwischen Anpassung an die
nichtjiidische Umgebung . . .

Vor diesem Hintergrund stellt sich auch beziiglich der Bildsprache der Ma-
lereien im Brunnenhof die Frage, inwiefern sich darin ein Prestigeanspruch
manifestiert und wo Anleihen aus der nichtjiidischen Umwelt sichtbar iiber-
nommen worden sind. Vergleicht man die Brunnenhof-Fresken mit den
Ausmalungen stidtischer Wohnriume des 14. Jahrhunderts, so korrespon-

18  Mailand: Biblioteca Ambrosiana, Ms. Fragm. S. P. II. 252.

19 Zur Darstellung des Judenhutes in hebriischen Handschriften sieche T. und M.
METZGER, Jiidisches Leben im Mittelalter nach illuminierten hebriischen Handschrif-
ten vom 13.—16. Jahrbundert, Fribourg 1983, S. 147ff.

20 Die offiziellen Regelungen der Kontakte zwischen Juden und Christen gingen vor
allem vom Papst und den kirchlichen Autorititen und weniger von den stidtischen
Behérden aus.

265



diert die formale Gliederung in vier horizontale Bildstreifen und die Wahl
der Sujets Tanz und Jagd mit den in Ziirich belegten Saalausmalungen der
christlichen Oberschicht.?’ Der Tanz und die Falkenjagd gehéren zum be-
liebten Standardrepertoire einer adeligen Bildsprache, wie sie sich in den
Miniaturen der zwischen 1300 und 1330 im héfischen Umfeld Ziirichs
entstandenen Manessischen Liederhandschrift artikuliert.*

Das heute nicht mehr sichtbare Fragment eines Bogenschiitzen konnte
aufgrund eines Vergleichs mit der ebenfalls in Ziirich entstandenen Welr-
chronik des Rudolf von Ems® als Esau gedeutet werden. Die Integration einer
biblischen Figur in eine vornehmlich von weltlichen Motiven geprigte Ma-
lerei kommt auch in anderen Ziircher Beispielen vor.** Doch Lisst die Wahl
einer Figur aus dem Alten Testament, die das Aussenseitertum verkorpert,
Riickschliisse auf das Selbstverstindnis der jiidischen Auftraggeber zu.

Die identifizierte Wappenfolge kann weitgehend hoher gestellten Adels-
geschlechtern zugeordnet werden. Das prominenteste Wappen gehort dem
Grafen von Luxemburg und zeichnet sich durch eine zusitzliche gotische
Inschrift sowie die Verwendung wertvoller Farbpigmente aus. Die stindische
Anordnung von Wappen prestigetrichtiger Namen sind in anderen Festsilen
der Stadt, die sich in christlichem Besitz befanden, ebenfalls nachweisbar.”’

Eine hebriische Beschriftung konnte fiir alle Wappen belegt werden.
Verwendet wurde die hebriische Kursive, was fiir eine reprisentative Beti-

21 Siehe C. GurscHER-SCHMID, Bemalte spitmittelalterliche Reprisentationsriume in
Zirich. Untersuchungen zur Wandmalerei und baugeschichtliche Beobachtungen
anhand von Neufunden 1972—80, in: J. E. SCHNEIDER (ed.), Nobile Tureguim mul-
tarum copia rerum. Drei Aufsitze zum mittelalterlichen Ziirich, Zirich 1982, S.
75 —127; M. CLAPAREDE, Profane Wandmalerei des 14. Jabrhunderts zwischen Ziirich
und Bodensee, Basel, Miinchen 1973; J.E. ScHNEIDER/ ]. HANSER, Wandmalcreien
im Alten Ziirich, Ziirich 1985/86 (Ausstellungskatalog Haus ,Zum unteren Rech').

22 Heidelberg, Universititsbibliothek, Cod. pal. germ. 848; dieser Liedersammlung
entnimmt man wichtige Hinweise zu Alltag, Kleidung und Mode im ersten Drittel
des 14. Jahrhunderts. Siehe Codex Manesse: Die Welt des Codex Manesse. Ein Blick
ins Mittelalter, Heidelberg 1988 (Ausstellungskatalog Universititsbibliothek Hei-
delberg); Edele frouwen — schoene man. Die Manessische Liederhandschrift in Ziirich,
Ziirich 1991 (Ausstellungskatalog Schweizerisches Landesmuseum Ziirich): I F.
WALTHER, (ed.), Codex Manesse. Die Miniaturen der grossen Heidelberger [ ieder-
handschrif, Frankfurt 1988.

23 Stadtbibliothek St. Gallen: Ms. Vadiana 302, Fol. 21v.

24 Eine biblische Samson-Figur befindet sich beispielsweise im Haus ,Zur Hohen
Eich® in Ziirich.

25 Siche die bemalte Wappendecke im Haus ,Zum Loch'; weitere Beispiele finden sich
im Haus ,Zur Hohen Eich' und im Haus ,Zum Langen Keller’; siche auch die
zwischen 1335 und 1337 entstandene Ziircher Wappenrolle mit 559 Wappen sowie
die im Codex Manesse abbgebildeten Wappen.

266



telung eines Wappenfrieses in Anbetracht des zumeist alltiglichen Gebrauchs
dieser Schrift eher ungewdhnlich ist. Jedenfalls zeugt die identifizierte
Wappenfolge im Brunnenhof von einem hohen gesellschaftlichen Anspruch
ihrer Besitzer. Diese fithrten ihren christlichen und jiidischen Gisten die
teilweise fremdlindischen Prestigezeichen — deren Triger vereinzelt mit der
Auftraggeberfamilie in geschiftlichem Kontakt standen — als noble Visiten-
karten vor Augen.

Die Verarbeitung von stindischen Motiven und der reprisentative Cha-
rakter sind offensichtliche Merkmale der Malereien. Mit den adeligen Bild-
motiven schopften Juden aus einer Lebenswelt, an der sie — trotz nachge-
wiesener gegenseitiger Kontakte mit der nichtjiidischen Umwelt — zeitlebens
nur sehr bedingt teilnehmen durften. Selbst wohlhabende Juden waren in
den mittelalterlichen Stidten ,Fremde“ und blieben vom Herrschaftsan-
spruch und den Privilegien der regierenden Fiihrungsschicht ausgeschlossen.

Entspricht die formale Gliederung und die Wahl der Motive einem kon-
ventionellen Schema, so wird es durch die Darstellung der Figuren wieder
aufgebrochen. Die Gestaltung der Figuren wirft insbesondere hinsichtlich
ihrer Gestik, Kérperhaltung und Kleidung einige Fragen auf und bleibt ohne
direkte Parallelen in anderen Ziircher Festsilen und im Codex Manesse. Ne-
ben den ausgelassenen, teilweise wild anmutenden Hiipfbewegungen der
minnlichen Figuren in der Tanzszene fallen die modische Kleidung und die
ausgefallenen Kopfbedeckungen der auf den ersten Blick eleganten weibli-
chen Figuren auf (Abb. 6). Thre plumpen Schritte und die leicht aus der
Achse fallenden Kérperhaltungen entsprechen jedoch keineswegs einem de-
zenten hofischen Gebaren. Ausserdem scheinen einige Figuren méglicher-
weise mehrere Kleidungsstiicke und Hiite iibereinander zu tragen. Zwei
Tanzende zeigen dem Betrachter ihr hissliches Profil mit Knollennase.*® Die-
se Darstellungsweise spricht eher dafiir, dass es sich bei ihnen um Vertreter
einer lindlichen Bevolkerungsgruppe handelt. T6lpelhafte Bauern sind oft
das Sujet in den Liedern des seit dem 13. Jahrhundert populiren Dichters
Neidhart.”” In seinen Schwinken beschreibt er mit Vorliebe die Geschicke
einer derben Landbevidlkerung, die den Rittern nachzueifern versucht und
héfische Damen umwirbt. Bilder mit Szenen aus den Gedichten Neidharts

26 Siche auf der Tanzszene (Abb. 1 und 6) die minnliche Figur mit dem Kalottenhelm
(5. Figur von rechts) sowie die weibliche mit dem Gebende (8. Figur von rechts; auf
der Umzeichnung im Bericht der Denkmalpflege wurde die Profilansicht dieser
Figur nicht beriicksichtigt).

27 Bericht Ziircher Denkmalpflege, S. 17; E. WENzEL, Ein neuer Fund. Mittelalterliche
Wandmalerei in Ziirich, in: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 116 (1997), S. 418.

267



sind auf den Winden biirgerlicher Festsile im siiddeutschen und helveti-
schen Raum des frithen 14. Jahrhunderts hiufig anzutreffen.”® Die Szene im
Brunnenhof lisst sich aber nicht eindeutig auf eine Neidhart-Vorlage zu-
riickfithren; ganz abgesehen von maglichen literarischen Quellen galten auf-
fillige Kostiime sowohl bei Juden wie auch bei Christen als ungehobelt. In
der augenscheinlich lustigen Szene kann eine subtile Parodie auf eine be-
stehende Ordnung gelesen werden, was erneut einen Bezug zum jiidischen

Auftraggeber-Kontext nahelegt.

.. . und jiidischer Bildtradition?

Seit dem 13. Jahrhundert erlauben reich bebilderte hebriische Handschriften
einen wertvollen Einblick in die jiidische Bildkultur und, damit verkniipft,
in jiidisches Brauchtum.” Die liturgischen Texte werden dabei hiufig mit
figiirlichen Szenen illustriert. Tanzende und musizierende Figuren treten oft
in Zusammenhang mit dem jiidischen Purimfest oder Hochzeitsdarstellun-
gen auf.”

Eine illuminierte hebriische Handschrift, die im Bodenseeraum, ver-
mutlich in Konstanz, um 1320 entstanden ist, weist manche Parallelen mit
den Ziircher Ausmalungen im Brunnenhof auf — sowohl in geographischer
und zeitlicher Hinsicht als auch beziiglich Stil und kulturellem Kontext.”!

28 Beispielsweise die Tanzszene in den um 1340 datierten Ausmalungen im Haus
,Zum Griesemann‘ in Ziirich (aufbewahrt im Schweizerischen Landesmuseum, Zii-
rich); siche auch die heute nur noch auf Zeichnungen dokumentierten Wandma-
lereien der ehemaligen Herrentrinkstube im Haus ,Zur Zinne® in Diessenhofen: R.
Durrer/R. WEGELI, Zwei Schweizerische Bilderzyklen aus dem Anfang des 14.
Jahrhunderts. Die Galluskapelle in Oberstammbheim und die Herrentrinkstube in
Diessenhofen, in: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft Ziirich 24 (1899),
Heft 6.

29 Zur hebriischen Buchmalerei des Mittelalters: . GUTMANN, Buchmalerei in he-
briischen Handschriften, New York 1978; T. und M. METZGER, Jiidisches Leben im
Mittelalter; B. Narkiss, Hebrew [Hluminated Manuscripts, New York, Jerusalem
1969; K. und U. ScHUBERT, Jiidische Buchkunst. 2 Binde, Graz 1983 -1992; G.
SEp-RajNa, Le Mabzor Enluminé, Leiden 1983.

30 Das Purimfest wurde wihrend des ganzen Mittelalters bei den Juden besonders
ausgelassen gefeiert. Es war an diesem Fest Tradition, sich zu amiisieren und sich
sogar iiber heilige Belange lustig zu machen, siche 1. ABranAMS, Jewish Life in the
Middle Ages, London 1896 (new edition enlarged and revised on the basis of the
author, material by C. Roth, London 1932).

31 Die stilistische Verwandtschaft zu lateinischen Werken aus demselben geographi-
schen Raum, insbesondere dem 1312 in der Nihe von Diessenhofen entstandenen
Graduale von St. Katharinenthal, ist offensichtlich. Siehe S. SHaLEV-Eyni, Illumi-
nierte hebriische Handschriften aus dem Bodensee-Raum, in: Kunst + Architektur

in der Schweiz 2000, Heft 3, S. 29-37.

268



Eine denkbare Verbindung der Ziircher Juden zu der Grossgemeinde Me-
dinat Bodase wurde denn auch bereits in Erwidgung gezogen. Es handelt sich
um das Tripartite Machsor, ein dreibindiges Gebetbuch fiir besondere Fei-
ertage.”” In den Illustrationen zu den Pjutim, den poetisch-liturgischen Ge-
betstexten, entdeckt man tanzende Figuren, etwa auf einer Miniatur mit
Szenen aus der Vita des Konigs Salomon (Abb. 7).> In der oberen linken
Bildpartie spielt sich eine wilde Szene mit Zwittergeschépfen ab, die sich in
akrobatischen Verrenkungen tiben: Eine Gestalt im Handstand trinkt aus
einem Kelch, gehornte Musikanten treten als gefliigelte Ziegenbocke mit
menschlichen Gesichtern im Profil auf. Rechts im Bild sitzt Kénig Salomon
auf einer sechsstufigen Thronarchitektur; seinem Antlitz fehlen die Gesichrs-
ziige.** Die anderen mit Tierkdpfen versehenen Figuren fallen durch ihre
teilweise eleganten und noblen Gewinder auf. Sarit Shalev-Eyni vermutet
darin eine Verschmelzung von christlichen und jiidischen Vorlagen.”

32 Machsor (plural: Machsorim) heisst iibersetzt soviel wie Zyklus. Seit der 2. Hilfte
des 13. Jahrhunderts sind Machsorim in Buchform bekannt. Andere Formen der
mittelalterlichen jiidischen Buchmalerei betreffen vor allem illustrierte Bibeln und
die populire Pessach-Haggadah. Die drei Binde des ZTripartite Machsor werden in
unterschiedlichen Sammlungen aufbewahrt: Band 1: Budapest, Akademie der Wis-
senschaften, Ms. A. 384; Band 2: London, British Library, Ms. Add. 22413; Band
3: Oxford, Bodleian Library, Mich. 619.

33 Die Miniatur (Budapest: Sammlung Kaufmann, Akademie der Wissenschaften,
Ms. A. 384, Fol. 183v) illustriert den Anfang des Hohenliedes (Kapitel 1). Im
Unterschied zu christlichen Miniaturen wie denjenigen im Graduale von St. Ka-
tharinenthal fille auf, dass auf hebriischen Illustrationen die Buchstaben der ins
Bild integrierten Wortinitialen nie auseinander gerissen werden; zudem wird das
Gold — die wertvollste Farbe — diesen Buchstaben vorbehalten, wihrend sie im
christlichen Graduale vorwiegend als Hintergrundfarbe eingesetzt wird.

34 Auch im Brunnenhof fehlen heute die Gesichtsziige bei einigen Figuren. Vermut-
lich waren Gesichtsziige urspriinglich bei allen Figuren vorhanden; der Verlust geht
hier vor allem auf eine altersbedingte Zerstérung zuriick.

35 Christliche Darstellungen des Salomonischen Thrones treten im 14. Jahrhundert in

der Bodenseeregion hiufig auf; beispielsweise im Graduale von St. Katharinenthal
(Fol. 231v). Die Auswahl der Tiere entstammt einem Midrasch-Kommentar aus
dem Targum Sheni, einer auslegenden Ubersetzung des Buches Esther ins Aramii-
sche von der Wende des 7. zum 8. Jahrhundert; ebenso gehen ikonographische
Details wie zum Beispiel der abwechselnd aus Lowen und Adlern bestehende Bogen
iiber dem Haupt Salomons auf dieselbe Quelle zuriick. Vgl. S. Eyni-Suavev, Illu-
minierte hebriische Handschriften, S. 31ff.
Das Motiv des Salomonischen Tempels findet sich schon auf den Wandmalereien
aus der Synagoge von Dura Europos am Euphrat aus dem 3. Jahrhundert, wo es auf
auffallend #hnliche Weise dargestellt wird. Daher stellt sich die Frage, ob dem
Maler des Tripartite Machsor spitantike Vorlagen zur Verfiigung standen. Zur These
von spitantiken jiidischen Bildvorlagen in der mittelalterlichen Kunst: K. Werrz-
MANN/H.L. Kessier, The Frescoes of the Dura Synagogue and Christian Art,
Washington 1989.

269



Auf einem anderen Bildbeispiel des gleichen Machsors, einer Illustration
des Buches Ruth, sind zusitzlich lokale und profane Elemente auszumachen
(Abb. 8).*° Die Hauptfigur Ruth ist in die Mitte des Bildes gesetzt und trigt
einen auffilligen, kegelférmigen Hut, ein langes in der Taille gegiirtetes Kleid
und Handschuhe, die ihre vornehme Herkunft zur Schau tragen. An der
Stelle eines menschlichen Hauptes befindet sich ein schafsihnlicher Kopf.
Der Kleidungsstil der Figuren entspricht im Allgemeinen der zeitgendssi-
schen Tracht und Mode, wie sie ebenfalls in der bereits erwihnten Manes-
sischen Liederhandschrift vorkommt, und weist gewisse Gemeinsamkeiten
mit den Gewindern der Tanzszene im Brunnenhof auf.”” Ungew&hnlich sind
dabei abermals die von der Seite abgebildeten, teilweise mit hisslichen Nasen
ausgestatteten Gesichter und Tierkopfe der Figuren.

Zwischen den gehduft auftretenden entstellten Gesichtern und einer in
der jiidischen Tradition verwurzelten Bildauffassung besteht offensichtlich
ein Zusammenhang, zumal diese Darstellungsform ohne direkte Parallelen in
christlichen Psaltern bleibt.”® Besonders im aschkenasischen Raum war die
Darstellung von Figuren mit Tierkdpfen seit dem 13. Jahrhundert in den
hebriischen Handschriften verbreitet. Zuriickfithren lisst sich dies auf eine
Interpretation des im Buch Exodus formulierten Zweiten Gebots, wo die
Produktion von ,geschnitzten Bildern® oder ,,irgend einem Gleichnis dessen,
was oben im Himmel, und unten auf der Erden, und was in den Wassern
unter der Erde ist, untersagt wird.”” Die Auslegung des biblischen Appells
»,Du sollst Dir kein Bildnis machen® bezieht sich jedoch vor allem auf die
Anfertigung von ,geschnitzten Bildern® und beabsichtigt damit, ihre Ver-

36 London: British Library, Add. Ms 22413, Fol. 71r.

37 Vgl. die Miniatur des Kunz von Rosenheim in der Manessischen Liederhandschrift,
Heidelberg, Universititsbibliothek, Cod. pal. germ. 848, Fol. 394r.

38 In christlichen Handschriften tauchen groteske Figuren meistens als Drolerien am
Rand der Miniaturen auf und werden selten in das Hauptbild integriert. Ausserdem
haben Figuren im Profil meist eine negative Funktion. Vgl. dazu: M. CaMILLE,
Image on the Edge. The Margins of Medieval Art, London 1992. Siche auch R.
MELLINKOFF, Antisemtic Hate Signs in Hebrew [lluminated Manuscripts from Me-
dieval Germany, Jerusalem 1999. Die Autorin geht davon aus, dass die in jiidischen
Handschriften von christlichen Buchmalern angefertigten verzerrten Gesichtsdar-
stellungen Ausdruck antisemitischer Stereotypen sind.

39 Ex 20,4-5 (siche Anm. 1). Mischwesen gibt es weder im Himmel noch auf Erden
noch im Wasser, folglich bricht man keines der zehn Gebote, wenn man solch
synthetische Wesen darstellt. Siehe M. RosenTHAL, ,Mach Dir kein Bildnis“ (Ex.
20,4) und ,Im Ebenbild erschaffen” (Gen. 1,26f). Ein Beitrag zur Erforschung der
jidischen Ikonophobie im Mittelalter, in: L. KoTzscHE/P. vON DER OSTEN-SAK-
KEN (ed.), Wenn der Messias kommst. Das jiidisch-christliche Verhiltnis im Spiegel der
mittelalterlichen Kunst, Berlin 1984 (= Veréffentlichungen aus dem Institut Kirche
und Judentum 16), S. 77ff.

270



wendung fir den kultischen Zweck zu unterbinden. Die illustrierten he-
briischen Handschriften sind Beweis, wie relativ das biblische Bilderverbot
im Mittelalter verstanden wurde. Die Tendenz zu einer im 14. Jahrhundert
allmihlich stirker einsetzenden Bilderfreundlichkeit ist massgeblich auch
dem zunehmenden christlichen Einfluss zu verdanken.*

Auf der Miniatur mit dem Akt der Gesetzesiibergabe am Berg Sinai
empfingt Moses die Gesetzestafeln; hinter ihm stehen Aaron und die Israeli-
ten, aufgeteilt in eine Minnergruppe mit Spitzhiiten und eine tierkopfige
Frauengruppe (Abb. 9).* Moses trigt einen modischen Hut mit abgerun-
deter Kappe, wihrend Aaron mit christlicher Kopfbedeckung — der bischéf-
lichen Mitra — als priesterliche Autoritir auftritt.”? Auch hier fillc neben den
vielfiltig gestalteten menschlichen Figuren die Einflechtung von ausgespro-
chen christlichen Elementen in einer explizit fiir einen jiidischen Kreis ge-
schaffenen Handschrift auf: Das Publikum wusste in der Figur Aarons trotz
seiner christlichen Kleidung den israelitischen Priester zu erkennen und die-
sen in Kenntnis des Textes dem jiidischen Kontext zuzuordnen. Dem
Vorgang der Adaption liegt demnach eine bewusste Selektion zugrunde, die
bestimmte Elemente aus der christlichen Welt herausgreift, um sie im spe-
zifisch jiidischen Umfeld eine Umdeutung erfahren zu lassen.

Bei der Darstellung von Jagdmotiven in hebriischen Illustrationen fillt
eine dhnliche Doppeldeutigkeit auf: Diese eindeutig dem christlich-hofi-
schen Umfeld zugehorige Thematik trite in der jiidischen Buchmalerei vor-
wiegend in Verbindung mit parodistischen Elementen auf.*® Entgegen ihres

vordergriindigen belustigenden Eindrucks entpuppen sich diese Szenen als
Sinnbilder fiir die Verfolgung der Juden durch die Christen; dahinter ver-

40 M. RoseNTHAL, ,Mach Dir kein Bildnis“, S. 97ff;; zur Auslegungsgeschichte des
jidischen Bilderverbotes: K.P. BLaND, The Artless Jew. Medieval and Modern Af-
firmation and Denials of the Visual, Princeton (New Jersey) 2000.

41 London: British Library, Ms. Add. 22413, Fol. 3r.

42 Daniel Friedenberg vergleicht die Hutformen auf Siegeln von Schweizer Juden mit
den Hiiten auf dem Tripartite Machsor. Dabei erwihnt er das Siegel von Vivlin,
Sohn von Moses und Neffe von Gumprecht. Dieses ist gekennzeichnet durch Spitz-
hiite mit leicht gerundeten Krempen und der kiirzeren Spitze, dhnlich wie sie
Moses auf dieser Miniatur trigt. D. M. FRIEDENBERG, Medieval Jewish Seals, Nr.
73, S. 158.

43 Vgl. zum Beispiel einen Falkner mit Schweineriissel sowie weitere nirrische Jagd-
figuren in den Marginalien einer spanischen Pessach-Haggadah aus dem 14. Jahr-
hundert (London: British Library, Add. 14761, Fol. 20v, abgebildet in K. und U.
SCHUBERT, Jiidische Buchkunst, Abb. 46); vgl. auch die Darstellung einer Hetzjagd
im Wormser Machsor von 1272 (Jerusalem: Nationalbibliothek, Ms. Heb. 4°781/1,
Fol. 170v, abgebildet in G. SED-RaJNA, Le Mahzor Enfuminé, Abb. 8).

271



birgt sich eine Auseinandersetzung mit den antijiidischen Stereotypen auf
christlichen Bildern.*

Die Heranziehung jiidischer Bildquellen fiir die Deutung der Wandma-
lereien im Brunnenhof zeigt, dass die Darstellung menschlicher Figuren in
jidischen Handschriften vielfiltig und keineswegs einheitlich ausfille. Ge-
hiuft treten jedoch Figuren mit Tierkopfen oder missgeformten Gesichtern
auf, die im Brunnenhof fehlen. Anleihen aus dem christlichen Umfeld er-
fahren durch die auf die Bediirfnisse eines jiidischen Adressatenkreises abge-
stimmten Einflechtungen eine erweiterte Bedeutung. Deshalb darf man ver-
muten, dass der jiidische Betrachter die Bilder im Brunnenhof anders liest als
der christliche Besucher. In der die héfische Normen sprengenden Gestal-
tung der tanzenden Figuren konnte sich ein Fingerzeig auf ein der jiidischen
Welt entnommenes Motiv verbergen, beispielsweise auf die Darstellung einer
ausgelassenen Purimfeier.

Die parallele Verarbeitung von jidischen und christlichen Vorlagen deu-
tet auf das gemeinsame Wirken von jiidischen und christlichen Buchmalern
bei der Ausfithrung des diskutierten Machsors hin.*> Auch bei der Ausfiih-
rung der Ausmalungen im Brunnenhof kann von einer christlich-jiidischen
Arbeitsteilung ausgegangen werden: Die unterschiedliche Gestaltung von
Schrift und Bild spricht fiir eine Beteiligung mehrerer Hinde. Die elaborier-
te Bildsprache und deren stilistische Verwandtschaft zu anderen Dekoratio-
nen stidtischer Reprisentationsriume erforderte routinierte Handwerker aus
lokalen Werkstitten; dabei ist eine Verbindung zu einer Werkstitte aus dem
Bodenseeraum ebenfalls in Betracht zu ziehen.*® Die zum Konzept gehoren-
den nichtreprisentativen hebriischen Schriftzeichen wurden dagegen von
einer Person aufgemalt, die der jiidisch-deutschen Sprache und der hebrii-
schen Kursivschrift kundig war. Eine christliche Beteiligung bei der Anfer-

tigung der Wandbilder fithrte also nicht selbstredend zu einem nichtjiidi-
schen Bildinhalt.

44 G. SED-RAINA, Le Mabzor Enluminé, S. 20.

45 S, SuaLev-Eyni, Illuminierte hebriische Handschriften, S. 34.

46 Auf Grund der engen formalen und stilistischen Gemeinsamkeiten von Werken aus
der Buchmalerei und solchen aus der Monumentalmalerei arbeiteten viele Ateliers
gattungsiibergreifend und beschiftigten zugleich Buchmaler als auch Wandmaler.
Siehe M. CLAPAREDE, Profane Wandmalerei, S. 4; L. SAURMA-JELTSCH, Das stili-
stische Umfeld der Miniaturen, in: Codex Manesse: Die Welt des Codex Manesse. Ein
Blick ins Mittelalter, Heidelberg 1988 (Ausstellungskatalog Universititsbibliothek
Heidelberg), S. 302—349.

272



Kontakte und Anleihen durch Unterhaltung

Seit dem 13. Jahrhundert existierten mehrere literarische Zeugnisse, die sich
vorwiegend an nichtjiidischen Erzihlstoffen orientierten, aber fiir die Be-
diirfnisse eines jiidischen Publikums in jidisch-deutscher Sprache und he-
briischer Schrift umgeschrieben wurden. Das Interesse an weltlicher und
héfischer Unterhaltungsliteratur — besondere Beliebtheit genossen Geschich-
ten aus der Ritterwelt” — war in den literarisch gebildeten jiidischen Kreisen
sehr ausgeprigt. Diese Kreise, zu denen auch die Auftraggeber des Brunnen-
hofs gehorten, spielten eine wichtige Rolle fiir die Vermittlung zwischen
christlich-hofischer und jiidischer Welt. Ein solcher Vermittler konnte der in
der Manessischen Liederhandschrift abgebildete jiidische Dichter, Singer
und Spielmann Siisskind von Trimberg gewesen sein®® (Abb. 10).* Auf der
Miniatur im Codex Manesse tritt Siisskind am rechten Bildrand vornehm
gekleidet auf, er trigt denselben Hermelinmantel wie sein auf einem Thron
sitzendes Gegeniiber, ein christlicher Wiirdentriger. Siisskinds Spitzhut ist
goldfarben. Die Verwendung des edlen Materials akzentuiert sein Erschei-
nungsbild als aristokratischer Reprisentant einer jiidischen Gruppierung.
Seine Physiognomie ist weder diskriminierend entstellt, noch unterscheidet
sie sich wesentlich von den anderen Figuren. Das Beispiel eines aristokrati-
schen Juden, der als Unterhalter vor einem christlichen Publikum auftritt,
kénnte, zumal die Handschrift einen engen Bezug zu Ziirich aufweist, eine
Entsprechung in der gesellschaftlichen Realitit gefunden haben. Der Bereich
der Unterhaltung bildete die Schnittstelle zwischen den beiden Lebenswelten
trotz der durch die Verfolgungen zunehmenden Gefihrdung der fragilen
christlich-jiidischen Beziehungen. In der Adaption von vorwiegend frohli-
chen Motiven aus der Gegenwelt kommt zugleich der Balanceakt zwischen

47 Das Brautwerbeepos Dukus Horant aus dem spiten 13. Jahrhundert liegt in einer in
hebriischer Schrift iiberlieferten Fassung vor; die mittelhochdeutsche Lautung wur-
de dabei beibehalten. Ebenso der in jiidisch-deutscher Sprache verfasste und in
hebriischer Kursive iiberlieferte Artusroman Widuwilt!Artushof aus dem 14./15.
Jahrhundert: Siehe G.L. StrRAUCH, Dukus Horant: Wanderer zwischen zwei Welten,
Amsterdam, Atlanta 1990; A. JAEGER, Ein jiidischer Artusritter. Studien zum jiidisch-
deutschen ,Widuwilt “(, Artushof ) und zum ,Wigalois“ des Wirnt von Gravenberc,
Tiibingen 2000.

48 Die religiose Herkunft Siisskinds von Trimberg wurde in der Forschung kontrovers
diskutiert: sieche E. WENzEL, Siisskind von Trimberg, ein deutsch-jiidischer Autor
im europiischen Kontext, in: H. KuGLER (ed.), Interregionalitiit der deutschen Li-
teratur im europiiischen Kontext, Berlin, New York 1995, S. 143 -160; D. GErN-
HARDT, Siisskind von Trimberg. Berichtigungen zu einer Erinnerung, Bern 1997.

49 Heidelberg, Universititsbibliothek, Cod. pal. germ. 848, Fol. 355r.

273



dem menschlichen Wunsch nach gegenseitiger Interaktion und dem religi-
osen Ideal der vollstindigen Trennung der beiden Welten zum Ausdruck.

Ein jiidisches Gemeindehaus

Zum Schluss soll die Funktion des Festsaales gedeutet werden: Seine Aus-
masse und die reprisentative Ausstattung weisen darauf hin, dass der Saal
einen multifunktionalen, eventuell 6ffentlichen Zweck erfiillte. In den gro-
sseren jiidischen Gemeinden am Rhein wie Kéln, Mainz oder Speyer konnte
die Existenz jiidischer Tanz- und Hochzeitshduser — sogenannte Batei Ha-
tunnot — nachgewiesen werden.” Archiologische Funde dokumentieren in
den meisten Fillen eine gemeindespezifische Nutzung, weil diese Gebiude
direkt an die Synagoge angrenzten oder einen gemeinsamen Hof teilten.

In Ziirich belegen bislang keine Ausgrabungen die Existenz eines solchen
Tanzhauses. Die Lage des Brunnenhofs ganz in der Nihe der Synagoge an
der Froschaugasse konnte jedoch fiir eine Funktion als Versammlungsort der
jidischen Gemeinde sprechen. Dieses jiidische ,,Gemeindehaus® hitte zu-
gleich Raum fiir Feste und Hochzeiten geboten, bei denen die jiidischen
Giste unter sich blieben und sich an den Sujets der bemalten Winde zu
belustigen und vergniigen wussten. Bei anderer Gelegenheit regelten Frau
Minne und ihre Séhne hier ihre geschiftlichen Angelegenheiten mit der
christlichen Aussenwelt. Die kiirzlich in der mittelalterlichen Synagoge an
der Froschaugasse entdeckten Fragmente von Wandmalereien aus dem 14.
Jahrhundert kdnnten weitere Aufschliisse beziiglich der Funktion von Aus-
malungen jiidischer Rdume geben und mégliche Riickschliisse auf den Brun-
nenhof zulassen.”

50 Das ilteste befand sich in Kéln und wurde bereits 1288 erwihnt. Siehe W. SALMEN,
Jidische Hochzeits- und Tanzhiuser im Mittelalter, in: Ashkenas. Zeitschrift fiir
Geschichte und Kultur der Juden 5 (1995), S. 108; siche auch 1. ABraHAMS, Jewish
Life in the Middle Ages, S. 91.

51 Die Ausmalung eines ebenerdigen Raumes und nicht des in der Regel bevorzugten
vornehmeren Obergeschosses spricht fiir die besondere Funktion dieses Saales. Sie-
he dazu die Pressemittelung des Amts fiir Stidtebau der Stadt Ziirich vom 8.
August 2002.

274



Abb. 2. Westwand: Falkenjagd (Umzeichnung: Beat Scheffold,
Ziircher Denkmalpflege, Bericht 1995/96, S. 20).

275



Abb. 3. Ostwand: das Wappen der Grafen von Helfenstein mit hebriischer
Inschrift (Photo: Baugeschichtliches Archiv Ziirich).

276



Abb. 4. Das Siegel von Moses und Gumprecht an der Urkunde von 1329
(Ziircher Denkmalpflege, Bericht 1995/96, S. 29).

Abb. 5. Inneres einer Synagoge aus einer hebriischen Handschrift anfangs des
14. Jahrhunderts; Mailand: Biblioteca Ambrosiana, Ms. Fragm.S. P. II.
252; T. und M. METZGER, Jiidisches Leben im Mittelalter, Abb. 90).

277



Abb. 6. Ostwand: Tanzszene (Umzeichnung: Beat Scheffold, Ziircher
Denkmalpflege, Bericht 1995/96, S. 18).

Abb. 7. Kénig Salomon auf dem Thron, Miniatur aus dem Tripartite Machsor,
um 1320; Budapest: Sammlung Kaufmann, Akademie der Wissenschaften,
Ms. A. 384, Fol. 183v (G. SEp-RajNA, Le Mahzor Enluminé, Fig. 49).

278



Abb. 8. Szene aus dem Buch Ruth, Miniatur aus dem Tripartite Machsor, um
1320; London: British Library, Add. Ms 22413, Fol. 71r (J. GUTMANN,
Buchmalerei in hebriischen Handschriften, pl. 28).

Abb. 9. Die Gesetzesgebung, Miniatur aus dem Tripartite Machsor, um 1320;
London: British Library, Ms. Add. 22413, Fol. 3r (J. GuTMANN,
Buchmalerei in hebriischen Handschriften, pl. 27).

279



Abb. 10. Siisskind von Trimberg, Manessische Liederhandschrift, 1. Drittel
14. Jahrhundert; Heidelberg: Universititsbibliothek, Cod. pal. germ.
848, Fol. 355r (I.F. WALTHER, (ed.), Sémtliche Miniaturen der
Manesse-Liederhandschrift, Aachen 1988, Taf. 117).

280



	Die Wandmalereien im Haus "Zum Brunnenhof", Zürich : ein Beispiel jüdischer Kunst aus dem 14. Jahrhundert im Spannungsfeld zwischen Adaption und Abgrenzung

