
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: Die Wandmalereien im Haus "Zum Brunnenhof", Zürich : ein Beispiel
jüdischer Kunst aus dem 14. Jahrhundert im Spannungsfeld zwischen
Adaption und Abgrenzung

Autor: Epelbaum, Dina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Wandmalereien im Haus
,Zum Brunnenhof', Zürich

Ein Beispiel jüdischer Kunst aus dem 14. Jahrhundert im
Spannungsfeld zwischen Adaption und Abgrenzung

von Dina Epelbaum *

In der Zürcher Altstadt wurden 1996 bei der Renovierung der Liegenschaft
,Zum Brunnenhof' mittelalterliche Wandmalereien entdeckt, die um 1330
entstanden sind. Urkunden belegen, dass das Haus an der heutigen Brunngasse

8 um 1332 im Besitz der Jüdin Minne und ihrer beiden Söhnen Moses

und Gumprecht war. Freigelegt wurden drei Fragmente mit figürlichen
Szenen, welche die Wände eines 75 m2 grossen Festsaales schmückten: Dargestellt

sind ein Tanz (Abb. 1), eine Falkenjagd (Abb. 2) und auf einem schmalen

Teilstück der Oberkörper eines Bogenschützen. Aussergewöhnlich und
historisch einzigartig sind die hebräischen Buchstaben, die auf allen drei
Szenen die Namen der Familienwappen oberhalb der Figurenzone in
mittelhochdeutscher Lautung nennen (Abb. 3). Eine chemisch-physikalische

Untersuchung konnte belegen, dass die Schrift gleichzeitig mit der Vorzeichnung

der Wappenschilde und den beiden waagrechten Begrenzungen des

Inschriftbandes aufgemalt worden ist. Die an eine flüchtige Notiz gemahnende

hebräische Kursivschrift wurde direkt auf den noch feuchten

Wandputz aufgetragen. Dieser Befund zeigt, dass die hebräische Beschriftung
Anweisung zur Ausführung der Wandbilder gab und zum Konzept der Malerei

gehörte. Damit kann belegt werden, dass die jüdischen Hausbesitzer
den Auftrag für die Ausmalungen erteilten.

Dina Epelbaum, Aemtlerstrasse 73, CH-8003 Zürich. - Dieser Text basiert auf
meiner 1999 verfassten Lizentiatsarbeit, die auf dem von Dölf Wild und Roland
Böhmer von der Zürcher Denkmalpflege veröffentlichten Bericht aufbauen konnte
{Zürcher Denkmalpflege, Bericht 1995/96, S. 15-33).

261



Trotz ihres fragmentarischen Zustandes zählen die Fresken im Haus

,Zum Brunnenhof' zu den am besten erhaltenen profanen Wandmalereien
in der Deutschschweiz. Der Nachweis einer Saalausmalung mit figürlichen
Darstellungen in einem jüdischen Kontext entkräftet die geläufige Behauptung

der generellen jüdischen Bildlosigkeit.1 Dabei stellt sich die Frage,
inwiefern der vordergründig nicht spezifisch jüdische Bildinhalt eine

erwünschte Assimilation im Sinne einer einseitigen Anpassung an die christliche

Umgebung darstellt. Bevor die Malereien diskutiert werden, wird im
folgenden die Lage des Hauses und die Situation der Auftraggeber skizziert.

Das Haus ,Zum Brunnenhof' und seine jüdischen Auftraggeber

Das Haus ,Zum Brunnenhof' befand sich zur Zeit der Entstehung der

Ausmalungen im Jahre 1332 im Norden der mittelalterlichen Stadt an der

damaligen Grossbrunngasse.2 Ganz in der Nähe des Brunnenhofs, an der

heutigen Froschaugasse, befand sich die Synagoge, das religiöse und kulturelle
Zentrum der Juden.3 Die meisten Zürcher Juden wohnten damals in
nachbarschaftlicher Nähe zu christlichen Familien im Gebiet um den Neumarkt,
das als beliebte und vornehme Wohnlage galt.4 Die Durchmischung von
Juden und Christen in mittelalterlichen Städten war nicht ungewöhnlich,
und es existierten vielfältige Berührungspunkte auf beiden Seiten. Eine
Urkunde vom 23. Mai 1332 belegt, dass es ebenso Kontakte wie gelegentliche
Konflikte zwischen den jüdischen Bewohnern des Brunnenhofs und ihren
christlichen Nachbarn gab.5

Die jüdischen Auftraggeber waren sehr wohlhabende Leute. Sie betätigten

sich als Kreditgeber für die christliche Obrigkeit. Nach 1345, als das

Haus ,Zum Brunnenhof' die Hand wechselte und an den Schwager von
Moses verkauft wurde, erwarben Frau Minne und ihr Sohn Moses die Lie-

1 Siehe die in der Bibel als sogenanntes Bilderverbot ausgelegten Formulierungen:
„Du sollst Dir kein geschnitztes Bild machen, noch irgend ein Gleichnis dessen,

was oben im Himmel, und unten auf der Erden, und was in den Wassern unter der
Erde ist" (Ex 20,4); „Du sollst Dich nicht vor Ihnen niederbeugen und ihnen nicht
dienen" (Ex 20,5).

2 Eine ausführliche Baugeschichte ist im Bericht der Zürcher Denkmalpflege, S. 28-
30, nachzulesen.

3 Siehe F. Guggenheim, Judenschicksale und „Judenschuol" im mittelalterlichen Zü¬
rich, Zürich 1967, S. 39ff.

4 Zur Vermögensverteilung im 14. Jahrhundert in der Stadt Zürich siehe H.-J. Gi-
lomen, Innere Verhältnisse der Stadt Zürich 1300-1350, 1995, S. 342-343.

5 Siehe Bericht Zürcher Denkmalpflege, S. 29 Anm. 48.

262



genschaft an der Froschaugasse 4, in der sich die Synagoge der jüdischen
Gemeinde befand.6 Moses, ein Schriftgelehrter und Leiter einer Talmud-
Schule, wird als Verfasser des Zürcher Semaks genannt. Dieser Kommentarband

zu einem jüdischen Gesetzeswerk wird heute noch bei gewissen

Gesetzesinterpretationen konsultiert.7

Während der Judenverfolgungen im Februar 1349 wurde fast die ganze
jüdische Bevölkerung der Stadt Zürich ermordet und ihre Synagoge zerstört.8

Unter den Opfern befand sich auch Rabbi Moses mit seinen Schülern.9 Sein

Bruder Gumprecht figuriert in Urkunden der Stadt Frankfurt am Main und
ist wahrscheinlich während der dortigen Judenverfolgungen umgebracht
worden.10

Frau Minne und ihre beiden Söhne Moses und Gumprecht verfügten
über die finanziellen Mittel, um die Ausmalung eines prächtigen Festsaales in
Auftrag zu geben; sie gehörten aufgrund ihrer Kontakte mit der christlichen

Obrigkeit zur privilegierten jüdischen Oberschicht. Laut einer Urkunde traten

Frau Minne und ihre Söhne am 31. Januar 1329 als Kreditgeber für den

Grafen Johann von Habsburg-Laufenberg auf, den Erben der Grafschaft

Rapperswil.11 Erwähnt wird ein Darlehen von 950 Mark Silber, was damals

ein sehr hoher Betrag war. Diese Urkunde, eine Quittung zu Händen der
Stadt Zürich für die geleistete Bürgschaft, trägt ein Siegel, das drei mit der

Spitze zueinander gekehrte Judenhüte in einem Wappenschild zeigt (Abb. 4).
Die Inschrift am Siegelrand ist je hälftig lateinisch und hebräisch.12 Sie lautet

6 1347 ist denn auch ein „Schulmeister" (Rabbiner) Moses in den Schriftquellen
erwähnt, der mit dem Sohn von Frau Minne identisch sein muss. Vgl. Eintrag ins
Stadtbuch vom 7. Juni 1347: „Das Haus, das der Schulmeister Moses von Johann
von Augsburg gekauft hat, ist der Stadt steuerpflichtig" (Zürcher Stadtbücher. Band
I, Nr. 331; Bericht Zürcher Denkmalpflege, S. 33 Anm. 50; siehe auch F. Guggenheim,

Judenschicksale und „Judenschuol", S. 7ff.22ff.).
7 Semak ist die Abkürzung für Sefer Misvot Katan, ein Gesetzeskompendium des

Rabbi Isaak ben Josef von Corbeil, das Rabbi Moses von Zürich mit Anmerkungen
und umfangreichen Auszügen aus verschiedenen rabbinischen Werken versehen hat.
Das Original ist verloren, die älteste erhaltene Abschrift datiert vom 23. November
1343, siehe Bericht Zürcher Denkmalpflege, S. 29.

8 M. Ginsburger, Zürich, in: Z. Avneri (ed.), Germania Judaica. Band II: Von 1238
bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts. 2. Halbband: Maastricht — Zwolle, Tübingen
1968 Veröffentlichungen des Leo Baeck Instituts), S. 945-949.

9 F. Guggenheim, Judenschicksale und „Judenschuol", S. 8 Anm. 5.
10 F. Guggenheim, Judenschicksale und „Judenschuol", S. 8 Anm. 6.
11 F. Guggenheim, Judenschicksale und „Judenschuol", S. 24; siehe auch S. 25 Abb. 2.
12 Für die hebräischen Buchstaben wurde eine repräsentative Quadratschrift verwen¬

det, die in der Regel wertvollen Handschriften oder Grabinschriften vorbehalten
war, während die halbkursive Raschischrift, wie sie bei der Beschriftung der

Wappen im Haus ,Zum Brunnenhof' vorkommt, bis ins späte 14. Jahrhundert in
Geschäftsdokumenten oder im Alltag der Juden üblich war.

263



lateinisch ,,S[Sigillum] Mose" respektive „S. Gumprecht" und in hebräischer

Schrift „Mosche ben Menachem" und „Mordechai ben Menachem".13

Die Verwendung lateinischer Buchstaben und der zweisprachigen Namen

war vor allem für die christliche Obrigkeit, die in der Regel kein Hebräisch
verstand, gedacht. Siegel jüdischer Herkunft, die neben der zweisprachigen
Beschriftung das Wappen mit den drei Spitzhüten tragen, sind in dieser Zeit
im süddeutschen Raum rund um den Bodensee mehrfach belegt.1'1 Form
und Funktion dieser jüdischen Siegel weisen dabei oft auffallend starke
Ähnlichkeiten mit christlichen Siegeln auf.15

Aufgrund päpstlicher Bestimmungen waren die Juden seit 1215 gezwungen,

den sogenannten Spitzhut oder Judenhut - cornutus pileus - zu tragen,
damit sie sich äusserlich von den Christen unterschieden. Dieses für die

jüdische Bevölkerung ursprünglich stigmatisierende Erkennungsmal
erscheint auf den jüdischen Siegeln nicht als eindeutig negatives Symbol.
Vielmehr lässt sich darin ein überregionales Identifikationszeichen für die
süddeutschen Juden erkennen. Karl Heinz Burmeister mutmasst, dass diese

Siegelbilder auf ein Wappensymbol der Grossgemeinde Medinat Bodase

hinweisen, in der Zürich durch vielfache Verflechtungen eine Rolle gespielt
haben soll.16

Ebenfalls bemerkenswert ist die Darstellung eines Wappenschildes auf
einem jüdischen Siegel, da Juden zu dieser Zeit einem Waffenverbot unterlagen,

das ihnen den Besitz von Waffen oder ritterlichen Insignien wie
Schwertern, Schilden und Helmen untersagte.17

D Gumprecht führte also den hebräischen Namen „Mordechai" und war nach dem
Wortlaut dieser Umschrift der „Sohn des Menachem". Frau Minne war Witwe, und
ihr Ehemann hatte Menachem geheissen. Ein hebräischer Name von Frau Minne
ist in den Quellen nicht überliefert.
Siehe D.M. Friedenberg, Medieval Jewish Seals from Europe, Detroit 1967.

D Siehe dazu F. Guggenheim, Judenschicksale und „Judenschuol", S. 24.
Die Übersetzung heisst soviel wie ,Der Staat Bodensee'. Burmeister bemerkt, dass

die Juden mit dieser von ihnen selbst gewählten hebräischen Bezeichnung eine
Zusammengehörigkeit wählten. Laut Memorbüchern soll dieser Jüdische Bezirk'
durch die Bezirke Schweiz, Schwaben, Bayern und Oesterreich begrenzt gewesen
sein. K.-H. Burmeister, Medinat Bodase. Zur Geschichte der Juden am Bodensee

1200-1349. Band I, 1994, S. 17-22.
17 „Streng verboten war den Juden, Waffen zu führen. [. .] Sie durften Waffen und

Rüstungen nur in wenigen Städten als Pfand annehmen. Analog der Bestimmungen
des Schwabenspiegels, dass Pfaffen und Juden, welche Schwerter oder lange Messer
bei sich trügen, dem gleichen Recht wie andere verfallen sollten, müssen auch
überall auf Schweizer Boden ähnliche Verbote bestanden haben. So wird zum
Beispiel in Zürich der Jude Seligman verwiesen, weil er nächtlicher Weile hinter der
Synagoge am Wolfbach, mit einem Schwert bewehrt, sich postiert hatte" (A. Steinberg,

Studien zur Geschichte derJuden in der Schweiz während des Mittelalters, Bern,
Zürich 1902, S. 120).

264



Das Wappen mit den eingeschriebenen Spitzhüten findet sich nicht nur
auf besagten Siegeln offizieller Dokumente, sondern kommt auch in hebräischen

Handschriften vor, beispielsweise in einer Illustration zum Kol Nidrei-
Gebet, das am Vorabend des jüdischen Versöhnungstages gelesen wird.
Entstanden ist diese Handschrift Anfang des 14. Jahrhunderts in Deutschland
(Abb. 5).18 Dargestellt ist das Innere einer Synagoge. Vor dem Tora-Schrein
und dem Gebetpult steht ein antlitzloser Jude im Gebetsmantel. Die Szene

wird von heraldischen Mustern, darunter auch ein Schild mit drei Spitzhüten,

eingerahmt. Das Wappen mit den sogenannten Judenhüten fügt sich
neben die anderen Schilde in den dekorativen Streifen; als kollektives

Erkennungszeichen repräsentiert es die jüdischen Kreise im süddeutschen

Raum.

Der Besitz eines Siegels und zugleich eines Statussymbols mit adeligen

Insignien zeigt einerseits die privilegierte Position der Zürcher Auftraggeberfamilie;

andererseits stellt die Bildsprache einen Bezug zu einer überregionalen

jüdischen Gemeinschaft her. Es ist im Grunde nicht erstaunlich, dass

Juden als Statusdemonstration auf die gleichen Prestigesymbole — Wappen
und Siegel - wie der Adel und das aufstrebende christliche Bürgertum
zurückgreifen. So wandelt sich auch der Spitzhut, die ursprünglich ausgrenzend

eingesetzte Kopfbedeckung, zu einer nahezu stolzen Kennzeichnung des

jüdischen Andersseins.19 Offensichtlich bestand eine gewisse Diskrepanz
zwischen den diskriminierenden Kleidervorschriften der kirchlichen Autoritäten
und ihrer faktischen Befolgung durch die jüdische Bevölkerung.20

Die Malereien - zwischen Anpassung an die

nichtjüdische Umgebung

Vor diesem Hintergrund stellt sich auch bezüglich der Bildsprache der
Malereien im Brunnenhof die Frage, inwiefern sich darin ein Prestigeanspruch
manifestiert und wo Anleihen aus der nichtjüdischen Umwelt sichtbar

übernommen worden sind. Vergleicht man die Brunnenhof-Fresken mit den

Ausmalungen städtischer Wohnräume des 14. Jahrhunderts, so korrespon-

18 Mailand: Biblioteca Ambrosiana, Ms. Fragm. S. P. II. 252.
19 Zur Darstellung des Judenhutes in hebräischen Handschriften siehe T. und M.

Metzger, Jüdisches Leben im Mittelalter nach illuminierten hebräischen Handschriften

vom 13.-16. Jahrhundert, Fribourg 1983, S. I47ff.
20 Die offiziellen Regelungen der Kontakte zwischen Juden und Christen gingen vor

allem vom Papst und den kirchlichen Autoritäten und weniger von den städtischen
Behörden aus.

265



diert die formale Gliederung in vier horizontale Bildstreifen und die Wahl
der Sujets Tanz und Jagd mit den in Zürich belegten Saalausmalungen der

christlichen Oberschicht.21 Der Tanz und die Falkenjagd gehören zum
beliebten Standardrepertoire einer adeligen Bildsprache, wie sie sich in den

Miniaturen der zwischen 1300 und 1330 im höfischen Umfeld Zürichs
entstandenen Manessischen Liederhandschrift artikuliert.22

Das heute nicht mehr sichtbare Fragment eines Bogenschützen konnte

aufgrund eines Vergleichs mit der ebenfalls in Zürich entstandenen
Weltchronik des Rudolfvon Ems2i als Esau gedeutet werden. Die Integration einer
biblischen Figur in eine vornehmlich von weltlichen Motiven geprägte
Malerei kommt auch in anderen Zürcher Beispielen vor.24 Doch lässt die Wahl

einer Figur aus dem Alten Testament, die das Aussenseitertum verkörpert,
Rückschlüsse auf das Selbstverständnis der jüdischen Auftraggeber zu.

Die identifizierte Wappenfolge kann weitgehend höher gestellten
Adelsgeschlechtern zugeordnet werden. Das prominenteste Wappen gehört dem
Grafen von Luxemburg und zeichnet sich durch eine zusätzliche gotische
Inschrift sowie die Verwendung wertvoller Farbpigmente aus. Die ständische

Anordnung von Wappen prestigeträchtiger Namen sind in anderen Festsälen

der Stadt, die sich in christlichem Besitz befanden, ebenfalls nachweisbar.24

Eine hebräische Beschriftung konnte für alle Wappen belegt werden.
Verwendet wurde die hebräische Kursive, was für eine repräsentative Beti-

21 Siehe C. Gutscher-Schmid, Bemalte spätmittelalterliche Repräsentationsräume in
Zürich. Untersuchungen zur Wandmalerei und baugeschichtliche Beobachtungen
anhand von Neufunden 1972-80, in: J.E. Schneider (ed.), Nobile Turegum mul-
tarum copia rerum. Drei Auftätze zum mittelalterlichen Zürich, Zürich 1982, S.

75 — 127; M. Claparede, Profane Wandmalerei des 14. Jahrhunderts zwischen Zürich
und Bodensee, Basel, München 1973; J.E. Schneider/J. Hanser, Wandmalereien
im Alten Zürich, Zürich 1985/86 (Ausstellungskatalog Haus ,Zum unteren Rech').

22 Heidelberg, Universitätsbibliothek, Cod. pal. germ. 848; dieser Liedersammlung
entnimmt man wichtige Hinweise zu Alltag, Kleidung und Mode im ersten 1 irittel
des 14. Jahrhunderts. Siehe Codex Manesse: Die Welt des Codex Manesse. Ein Blick
ins Mittelalter, Heidelberg 1988 (Ausstellungskatalog Universitätsbibliothek
Heidelberg); Edele frouwen — schoene man. Die Manessische Liederhandschrifi in Zürich,
Zürich 1991 (Ausstellungskatalog Schweizerisches Landesmuseum Zürich); I. F.

Walther, (ed.), Codex Manesse. Die Miniaturen der grossen Heidelberger
Liederhandschrifi, Frankfurt 1988.

23 Stadtbibliothek St. Gallen: Ms. Vadiana 302, Fol. 21v.
24 Eine biblische Samson-Figur befindet sich beispielsweise im Haus ,Zur Hohen

Eich' in Zürich.
25 Siehe die bemalte Wappendecke im Haus ,Zum Loch'; weitere Beispiele finden sich

im Haus ,Zur Hohen Eich' und im Haus ,Zum Langen Keller'; siehe auch die
zwischen 1335 und 1337 entstandene Zürcher Wappenrolle mit 559 Wappen sowie
die im Codex Manesse abbgebildeten Wappen.

266



telung eines Wappenfrieses in Anbetracht des zumeist alltäglichen Gebrauchs
dieser Schrift eher ungewöhnlich ist. Jedenfalls zeugt die identifizierte
Wappenfolge im Brunnenhof von einem hohen gesellschaftlichen Anspruch
ihrer Besitzer. Diese führten ihren christlichen und jüdischen Gästen die

teilweise fremdländischen Prestigezeichen — deren Träger vereinzelt mit der

Auftraggeberfamilie in geschäftlichem Kontakt standen - als noble Visitenkarten

vor Augen.
Die Verarbeitung von ständischen Motiven und der repräsentative

Charakter sind offensichtliche Merkmale der Malereien. Mit den adeligen
Bildmotiven schöpften Juden aus einer Lebensweh, an der sie - trotz
nachgewiesener gegenseitiger Kontakte mit der nichtjüdischen Umweh — zeitlebens

nur sehr bedingt teilnehmen durften. Selbst wohlhabende Juden waren in
den mittelalterlichen Städten „Fremde" und blieben vom Herrschaftsanspruch

und den Privilegien der regierenden Führungsschicht ausgeschlossen.

Entspricht die formale Gliederung und die Wahl der Motive einem
konventionellen Schema, so wird es durch die Darstellung der Figuren wieder

aufgebrochen. Die Gestaltung der Figuren wirft insbesondere hinsichtlich
ihrer Gestik, Körperhaltung und Kleidung einige Fragen auf und bleibt ohne

direkte Parallelen in anderen Zürcher Festsälen und im Codex Manesse. Neben

den ausgelassenen, teilweise wild anmutenden Hüpfbewegungen der

männlichen Figuren in der Tanzszene fallen die modische Kleidung und die

ausgefallenen Kopfbedeckungen der auf den ersten Blick eleganten weiblichen

Figuren auf (Abb. 6). Ihre plumpen Schritte und die leicht aus der

Achse fallenden Körperhaltungen entsprechen jedoch keineswegs einem

dezenten höfischen Gebaren. Ausserdem scheinen einige Figuren möglicherweise

mehrere Kleidungsstücke und Hüte übereinander zu tragen. Zwei
Tanzende zeigen dem Betrachter ihr hässliches Profil mit Knollennase.26 Diese

Darstellungsweise spricht eher dafür, dass es sich bei ihnen um Vertreter
einer ländlichen Bevölkerungsgruppe handelt. Tölpelhafte Bauern sind oft
das Sujet in den Liedern des seit dem 13. Jahrhundert populären Dichters
Neidhart.27 In seinen Schwänken beschreibt er mit Vorliebe die Geschicke

einer derben Landbevölkerung, die den Rittern nachzueifern versucht und
höfische Damen umwirbt. Bilder mit Szenen aus den Gedichten Neidharts

26 Siehe auf der Tanzszene (Abb. 1 und 6) die männliche Figur mit dem Kalottenhelm
(5. Figur von rechts) sowie die weibliche mit dem Gebende (8. Figur von rechts; auf
der Umzeichnung im Bericht der Denkmalpflege wurde die Profilansicht dieser

Figur nicht berücksichtigt).
27 Bericht Zürcher Denkmalpflege, S. 17; E. Wenzel, Ein neuer Fund. Mittelalterliche

Wandmalerei in Zürich, in: Zeitschrift für deutsche Philologie 116 (1997), S. 418.

267



sind auf den Wänden bürgerlicher Festsäle im süddeutschen und helvetischen

Raum des frühen 14. Jahrhunderts häufig anzutreffen.28 Die Szene im
Brunnenhof lässt sich aber nicht eindeutig auf eine Neidhart-Vorlage
zurückführen; ganz abgesehen von möglichen literarischen Quellen galten
auffällige Kostüme sowohl bei Juden wie auch bei Christen als ungehobelt. In
der augenscheinlich lustigen Szene kann eine subtile Parodie auf eine
bestehende Ordnung gelesen werden, was erneut einen Bezug zum jüdischen
Auftraggeber-Kontext nahelegt.

und jüdischer Bildtradition?

Seit dem 13. Jahrhundert erlauben reich bebilderte hebräische Handschriften
einen wertvollen Einblick in die jüdische Bildkultur und, damit verknüpft,
in jüdisches Brauchtum.29 Die liturgischen Texte werden dabei häufig mit
figürlichen Szenen illustriert. Tanzende und musizierende Figuren treten oft
in Zusammenhang mit dem jüdischen Purimfest oder Hochzeitsdarstellungen

auf.30

Eine illuminierte hebräische Handschrift, die im Bodenseeraum,
vermutlich in Konstanz, um 1320 entstanden ist, weist manche Parallelen mit
den Zürcher Ausmalungen im Brunnenhof auf — sowohl in geographischer
und zeitlicher Hinsicht als auch bezüglich Stil und kulturellem Kontext.31

28 Beispielsweise die Tanzszene in den um 1340 datierten Ausmalungen im Haus
,Zum Griesemann' in Zürich (aufbewahrt im Schweizerischen Landesmuseum,
Zürich); siehe auch die heute nur noch auf Zeichnungen dokumentierten Wandmalereien

der ehemaligen Herrentrinkstube im Haus ,Zur Zinne' in Diessenhofen: R.
Durrer/R. Wegeli, Zwei Schweizerische Bilderzyklen aus dem Anfang des 14.

Jahrhunderts. Die Galluskapelle in Oberstammheim und die Herrentrinkstube in
Diessenhofen, in: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft Zürich 24 (1899),
Heft 6.

29 Zur hebräischen Buchmalerei des Mittelalters: J. Gutmann, Buchmalerei in he¬

bräischen Handschriften, New York 1978; T. und M. Metzger, Jüdisches Leben im
Mittelalter; B. Narkiss, Hebrew Illuminated Manuscripts, New York, Jerusalem
1969; K. und U. Schubert, Jüdische Buchkunst. 2 Bände, Graz 1983-1992; G.
Sed-Rajna, Le Mahzor Enluminé, Leiden 1983.

3" Das Purimfest wurde während des ganzen Mittelalters bei den Juden besonders

ausgelassen gefeiert. Es war an diesem Fest Tradition, sich zu amüsieren und sich

sogar über heilige Belange lustig zu machen, siehe I. Abrahams, Jewish Life in the
Middle Ages, London 1896 (new edition enlarged and revised on the basis of the
author, material by C. Roth, London 1932).

31 Die stilistische Verwandtschaft zu lateinischen Werken aus demselben geographi¬
schen Raum, insbesondere dem 1312 in der Nähe von Diessenhofen entstandenen
Graduate von St. Katharinenthal, ist offensichtlich. Siehe S. Shalev-Eyni, Illuminierte

hebräische Handschriften aus dem Bodensee-Raum, in: Kunst + Architektur
in der Schweiz 2000, Heft 3, S. 29-37.

268



Eine denkbare Verbindung der Zürcher Juden zu der Grossgemeinde Me-
dinat Bodase wurde denn auch bereits in Erwägung gezogen. Es handelt sich

um das Tripartite Machsor, ein dreibändiges Gebetbuch für besondere

Feiertage.32 In den Illustrationen zu den Pijutim, den poetisch-liturgischen
Gebetstexten, entdeckt man tanzende Figuren, etwa auf einer Miniatur mit
Szenen aus der Vita des Königs Salomon (Abb. 7).33 In der oberen linken

Bildpartie spielt sich eine wilde Szene mit Zwittergeschöpfen ab, die sich in
akrobatischen Verrenkungen üben: Eine Gestalt im Handstand trinkt aus

einem Kelch, gehörnte Musikanten treten als geflügelte Ziegenböcke mit
menschlichen Gesichtern im Profil auf. Rechts im Bild sitzt König Salomon
auf einer sechsstufigen Thronarchitektur; seinem Antlitz fehlen die Gesichtszüge.34

Die anderen mit Tierköpfen versehenen Figuren fallen durch ihre
teilweise eleganten und noblen Gewänder auf. Sarit Shalev-Eyni vermutet
darin eine Verschmelzung von christlichen und jüdischen Vorlagen.3'

32 Machsor (plural: Machsorim) heisst übersetzt soviel wie Zyklus. Seit der 2. Hälfte
des 13. Jahrhunderts sind Machsorim in Buchform bekannt. Andere Formen der
mittelalterlichen jüdischen Buchmalerei betreffen vor allem illustrierte Bibeln und
die populäre Pessach-Haggadah. Die drei Bände des Tripartite Machsor werden in
unterschiedlichen Sammlungen aufbewahrt: Band 1 : Budapest, Akademie der
Wissenschaften, Ms. A. 384; Band 2: London, British Library, Ms. Add. 22413; Band
3: Oxford, Bodleian Library, Mich. 619.

33 Die Miniatur (Budapest: Sammlung Kaufmann, Akademie der Wissenschaften,
Ms. A. 384, Fol. 183v) illustriert den Anfang des Hohenliedes (Kapitel 1). Im
Unterschied zu christlichen Miniaturen wie denjenigen im Graduale von St.
Katharinenthal fällt auf, dass auf hebräischen Illustrationen die Buchstaben der ins
Bild integrierten Wortinitialen nie auseinander gerissen werden; zudem wird das

Gold - die wertvollste Farbe - diesen Buchstaben vorbehalten, während sie im
christlichen Graduale vorwiegend als Hintergrundfarbe eingesetzt wird.

34 Auch im Brunnenhof fehlen heute die Gesichtszüge bei einigen Figuren. Vermut¬
lich waren Gesichtszüge ursprünglich bei allen Figuren vorhanden; der Verlust geht
hier vor allem auf eine altersbedingte Zerstörung zurück.

35 Christliche Darstellungen des Salomonischen Thrones treten im 14. Jahrhundert in
der Bodenseeregion häufig auf; beispielsweise im Graduale von St. Katharinenthal
(Fol. 23lv). Die Auswahl der Tiere entstammt einem Midrasch-Kommentar aus
dem Targum Sheni, einer auslegenden Ubersetzung des Buches Esther ins Aramäische

von der Wende des 7. zum 8. Jahrhundert; ebenso gehen ikonographische
Details wie zum Beispiel der abwechselnd aus Löwen und Adlern bestehende Bogen
über dem Haupt Salomons auf dieselbe Quelle zurück. Vgl. S. Eyni-Shalev,
Illuminierte hebräische Handschriften, S. 3Iff.
Das Motiv des Salomonischen Tempels findet sich schon auf den Wandmalereien
aus der Synagoge von Dura Europos am Euphrat aus dem 3. Jahrhundert, wo es auf
auffallend ähnliche Weise dargestellt wird. Daher stellt sich die Frage, ob dem
Maler des Tripartite Machsor spätantike Vorlagen zur Verfügung standen. Zur These

von spätantiken jüdischen Bildvorlagen in der mittelalterlichen Kunst: K. Weitz-
mann/H.L. Kessler, The Frescoes of the Dura Synagogue and Christian Art,
Washington 1989.

269



Auf einem anderen Bildbeispiel des gleichen Machsors, einer Illustration
des Buches Ruth, sind zusätzlich lokale und profane Elemente auszumachen

(Abb. 8).36 Die Hauptfigur Ruth ist in die Mitte des Bildes gesetzt und trägt
einen auffälligen, kegelförmigen Hut, ein langes in der Taille gegürtetes Kleid
und Handschuhe, die ihre vornehme Herkunft zur Schau tragen. An der
Stelle eines menschlichen Hauptes befindet sich ein schafsähnlicher Kopf.
Der Kleidungsstil der Figuren entspricht im Allgemeinen der zeitgenössischen

Tracht und Mode, wie sie ebenfalls in der bereits erwähnten Manessischen

Liederhandschrift vorkommt, und weist gewisse Gemeinsamkeiten

mit den Gewändern der Tanzszene im Brunnenhof auf.37 Ungewöhnlich sind
dabei abermals die von der Seite abgebildeten, teilweise mit hässlichen Nasen

ausgestatteten Gesichter und Tierköpfe der Figuren.
Zwischen den gehäuft auftretenden entstellten Gesichtern und einer in

der jüdischen Tradition verwurzelten Bildauffassung besteht offensichtlich
ein Zusammenhang, zumal diese Darstellungsform ohne direkte Parallelen in
christlichen Psaltern bleibt.38 Besonders im aschkenasischen Raum war die

Darstellung von Figuren mit Tierköpfen seit dem 13. Jahrhundert in den

hebräischen Handschriften verbreitet. Zurückführen lässt sich dies auf eine

Interpretation des im Buch Exodus formulierten Zweiten Gebots, wo die

Produktion von „geschnitzten Bildern" oder „irgend einem Gleichnis dessen,

was oben im Himmel, und unten auf der Erden, und was in den Wassern

unter der Erde ist", untersagt wird.39 Die Auslegung des biblischen Appells
„Du sollst Dir kein Bildnis machen" bezieht sich jedoch vor allem auf die

Anfertigung von „geschnitzten Bildern" und beabsichtigt damit, ihre Ver-

36 London: British Library, Add. Ms 22413, Fol. 71r.
37 Vgl. die Miniatur des Kunz von Rosenheim in der Manessischen Liederhandschrift,

Heidelberg, Universitätsbibliothek, Cod. pal. germ. 848, Fol. 394r.
38 In christlichen Handschriften tauchen groteske Figuren meistens als Drolerien am

Rand der Miniaturen auf und werden selten in das Hauptbild integriert. Ausserdem
haben Figuren im Profil meist eine negative Funktion. Vgl. dazu: M. Camille,
Image on the Edge. The Margins of Medieval Art, London 1992. Siehe auch R.

Mellinkoff, Antisemtic Hate Signs in Hebrew Illuminated Manuscripts from
Medieval Germany, Jerusalem 1999. Die Autorin geht davon aus, dass die in jüdischen
Handschriften von christlichen Buchmalern angefertigten verzerrten Gesichtsdarstellungen

Ausdruck antisemitischer Stereotypen sind.
39 Ex 20,4 — 5 (siehe Anm. 1). Mischwesen gibt es weder im Himmel noch auf Erden

noch im Wasser, folglich bricht man keines der zehn Gebote, wenn man solch
synthetische Wesen darstellt. Siehe M. Rosenthal, „Mach Dir kein Bildnis" (Ex.
20,4) und „Im Ebenbild erschaffen" (Gen. l,26f). Ein Beitrag zur Erforschung der
jüdischen Ikonophobie im Mittelalter, in: L. Kötzsche/P. von der Osten-Sak-
ken (ed.), Wenn der Messias kommt. Das jüdisch-christliche Verhältnis im Spiegel der
mittelalterlichen Kunst, Berlin 1984 Veröffentlichungen aus dem Institut Kirche
und Judentum 16), S. 77ff.

270



Wendung fur den kultischen Zweck zu unterbinden. Die illustrierten
hebräischen Handschriften sind Beweis, wie relativ das biblische Bilderverbot
im Mittelalter verstanden wurde. Die Tendenz zu einer im 14. Jahrhundert
allmählich stärker einsetzenden Bilderfreundlichkeit ist massgeblich auch
dem zunehmenden christlichen Einfluss zu verdanken.40

Auf der Miniatur mit dem Akt der Gesetzesübergabe am Berg Sinai

empfängt Moses die Gesetzestafeln; hinter ihm stehen Aaron und die Israeliten,

aufgeteilt in eine Männergruppe mit Spitzhüten und eine tierköpfige
Frauengruppe (Abb. 9).41 Moses trägt einen modischen Hut mit abgerundeter

Kappe, während Aaron mit christlicher Kopfbedeckung - der bischöflichen

Mitra — als priesterliche Autorität auftritt.42 Auch hier fällt neben den

vielfältig gestalteten menschlichen Figuren die Einflechtung von ausgesprochen

christlichen Elementen in einer explizit für einen jüdischen Kreis
geschaffenen Handschrift auf: Das Publikum wusste in der Figur Aarons trotz
seiner christlichen Kleidung den israelitischen Priester zu erkennen und diesen

in Kenntnis des Textes dem jüdischen Kontext zuzuordnen. Dem

Vorgang der Adaption liegt demnach eine bewusste Selektion zugrunde, die

bestimmte Elemente aus der christlichen Welt herausgreift, um sie im
spezifisch jüdischen Umfeld eine Umdeutung erfahren zu lassen.

Bei der Darstellung von Jagdmotiven in hebräischen Illustrationen fällt
eine ähnliche Doppeldeutigkeit auf: Diese eindeutig dem christlich-höfischen

Umfeld zugehörige Thematik tritt in der jüdischen Buchmalerei

vorwiegend in Verbindung mit parodistischen Elementen auf.43 Entgegen ihres

vordergründigen belustigenden Eindrucks entpuppen sich diese Szenen als

Sinnbilder für die Verfolgung der Juden durch die Christen; dahinter ver-

4° M. Rosenthal, „Mach Dir kein Bildnis", S. 97ff.; zur Auslegungsgeschichte des

jüdischen Bilderverbotes: K. P. Bland, The Artless Jew. Medieval and Modern
Affirmation and Denials of the Visual, Princeton (New Jersey) 2000.

41 London: British Library, Ms. Add. 22413, Fol. 3r.
42 Daniel Friedenberg vergleicht die Hutformen auf Siegeln von Schweizer Juden mit

den Hüten auf dem Tripartite Machsor. Dabei erwähnt er das Siegel von Vivlin,
Sohn von Moses und Neffe von Gumprecht. Dieses ist gekennzeichnet durch Spitzhüte

mit leicht gerundeten Krempen und der kürzeren Spitze, ähnlich wie sie
Moses auf dieser Miniatur trägt. D.M. Friedenberg, Medieval Jewish Seals, Nr.
73, S. 158.

43 Vgl. zum Beispiel einen Falkner mit Schweinerüssel sowie weitere närrische Jagd¬

figuren in den Marginalien einer spanischen Pessach-Haggadah aus dem 14.
Jahrhundert (London: British Library, Add. 14761, Fol. 20v, abgebildet in K. und U.
Schubert, Jüdische Buchkunst, Abb. 46); vgl. auch die Darstellung einer Hetzjagd
im Wormser Machsor von 1272 (Jerusalem: Nationalbibliothek, Ms. Heb. 4°781/I,
Fol. 170v, abgebildet in G. Sed-Rajna, Le Mahzor Enluminé, Abb. 8).

271



birgt sich eine Auseinandersetzung mit den antijüdischen Stereotypen auf
christlichen Bildern.44

Die Heranziehung jüdischer Bildquellen für die Deutung der Wandmalereien

im Brunnenhof zeigt, dass die Darstellung menschlicher Figuren in
jüdischen Handschriften vielfältig und keineswegs einheitlich ausfällt.
Gehäuft treten jedoch Figuren mit Tierköpfen oder missgeformten Gesichtern

auf, die im Brunnenhof fehlen. Anleihen aus dem christlichen Umfeld
erfahren durch die auf die Bedürfnisse eines jüdischen Adressatenkreises

abgestimmten Einflechtungen eine erweiterte Bedeutung. Deshalb darf man
vermuten, dass der jüdische Betrachter die Bilder im Brunnenhof anders liest als

der christliche Besucher. In der die höfische Normen sprengenden Gestaltung

der tanzenden Figuren könnte sich ein Fingerzeig auf ein der jüdischen
Welt entnommenes Motiv verbergen, beispielsweise auf die Darstellung einer

ausgelassenen Purimfeier.
Die parallele Verarbeitung von jüdischen und christlichen Vorlagen deutet

auf das gemeinsame Wirken von jüdischen und christlichen Buchmalern
bei der Ausführung des diskutierten Machsors hin.45 Auch bei der Ausführung

der Ausmalungen im Brunnenhof kann von einer christlich-jüdischen
Arbeitsteilung ausgegangen werden: Die unterschiedliche Gestaltung von
Schrift und Bild spricht für eine Beteiligung mehrerer Hände. Die elaborier-

te Bildsprache und deren stilistische Verwandtschaft zu anderen Dekorationen

städtischer Repräsentationsräume erforderte routinierte Handwerker aus

lokalen Werkstätten; dabei ist eine Verbindung zu einer Werkstätte aus dem

Bodenseeraum ebenfalls in Betracht zu ziehen.46 Die zum Konzept gehörenden

nichtrepräsentativen hebräischen Schriftzeichen wurden dagegen von
einer Person aufgemalt, die der jüdisch-deutschen Sprache und der hebräischen

Kursivschrift kundig war. Eine christliche Beteiligung bei der

Anfertigung der Wandbilder führte also nicht selbstredend zu einem nichtjüdischen

Bildinhalt.

44 G. Sed-Rajna, Le Mahzor Enluminé, S. 20.
45 S. Shalev-Eyni, Illuminierte hebräische Handschriften, S. 34.
46 Auf Grund der engen formalen und stilistischen Gemeinsamkeiten von Werken aus

der Buchmalerei und solchen aus der Monumentalmalerei arbeiteten viele Ateliers
gattungsübergreifend und beschäftigten zugleich Buchmaler als auch Wandmaler.
Siehe M. Claparede, Profane Wandmalerei, S. 4; L. Saurma-Jeltsch, Das
stilistische Umfeld der Miniaturen, in: Codex Manesse: Die Welt des Codex Manesse. Ein
Blick ins Mittelalter, Heidelberg 1988 (Ausstellungskatalog Universitätsbibliothek
Heidelberg), S. 302-349.

272



Kontakte und Anleihen durch Unterhaltung

Seit dem 13. Jahrhundert existierten mehrere literarische Zeugnisse, die sich

vorwiegend an nichtjüdischen Erzählstoffen orientierten, aber für die
Bedürfnisse eines jüdischen Publikums in jüdisch-deutscher Sprache und
hebräischer Schrift umgeschrieben wurden. Das Interesse an weltlicher und
höfischer Unterhaltungsliteratur - besondere Beliebtheit genossen Geschichten

aus der Ritterwelt47 - war in den literarisch gebildeten jüdischen Kreisen
sehr ausgeprägt. Diese Kreise, zu denen auch die Auftraggeber des Brunnenhofs

gehörten, spielten eine wichtige Rolle für die Vermittlung zwischen

christlich-höfischer und jüdischer Welt. Ein solcher Vermittler könnte der in
der Manessischen Liederhandschrift abgebildete jüdische Dichter, Sänger
und Spielmann Süsskind von Trimberg gewesen sein48 (Abb. 10).49 Auf der

Miniatur im Codex Manesse tritt Süsskind am rechten Bildrand vornehm

gekleidet auf, er trägt denselben Hermelinmantel wie sein auf einem Thron
sitzendes Gegenüber, ein christlicher Würdenträger. Süsskinds Spitzhut ist

goldfarben. Die Verwendung des edlen Materials akzentuiert sein

Erscheinungsbild als aristokratischer Repräsentant einer jüdischen Gruppierung.
Seine Physiognomie ist weder diskriminierend entstellt, noch unterscheidet
sie sich wesentlich von den anderen Figuren. Das Beispiel eines aristokratischen

Juden, der als Unterhalter vor einem christlichen Publikum auftritt,
könnte, zumal die Handschrift einen engen Bezug zu Zürich aufweist, eine

Entsprechung in der gesellschaftlichen Realität gefunden haben. Der Bereich

der Unterhaltung bildete die Schnittstelle zwischen den beiden Lebenswelten

trotz der durch die Verfolgungen zunehmenden Gefährdung der fragilen
christlich-jüdischen Beziehungen. In der Adaption von vorwiegend fröhlichen

Motiven aus der Gegenwelt kommt zugleich der Balanceakt zwischen

47 Das Brautwerbeepos Dukus Horant aus dem späten 13. Jahrhundert liegt in einer in
hebräischer Schrift überlieferten Fassung vor; die mittelhochdeutsche Lautung wurde

dabei beibehalten. Ebenso der in jüdisch-deutscher Sprache verfasste und in
hebräischer Kursive überlieferte Artusroman WiduiviltI'Artushof aus dem 14./15.
Jahrhundert: Siehe G. L. Strauch, Dukus Horant: Wanderer zwischen zwei Welten,
Amsterdam, Atlanta 1990; A. Jaeger, Ein jüdischer Artusritter. Studien zum
jüdischdeutschen „Widuwilt"(„Artushof") und zum ,Wigalois" des Wirnt von Gravenberc,

Tübingen 2000.
4g Die religiöse Herkunft Süsskinds von Trimberg wurde in der Forschung kontrovers

diskutiert: siehe E. Wenzel, Süsskind von Trimberg, ein deutsch-jüdischer Autor
im europäischen Kontext, in: H. Kugler (ed.), Interregionalität der deutschen

Literatur im europäischen Kontext, Berlin, New York 1995, S. 143-160; D.
Gernhardt, Süsskind von Trimberg. Berichtigungen zu einer Erinnerung, Bern 1997.

49 Heidelberg, Universitätsbibliothek, Cod. pal. germ. 848, Fol. 355r.

273



dem menschlichen Wunsch nach gegenseitiger Interaktion und dem religiösen

Ideal der vollständigen Trennung der beiden Welten zum Ausdruck.

Ein jüdisches Gemeindehaus

Zum Schluss soll die Funktion des Festsaales gedeutet werden: Seine

Ausmasse und die repräsentative Ausstattung weisen darauf hin, dass der Saal

einen multifunktionalen, eventuell öffentlichen Zweck erfüllte. In den

grösseren jüdischen Gemeinden am Rhein wie Köln, Mainz oder Speyer konnte
die Existenz jüdischer Tanz- und Hochzeitshäuser — sogenannte Batei Ha-
tunnot - nachgewiesen werden.stl Archäologische Funde dokumentieren in
den meisten Fällen eine gemeindespezifische Nutzung, weil diese Gebäude

direkt an die Synagoge angrenzten oder einen gemeinsamen Hof teilten.
In Zürich belegen bislang keine Ausgrabungen die Existenz eines solchen

Tanzhauses. Die Lage des Brunnenhofs ganz in der Nähe der Synagoge an
der Froschaugasse könnte jedoch für eine Funktion als Versammlungsort der

jüdischen Gemeinde sprechen. Dieses jüdische „Gemeindehaus" hätte

zugleich Raum für Feste und Hochzeiten geboten, bei denen die jüdischen
Gäste unter sich blieben und sich an den Sujets der bemalten Wände zu

belustigen und vergnügen wussten. Bei anderer Gelegenheit regelten Frau

Minne und ihre Söhne hier ihre geschäftlichen Angelegenheiten mit der

christlichen Aussenwelt. Die kürzlich in der mittelalterlichen Synagoge an
der Froschaugasse entdeckten Fragmente von Wandmalereien aus dem 14.

Jahrhundert könnten weitere Aufschlüsse bezüglich der Funktion von
Ausmalungen jüdischer Räume geben und mögliche Rückschlüsse auf den
Brunnenhof zulassen.S1

5° Das älteste befand sich in Köln und wurde bereits 1288 erwähnt. Siehe W. Salmen,
Jüdische Hochzeits- und Tanzhäuser im Mittelalter, in: Ashkenas. Zeitschrift für
Geschichte und Kultur der Juden 5 (1995), S. 108; siehe auch I. Abrahams, Jewish
Life in the Middle Ages, S. 91.

51 Die Ausmalung eines ebenerdigen Raumes und nicht des in der Regel bevorzugten
vornehmeren Obergeschosses spricht für die besondere Funktion dieses Saales. Siehe

dazu die Pressemittelung des Amts für Städtebau der Stadt Zürich vom 8.

August 2002.

274



Abb. 1. Ostwand: Tanzszene (Photo: Baugeschichtliches Archiv Zürich)

Abb. 2. Westwand: Falkenjagd (Umzeichnung: Beat Scheffold,
Zürcher Denkmalpflege, Bericht 1995/96, S. 20).

275



Abb. 3. Ostwand: das Wappen der Grafen von Helfenstein mit hebräischer
Inschrift (Photo: Baugeschichtliches Archiv Zürich).

276



Abb. 4. Das Siegel von Moses und Gumprecht an der Urkunde von 1329
(Zürcher Denkmalpflege, Bericht 1995/96, S. 29).

Abb. 5. Inneres einer Synagoge aus einer hebräischen Handschrift anfangs des
14. Jahrhunderts; Mailand: Biblioteca Ambrosiana, Ms. Fragm.S. P. II.

252; T. und M. Metzger, Jüdisches Leben im Mittelalter, Abb. 90).

277



Abb. 6. Ostwand: Tanzszene (Umzeichnung: Beat Scheffold, Zürcher
Denkmalpflege, Bericht 1995/96, S. 18).

Abb. 7. König Salomon auf dem Thron, Miniatur aus dem Tripartite Machsor,
um 1320; Budapest: Sammlung Kaufmann, Akademie der Wissenschaften,

Ms. A. 384, Fol. 183v (G. Sed-Rajna, Le Mahzor Enluminé, Fig. 49).

278



Abb. 8. Szene aus dem Buch Ruth, Miniatur aus dem Tripartite Machsor, um
1320; London: British Library, Add. Ms 22413, Fol. 71r (J. Gutmann,

Buchmalerei in hebräischen Handschriften, pl. 28).

Abb. 9. Die Gesetzesgebung, Miniatur aus dem Tripartite Machsor, um 1320;
London: British Library, Ms. Add. 22413, Fol. 3r (J. Gutmann,

Buchmalerei in hebräischen Handschriften, pl. 27).

279



Abb. 10. Süsskind von Trimberg, Manessische Liederhandschrift, 1. Drittel
14. Jahrhundert; Heidelberg: Universitätsbibliothek, Cod. pal. germ.

848, Fol. 355r (I. F. Walther, (ed.), Sämtliche Miniaturen der
Manesse-Liederhandschrift, Aachen 1988, Taf. 117).

280


	Die Wandmalereien im Haus "Zum Brunnenhof", Zürich : ein Beispiel jüdischer Kunst aus dem 14. Jahrhundert im Spannungsfeld zwischen Adaption und Abgrenzung

