
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: "Wehe der Christenheit ..., Wehe der Judenschaft ..." : Der
Weihnachtsbrief an die Juden in der Schweiz von 1942 (Teil I)

Autor: Aerne, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


,^Wehe der Christenheit Wehe
der Judenschaft ..."

Der Weihnachtsbrief an die Juden in der Schweiz

von 1942 (Teil I)

von Peter Aerne *

Einleitung und Forschungsgeschichte

Auf Weihnachten 1942 wandte sich das hauptsächlich von Vertretern der
dialektischen Theologie1 getragene Schweizerische Evangelische Hilfswerk
für die Bekennende Kirche in Deutschland (SEHBKD; BK-Hilfswerk) mit
folgendem, von 37 Pfarrern, Theologieprofessoren und weiblichen Mitgliedern

des Hilfswerk-Komitees unterzeichneten Brief an die Juden in der
Schweiz:

1 „Liebe Juden in der Schweiz!

Wir feiern Weihnacht, den Geburtstag des Heilandes, des Königs aus dem Hause
Davids. Wir können nicht mehr anders, wir müssen Ihnen endlich einmal sagen,
was uns Ihretwegen schon lange bewegt. Die namenlose Not Ihrer Brüder und

5 Schwestern lastet auf unserer Seele. Es ist Ihnen vielleicht eine Stärkung, wenn Sie

hören, dass evangelische Christen an Sie denken, zu Ihnen stehen und für Sie beten.

Die Drangsale, die unzählige Ihrer Brüder zu erleiden haben, greifen uns nicht nur
aus Gründen der Menschlichkeit ans Herz. Wir sind uns darüber völlig im klaren,
dass die Gewalten, die heute zum vernichtenden Schlage gegen das Judentum aus-

10 holen, es mit nicht geringerem Grimme auch auf das Christentum abgesehen ha-

Peter Aerne, 36, rue des Parcs, CH-2000 Neuchâtel. - Frau Marianne Jehle-
Wildberger sowie den Herren Dr. Hans-Anton Drewes, Pfarrer Heinrich Ruster-
holz und Rabbiner Hermann Schmelzer danke ich herzlich für die kritische Durchsicht

des Typoskriptes. - Dieser Beitrag sei Herrn Pfarrer Dr. Hermann Kocher als

Zeichen der Dankbarkeit gewidmet.
1 Der Begriff „dialektisch" (bzw. Dialektiker) wird hier in einem eher kirchensozio¬

logischen Sinn verstanden und meint die Gruppe von Pfarrern, die durch die
Schule der dialektischen Theologie gegangen sind, Barth- oder Brunner-Schüler
waren oder sich zum Kreis dieser Theologen gezählt haben.

234



ben. Mit der Verhöhnung der alttestamentlichen Botschaft wird die Axt auch an die
Wurzel der neutestamentlichen Gemeinde gelegt; mit der Zerstörung der Synagoge
soll eine erste Bresche geschlagen sein, um dann auch zur Vergewaltigung der
christlichen Kirche die Bahn frei zu bekommen. Wehe der Christenheit, wenn sie

15 sich vom heidnischen Denken ins Schlepptau des Antisemitismus einfangen liesse!
Wehe der Judenschaft, wenn sie sich jetzt im Widerstand gegen Christus versteifen
würde! Beide rebellierten dann wider den Heilsplan der Erlösung, der beide um-
fasst. Sie wissen, in welcher Weise wir bisher zu Ihnen gestanden sind und wie wir
versuchen, die Not Ihrer Brüder, die in Todesangst über unsere Grenzen geflüchtet

20 sind, zu lindern. Wir bitten auch um die Kraft, im Gehorsam gegen Gottes Wort
treu für Sie einzustehen, wenn Sie je einmal in unserem Vaterland bedroht werden
sollten.

Es betrübt und erschreckt uns, dass das Judenvolk Jesus nicht als den im Alten
Testament angekündigten Messias erkennt und als seinen Erlöser annimmt. Aber es

25 ist zuerst an uns, Busse zu tun für alles, was von unserer Seite an den Juden
gesündigt wurde. Die christlichen Völker haben durch die Jahrhunderte hindurch
das alte Bundesvolk Israel nicht in der Geduld Christi ertragen, und darum haben
sie es auch in erschütterndem Masse daran fehlen lassen, ihm durch Taten der
Gerechtigkeit und Menschlichkeit wirklich glaubhaft zu bezeugen, dass der von den

30 Juden verworfene Jesus aus Nazareth der wahrhaftige Sohn Gottes ist, der grosse
Erbarmer und einzige Seligmacher auch für sein eigenes Volk. So ist unsere Schuld
noch grösser als die Schuld der Juden. Denn uns war die Binde von den Augen
genommen; ,Wir sahen seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit als des eingeborenen
Sohnes vom Vater, voller Gnade und Wahrheit' - und wir haben uns doch stets

35 wieder als Blinde und an Liebe Arme erwiesen. Das ist uns von Herzen leid. Wir
denken mit Schamröte daran, was seit je in christlichen' Völkern an Israel
verbrochen wurde. Seien Sie versichert, liebe jüdische Brüder und Schwestern, wir
beten für Sie, dass der treue Gott Sie heute durch alle Ihre Drangsal hindurchtrage
und seine herrlichen Verheissungen an Ihnen wahr mache. Wir grüssen Sie im

40 Glauben an das Wort, das in Ihrer und in unserer Bibel steht: ,Das zerstossene Rohr
wird er nicht zerbrechen und den glimmenden Docht wird er nicht auslöschen. Er
wird das Recht wahrhaftig halten lehren.'"3

Im folgenden soll die Entstehungs- und Wirkungsgeschichte dieses

Dokumentes, besonders unter Berücksichtigung der jüdischen Reaktionen,
dargestellt werden. Vor dem Hintergrund des Richtungswesens im Schweizerischen

Protestantismus wird abschliessend eine erste kirchengeschichtliche
Würdigung gegeben.

2 Joh 1,14.
3 Zitat aus Jes 42,3. Abdruck des Briefes in: K. Barth, Offene Briefe 1935-1942, ed.

D. Koch, Zürich 2001 K. Barth, Gesamtausgabe. V. Briefe), S. 425-426; S.

Felber, Wilhem Vischer als Ausleger der Heiligen Schrift. Eine Untersuchung zum
Christuszeugnis des Alten Testaments, Göttingen 1999, S. 129-130 (beide ohne die
37 Namen).

235



Forschungsüberblick

Die wissenschaftliche Beschäftigung mit dem Weihnachtsbrief setzte erst in
den 1990er Jahren ein. Das hat seinen Grund nicht zuletzt darin, dass die

Forschung über die Flüchtlingsfrage sich erst spät für den kirchengeschichtlichen

Blickwinkel zu interessieren begann. Zu Beginn dieser chronologischen

Ubersicht steht die 1994 als Buch publizierte Lizentiatsarbeit Die
begnadeten Sünder. Stimmen aus den Schweizer Kirchen zum Nationalsozialismus

1933 — 1942 der Historikerin Ursula Käser-Leisibach. Die Autorin setzt
sich in ihrer mit einem bewusst kirchenkritischen Ansatz4 geschriebenen
Arbeit mit dem Antisemitismus und Antijudaismus in der protestantischen
und der römisch-katholischen Kirche in der Schweiz auseinander. Dabei
kommt sie auf den Weihnachtsbrief und die Reaktion in der katholischen
Schweizerische [n] Kirchen-Zeitung zu sprechen; ersteren führt sie als Beleg für
den ihrer Einschätzung nach in der reformierten Pfarrerschaft noch im Jahre
1942 vorherrschenden Antijudaismus an.5

Differenzierter, wenn auch nicht unkritisch äussert sich Hermann
Kocher, Historiker und Pfarrer, in seiner magistralen Untersuchung über die

Haltung des schweizerischen Protestantismus zu Flüchtlingsnot und -politik
1933 — 1948. Judenfreundliche Passagen stellt er traditionell antijudaisti-
schen Stereotypen gegenüber und streicht so die „Zwiespältigkeit" des Briefes

heraus.6 Für die Abfassung sei eine aus den Unterzeichnern Wilhelm
Vischer, Oskar Farner, Arthur Frey, Adolf Maurer und Paul Vogt bestehende

Redaktionskommission besorgt gewesen.7

4 Zu ihrem kirchenkritischen Ansatz siehe das Interview in: Bas1er Zeitung 85 vom
13. 4. 1994; ähnliche Einschätzung bei M. Jehle-Wildberger, Das Gewissen sprechen

lassen. Die Haltung der Evangelisch-Reformierten Kirche des Kantons St. Gallen

zum Kirchenkampf, zur Flüchtlingsnot und zur Flüchtlingspolitik 1933-1945, Zürich
2001, S. 147 und in: Notabene. Zeitschrift der Evangelisch-reformierten Landeskirche
des Kantons Zürich 1, März 1997, S. 16.

5 U. Käser-Leisibach, Die begnadeten Sünder. Stimmen aus den Schweizer Kirchen
zum Nationalsozialismus 1933 — 1945, mit einem Geleitwort von Prof. E.
Stegemann, Winterthur 1994, S. 136-137.140; ferner ihr Votum anlässlich einer
Diskussion zusammen mit dem Historiker Pfarrer Hermann Kocher, Pfarrer Hans
Schaffert vom Hilfswerk der evangelischen Kirchen der Schweiz (HEKS), Pfarrer
Georges Braunschweig von der CJA in: Kirchenbote für den Kanton Zürich 8 vom
11. 4. 1997, S. 7-10.

6 H. Kocher, Rationierte Menschlichkeit. Schweizerischer Protestantismus im Span¬
nungsfeld von Flüchtlingsnot und öffentlicher Flüchtlingspolitik der Schweiz 1933 —

1945, Zürich 1996, S. 246.
7 H. Kocher, Rationierte Menschlichkeit, S. 586 Anm. 317 (hier auch die Belege

betreffend die Redaktionskommission).

236



Breiten Raum nimmt der Weihnachtsbrief sodann im monumentalen
Werk über Karl Barth und die Juden 1933-1945 von Eberhard Busch,
Assistent Barths von 1965 — 1968 und später Professor für Reformierte

Theologie in Göttingen, ein.8 Diese historisch-systematische Arbeit kann als

eine Antwort auf den immer wieder erhobenen Vorwurf gegenüber Barth

gesehen werden, er habe während des Nationalsozialismus zwar mutig für die

Freiheit der Kirche eingestanden, dabei aber die theologische Bedeutung des

Judentums für die Kirche und die Not der Juden in der NS-Diktatur
vergessen.9 Unter Hinweis auf den Basler Rabbiner Arthur Weil hebt Busch

lediglich die positiven Aspekte des auch von Barth unterzeichneten Briefes

hervor. Den darin enthaltenen Topos der Judenmission sah er durch den

Bussruf ersetzt, wodurch die Kritik der „missionarischen Nebengedanken"
aufgehoben sei.10 Dass Weil beim Antagonismus der beiden Religionen
stehen bleibe, bereitet Busch zwar Mühe, doch gelangt er zur Schlussfolgerung:
„Der Antagonismus bedeutet aber wohl überhaupt ein Grundproblem in der

christlich-jüdischen Begegnung".11
Sodann wird der Weihnachtsbrief in der Arbeit über Wilhelm Vischer als

Ausleger der Heiligen Schrift von Stefan Felber, jetzt Dozent am Theologischen

Seminar St. Chrischona, behandelt und in seiner ganzen Länge
wiedergegeben. Er nennt, allerdings ohne Quellenbelege, Wilhelm Vischer als

Verfasser.12 Diether Koch folgt ihm weitgehend, wenn er in seiner Einleitung
zum Abdruck in der Gesamtausgabe der Werke Karl Barths festhält, dass der

Brief von „Vischer aufgesetzt" und von ,Vogt unter dem Eindruck des

Referates von Rabbiner Taubes ergänzt" worden sei.13

Die Historikerin Marianne Jehle-Wildberger streicht in ihrer Studie über

die Haltung der St. Galler Kirche zu Kirchenkampf und Flüchtlingsnot
1933 — 1945 die positiven Elemente sowie die gute Aufnahme durch den

Rabbiner Weil hervor. Diese stellt sie gegen „jüngere Historikerinnen und

Historiker", die den Brief, wie sie schreibt, „teilweise heftig wegen seiner

8 E. Busch, Unter dem Bogen des einen Bundes. Karl Barth und die Juden 1933 -1945,
Neukirchen-Vluyn 1996, S. 493-500.

9 E. Busch, Unter dem Bogen des einen Bundes, S. V-VIII; vgl. auch den Lexikon¬

essay von E. Brocke, Kirche und Judentum, in: J. H. Schoeps (ed.), Neues Lexikon
des Judentums, Gütersloh, München 1992, S. 261-264.

10 E. Busch, Unter dem Bogen des einen Bundes, S. 497 Anm. 9. Das Zitat „missio¬
narische Nebengedanken" stammt von einem nicht namentlich genannten Juden,
mitgeteilt in: Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 2 vom 21. 1. 1943, S. 25-26.

11 E. Busch, Unter dem Bogen des einen Bundes, S. 499-500.
12 S. Felber, Wilhelm Vischer als Ausleger der Heiligen Schrift, S. 129-131 (S. 129:

„von Vischer aufgesetzt").
D K. Barth, Offene Briefe, S. 423-426 (das Zitat S. 424).

237



unbestreitbar antijudaistischen Elemente" kritisieren.14 Als erste zeigt sie

auch unterschiedliche kircheninterne Auffassungen über die Opportunität
der Veröffentlichung des Weihnachtsbriefes auf.

Abschliessend sei noch auf die Einschätzung des Weihnachtsbriefes auf
katholischer und jüdischer Seite kurz eingegangen. Urs Altermatt, Professor

für Zeitgeschichte an der Universität Freiburg i.Ü., behandelt in seinem

Buch Katholizismus und Antisemitismus ausführlich den stark antisemitisch
durchtränkten Kommentar auf den Brief in der Schweizerische [n] Kirchen-

Zeitung}5 Ambivalent erscheint ihm die „eigentümliche Spannung zwischen
offener christlicher Selbstkritik und Restbeständen des traditionellen Anti-
judaismus". Letzteren sieht er im christlichen Absolutheitsanspruch begründet.

Jacques Picard, Professor für Judentum an der Universität Basel, geht

lediglich in einer Anmerkung darauf ein. Er sieht in der Stellungnahme von
Weil auch eine jüdische Antwort auf Karl Barths angeblich ambivalente

Haltung gegenüber den Juden, die bei ihm zu „einer metaphysischen und damit
bloss symbolischen Existenz würden".16

Der Träger des Weihnachtsbriefs: das BK-Hilfswerk

Hinter dem Weihnachtsbrief stand das Schweizerische Evangelische Hilfswerk

für die Bekennende Kirche in Deutschland (SEHBKD), das sich am 4.

April 1938 neu organisiert hat.17 Aus dem Komitee der „Bekenntnis-Pfarrer-
Familien-Hilfe" herausgewachsen, hatte die Verhaftung von Martin Niemöl-

H M. Jehle-Wildberger, Das Gewissen sprechen lassen, S. 146-147.
U. Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus. Mentalitäten, Kontinuitäten,
Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945, Frauenfeld 1999, S. 250-
255 (das Zitat S. 250).
J. Picard, Die Schweiz und die Judett 1933 — 1945. Schweizerischer Antisemitismus,
jüdische Abwehr und internationale Migrations- und Flüchtlingspolitik, Zürich 1994,
S. 80 und 471 Anm. 131.

D Karl-Barth-Archiv Basel, 9107.47, Protokoll der Komitee-Sitzung vom 4. 4. 1938.
Ein Rundschreiben an die Schweizer Pfarrer von Anfang Juni 1938 informierte
über die Neukonstituierung (Karl-Barth-Archiv, 9107.55). Busch nennt - ohne
Beleg - das Gründungsdatum 5. 1. 1938 (E. Busch, Unter dem Bogen des einen
Bundes, S. 317). Ein Überblick über das Hilfswerk in: H. Rusterholz,
Flüchtlingspfarrer Paul Vogt 1900-1984, in: Kirchlicher Informationsdienst (ed.),
Ohne Wenn und Aber dem Gewissen verpflichtet, Zürich 2000, S. 13-30 (mit
zahlreichen Photos); M. Jehle-Wildberger, Das Gewissen sprechen lassen, S. 38-42;
sehr detailliert: H. Kocher, Rationierte Menschlichkeit, S. 83-93.111-120.
Pfarrer Heinrich Rusterholz, früherer Vorstandspräsident des Schweizerischen
Evangelischen Kirchenbundes (SEK), bereitet eine ausführliche Studie zur Geschichte
des SEHBKD vor.

238



1er, Pastor der Bekennenden Kirche in Berlin-Dahlem,18 im Jahre 1937
sowie die Absetzbewegung zahlreicher Pfarrer von der Bekennenden Kirche
und die Ablegung des Treueides auf Hitler den Anlass dazu gegeben. Paul

Vogt, damals Pfarrer in Zürich-Seebach (Mitglied der Theologischen
Arbeitsgemeinschaft von Prof. Emil Brunner, positiv-pietistische Herkunft),
konnte Karl Barth und weitere Theologen aus dem Umkreis der dialektischen

Theologie für die Realisierung seiner Hilfswerksidee gewinnen. Ein im
Advent 1937 an die Deutschschweizer Pfarrerschaft und 1938 in französischer

Ubersetzung auch an die Kollegen in der Suisse romande gesandter
Brief (sogenanntes Memorandum),19 der eine Verpflichtungserklärung zur
Fürbitte enthielt, zeitigte enormen Erfolg: In einem in dieser Art wohl
einzigartigen Plebiszit kamen 705 bejahende Antworten (von 1188 versandten

Exemplaren) zurück. Aufgrund dieser breiten Abstützung wurde das Hilfswerk

realisiert, dem ein leitendes Komitee mit Vogt als Präsident und
Vertretern aus den verschiedenen Kantonalkirchen vorstand.20 In der Theologischen

Erklärung von Barmen vom Mai 1934, insbesondere in These 1 mit
der Ablehnung jeglicher anderer Offenbarung Gottes als in Christus, sahen

die Leute um Barth von Beginn an die theologische Basis des SEHBKD.21

Emil Brunner, der 1939 nach seiner Rückkehr aus den USA ins Komitee

aufgenommen worden war,22 lehnte diesen Offenbarungsbegriff jedoch ent-

18 Zu Martin Niemöller (1892-1984), U-Boot-Kommandant im Ersten Weltkrieg,
nach 1945 führend in der Ökumene, siehe H. Krüger/W. Löser/W. Müller-
Römheld (ed.), Ökumene-Lexikon. Kirchen — Religionen — Bewegungen, Frankfurt
am Main 21987, Sp. 871-873.
Die biographischen Angaben zu den in dieser Arbeit genannten Personen
beschränken sich aus Platzgründen auf wenige Informationen. Sie finden sich bei der
ersten Nennung in einer Anmerkung, bei den Mitgliedern des BK-Hilfswerks und
den Unterzeichnern finden sie sich im Anhang. Bei den Schweizer Pfarrern diente
als Quelle meine Sammlung mit detaillierten Angaben zu Person und Werk (siehe
P. Aerne, Corpus von Pfarrerbiografien [Typoskript]).

19 Verfasst von Karl Barth, abgedruckt in: K. Barth, Offene Briefe, S. 52-64.
20 Mitgliederverzeichnis des Komitees im Anhang.
21 Karl-Barth-Archiv, 9107.193, Protokoll der Komitee-Sitzung vom 8. 10. 1940.
22 Gegenüber Vogt machte Brunner den Vorwurf, dass er im Frühjahr 1938 im Ge¬

gensatz zu Eduard Thurneysen und Arthur Frey nicht ins Komitee berufen worden
sei, obwohl er das Memorandum von 1937 ebenfalls unterstützt habe. Nach
Absprache mit Barth und Thurneysen und in Übereinstimmung mit den übrigen
Komiteemitgliedern nahm Brunner am 4. 12. 1939 erstmals an einer Sitzung teil.
Aus Protest trat hierauf Frey aus dem Komitee zurück (Quelle: Karl-Barth-Archiv,
9107.166, Schreiben Vogt an Barth vom 21.7. 1939; 9107.168, Schreiben Vogt an
Komiteemitglieder vom 27. 7. 1939; 9107.180, Protokoll der Komitee-Sitzung
vom 4. 12. 1939; 9107.191, Schreiben Frey an Vogt vom 11. 10. 1940).

239



schieden ab. In der Folge kam es 1940 und insbesondere 1941/42 zu
heftigen internen Spannungen.23

Das Hilfswerk betätigte sich auf drei Gebieten: der praktischen Hilfe
zunächst für bekenntniskirchliche Pfarrfamilien, später ganz allgemein für
Flüchtlinge (auch jüdische), der theologischen Arbeit (Herausgabe diverser

Publikationen) sowie den von der Schweizer Pfarrerschaft sehr gut besuchten

(bis zu 300 Anwesende!) thematischen Konferenzen, den sogenannten Wip-
kinger-Tagungen. Als Reaktion auf die Reichspogromnacht vom 9./10.
November 1938 (verharmlosend immer wieder als „Reichskristallnacht"
bezeichnet), als im Deutschen Reich von der SA die Synagogen und jüdische
Geschäfte in Brand gesteckt und 25 000 Juden gefangen genommmen wurden,

organisierte Vogt die 1. Wipkinger-Tagung vom 5. Dezember 1938.2

Bis 1948 fanden im Kirchgemeindehaus Zürich-Wipkingen sieben weitere

Tagungen statt.25

Das Jahr 1942

In mehrfacher Hinsicht kann das Jahr 1942 als Schicksalsjahr im Zweiten

Weltkrieg gesehen werden: Mit der Ankunft britischer Truppen in Afrika
und dem Sieg der Alliierten über die deutsche Wehrmacht in El-Alamein im
Oktober/November 1942 begann sich das Blatt allählich zu wenden, indem
der Sieg über Hitler-Deutschland wahrscheinlicher wurde. Für die Juden in

Europa verschlimmerte sich die Situation indessen dramatisch. Die
Deportationen aus Deutschland und den von Deutschland besetzten Gebieten in
die Konzentrationslager in Osteuropa wurden ab Herbst 1941 intensiviert.
Während der sogenannten Wannsee-Konferenz wurde im Januar 1942 die

„Endlösung der Judenfrage in Europa" beschlossen.

Nach dem Beginn der Deportationen von Juden aus Vichy-Frankreich
im Sommer 1942 vermuteten die Schweizer Regierungsstellen in Bern einen

Ansturm von Jüdinnen und Juden auf die Schweiz. Dr. jur. Heinrich Roth-

23 Karl-Barth-Archiv, 9107.187, Protokoll der Komitee-Sitzung vom 8. 5. 1940;
9107.203, Protokoll der Komitee-Sitzung vom 12. 5. 1941; 9107.218, Protokoll
der Komitee-Sitzung vom 18. 2. 1942, S. 2 und 9107.219, Ergänzungsprotokoll
der Sitzung vom 18. 2. 1942, S. 7; ferner E. Busch, Unter dem Bogen des einen
Bundes, S. 373—377.

24 Vogt gelangte „in grosser Bewegtheit" an Karl Barth, denn das Hilfswerk „müsse
nun etwas tun." Barth hielt dann sein Referat „Die Kirche und die politische Frage
von heute" (Karl-Barth-Archiv, 9107.218, Protokoll der Komitee-Sitzung vom 18.

2. 1942).
25 H. Kocher, Rationierte Menschlichkeit, S. 537-538 Anm. 112.

240



mund, Chef der Polizeiabteilung des Eidgenössischen Justiz- und Polizei-

departementes (EJPD), erliess hierauf am 13. August 1942 ein Kreisschreiben

an die kantonalen Polizeidirektionen und Polizeikommandos, welches

die praktische Schliessung der Grenze bedeutete.26 Danach durften lediglich
„Deserteure, entwichene Kriegsgefangene und andere Militärpersonen" sowie

„politische Flüchtlinge" aufgenommen werden.27 Juden dagegen waren
zurückzuweisen, da sie nicht als politische Flüchtlinge anerkannt wurden.
Rechtlich gesehen sollte der Bundesratsbeschluss vom 17. Oktober 1939,
wonach illegal eingereiste Ausländer in ihr Herkunftsland auszuschaffen seien,

wieder konsequent angewendet werden. Faktisch bedeutete dies eine

drastische Verschärfung der Flüchtlingspolitik, obwohl die eidgenössischen
Behörden (Diplomatie, Armee und Polizei) ab Mitte 1941 von den
Deportationen und ab Mitte 1942 über die planmässige systematische Ausrottung
der Juden in Europa Kenntnis hatten.28 Rothmund selber war über die

Vernichtungspläne spätestens seit Sommer 1942 informiert.29

Gegen die unmenschliche Massnahme vom 13. August 1942 erhob sich

lauter Protest aus der Bevölkerung, und der Schweizerische Israelitische
Gemeindebund, der Schweizerische Evangelische Kirchenbund (SEK) sowie die

Sozialdemokratische Partei intervenierten bei Bundesrat von Steiger, dem

26 C. Ludwig, Die Flüchtlingspolitik der Schweiz in den Jahren 1933 bis 1955. Bericht
an den Bundesrat zuhanden der eidgenössischen Räte, Bern 1957, S. 203-207; G.
Koller, Entscheidungen über Leben und Tod. Die behördliche Praxis in der
schweizerischen Flüchtlingspolitik während des Zweiten Weltkrieges, in: Die
Schweiz und die Flüchtlinge 1933-1945, Bern, Stuttgart, Wien 1996
Schweizerisches Bundesarchiv: Studien und Quellen 22), S. 22-36; Unabhängige
Expertenkommission Schweiz-Zweiter Weltkrieg, Die Schweiz und die Flüchtlinge

zur Zeit des Nationalsozialismus, Zürich 2001 [2. Version des Bandes], S. 118 —

120. Dem Kreisschreiben vom 13. 8. 1942 lag ein entsprechender Bundesratsbeschluss

vom 4. 8. 1942 zugrunde, der ebenfalls von Rothmund verfasst worden war.
Zu Rothmund (1888-1961), Chef der Eidgenössischen Zentralstelle für Fremdenpolizei

1919-1929 und der Polizeiabteilung des EJPD 1929-1954, siehe:
Unabhängige Expertenkommission Schweiz - Zweiter Weltkrieg, Die Schweiz und
die Flüchtlinge, S. 421.

27 C. Ludwig, Die Flüchtlingspolitik der Schweiz, S. 205.
28 J. Picard, Die Schweiz und die Juden, S. 406-409; H. Kocher, Rationierte

Menschlichkeit, S. 191-197; Unabhängige Expertenkommission Schweiz -
Zweiter Weltkrieg, Die Schweiz und die Flüchtlinge, S. 114-118. Grundlegend:
G. Haas, ,Wenn man gewusst hätte, was sich drüben im Reich abspielte ..." 1941 —

1943. Was man in der Schweiz von der Judenvernichtung wusste, Basel 1994
Beiträge zur Geschichte und Kultur der Juden in der Schweiz 4).

29 G. Koller, Entscheidungen über Leben und Tod, S. 30 — 31.

241



Vorsteher des Justiz- und Polizeidepartementes.30 Dies hatte die Lockerung
des Beschlusses am 23. August 1942 auf dessen Anordnung zur Folge.31 An
der „Landsgemeinde" der 1937 gegründeten evangelischen Jugendorganisation

„Junge Kirche" am 30. August 1942 im Zürcher Hallenstadion verteidigte

von Steiger die restriktive Flüchtlingspolitik des Bundesrates mit dem

berühmt gewordenen Bild des „schon stark besetzten kleinen Rettungsbootes".32

Allerdings hatten zu jenem Zeitpunkt nur rund 8 400 Zivilflüchtlinge
Aufnahme in der Schweiz gefunden.33 Anlässlich der Debatte im Nationalrat

am 22./23. September 1942 stellten sich die Sprecher der drei grossen
bürgerlichen Parteien (Freisinnige, Katholisch-Konservative - heute CVP - und

Bauern-, Gewerbe- und Bürgerpartei - heute SVP) hinter den Bundesrat, die

Sozialdemokraten und einzelne bürgerliche Votanten opponierten dagegen.34

Unter letzteren figurierten Albert Oeri (Basel-Stadt, liberale Partei) und

Ludwig Rittmeyer (St. Gallen, freisinnige Partei), beides bewusste Glieder
ihrer reformierten Kantonalkirche.35 Die Rückendeckung durch die Mehrheit

des Nationalrates erlaubte wiederum eine Verschärfung der Rückwei-

sungspraxis. Die entsprechende Weisung der Polizeiabteilung erging am 26.

30 G. Haas, Wenn man gewusst hätte, S. 128-130; E. Busch, Unter dem Bogen des

einen Bundes, S. 353 — 354; H. Kocher, Rationierte Menschlichkeit, S. 208 — 244;
Unabhängige Expertenkommission Schweiz - Zweiter Weltkrieg, Die
Schweiz und die Flüchtlinge, S. 123-125. Zu von Steiger (1881-1962), Fürsprecher,

Regierungsrat des Kantons Bern 1939-1940, Bundesrat 1940-1951,
Vertreter der Bauern-, Gewerbe- und Bürgerpartei BGB siehe: Unabhängige
Expertenkommission Schweiz - Zweiter Weltkrieg, Die Schweiz und die Flüchtlinge,
S. 422.

31 C. Ludwig, Die Flüchtlingspolitik der Schweiz, S. 209-211.
32 C. Ludwig, Die Flüchtlingspolitik der Schweiz, S. 393 — 394 (hier das Zitat von

Steigers); H. Kocher, Rationierte Menschlichkeit, S. 220-226.
33 Die Zahl ergibt sich aufgrund der Addition der Vorkriegsflüchtlinge 1933—1939

(rund 7100) und der vom 1. 1. 1939 bis 30. 8. 1942 Aufgenommenen (C. Ludwig,

Die Flüchtlingspolitik der Schweiz, S. 216; G. Koller, Entscheidungen über
Leben und Tod, S. 86-87).

34 C. Ludwig, Die Flüchtlingspolitik der Schweiz, S. 214-222; A. A. Häsler, Das Boot
ist voll. Die Schweiz und die Flüchtlinge, Zürich 1967, S. 160-184; G. Haas, Wenn

man gewusst hätte, S. 132; Unabhängige Expertenkommission Schweiz - Zweiter

Weltkrieg, Die Schweiz und die Flüchtlinge, S. 127-129; die Debatte ist nicht
im stenographischen Bulletin der Eidgenössischen Räte enthalten, aber abgedruckt
in: Zentralsekretariat der SP Schweiz (ed.), Dossier SPS/PSS, «mit dem Rücken

an der Wand». Flüchtlingsdebatte des Nationalrates vom September 1942 mit einer

Einleitung von Walther Bringolf, Bern 1979.
33 Oeri (1875-1950), Dr. phil., Altphilologe und Historiker, Chefredaktor der Basler

Nachrichten (U. Fink, Albert Oeri als Publizist und Politiker zwischen den beiden

Weltkriegen. Ein Beitrag zur Schweizergeschichte der Neuesten Zeit, Zürich 1971);
Rittmeyer (1897-1963), Dr. iur., Rechtsanwalt (M. Jehle-Wildberger, Das
Gewissen sprechen lassen, S. 134-138).

242



September 1942 telefonisch an die Grenzorgane und enthielt insbesondere
die Bestimmung, die französischen Juden „ausnahmslos" zurückzuweisen.36

Wenige Tage später, am 30. September 1942, stimmte die Versammlung des

schweizerischen reformierten Pfarrvereins in Liestal „nahezu einstimmig"
einer Resolution zu, die jeglichen Antisemitismus als „mit dem Bekenntnis zu
Jesus Christus unvereinbar" bezeichnete und zu Fürbitte und tätiger Liebe

für die „gequälten Juden" aufrief.37 Die Haltung der Bevölkerung war geteilt:
Eine in der ganzen Schweiz durchgeführte Geldsammlung der Schweizerischen

Zentralstelle für Flüchtlingshilfe im Oktober 1942 - sie wurde von der

„Jungen Kirche" tatkräftig unterstützt — erzielte das hohe Ergebnis von 1,5

Millionen Franken.38 Andererseits verabschiedete der rechtsbürgerliche
Schweizerische Vaterländische Verband (SW), im Jahre 1919 als Reaktion
auf den Landesstreik von 1918 gegründet,39 auf seiner Delegiertenversammlung

vom 24.125. Oktober 1942 eine „Aufklärung zur Flüchtlingsfrage", die

unzähligen Schweizer Zeitungen und vielen eidgenössischen Politikern zugestellt

wurde.40 In diesem „Manifest der Mitleidlosen" (Alfred A. Häsler)
wurde unter Hinweis auf die „Ueberfremdung" die strikte Schliessung der

Landesgrenzen, die Unterbringung aller Flüchtlinge in „besonderen Lagern"
sowie die Förderung ihrer baldigen Wiederausreise gefordert.41 „Diesem
Antisemitismus" trat namens des BK-Hilfswerkes Dr. Arthur Frey, Leiter des

Evangelischen Pressedienstes (EPD), entschieden entgegen.42

36 C. Ludwig, Die Flüchtlingspolitik de Schweiz, S. 222-223.
31 Verhandlungen des Schweizerischen reformierten Pfarrvereins am 28., 29. und 30

September 1942 in Liestal, Liestal 1942, S. 121 (Schweizerische Landesbibliothek
Bern, R 7464).
Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 2 vom 15. 1. 1943, S. 8; C. Ludwig, Die
Flüchtlingspolitik der Schweiz, S. 228; H. Kocher, Rationierte Menschlichkeit, S.

247; M. Jehle-Wildberger, Das Gewissen sprechen lassen, S. 138.
31 Zum SVV ausführlich; D. Heller, Eugen Bircher. Arzt, Militär und Politiker. Ein

Beitrag zur Zeitgeschichte, Zürich 21990, S. 57-80.103-108. Zielsetzung des SW
in: Der Schweizerische Vaterländische Verband 7/8, Februar 1941, S. 1-6.

4° C. Ludwig, Die Flüchtlingspolitik der Schweiz, S. 226-228; A. A. Häsler, Das Boot
ist voll, S. 211-224; H. Kocher, Rationierte Menschlichkeit, S. 247-250.

4! Das Manifest ist vollständig abgedruckt in: Der Schweizerische Vaterländische
Verband 11, November 1942, S. 2-5; teilweise in: SEHBKD (ed.), Judennot und
Christenglaube, Zollikon, Zürich 1943, S. 98-104 und A.A. Häsler, Das Boot ist
voll, S. 211-219. Der SW hatte sich schon am 27. 8. 1942 mit einem Telegramm
an den Bundesrat hinter dessen restriktive Flüchtlingspolitik gestellt (G. Haas,
Wenn man gewusst hätte, S. 129).

42 preys „Antwort" ist abgedruckt in: SEHBKD (ed.), Judennot, S. 105 — 110. Aller¬
dings bediente er sich des traditionellen christlichen Antijudaismus, wenn er etwa
die Notlage des jüdischen Volkes mit der Verstocktheit gegenüber Jesus Christus
erklärte.

243



Insgesamt dürfte das Urteil von Johannes Tscharner, Lehrer in Ober-
hallau (Schaffhausen) und aktiv in der religiös-sozialen Bewegung, zutreffen,
dass Bundesrat von Steiger sich in seiner hartherzigen Flüchtlingspolitik „einig

mit der Mehrheit des Schweizervolkes" wisse, „obschon es sich anderseits

auch gezeigt hat, dass eine ansehnliche Minderheit hierin anders denkt".43

Zur Frage der Kenntnisse über das Los des Judentums in der Öffentlichkeit
ist festzuhalten, dass einige Schweizer Zeitungen wie die freisinnige Neue

Zürcher Zeitung, das Israelitische\s\ Wochenblatt für die Schweiz aus Zürich,
das kritische, unabhängige Blatt Die Nation sowie einige sozialdemokratische

Organe Volksrecht, La Sentinelle) vereinzelt bereits ab 1941, häufiger dann
ab Mitte 1942 über die Massaker, Deportationen und schliesslich die totale

Vernichtung der Juden berichteten.44 Dazu gehörten ab 1942 auch zwei

religiöse Organe aus der Deutschschweiz: das Kirchenblattfür die reformierte
Schweiz, das der dialektischen Theologie um Karl Barth nahestand, sowie

Der Auflau der Religiös-Sozialen.45 Wer immer wollte, konnte sich also

informieren.

Die Reaktion des BK-Hilfswerks auf die Schreckensnachrichten

Personen, die in der Flüchtlingshilfe tätig waren, hatten zudem Kenntnis
aufgrund ihrer Arbeit und im direkten Kontakt mit Geflohenen. Dazu
gehörten Paul Vogt und Gertrud Kurz, die ihr eigenes Hilfswerk, die

„Kreuzritter"-Flüchtlingshilfe, leitete, aber auch Mitglied des Komitees des

BK-Hilfswerkes war. Wenige Tage nach der 5. Wipkinger-Tagung vom
15-/16. November 1942 luden die beiden, „bedrängt von ausserordentlich

schwerwiegenden Tatsachen", alle Komiteemitglieder des SEHBKD, aber

auch den Zürcher Kirchenrat zu einer Sitzung auf den 25. November 1942
in Zürich ein.46 Im als „dringlich!" bezeichneten Einladungsschreiben vom
19. November 1942 standen die unmissverständlichen Worte: „Die Juden
Europas, vor allem diejenigen Polens stehen vor der Abschlachtung".47

43 Neue Wege, Dezember-Sendung 1942, S. 36. Tscharner (1894-1981), aus Feldis
(Graubünden), wo er zum Freundeskreis von Pfarrer Max Gerber (religiös-sozial)
gehörte. Auf Initiative von Pfarrer Paul Trautvetter (religiös-sozial) Berufung als

Lehrer nach Hailau (zu allen drei Personen siehe P. Aerne, Corpus von Pfarrer-
biografien).

44 G. Haas, Wenn man gewusst hätte, S. 219-263; J. Picard, Die Schweiz und die
Juden, S. 409; H. Kocher, Rationierte Menschlichkeit, S. 191 — 194.

45 H. Kocher, Rationierte Menschlichkeit, S. 205-206.
46 Staatsarchiv Zürich, TT 1.66, S. 347 Nr. 897 (Kirchenratssitzung vom 23. 11.

1942).
47 Karl-Barth-Archiv, 9107.239, Einladungsschreiben vom 19. 11. 1942 zur Sitzung

vom 25. 11. 1942.

244



Als Gastreferent zeichnete der Zürcher Rabbiner Dr. Zwi Taubes48 den

Gang der über das „ganze Judentum" hereingebrochenen „Katastrophe"
nach, angefangen mit der öffentlichen Diskriminierung in Deutschland ab

1933, den ersten Massendeportationen in die Konzentrationslager im Frühling

1938, über die erfolglose Konferenz vom 6. —14. Juli 1938 in Evian, als

kein Land sich zur Aufnahme der verfolgten Jüdinnen und Juden bereiterklärt

hatte, und die Zerstörung der Synagogen in der Reichspogromnacht bis

zur Vernichtung des Warschauer Ghettos.49 Ausgiebig informierte er dann
über die aktuelle Lage der Juden im Osten. In der anschliessenden Diskussion

bestätigten einige Komiteemitglieder das Gehörte mit eigenen Beispielen

(Pfarrer Walter Hächler, Prof. Emil Brunner, Gertrud Kurz).
Zum andern war die Beschlussfassung über eine Kundgebung als

konkrete Antwort traktandiert. Lange wurde über deren Form diskutiert und
mit der Entscheidung gerungen. Verschiedene Möglichkeiten boten sich an:
Wort an die Behörden (Paul Vogt), Memorandum gegen den Antisemitismus

in der Schweiz (Karl Barth, unterstützt von Pfarrer Ernst Hurter und
Prof. Oskar Farner), Grusswort an „die jüdischen Brüder" (Oskar Farner

unterstützt von Pfarrer Alfred Braunschweig), Brief an Taubes zuhanden
seiner Gemeinde (Pfarrer Alfred Hübscher). Aus verschiedenen Gründen
erwuchs dem Vorschlag Farners Opposition: Hurter sah darin eine „gewisse

Einengung unserer Aktion", Pfarrer Gottfried Rohner befürchtete
Missverständnisse, Barth wollte die Beschränkung auf eine Aktion gegen den

Antisemitismus, und Pfarrer Garfield Alder erachtete die Wirkung von Protesten

und Resolutionen als fraglich und bevorzugte die Kleinarbeit. Auch Pfarrer

Erwin Schloss, Sekretär der Flüchtlingshilfe der Berner Landeskirche und
nicht Mitglied des Komitees des BK-Hilfswerks, machte sich für Vorträge in
den Gemeinden zur Bekämpfung des Antisemitismus stark.50 Einig war man
sich in der Beurteilung eines wachsenden Antisemitismus in der Schweizer

Bevölkerung. Beschlossen wurde dann die Antwort auf die Attacke des

Schweizerischen Vaterländischen Verbandes (mit 15 Stimmen) sowie die Ab-

4g Zwi Taubes (1900-1966), Dr. phil., Oberrabbiner der Israelitischen Cultusge-
meinde Zürich September 1936 bis Oktober 1965. Mitgründer der Christlichjüdischen

Arbeitsgemeinschaft CJA 1946 (unter anderem zusammen mit Pfarrer
Paul Vogt). Quelle: Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 2 vom 14. 1. 1966, S.

23.46; 3 vom 21. 1. 1966, S. 17-18 (mit Bild); Jüdische Rundschau 42 vom 22. 10.
1965; 3 vom 21. 1. 1966.

49 Karl-Barth-Archiv, 9107.240, Protokoll der Sitzung vom 25. 11. 1942 des Komi¬
tees des BK-Hilfswerks.

5° Erwin Schloss (1894-1944), jüdischer Vater (aus seiner Religionsgemeinschaft aus¬

getreten), theologische Ausbildung bei den Herrnhutern, Pfarrer der Brüdergemeinde
von Gnadau und 1935-1944 von Bern.

245



fassung „populärer Aufklärungsschriften gegen den Antisemitismus" (mit 14

Stimmen, beide Male ohne Gegenstimme). Der Vorschlag von Farner wurde

mit 13 gegen 1 genehmigt, die Gegenstimme dürfte von Aider stammen.
Sodann bestimmte die Versammlung die Mitglieder der Redaktionskommission:

Wilhelm Vischer, Oskar Farner, Adolf Maurer, Paul Vogt sowie einen

welschen Vertreter. Vischer wurde mit dem Vorsitz betraut.51

Stellungnahme des Kirchenbundes und des Zürcher Kirchenrates

Von Vischer zur Abfassung eines Briefes an die Juden gebeten,52 machte sich

Oskar Farner unter dem Eindruck der Ausführungen von Rabbiner Taubes53

vermutlich in den ersten Dezembertagen 1942 an die Niederschrift des Briefes.

Am 9. Dezember 1942 lag sein Entwurf der Redaktionskommission des

BK-EIilfswerks zur Diskussion vor und wurde genehmigt,54 wahrscheinlich
ohne gewichtige Änderungen/5 Diese Fassung enthielt gegenüber der

schliesslich veröffentlichten Version noch folgende Passage:56

5! Bundesarchiv Bern, SEK-Archiv, Laufnummer 1287, Schreiben Wilhelm Vischer
an Alphons Koechlin vom 19. 12. 1942.

52 Archiv des Evangelischen Pressedienstes Zürich, Dossier Bekenntnis-Kirchenhilfe,
Schreiben Wilhelm Vischer an Arthur Frey vom 27. 11. 1942: „Als Präsident der
Kommission, die für die Entwürfe zu sorgen hat, bat ich Prof. Farner das Grusswort
an die Juden zu schreiben."

53 Taubes Gedanken wurden von Farner teilweise aufgenommen: „In seinem Kampf
gegen das Judentum soll das Christentum getroffen werden" (Karl-Barth-Archiv,
9107.240, Protokoll der Sitzung vom 25. 11. 1942 des Komitees des BK-Hilfs-
werks, S. 1) findet sich in den Zeilen 12-14 des Weihnachtsbriefes (Hinweis von
Pfarrer Rusterholz).

54 Staatsarchiv, TT 1.66, S. 372-373 Nr. 958 (Kirchenratssitzung vom 7. 12. 1942):
„KR Farner teilt mit, dass die Kommission des BK.i.D. am 9. Dezember 1942
zusammentritt zur Formulierung der in Aussicht genommenen Kundgebungen des

Hilfswerkes." Ein Protokoll der Sitzung vom 9. 12. 1942 konnte nicht gefunden
werden, dürfte aber aus Zeitgründen und angesichts des Status (kleine Ad-hoc-
Kommission) auch nicht verfasst worden sein.
Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 1287, Schreiben Koechlin an Rudolf
Müller vom 15. 12. 1942.

55 Dass auch die genehmigte Fassung eindeutig die Handschrift Farners trug, ergibt
sich aus folgenden Belegen:
a. Gemäss Protokoll der Sitzung des SEHBKD vom 25. 11. 1942 war Farner

überzeugt, „dass die gehörten erschütternden Tatsachen nicht einfach verhallen
dürfen. Es wäre ein Aufruf, der sich auf das Gehörte bezieht und der zugleich
die Versicherung des Gedenkens und der Fürbitte enthält, an die jüdischen
Brüder zu richten." Er stellte den Antrag auf Abfassung des Grusswortes (Karl-
Barth-Archiv, 9107.240).

b. Das nur in französischer Sprache vorhandene Protokoll des SEK hielt das

Verlangen des BK-Hilfswerks fest, „d'adopter le texte de de contresigner une
lettre ouverte aus Juifs suisses, rédigée par le prof. Farner de Zurich" (Bundes-

246



,Wir würden uns im Gehorsam gegen Gottes Wort gebunden wissen und getrieben
fühlen, unnachgiebig für Sie, liebe jüdische Volksgenossen einzutreten, wenn in unserm
Lande je der frevle Versuch gemacht werden wollte, gegen Sie Verfolgungen anzuzetteln.
Wir setzen uns mit allen Mitteln dafür ein, dass Ihre Brüder, die in Todesangst sich
über unsere Grenzen geflüchtet haben, in der Schweiz barmherzig aufgenommen und
getröstet werden. Denn wir sind uns wohl bewusst, dass Gott mit ihnen zu uns
kommt'57' und prüft, ob wir ihm Dank erstatten für alle Gnade, die er uns bisher
erwiesen hat."

Mit der Uberschrift „Offener Brief an unsere Juden" wurde sie dem

Vorstand des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes (SEK) und dem

Zürcher Kirchenrat mit der Bitte um offizielle Unterstützung vorgelegt. Man
nahm damit eine Idee von Braunschweig auf, der in der Sitzung vom 25.
November 1942 vorgeschlagen hatte, dass der Kirchenbund und die
Kirchenräte in Form von Kanzelabkündigungen ebenfalls Stellung nehmen sollten.

Die Ablehnung im SEK in der Sitzung vom 10. Dezember 1942 war
einhellig:58 Präsident Pfarrer Alphons Koechlin, auch Basler Kirchenrats¬

archiv, SEK-Archiv, Laufnummer 2193, Protokoll 1942, S. 285, Sitzung vom
10. 12. 1942).

c. SEK-Präsident Koechlin schrieb am 15. 12. 1942 an Rudolf Müller: „Dem
Vorstand des Kirchenbundes lag am letzten Donnerstag das beiliegende von
Prof. Farner im Auftrag des Hilfswerkes für die Bekennende Kirche verfasste
Manifest vor" (Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 1287).

d. Im Protokoll des Zürcher Kirchenrates wurde festgehalten: „Das Hilfskomitee
fur die B.K. in D. hat dem Vorstand des Kirchenbundes den Entwurf eines von
KR Farner verfassten .Offenen Briefes an unsere Juden' vorgelegt. [. .] KR
Farner ist sich bewusst, dass es ein Wagnis ist, einen solchen Brief in die
Oeffentlichkeit zu werfen, aber nicht minder, jetzt nicht ein Wort zur grossen
Not der Juden zu sagen. Auch der Votant ist erschrocken und musste darum
den Brief schreiben" (Staatsarchiv, TT 1.66, S. 377 und 378 Nr. 967,
Kirchenratssitzung vom 14. 12. 1942).

e. Meieli Staehelin-Kutter, die einen eigenen Briefentwurf vorlegte, schrieb am
21. 12. 1942 an Vogt: .Vielleicht würde auch Herr Pfr. Farner meine Einwände

gut verstehen, er hat uns schon hier mit so viel Verständnis geholfen" (Archiv
für Zeitgeschichte Zürich, Nachlass Vogt 4.2.2).

56 Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 1287, „Offener Brief an unsere Juden";
die zitierten Auszüge sind auch eigens zitiert im Zürcher Kirchenratsprotokoll
(Staatsarchiv, TT 1.66, S. 377 Nr. 967, Sitzung vom 14. 12. 1942).

57 Anklang an Mt 25,35-40.
58 Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 2193, Protokoll 1942, S. 285-286, Sit¬

zung vom 10. 12. 1942. Die Mitgliedes des Vorstandes des SEK: Max Haller
(1879-1949), Prof. für Altes Testament an der Universität Bern 1925-1949,
Vizepräsident des SEK 1935 — 1949; Alphons Koechlin (1885-1965), Frühprediger
an der Martinskirche Basel 1921-1954, Präsident des Basler Kirchenrates 1933 —

1954, des SEK 1941-1954, der Basler Mission 1936-1959 und des HEKS 1945 —

1954; Robert Keller (1886-1960), Präsident des Thurgauer Kirchenrates 1934-
1954 (B. Müller, „Prüßtein" Weltkrieg. und dass wir nicht geschwiegen haben
wie ein stummer Hund Die Evangelische Kirche des Kantons Thurgau zwischen

247



Präsident (positiv; von der Theologie Karl Barths beeinflusst), hielt den Brief
für „ziemlich ungeschickt" und die implizierte Kritik an Kirche und Behörden

für deplaziert. Vorstandsmitglied Pfarrer Arnold Zimmermann, Zürcher

Kirchenratspräsident und früher Pfarrer am Neumünster (positiv), fand, er
würde weder von den Juden noch vom Schweizer Volk verstanden, und
Pfarrer Albert Lequin, der welsche Sekretär, empfand den Appell zur
Konversion als taktlos; erste Pflicht von uns Christen sei jetzt die materielle Hilfe.
Nach Meinung von SEK-Vizepräsident Max Haller, Professor für Altes
Testament in Bern (positiv), würde er die Situation der Flüchtlinge
verkomplizieren und Antisemitismus provozieren; zudem störte er sich am Anspruch
der „Herren von Wipkingen", gewissermassen im Namen der Kirche zu
sprechen. Nicht anders die beiden Nicht-Theologen im Vorstand: Robert

Sturzenegger, Mitglied des St. Galler Kirchenrates (positiv/dialektisch),
meinte, dass das Komitee sich nicht der Wirkung eines solchen Briefes be-

wusst sei. Dr. jur. Robert Keller, Staatsanwalt und Thurgauer Kirchenratspräsident,

war wie Haller zufrieden mit der praktischen Flüchtlingsarbeit
und setzte sich für die Verhinderung von dessen Veröffentlichung ein; die

Flüchtlinge brauchten jetzt eine Atmosphäre des Friedens, die nicht durch

theologische Erörterungen gestört werden soll. Einzig Pfarrer Hans Schädelin,

der Deutschschweizer Sekretär (dialektisch), zeigte ein gewisses Interesse

an der theologischen Argumentation. Neben der Rückweisung der

Unterzeichnung des Briefes beschloss der SEK-Vorstand auf Antrag von Zimmermann

eine Aussprache mit dem Komitee und dem Zürcher Kirchenrat.59

Für Koechlins Empfinden war Farner mit dem „Eingestehen unserer
Schuld in Beugung und Busse" vor dem „Richterstuhl der Juden" zu weit
gegangen.60 Mit einer „solchen Erniedrigung unserer Kirche den Juden ge-

Anpassung und Widerstand im 2. Weltkrieg [unveröffentlichte Lizentiatsarbeit an der

Theologischen Fakultät der Universität Freiburg/Schweiz 2001], S. 57 Anm. 268);
Albert Lequin (1872 — 1943), Pasteur der Église nationale in Neuchâtel, Secrétaire
romand des SEK 1921 — 1943; Hans Schädelin (1912 — 1980), Pfarrer in Limpach
(Solothurn) 1937-1948 und deutschschweizer Sekretär des SEK 1942-1949;
Robert Sturzenegger (1883-1961), Kaufmann, Mitinhaber einer Textilfirma, Präsident

der Kirchgemeinden St. Gallen-Straubenzell 1918-1923 und St. Gallen -
Tablat 1928-1950 (M. Jehle-Wildberger, Das Gewissen sprechen lassen, S. 72-
73); Arnold Zimmermann (1872-1951), Pfarrer in Zürich-Neumünster 1913 —

1940 und Präsident des Zürcher Kirchenrates 1939-1947.
59 SEK-Vertreter waren Koechlin, Zimmermann, Sturzenegger, Schädelin und Lequin

(Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 2193, Protokoll 1942, S. 3, Sitzung vom
14. 1. 1943). Wer neben Zimmermann den Zürcher Kirchenrat vertrat, ist nicht
bekannt.

6° Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 1287, Schreiben Koechlin an Pfarrer Ru¬

dolf Müller vom 15. 12. 1942.

248



genüber" konnte er sich nicht einverstanden erklären, da sei die „Würde
unserer Kirche" nicht mehr gewahrt. „Die beste Art die zweifellos vorhandene

Abneigung gegen die vielfach widerwärtigen Juden zu überwinden" sah

er im aktiven Einsatz in der Flüchtlingsarbeit, aber nicht in der ständigen

Wiederholung des Antisemitismus-Vorwurfs oder „wenn wir gar die Juden zu

unsern erlauchten Richtern über unser Verhalten erheben." Beides sei eher

kontraproduktiv.
Gemäss Aussage von Sturzenegger in einem persönlichen Brief an seinen

Freund und'Mitunterzeichner Eduard Thurneysen, Pfarrer am Basler Münster

und ausserordentlicher Professor für praktische Theologie, wurde im
SEK-Vorstand das unterschiedliche Kirchenverständnis besonders empfunden:61

Ihrer Konzeption von Volkskirche sei die Idee der Bekenntniskirche
des SEHBKD gegenüber gestanden. Theologische Arbeit und solche der

Kirchenbehörden seien nicht dasselbe, es gehe nicht an, dass letztere

Anweisungen der Theologen entgegennehmen müssten. Tatsächlich stimmte
diese Fremdwahrnehmung mit dem Selbstanspruch von Thurneysen und
Karl Barth überein. Nach ihren Vorstellungen hätten die Wipkinger-Tagungen

des BK-Hilfswerks „eine Art Synode einer bekennenden Kirche"
werden sollen, „die von einer gemeinsamen Erkenntnis her eine bekenntnishafte

Botschaft an die übrige Kirche richten könnte".62 Dazu war man
jedoch nach ihrer Einschätzung nicht fähig.

Im Zürcher Kirchenrat konnte Farner als Mitglied und Vizepräsident
seinen Brief direkt unterbreiten.63 Damit waren hier die Meinungen zumindest

nicht ungeteilt. Präsident Zimmermann gab in der Sitzung vom 14.

Dezember 1942 vor der Diskussion die Haltung des SEK bekannt und zeigte

61 Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 1287, Schreiben Sturzenegger an Thurn¬
eysen vom 22. 12. 1942.

ö2 Karl-Barth-Archiv, 9107.259, Protokoll der Sitzung der Kommission des SEHBKD
vom 20. 9. 1943 (Zitat von Barth) und 9107.252, Protokoll der Sitzung der
Kommission des SEHBKD vom 19. 5. 1943 (hier argumentierte Thurneysen ganz
ähnlich wie Barth). Vgl. dazu: E. Busch, Unter dem Bogen des einen Bundes, S.

500-502.
63 Staatsarchiv, TT 1.66, S. 377—379 Nr. 967 (Kirchenratssitzung vom 14. 12.

1942). Rudolf Meier (1907-1986, positiv/jungreformiert), Landwirt, Kirchenrat
1938-1943, fehlte wegen Militärdienstes als einziger in der Sitzung. Neben den
Pfarrern Arnold Zimmermann (positiv; SEK-Vorstandsmitglied), Oskar Farner
(liberal) und Hans Bruppacher (religiös-sozial; beide Unterzeichner) gehörten 1942
dem Zürcher Kirchenrat an: Ernst Frick (1894-1963; liberal), Pfarrer in Zürich-
Unterstrass 1921 — 1960, Kirchenrat 1939 — 1963; Wilhelm Spöndlin (1885 — 1965;
positiv/jungreformiert), Dr. jur., Jugendanwalt für den Bezirk Zürich 1919-1950,
Kirchenrat 1933-1955; Rudolf Baumann (liberal), Sekundarlehrer in Winterthur-
Seen, Kirchenrat 1936-1951.

249



sich „erschrocken" über das vorgelegte Dokument. Die .Verbrüderung" mit
den Juden würde in „unseren Schweizer Kirchen" nicht verstanden. Man
müsse ihnen helfen, aber die „Abbitte" würde die „antisemitische Welle nur
verstärken." Die Juden selber wären ebenfalls beleidigt, denn sie glaubten,
„mit der Verfolgung Jesu recht gehandelt zu haben." Und: „Wir dürfen auch

den unheilvollen Einfluss nicht übersehen, den das Judentum in kultureller
und wirtschaftlicher Hinsicht ausgeübt hat." Damit gab der Präsident die

Tonlage an: Sekundarlehrer Baumann war „als Laie" über den Brief ebenfalls

„erschrocken", Pfarrer Ernst Frick (liberal) wünschte dessen „Unterdrük-
kung". Beim Juristen Spöndlin (positiv/jungreformiert) fühlt man sich

sogar an die antisemitische Hetze in der katholischen Schweizer Kirchen-Zeitung

erinnert, wenn er die „bedenklichen Erscheinungen jüdischen Einflusses

in der Literatur, im Theater, etc." nannte, die „Gleichstellung" der beiden

Religionen für „unrichtig" hielt und präzisierte: „Der gegenwärtige Hass

geht nicht gegen das Judentum als Religionsgemeinschaft, sondern gegen das

Judentum als Rasse, als Volk." In unlogischer Konsequenz zum Gesagten
wünschte er gleichwohl eine Stellungnahme gegen den Antisemitismus, aber

in „viel einfacherer, untheologischer, mehr evangelisch-religiöser Form,
damit unsere einfachen Leute es verstehen". Dieser Vorschlag wurde auch von
Baumann geteilt.

Unterstützung im Zürcher Kirchenrat fand Farner allein in der Person

von Pfarrer Hans Bruppacher (religiös-sozial), der schon als offizieller
Vertreter des Kirchenrates den Ausführungen von Rabbiner Taubes am 25.
November 1942 beigewohnt hatte.64 Er war „ergriffen" vom Brief als „einem
heilsamen Bussruf an unsere Kirche". Es dürfe auch die „Ablehnung des

Christus (Messias) durch die Juden" erwähnt werden, weil es „mit dieser

Liebe und diesem Bussruf an die Christen" geschehe. Die „Freunde der

verfolgten Juden" dürften inoffiziell so reden, nicht aber die Kirche.65 Ähnlich

Farner, der meinte, dass man die Juden „nicht richterlich, sondern
brüderlich" daraufhinweise, „dass ihre Not aus der Verwerfung Christi" komme.
Nicht Schuld vorzuhalten sei jetzt an der Zeit, sondern der Hinweis: „eure
Not endet, wenn ihr euch zu Christus bekehrt." Einigkeit bestand in seiner

Analyse, dass der „Judenhass" im Schweizer Volk „erschreckend gross" sei.

64 Staatsarchiv, TT 1.66, S. 361 Nr. 929 (Kirchenratssitzung vom 30. 11. 1942).
65 In der auf den 14. 12. 1942 nächstfolgenden Sitzung am 4. 1. 1943 gab Bruppa¬

cher zuhanden des Protokolls folgende Präzisierung: „Ich sehe, dass die offizielle
Kirche kaum so reden wird; den Freunden der verfolgten Juden aber wird niemand
einen solchen Brief verwehren wollen" (Staatsarchiv, TT 1.67, S. 2 Nr. 7).

250



Nach intensiver Diskussion beschloss der Kirchenrat den Verzicht auf
Mitunterzeichnung und die Teilnahme an der vom SEK initiierten
Unterredung mit den Initianten des Briefes. Diese fand am 18. Dezember 1942 in
Zürich statt. Doch selbst nach drei Stunden war es trotz des Einsatzes von
SEK-Präsident Koechlin nicht gelungen, sie zum Rückzug des Briefes zu
bewegen.66 Im Gegenteil: „Wir müssen ihn ausgehen lassen. Darin hat uns
die Aussprache bestärkt" schrieb Vischer, der Präsident der Redaktionskommission,

in einem Dankesbrief für das Gespräch an Koechlin.67 Ein einfacher

Aufruf gegen den Antisemitismus genügte ihm nicht, er wollte einen offenen
Brief an die Juden.68 In der Aussprache gestand Vischer auch „ausdrücklich"
ein, „dass es in der ,100%igen Absicht' der Verfasser liege, die J. zur Bekehrung

aufzufordern".69 Wenigstens ging man nochmals über die Bücher:
Vischer, Farner und Vogt von der Redaktionskommission strichen einige
umstrittene Passagen, kürzten und vereinfachten die Formulierungen.7" Da der

Brief nunmehr als „Weihnachtsbrief an die Schweizer Juden" veröffentlicht
werden sollte, galt es, nach dem 18. Dezember 1942 innerhalb von wenigen
Tagen die Schlussredaktion, die Unterschriftensammlung und die Zustellung
an die Presse vorzunehmen. Die Verantwortung dafür trug Paul Vogt,
Präsident des BK-Hilfswerks und - im Flintergrund - der eigentliche „spiritus

66 Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 2022, Protokoll 1943, S. 3-4, Sitzung
vom 14. 1. 1943.

67 Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 1287, Schreiben Vischer an Koechlin
vom 19. 12. 1942.

68 Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 1287, Schreiben Koechlin an Rudolf
Müller vom 15. 12. 1942.

62 Bundesarachiv, SEK-Archiv, Laufnummer 1287, Schreiben Sturzenegger an Thurn-
eysen vom 22. 12. 1942.

70 Das Protokoll der Komiteesitzung vom 10. 3. 1943 hält fest: „Zustandekommen
des Weihnachtsbriefes durch die Dreierkommission die an der letzten Sitzung
eingesetzt wurde" (Karl-Barth-Archiv, 9107.247). Es ist davon auszugehen, dass nie
ein Romand aktiv mitarbeitete (Wegdistanz nach Zürich!). Koechlin nennt als

Kommissionsmitglieder Vischer, Farner, Vogt, Adolf Maurer und Arthur Frey
(Bundesarchiv, SEK-Archiv, Laufnummer 1287, Schreiben Koechlin an Rudolf
Müller vom 15. 12. 1942). Frey und Maurer dürften kaum eine aktive Rolle bei der
Textgestaltung gepielt haben: Frey war 1940 aus dem Komitee ausgetreten, Maurer
litt unter Arbeitsüberlastung. Ein Flugblatt an breite Bevölkerungskreise zugunsten
der Hilfe an die Flüchtlinge (am 25. 11. 1942 als „populäre Aufklärungsschriften
gegen den Antisemitismus" beschlossen), um dessen Abfassung letzterer von Vischer
gebeten worden war, kam nicht zustande (Archiv des Evangelischen Pressedienstes,
Dossier Bekenntnis-Kirchenhilfe, Schreiben Wilhelm Vischer an Arthur Frey vom
27. 11. 1942).

251



rector" der ganzen Aktion,71 während Arthur Frey vom Evangelischen
Pressedienst für die Weiterleitung an die politischen Blätter zuständig war. In der

Eile vergass Vogt gar, auf die Veröffentlichung hinzuweisen, so dass „einige

grosse Augen machen, wenn sie ihren Namen in diesem oder jenem Blatte

unter diesem Brief finden, besonders wenn kämpferische Kommentare
erscheinen sollten".72

Ohne offizielle Unterstützung, lediglich als privates Bekenntnis ging der

Brief an die Öffentlichkeit. Er wurde „allen Rabbinern sowie leitenden
jüdischen Persönlichkeiten" in der Schweiz zugesandt und in einigen
Flüchtlingslagern vorgelesen'3 sowie im Mitteilungsblatt des Evangelischen
Pressedienstes an die Mitarbeiter und die religiösen Blätter vom 23. Dezember

1942 abgedruckt.74 Am 24. Dezember 1942 erschien er in ein paar
Deutschschweizer Tageszeitungen (darunter in der National-Zeitung)75 und später in

71 Symptomatisch Pfarrer Garfield Alder in seinem Absagebrief vom 20. 12. 1942 an

Vogt: „Deinem Einsatz haben wir ja so viel zu verdanken, dass man versucht ist,
schon rein aus Dank und Liebe zu Dir, die Unterschrift zu geben, aber nichtwahr,
das wäre doch nicht die rechte Haltung" (Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt
4.2.2).

72 Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Schreiben Frey an Vogt vom 21. 12.

1942.
73 Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Schreiben Frey an Vogt vom 21. 12.

1942 (hier das Zitat); S. Felber, Wilhem Viseber als Ausleger der Heiligen Schrift, S.

131.
74 Mitteilungen des Schweizerisch-evanglischen Pressedienstes 51 vom 23. 12. 1942 (mit

der Liste der 37 Unterzeichner). Das Mitteilungsblatt erschien hektographiert,
möglicherweise wurden Abzüge davon erstellt. Diese entsprächen dann dem
Separatdruck, vom dem in der Forschung ausgegangen wird (K. Barth, Offene Briefe, S.

424.448; E. Busch, Unter dem Bogen des einen Bundes, S. 496; S. Felber, Wilhelm
Vischer als Ausleger der Heiligen Schrift, S. 130). Doch hat sich in keinem der
zahlreichen Nachlässe ein solches Exemplar erhalten. Schenker muss jedoch nicht
zwangsläufig ein Flugblatt vorgelegen haben (so E. Busch, Unter dem Bogen des

einen Bunden, S. 496 Anm. 5), vielmehr dürfte er als Redaktor der Schweizerische^n]

Kirchen-Zeitung Zugang zu den Mitteilungen des Evangelischen Pressedienstes und
zu diversen Tageszeitungen gehabt haben.

73 National-Zeitung vom 24. 12. 1942 (Nennung der 37 Unterzeichner). Abdruck in
folgenden Tageszeitungen: Volksstimme 300 vom 23. 12. 1942 (alle Unterzeichner);
Landbote 301 vom 24. 12. 1942 (namentliche Nennung von 21 Unterzeichnern aus
Basel, dem Aargau und der Ostschweiz); Appenzeller Zeitung 302 vom 24. 12. 1942
(vier Namen von Unterzeichnern). Andere politische Zeitungen: Oberländisches
Volksblatt 202 vom 24. 12. 1942 (alle Unterzeichner); Schweizerische Republikanische

Blätter 25 vom 16. 1. 1943 (alle Unterzeichner).
Die Zeitungen, die den Weihnachtsbrief abdruckten, hatten einen Bezug zu den
Unterzeichnern oder zur Theologie ganz allgemein: z. B. der Landbote zum
Demokraten und Pressemann Arthur Frey; Volksstimme-Redaktor Franz Schmidt war
vorher Redaktor am religiös-sozialen [Der] Aufbau und Sohn des Theologieprofessors

Paul Wilhelm Schmidt in Basel. Redaktor Rudolf Wyss-König (Oberländisches

252



kirchlichen Blättern wie dem Kirchenbote [n] für den Kanton Zürich,7b wo
Farner Redaktor war.

Die Unterzeichner

In erster Linie wurden die 34 Mitglieder des leitenden Komitees des

SEHBKD zur Unterschrift eingeladen:77 28 Namen finden sich in der Liste
der Unterzeichner. Von den Pfarrern Jaques Courvoisier (Genève) und Garfield

Alder (Luzern) haben sich die Absagebriefe erhalten. 8 Beide liessen sich

von den Argumenten des Kirchenbundes überzeugen; Aider hielt zudem die

Resolution des Schweizerischen Pfarrvereins sowie die Kollekte der

Flüchtlingshilfe für ausreichend deutliche Zeichen, „dass wir für das heimgesuchte
Israel einstehen." Allerdings kam bei Aider auch eine distanzierte Haltung
gegenüber dem Judentum zum Ausdruck, denn die allgemeine Formulierung
Wir stehen zu Ihnen" ging ihm zu weit. Zu den 28 BK-Leuten kamen neun
weitere Personen hinzu (eine Frau und acht Männer). Sie waren mit
Komitee-Mitgliedern freundschaftlich verbunden oder Pfarrer an Orten mit
einem Flüchtlingslager (Emil Blaser in Büren a.A. [Bern], Ernst Kaul in
Adliswil [Zürich] und Ernst Stuckert in Aeugst [Zürich]). Somit ergibt sich

folgende Aufschlüsselung der 37 Unterzeichner: 33 Männer und vier Frauen.
Letztere waren allesamt religiös tief verwurzelt und kirchlich stark engagiert,
drei als Komitee-Mitglieder: Gertrud Kurz, Charlotte von Kirschbaum
(Sekretärin und theologische Mitarbeiterin von Karl Barth), Hanny Wieser-
Staehelin (Ehefrau von Pfarrer Gottlob Wieser, Chefredaktor des dialektischen

Kirchenblatt\e.s] für die reformierte Schweiz)-, ferner Meieli Staehelin-

Kutter (Tochter von Neumünster-Pfarrer Hermann Kutter, Ehefrau von

Volksblatt) dankte Karl Barth persönlich; der Brief gehöre zu den „wesentlichen
Dingen" von Weihnachten 1942 (Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2,
Brief Wyss an Barth vom 28. 12. 1942).

76 Kirchenbote für den Kanton Zürich, Januar 1943, S. 4-5 (mit der Liste der 37
Unterzeichner). Abdruck des Briefes auch in: Kirchenblatt für die reformierte
Schweiz 1 vom 7. 1. 1943, S. 10 — 11; Kirchenbote für den Kanton Basel-Land 5,
Februar 1943, S. 38; Freund Israels 2/3, März/Mai 1943, S. 23 (alle 37 Namen);
SEHBKD (ed.), Judennot, S. 7-9 (mit den 37 Unterzeichnern).
Nicht abgedruckt in (ohne Vollständigkeit): Kirchenboten der Kantone Thurgau,
Graubünden, Basel-Stadt, Bern, St. Gallen (erst ab 1952). Der Grund dürfte in der
Erscheinungsweise liegen (monatlich oder noch weniger).

77 Die kommentierte Liste der Unterzeichner sowie deren Biographien finden sich im
Anhang.

78 Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Schreiben Courvoisier an Vogt vom
20. 12. 1942 und Alder an Vogt vom 20. 12. 1942.

253



Kirchengeschichtsprofessor Ernst Staehelin und Schwägerin von Hanny
Wieser), die übrigens als einzige einen eigenen Briefentwurf vorgelegt hatte,
der weniger schroff in der Wortwahl war, nicht zur Bekehrung zu Christus

aufrief, aber gleichwohl die von Christen an den Juden begangenen Sünden

bekannte und um Vergebung Gottes" bat.79 Von den 33 Männern war nur
Dr. oec. publ. Arthur Frey vom Evangelischen Pressedienst nicht ordiniert
(er wäre jedoch gerne Pfarrer geworden, konnte sich aber nach dem frühen
Tode seines Vaters aus finanziellen Gründen das Theologiestudium nicht
leisten), von den andern arbeiteten 25 als (Gemeinde-)Pfarrer, sieben als

haupt- oder nebenamtlicher Lehrer (Privatdozent oder Professor) an der

Universität (Karl Barth, Emil Brunner, Oskar Farner, Edmond Grin, Alfred
de Quervain und Eduard Thurneysen, Wilhelm Vischer) und einer als

Fürsorger (Luzius Salzgeber). Mit Ausnahme von Grin (Lausanne) stammten
alle aus der Deutschschweiz. Richtungsmässig gehörten die unterzeichnenden

Personen zum engeren oder ferneren Kreis der dialektischen Theologie
(Barth- und Brunner-Schüler), kamen aber auch aus dem Pietismus (etwa

Vogt, Gertrud Kurz). Oskar Farner war zunächst theologisch liberal (wie sein

Vater Pfarrer Alfred Farner), entwickelte sich, mitbewirkt durch die

Beschäftigung mit dem Reformator Zwingli, zu einer biblisch-zentrierten

Theologie weiter. Obwohl er durch seine Ehefrau Mary Wieser (Schwester

von Pfarrer Gottlob Wieser) auch familiär zum engeren Kreis der dialektischen

Theologie gehörte, blieb er kirchenpolitisch bei den Liberalen und

gehörte zur liberalen Synodenfraktion. Fünf Pfarrer waren mit den Religiös-
Sozialen verbunden (Hans Bruppacher, Samuel Dieterle, Rudolf Schwarz,

Alfred Hübscher und Adolf Maurer; die beiden letzteren waren auch

Komitee-Mitglieder). Hingegen unterzeichneten die engsten Ragaz-Schüler den

Brief nicht, sie waren jedoch kaum dazu eingeladen. Ohne den Richtungsgegensatz

genauer gekannt zu haben, ist dem Israelitischen Wochenblatt
doch aufgefallen: „Unter den Unterschriften fehlen so judenfreundliche
Namen wie Pfarrer Trautvetter und Pfarrer Lejeune".80

79 Meieli Staehelin empfand die Begründung für das Einstehen für die Juden (Gefahr
für die Kirche) als „opportunistisch" und „utilitaristisch". Obwohl auch sie dem
traditionellen christlichen Bild des jüdischen Volkes verhaftet blieb (sie sprach von
„Blindheit Israels"), wollte sie positiv von Christus reden und „nicht dem unglücklichen

Volke seine Verstockung aufdringlich vorhalten" (Archiv für Zeitgeschichte,
Nachlass Vogt 4.2.2, Brief Meieli Staehelin an Vogt vom 21. 12. 1942 und
Briefentwurf).

80 Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 2 vom 15. 1. 1943, S. 8. Paul Trautvetter
(1889-1983), Pfarrer in Oberhallau (Schaffhausen) 1912-1918 und Zürich-
Höngg 1918-1954, und Robert Lejeune (1891-1970), Pfarrer in Zürich-Neu-

254



Das Echo in der politischen Presse

Die meisten Zeitungen, die den "Weihnachtsbrief in einer kurzen Mitteilung
erwähnten oder abdruckten (vollständig oder in Auszügen), verzichteten auf
einen Kommentar. Leserbriefe wurden gar nicht erst abgedruckt. Besonders

bei der National-Zeitung in Basel trafen auch "Wochen nach dem 24. Dezember

Anfragen und Beschwerden vor allem von jüdischer Seite ein — „Ach die
ich rief die Geister ." seufzte man dazu in der Redaktion81 -, die
postwendend an Arthur Frey vom Evangelischen Pressedienst gesandt wurden,
der sie seinerseits an Vogt zur Beantwortung weiterleitete.

Voll des Lobes war die von Gewerkschaftern, Demokraten und
Linksfreisinnigen initiierte Zeitung Die Nation für das christliche Schuldeingeständnis

(Zeile 26-30): „Dieser in seiner Simplizität überwältigende
Gedanke" sei „herzhaft undogmatisch" und hebe sich wohltuend ab vom
„gewöhnlichen gelehrten theologischen Betrieb der dicken Dogmatikbücher",
die nur auf die Verteidigung traditioneller dogmatischer Positionen aus
seien.82

Eine weitere unabhängige Zeitung verteidigte den "Weihnachtsbrief und
seine Unterzeichner. In den Schweizerische\n\ Republikanische[n] Blätter [n]
nahm Redaktor Johann Baptist Rusch, der zeitlebens progressive soziale

Ideen vertrat, aber einer konservativ-ultramontanen Weltsicht verhaftet
blieb, die Unterzeichner Barth und Brunner und ihre Schüler vom Vorwurf
des durch das Evangelium gerechtfertigten Antisemitismus ausdrücklich in

münster 1926-1958, waren enge Vertraute von Leonhard Ragaz und zeit ihres
Lebens sehr aktiv in der religiös-sozialen Bewegung.

81 Archiv für Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Redaktion der National-Zeitung an
den Evangelischen Pressedienst vom 4. 1. 1943. Schon am vorher hatte die Redaktion

der National-Zeitung dem Evangelischen Pressedienst mitgeteilt, man gedenke
nicht, „diesen Theologenstreit weiter zu führen" (National-Zeitung an den
Evangelischen Pressedienst 28. 12. 1942). Ferner: Schreiben Frey an Vogt vom 15. 1.

1943, worin er mitteilt, dass die National-Zeitung die Beantwortung der
Reklamationen der Leser verlange, „damit Ruhe einkehre".

82 Die Nation 2 vom 14. 1. 1943. Erfreut rapportierte Pfarrer G. Wieser dieses Lob
den Lesern seines Kirchenblattes {Kirchenblattfür die reformierte Schweiz 2 vom 21.
1. 1943, S. 26). Auf der gleichen Seite zeigt sich Die Nation „betroffen, nein
erschüttert" über den Artikel in der Schweizerische [n] Kirchen-Zeitung, schreibt aber
polemisch-ironisch: „Es ist ein menschenfreundlicher Einfall der Kirchen-Zeitung,
mit politischem Antisemitismus (numerus clausus) dem berechtigten' Antisemitismus

die Vorwände zu nehmen. Die Kirchen-Zeitung beweist politisches Zartgefühl,
indem sie von der Verweisung der Juden in ihre Schranken' und nicht etwa von
Ausrottung der Juden spricht."

255



Schutz.83 Wichtiger als die Juden „vorzeitig in den Tempel des Neuen
Testamentes zurückzurufen" sei, sie davon zu überzeugen, dass die Christen
nichts mit den an ihnen jetzt verübten Verbrechen zu tun hätten. Mit der

Rückkehr aus der Verbannung in ihre ursprüngliche Heimat komme das

Verständnis für die „wahre Messiasidee". Deshalb begrüsste Rusch den

politischen Zionismus. Obwohl er also die Juden hinsichtlich ihres Glaubens in
Ruhe liess, hielt er theoretisch an der Judenmission und am christlichen

Absolutheitsanspruch fest. Verständlich wird diese Position, wenn man deren

Entwicklung betrachtet: In den Jahren 1923 bis 1927 publizierte er in
seinem Blatt noch wüste antisemitische Hetzartikel und trug damit zur
Verbreitung einer antisemitischen Grundhaltung in der Deutschschweizer

Bevölkerung in den zwanziger Jahren bei, der dann den Fronten in den drei-

ssiger Jahren als guter Nährboden für ihren militanten Judenhass diente.84

Erst in den 1930er Jahren unter dem Eindruck des aufkommenden
Faschismus und Nationalsozialismus änderte Rusch seine Einstellung gegenüber

den Juden. Wohl um seinen Gesinnungswandel zu dokumentieren,
druckte er 1943 nicht nur den Weihnachtsbrief in seiner ganzen Länge ab,

sondern stellte auch als einziger sein Blatt einem Rabbiner, nämlich Elijahu
Botschko aus Montreux, für ein kritisches Wort zur Verfügung.

Ablehnung fand der Brief in einem Artikel in der Appenzeller Zeitung
unter der Überschrift „Eine andere Auffassung".85 Hier wurde unter Anführung

zweier Textpassagen (Zeile 16 — 17 und 23 — 24) es als „Zumutung"
empfunden, die „seelische Bedrängnis der ,Brüder', die in Todesangst über

unsere Grenzen geflüchtet sind", zu missbrauchen und als „Dank für die

gastliche Aufnahme den Abfall vom angestammten Glauben" zu verlangen.
Zudem würden „weite Kreise des Schweizervolkes einer derartigen Prosely-
tenmacherei wenig Geschmack abgewinnen." Spätestens hier stutzt der heutige

Leser, denn dieser Satz kann auch judenfeindlich verstanden werden:

Die Juden sind derart anders, dass sie nicht einmal Christen werden dürfen,
sie sollen keinen Platz in der (nur christlich verstandenen) Schweiz finden

Schiveizerische Republikanische Blätter 24 vom 9. 1. 1943 und 25 vom 16. 1. 1943.
Johann Baptist Rusch (1886-1954), Journalist bei diversen konservativen Zeitungen,

dann Redaktor bei den Schweizerische[n] Republikanische[n] Blätter\n]
1918-1945 (umfassend über Rusch und die Schweizerische[n] Rerpublikanische[n]
Blätter: A. Bundi, Die Schweizerischen Republikanischen Blätter des konservativen
Publizisten J.B. Rusch. Eine aufmüpfige Stimme im Schweizer Blätterwald (1918 —

1945), Freiburg Schweiz 1999 Religion - Politik - Gesellschaft in der Schweiz
26).

8^ A. Bundi, Die Schweizerischen Republikanischen Blätter, S. 123-146.
85 Appenzeller Zeitung 305 vom 29. 12. 1942.

256



können. Eine judenfreundliche Interpretation der Stellungnahme wird
schwierig gemacht auch durch die Fortsetzung, wo die Kundgebung des

BK-Hilfswerks eine „Provokation für das uns umgebende Ausland" genannt
wird, wobei der Bundesrat dann den Schaden wieder beheben müsse. Mit
einer Attacke auf die Unterzeichner, die besser „einen oder mehrere Flüchtlinge

in ihre Pfarrhäuser und Privatfamilien aufgenommen" hätten, endet der

Artikel, der auch im Anzeiger von Uster und im Limmattaler Tagblatt
erschienen ist.86 Vollends klar wird dessen eigentlicher Standpunkt, wenn man
berücksichtigt, dass sich dahinter die Presseagentur Schweizer Mittelpresse
(SMP; später: Schweizerische Politische Korrespondenz) verbarg,87 die mit
dem rechtsgerichteten Schweizerischen Vaterländischen Verband (SW)
personell und ideologisch liiert war und dessen Kampagne gegen die Flüchtlinge
im Herbst 1942 tatkräftig unterstützte.88

Einen wüsten antisemitischen Kurs steuerte das Organ der mit Hitler-
Deutschland eng kooperierenden Nationalen Front, Die Front. Nationales

Kampfblatt der Schweiz, welches der Bundesrat am 6. Juli 1943 verbot.89 In
der Einführung zu einem Leserbrief wurde der Weihnachtsbrief als Schreiben

bezeichnet, „das sich in knechtischer Unterwürfigkeit nicht tief genug zu

erniedrigen weiss und das in die Feststellung mündet: Wir Christen sind an
allem schuld, ihr Juden an gar nichts!"90 Im Prinzip liess sich der Einsender
des Leserbriefes von Judenhass leiten, wenn er die Unterzeichner angriff und
ihnen Anbiederung, „Heuchelei" sowie Rühmen ihres angeblich guten Tuns

(unter Zitierung der Zeilen 18-20) vorwarf. Es sei einfach, ein Bekenntnis

für Sünden abzulegen, die andere begangen hätten. Auch wenn man sich bei

der Erniedrigung vor den Juden an die Argumentation Koechlins erinnert

86 Anzeiger von Uster vom 29. 12. 1942 und Limmattaler Tagblatt 307 vom 31. 12.
1942.

87 Auf die Autorschaft der SMP hat Rudolf Wyss-König, Redaktor für das Oberlän-
dische[s\ Volksblatt in Interlaken, Paul Vogt aufmerksam gemacht (Archiv für
Zeitgeschichte, Nachlass Vogt 4.2.2, Schreiben vom 18. 1. 1943). Im Volksblatt war der
Weihnachtsbrief am 24. 12. 1942 abgedruckt worden.
Im Israelitischen Wochenblatt wurde der Artikel zwar positiv aufgenommen, aber

nur der erste Teil kommentiert, und die Verfasserschaft der SMP scheint nicht
bekannt gewesen zu sein (Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 2 vom 15. 1.

1943).
88 A.A. Häsler, Das Boot ist voll, S. 224. Zur Verquickung von SW und SMP: B.

Glaus, Die Nationale Front. Eine Schweizer faschistische Bewegung 1930-1940,
Einsiedeln 1969, S. 17; D. Heller, Eugen Bircher, S. 136.

89 B. Glaus, Die Nationale Front, S. 178-188, Register .Antisemitismus' und Ju¬
denfrage'; W. Wolf, Eine namenlose Not bittet um Einlass. Schaffhauser reformierte
Kirche im Spannungsfeld 1933-1945, Schaffhausen 1969, S. 151-165.

9° Die Front. Nationales Kampfblatt der Schweiz 2 vom 14. 1. 1943.

257



fühlen kann, so bestehen himmelweite Unterschiede, denn der Präsident des

Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes hat sich durch sein tapferes

Engagement für die Flüchtlinge ganz anders ausgezeichnet.

Reaktionen in der kirchlichen Presse

Mehr Beachtung fand der Weihnachtsbrief in den kirchlichen Richtungsblättern.

Im Organ der Liberalen empfand es Redaktor Martin Werner,91

Theologieprofessor in Bern und wichtige Stimme des theologischen
Liberalismus, als „Zumutung", „den Juden die Bereitschaft zu einem gemeinsamen

Kampf um die Existenz zu offerieren", falls sie sich zu Christus als dem
verheissenen Messias bekehrten.92 Diese „Gegenleistung für materielle christliche

Hilfe" sei „nicht sehr taktvoll". Ein gläubiger Jude würde in dieser

Notzeit den „Glauben seiner Väter gerade nicht preisgeben." Noch schärfer

ging die Presse der Religiös-Sozialen ins Gericht: Für Leonhard Ragaz,93 von
1908 bis 1921 Theologieprofessor in Zürich und ab 1921 ausschliesslich

Redaktor der von ihm mitbegründeten Zeitung Neue Wege, stand in bezug
auf die Urheberschaft des Weihnachtsbriefes, „dieser seltsamen Erklärung",
fest:94

„Es ist aber kein blosser Zufall, sondern für die Theologie, welcher das Dokument
entsprungen ist, charakteristisch, dass es so ausgefallen ist. Denn sie hat es denen, die

von ihr beherrscht sind, unmöglich gemacht, auf schlicht menschliche Weise zu reden;
es muss immer unter theologischen Verrenkungen und Spreizungen geredet werden!"95

Wie Ragaz distanzierte sich auch sein Schüler Pfarrer Max Gerber in Der
Aufbau von diesem Dokument christlicher Arroganz und fand es unverständlich

dass „just in dieser Stunde der Ausrottung von Hunderttausenden von
Juden" folgender Satz ausgesprochen werden konnnte: Wehe der Judenschaft,

wenn sie sich jetzt im Widerstand gegen Christus versteifen wüde!"96

91 Martin Werner (1887—1964), Professor für Systematische Theologie an der Uni¬
versität Bern 1928-1958.

92 Schweizerisches Reformiertes Volksblatt 5 vom 30. 1. 1943, S. 39-40.
93 Leonhard Ragaz (1868-1945), Professor für Systematische und Praktische Theo¬

logie an der Universiät Zürich 1908-1921.
94 Neue Wege, Januar-Sendung 1943, S. 30.
95 Im unmittelbaren Anschluss an dieses Zitat fährt Ragaz in Anspielung auf die

religiös-sozialen Unterzeichner fort: „Dass auch einige dieses Dokument unterzeichnet

haben, über deren Unterschrift man sich wundern muss, ist gewiss nur dadurch
zu erklären, dass sie sich diesen Sachverhalt nicht genügend überlegt haben" (Neue
Wege, Januar-Sendung 1943, S. 30).

96 Der Aufbau 2 vom 8. 1. 1943, S. 11. Max Gerber (1887H949), Pfarrer in Feldis
(Graubünden) 1913-1919 und Langenthal (Bern) 1920-1931; Redaktor der
Zeitung Der Aufbau von 1919-1949.

258



Im Periodikum der Positiven, dem Kirchenfreund, findet der Weihnachtsbrief

überhaupt keine Erwähnung. Gleichwohl ist der Standpunkt der
positiven Richtung bekannt. In der der Evangelischen Volkspartei nahestehenden

Evangelische^n] Volkszeitung97 wurde der Weihnachtsbrief partiell
abgedruckt und in positivem Sinn kommentiert.98 Redaktor Ernst Lutz,"
Vizepräsident der Berner Kirchensynode, hob die Aktualität der sogenannten
Judenfrage hervor, welche auch die Frage der christlichen Kirche sei. Denn

wenn ein Staat zum Antisemitismus übergehe, gerieten auch die „christlichen
Positionen ins Wanken." Trotz Ablehnung des Antisemitismus und der

Versicherung „Die christliche Gemeinde steht übers Kreuz ihres Herrn in
unlöslicher Solidarität mit dem Bundesvolk Israel Schulter an Schulter" rief
er zur Bekehrung zu Christus auf. Damit hielt er unmissverständlich an der

Judenmission fest, auch wenn er dabei den christlichen Bussruf im Brief
(Zeile 23-37) zitierte.

Mit der Schweizerische [n] Kirchen-Zeitung liess sich auch eine katholische

Stimme vernehmen. Nur wenige Tage nach Weihnachten, am 31. Dezember

1942, meldete sich deren Mitredaktor Alois Schenker100 zu Wort und zeigte

97 In den damaligen Jahren gehörte auch die spätere feministische Theologin und
Oekumenikerin Marga Bührig (1915 — 2002) mit ihren Leitartikeln zu den
regelmässigen Mitarbeiterinnen. Vgl. z.B. Evangelische Volkszeitung 7 vom 13. 2. 1942
(„Masse und Gemeinschaft"), 10 vom 6. 3. 1942 („Autorität als Versuchung"), 15

vom 10. 4. 1942 („Toleranz"), 18 vom 1. 5. 1942 („Moderne Schlagwörter"), 28
vom 10. 7. 1942 (,Wie erträgst du diese Zeit?"), 36 vom 4. 9. 1942 („Landsgemeinde

der Jungen Kirche") usw.
98 Evangelische Volkszeitung 1 vom 1.1. 1943 (Abdruck der Zeilen 4-5.7-11.24-30.

37-39) und 3 vom 15. 1. 1943.
99 Ernst Lutz (1887-1943). Nach dem Tod des Vaters 1892 Übersiedlung von Re¬

hetobel (Appenzell-Ausserrhoden) nach Zürich. Aus familiären Gründen Verzicht
auf das Theologiestudium. Lehrerseminar Küsnacht (Zürich; Patent 1908). Lehrer
in Horgen (Zürich). Wechsel zum Blauen Kreuz: hier Verlagsleiter und Redaktor.
Zentralpräsident der Schweizerischen Evangelischen Volkspartei (EVP), Mitglied
des Berner Stadtrates (Legislative) 1932-1943. Kirchliches Engagement: Präsident
der Friedenskirchgemeinde und des Gesamtkirchgemeinderates Bern, Vizepräsident
der Berner Kirchensynode. Freundschaftlich mit Emil Brunner verbunden, später
Anlehnung an die dialektische Theologie Karl Barths (Quelle: Evangelische
Volkszeitung 34 vom 20. 8. 1943, 35 vom 27. 8. 1943 und 37 vom 10. 9. 1943).

100 Alois Schenker (1904-1988). Priesterweihe 27. 10. 1929, nach Studienabschluss
(Dr. phil. et theol.) Vikar in Reussbühl (Luzern) 1931-1932, Basel St. Clara
1932-1933 und Basel St. Joseph 1933-1939. Professor für Moraltheologie an der
Theologischen Fakultät Luzern 1940-1970. Mitredaktor der Schweizerische[n\
Kirchen-Zeitung 1939-1951, Hauptredaktor 1951-1953. Ernennung zum Chorherrn

zu St. Leodegar in Luzern 1962. Schenker polemisierte auch gegen den
fortschrittlichen Theologen Otto Karrer 1942 und 1953 gegen den katholischen
Reformflügel um Hans Urs von Balthasar, was schliesslich die Absetzung als

Redaktor der Schweizerische\n] Kirchen-Zeitung durch den Bischof von Basel nach sich

259



sich empört:101 „Alles Eintreten für die verfolgten Juden in Ehren! Alle
Ablehnung eines fanatischen Antisemitismus in Ehren! Aber dieses Confiteor
geht zu weit und ist unhaltbar, geschichtlich und dogmatisch." Im folgenden
widerlegte Schenker gleich selber seine Worte. Nicht nur äusserte er sich

dezidiert antijudaistisch - „der Christ ist selbstverständlich dogmatischer
Antisemit, d. h. er lehnt die mosaische Religion als falsch ab, als durch das

Christentum erfüllt und damit abgelöst" —, sondern verstieg sich in wüsteste
antisemitische Beschimpfungen. Die Juden hätten sich

„so häufig und so unverschämt frech und ungerecht auf Kosten der Christen breit
gemacht in allen Schlüsselstellungen des privaten und öffentlichen Lebens (Wirtschaft,
Presse, Literatur, Theater, Politik usw.), dass es ein Akt primitivster Notwehr gewesen
ist und noch ist, sie zurückzubinden und an parasitärer Ausnützung ihrer Unverfrorenheit

zu verhindern."

Der Professor für Moraltheologie an der Theologischen Fakultät Luzern ging
noch weiter: „Niemand will Pogrome rechtfertigen, aber noch weniger darf
man die Verweisung der Juden in ihre Schranken als Unrecht hinstellen." Er
befürwortete einen „numerus clausus", der im Interesse der Juden selber

liege. Für ihn stand unmissverständlich fest: „Das parasitäre Judentum hat
den Antisemitismus selber verschuldet". Wie weit ihm das Lesepublikum im
katholischen Klerus — die Schweizerische Kirchen-Zeitung war immerhin Organ

der Schweizer katholischen Kirche mit halboffiziellem Charakter102 —

und unter den Laien in diesen - gelinde gesagt - sehr pointierten Aussagen

folgte, kann nicht abschliessend beantwortet werden. Aufgrund der Voten im
Vorstand des Schweizer Kirchenbundes oder im Zürcher Kirchenrat liegt
jedoch der Schluss nahe, dass der Antisemitismus in der Schweizer

Bevölkerung damals weit verbreitet und der Antijudaismus unter der Mehrheit der

Gläubigen (tief) verankert war.103

[Fortsetzung folgt]

zog. HieraufWende nach rechts, Beiträge für rechtsintegralistisches Organ (Quelle:
Schweizerische Kirchen-Zeitung 36 vom 8. 9. 1988, S. 516 und U. Altermatt,
Katholizismus und Antisemitismus, S. 250-255 mit Bild).

101 Schweizerische Kirchen-Zeitung 53 vom 31. 12. 1942, S. 631.
102 Zur Schweizerische[n] Kirchen-Zeitung und ihrer Funktion siehe die Jubiläumsnum¬

mer 150 Jahre Schweizerische Kirchen-Zeitung (25 vom 24. 6. 1982, S. 409-426,
insbesondere S. 420 — 423).

103 Der Befund im Kanton St. Gallen: Anlässlich der 1943/44 in der evangelisch¬
reformierten Kirche durchgeführten Visitation äusserte knapp die Hälfte der
antwortenden Pfarrer, dass es in ihrer Gemeinde antisemitische Strömungen gebe (M.
Jehle-Wildberger, Das Gewissen sprechen lassen, S. 142-151, insbesondere S.

148).

260


	"Wehe der Christenheit ..., Wehe der Judenschaft ..." : Der Weihnachtsbrief an die Juden in der Schweiz von 1942 (Teil I)

