
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 58 (2002)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Thomas Knittel, Das griechische ,Leben Adams und Evas'. Studien zu einer

narrativen Anthropologie im frühen Judentum, Tübingen: Mohr Siebeck 2002
Texte und Studien zum Antiken Judentum 88), XIV + 349 S., leinen,

99,-; ISBN 3-16-147712-X.

Der Uberlieferungskomplex der pseudepigraphischen Viten Adams und Evas stellt vor drei

Grundprobleme, mit denen sich die Forschung der letzten Jahrzehnte intensiv beschäftigt
hat, ohne jedoch auch nur annähernd einen Konsens zu erzielen: Welcher der verschiedenen

Uberlieferungsstränge - griechisch, lateinisch, armenisch, georgisch, slavisch -
kommt der mutmasslichen ursprünglichen Fassung des ,Lebens Adams und Evas' am
nächsten? War diese Urfassung auf griechisch oder in einer semitischen Sprache abgefasst?

Und handelte es sich bei ihr um ein jüdisches oder ein christliches Produkt? T. Knittel
plädiert in seiner Leipziger Dissertation für ein im 1. oder frühen 2. nachchristlichen

Jahrhundert entstandenes, griechischsprachiges Werk aus diasporajüdischem Milieu (S.

304), dessen ursprüngliche Gestalt er in der griechischen Texttradition am besten bewahrt
sieht und das er als „Entwurf einer narrativen Anthropologie" (S. 95 und 302) versteht.

Der Schwerpunkt der Untersuchung hegt auf der Einordnung der Vita (genauer: ihrer

griechischen Fassung) in die Vorstellungswelt des antiken Judentums. Zu diesem Zweck
teilt Knittel die Schrift in einige kürzere oder längere Abschnitte auf, die er nach den

anthropologischen Themenbereichen Schöpfung, Fall, gegenwärtige Misere und

Zukunftshoffnung des Menschen zu vier Kapiteln gruppiert, und präsentiert diese einzelnen

Abschnitte jeweils zunächst in einem eigens rekonstruierten Text (mit kritischem Apparat),
übersetzt sie dann, erläutert Struktur und Inhalt und vergleicht sie mit ihren Parallelen in
den nichtgriechischen Versionen sowie mit einer Fülle verwandter Motive aus anderen

jüdischen und altkirchlichen Schriften. Bei der Textrekonstruktion lehnt er sich an die

Vorarbeiten von M. Nagel an, verzichtet aber mit guten Gründen darauf, die von Nagel
selbst erstellte Fassung (abgedruckt in der Pseudepigraphenkonkordanz von A.-M. Denis)
zu übernehmen (siehe S. 15 und 97-98); in Zweifelsfällen bietet er einen kürzeren Text

(5,3-4; 6,1; 8,1; 9,3; 12,1 usw.). Der Vergleich mit den nichtgriechischen Versionen (für
die armenische, die georgische und die slavische stützt sich Knittel auf moderne Übersetzungen)

führt in der Regel zu der Folgerung, dass die griechische Fassung den Eindruck
der grössten Ursprünglichkeit erweckt. Dass beispielsweise die lateinische, die armenische

und die georgische Version vom Fall des Satan ausführlich berichten, während ihn die

griechische Fassung übergeht, in 16,3 aber implizit voraussetzt, wird nicht mit einem
sekundären Ausfall in der griechischen Fassung erklärt, sondern damit, dass das in ihr

Vorausgesetzte auf einer den anderen Versionen zugrundeliegenden Überlieferungsstufe
sekundär expliziert wurde (S. 172 Anm. 232). Die reichhaltige Darbietung von
Motivparallelen aus der antiken jüdischen Literatur dient vor allem dem Nachweis, dass „nichts

218



gegen die frühjüdische Herkunft unserer Erzählung spricht" (S. 100). Und wenn solche

Motivparallelen, wie etwa bei der dreimaligen Abwaschung Adams im acherusischen See

(37,3), fehlen, möchte Knittel auch darin nicht notwendig einen Einwand gegen jüdische
Herkunft sehen; an Indizien dafür, dass das Motiv vom acherusischen See dennoch einen

jüdischen Hintergrund hat, benennt er eine ganze Reihe (S. 140). Insgesamt bietet Knit-
tels Untersuchung einen höchst informativen, mit beeindruckender Gründlichkeit
erarbeiteten Kommentar zu dieser frühen Relecture der biblischen Paradieserzählung (zur

Gattungsfrage siehe S. 94), der nur insofern ein wenig zu wünschen übriglässt, als infolge
der thematischen Fokussierung auf die Anthropologie einige Kapitel des untersuchten
Werkes unberücksichtigt bleiben (1-4; 29-30; 38-40; 42,3-43).

Friedrich Avemarie

Ernst Baltrusch, Die Juden und das römische Reich. Geschichte einer

konfliktreichen Beziehung. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2002,
223 S„ kartoniert, 34,90; ISBN 3-534-15585-8.

Gegenstand der vorgelegten Untersuchung ist die Ursache der drei grossen
jüdischrömischen Konflikte des 1. und 2. Jahrhunderts, des „jüdischen Krieges", des Aufstands in
der Diaspora unter Trajan und des Bar-Kochba-Aufstands. Die These des Berliner
Historikers lautet, dass diese Ursache in einem fundamentalen Missverständnis liegt, das die

Beziehungen zwischen Rom und dem jüdischen Staat schon seit ihren ersten Kontakten in
der Makkabäerzeit bestimmt habe: Während „die jüdische Religion von allem Anfang an
ein zutiefst politisches Phänomen [und] ihre Ausbildung nicht so sehr eine ,innere
Angelegenheit' der Juden, sondern der Weg war, in einer Zeit ständiger Bedrohung von außen

[. .] Selbstbestimmung zu wahren und zu legitimieren", stellte „die römische Herrschaftspolitik

trotz gewährter Religionsfreiheit gerade diesen politischen Charakter der jüdischen
Religion in Frage" (so im Schlusswort des Buchs, S. 157). Bereits die „weitgehend
gescheiterten" (S. 146) Massnahmen, mit denen Pompeius Judäa in die von ihm entworfenen

Strukturen der neuerworbenen Territorien im Osten einzubinden suchte, waren für
dieses Missverständnis symptomatisch: Zwei der drei rivalisierenden jüdischen Parteien

waren mit der römischen Vorherrschaft im Grunde einverstanden, und umgekehrt
bemühte sich Pompeius, wie im übrigen Osten so auch in Judäa regionale Traditionen und
Besonderheiten bewahrend aufzunehmen. Und doch hatten, trotz des beiderseitigen guten
Willens, die Massnahmen des Pompeius und wenig später des Gabinius eine insgesamt
„destabilisierende und desintegrative, spaltende Wirkung" (S. 146).

Baltrusch begründet seine Sicht nicht nur anhand eingehender Analysen jüdischer und
römischer Textzeugnisse der ersten beiden vorchristlichen Jahrhunderte (S. 60-147),
sondern bezieht in zwei eigenen Kapiteln auch die vorrömische Geschichte des Judentums,
über die hellenistische und die persische Epoche bis zurück auf Hiskia und Josia, in die

Darstellung ein (S. 21-58). Andererseits endet die Untersuchung - da es ihr nur um die

„Ursache" und nicht um die „Anlässe" (S. 156) zu tun ist - „wohlüberlegt" (S. 19) bereits

mit jener ersten Phase direkter römischer Eingriffe in den Hasmonäerstaat unter Pompeius
und Gabinius in den Jahren 63-55. Infolge dieser Beschränkung bleiben manche der

Fragen, die Titel und These des Buchs nahelegen, am Ende offen: Wie haben es Herodes

219



und einige seiner Nachfahren vermocht, die widerstreitenden jüdischen und römischen
Interessen über Generationen hinweg zum Ausgleich zu bringen? War die herodianische

Politik tatsächlich nur „retardierendes Moment" (S. 147) auf dem Weg in die Katastrophe?

Inwieweit erklärt jenes fundamentale Missverständnis auch den grossen Aufstand in
der Diaspora, wenn doch in Alexandria die gemeinsame Front gegen die griechische Partei

Juden und Römer zunächst in eine Interessenkoalition geführt hatte (vgl. S. 121 — 122),
die nach den Unruhen der Caligula-Zeit sogar eine Stärkung der jüdischen Position mit
sich brachte? Und schliesslich, wie konnte es kaum ein halbes Jahrhundert nach dem

letzten grossen Zusammenstoss zu einer neuen Symbiose zwischen palästinischem Judentum

und römischem Reich kommen, die die rabbinischen Dialoge zwischen „Antoninus"
und „Rabbi" und das Tempelbauvorhaben des Julian Apostata geradezu als ein
Freundschaftsverhältnis erscheinen lassen?

Der Erkenntnisgewinn dieses anregenden und angenehm lesbar geschriebenen Buches

wird freilich durch diese offenbleibenden Fragen nicht geschmälert. Gemehrt wird sein

Nutzen noch durch einen ausführlichen Anmerkungsteil, Namen- und Sachregister und
eine Bibliographie, die an Aktualität nichts zu wünschen übriglasst.

Friedrich Avemarie

Heinrich W. Guggenheimer (ed.), The Jerusalem Talmud. First Order:

Zeraim. Tractates Kilaim and Seviit. Edition, Translation and Commentary,
Berlin, New York: Walter de Gruyter 2001 Studia Judaica. Forschungen

zur Wissenschaft des Judentums 20), 677 S., leinen, 148,—; ISSN 0934-
2375.

,Weizen und Lolch sind untereinander keine Mischfrucht." Der mit der Kommentierung
dieser Mischna beginnende Traktat der ersten Ordnung des palästinensischen Talmuds -
im babylonischen Talmud ist die Gemara hier bekanntlich entfallen - liegt nunmehr in
einer im wesentlichen auf der editio princeps basierenden Neuausgabe mit einer englischen
Ubersetzung und Erklärung vor. Die Stärke dieser Edition besteht, wie schon die beiden

vorausgehenden Bände gezeigt haben, weniger in der philologischen Einzelerörterung als

in der systematischen Erfassung der schwierigen Materie. So greift der Übersetzer zur

Kommentierung immer wieder auf Maimonides, Raschi sowie spätere jüdische Rechtslehrer

zurück (vgl. S. 6); auch scheint er, vor allem, wenn er bestimmte hebräische Begriffe
unübersetzt lässt - etwa das bei Goldschmidt (siehe oben) mit „Mischfrucht" wiedergegebene

kilaim (S. 5) -, einen in jüdischen Texten und halachischer Problemstellung
kundigen Leser vorauszusetzen.

Was den zweiten hier dargebotenen Traktat über das Sabbatjahr anbelangt, so scheint

auch das in der Ära des Zionismus neu erwachte Interesse an denjenigen religionsgesetzlichen

Fragen im Hintergrund zu stehen, die mit der Landwirtschaft im Lande Israel

zusammenhängen. Andererseits ist Guggenheimer sich der umstrittenen Relevanz dieser

Überlieferungen in der modernen Debatte durchaus bewusst, wenn er etwa darauf
hinweist, dass die mit dem Siebentjahr verbundenen Normen in Spinozas Theologisch-
Politischem Traktat Hauptbeispiel für das Obsoletwerden der biblischen Gesetze nach der

220



Vertreibung der Juden aus ihrer Heimat waren (S. 488). Leider bleibt die Übersetzung

gelegentlich hinter den Erwartungen zurück, wenn etwa aramäische oder hebräische

Termini ohne englisches Äquivalent erscheinen und so der Frage, was im Text eigentlich

genau gemeint ist, ausgewichen wird (vgl. etwa S. 531). Auch aus diesem Grund bedürfen
die im Vorwort vom Autor genannten editorischen Grundsätze der kritischen Überprüfung

und Diskussion: der grundsätzliche Verzicht auf Emendationen und die Vokalisie-

rung des Textes in „Sephardic rabbinic Hebrew". Ungeachtet dieser Anfragen wird dieses

Buch - schon aufgrund seines ungemein faktenreichen und anregenden Anmerkungsteils -
für die weitere Erforschung des Jerusalemer Talmuds aber sicherlich ein wichtiges
Hilfsmittel bleiben.

Matthias Morgenstern

Ursula Ragacs, Die zweite Talmuddisputation von Paris 1269, Frankfurt
a. M., Berlin, Bern, Bruxelles, New York, Oxford, Wien: Peter Lang Verlag
2001 Judentum und Umwelt — Realms of Judaism 71), 252 S., broschiert,

42,90; ISBN 3-631-36673-6.

Wenn auch aus verschiedenen Quellen bekannt war, dass es während des Mittelalters über
die drei grossen Zwangsdisputationen von Paris 1240, Barcelona 1263 und Tortosa

1413/14 hinaus weitere sogenannte Talmuddisputationen gegeben hat, ist doch erst J.

Shatzmillers (Wieder-)Entdeckung und Veröffentlichung der einst im Besitz von S. Baer

befindlichen Handschrift Moskau Kodex Günzburg 1390 {La deuxième controverse de

Paris, Paris, Louvain 1994) die Vorlage eines weiteren „Protokolls" einer solchen Disputation

zu verdanken, in diesem Falle einer Talmuddisputation, die 1269 in Paris stattgefunden

hat und, wie dem Titel des hier anzuzeigenden Buches zu entnehmen ist, Gegenstand

von U. Ragacs' Verfasserin) Untersuchung ist.

Im ersten Hauptteil stellt Verfasserin nach einer „kurzen Geschichte der Juden von
Paris" (S. 11-18) und Einführung in die Handschrift (S. 19-20) zunächst die beiden

Disputanten vor, auf jüdischer Seite einen R. Abraham ben R. Samuel, von dem kaum

etwas bekannt ist (S. 21-23), auf christlicher Seite ein Paul, der Franziskaner, bei dem es

sich - wie Verfasserin überzeugend nachweist - um den durch seine Teilnahme an der

Disputation in Barcelona 1263 bekannten Apostaten Pablo Chrisdani handelt (S. 24-42).
Dass diese zweite Pariser Disputation nicht isoliert gesehen werden kann, sondern - nicht
zuletzt aufgrund der personalen Kontinuität - im Zusammenhang mit ihren Vorgängerinnen

betrachten werden muss, zeigt Verfasserin in den folgenden beiden Kapiteln, in denen
sie die entsprechenden biographischen und literarischen Bezüge analysiert (S. 70-131)
und den historischen Kontext beleuchtet (S. 133-135). Den zweiten Hauptteil (S.

137-229) schliesslich bilden sorgfältig gearbeitete Übersetzung und ausführliche

Kommentierung des von Shatzmiller edierten Textes. Wenn es auch hier im Text inhaltlich im
wesentlichen um eine neuerliche kontroverse Erörterung der aus vergleichbaren anderen

Disputationen hinlänglich bekannten, von der christlichen Dogmatik in der Hebräischen
Bibel als loci probantes beanspruchten Schriftverse geht (von Jes 7,14 über Dan 9,24ff bis

Jes 11,6, Gen 18,1-2 etc.), so finden sich darüber hinaus doch manch bemerkenswert
aufschlussreiche talmudische Diskussionen, die auch der zweiten Pariser Disputation einen

Eigenwert verleihen und es wert sind, genau studiert zu werden.

221



Alles in allem kann man Verfasserin nur dankbar dafür sein, mit ihrer Arbeit nicht nur
ein weiteres wichtiges Dokument der mittelalterlichen Disputationsliteratur erschlossen

und nicht zuletzt durch ihre durchweg gut lesbare Ubersetzung des nicht immer leicht zu
verstehenden Textes einem breiteren Kreise zugänglich gemacht, sondern durch dessen

gründliche, auf profunder Kenntnis der rabbinischen Literatur beruhende Interpretation
und Einordnung in seinen literarischen und historischen Kontext zugleich unser Wissen

um die christlich-jüdischen Auseinandersetzungen des Mittelalters, ihre Akteure und
Gegenstände ebenso wie ihr Verfahren und Anliegen wesentlich bereichert zu haben.

Stefan Schreiner

Nasir, Basal, Kitäb al-Nutaf by Judah Hayyüj. A Critical Edition, Tel Aviv:
Tel Aviv University 2001 Texts and Studies in the Hebrew Language and

Related Subjects 11), XIV + 343 S. [hebr.].

Mit der kritischen Edition des „Buches der Sammlungen" - nämlich von Erklärungen zu
Bibelstellen aus den Prophetenbüchern (;nutfa, Plural nutaf ist das „Büschel", das

„Ausgezupfte", entsprechend hebr. liqqüt\m\, und war als Buchtitel durchaus verbreitet) -
ist nicht nur ein prominentes, sondern überhaupt das erste Werk streng philologisch
ausgerichteter, konsequent auf der Dreiradikaligkeit des hebräischen Verbums aufbauender

judäo-arabischer Exegese der wissenschaftlichen Öffentlichkeit zugänglich gemacht worden.

Weiss man über die Lebensdaten Judah Hayyüjs, der mit vollem Namen Abü Zakaryä
Yahyä ben Däwud al-Fäst hiess, auch wenig - er ist wohl 940 unserer Zeit in Fes geboren

und um 1010 in Cordoba, seinem Hauptwirkungsort, gestorben -, so ist doch sein Name

mit der Geschichte der hebräischen Sprachwissenschaft unlöslich verbunden. „Der Erste

der Grammatiker", so betitelte Abraham Ibn Esra den arabisch schreibenden Schüler

Menachem ben Saruqs und zielte damit auf den Rang Hayyüjs, der diesem vor allem

durch seine drei Vorgängerwerke zu den Grundlagen der hebräischen Grammatik
zukommt.

In seinem hier vorgestellten vierten und letzten Werk, das uns leider nur fragmentarisch

erhalten ist, kommentiert Hayyüj die acht prophetischen Bücher der Bibel, daher

auch Kitäb Nukat al-Thamäniya („Buch über die Probleme der Acht") genannt (in der

traditionellen Zählung ergibt sich aus Jos, Ri, Sam, Kön, Jes, Jer, Ez, Zwölfprophetenbuch
die Zahl 8). Vorhanden sind neben dem Vor- und dem Nachwort Fragmente zu Jos 1; Ri

7-14; 1 Sam 2-28; 2 Sam; 1 Kön 1.6-21; Jes 1-29.44-49; Jer 25-52; Ez 1-
21.23.28-46 und Mal. Aus nicht mehr zu erhellenden Gründen hat das Buch keine

Verbreitung gefunden und deshalb keine unmittelbare Nachwirkung gehabt.

Nasir Basal, Schüler Aron Dotans an der Universität Tel Aviv, hat sich schon in seiner

1992 in Ramat-Gan veröffentlichten Dissertation um die Erforschung der Grammatiktheorie

Hayyüjs verdient gemacht (The grammatical theory ofRabbi Judah Hayyüj) und

legt nun alle bisher bekannt gewordenen und disparat veröffentlichten Segmente des Kitäb

al-Nutaf im Zusammenhang vor. Die Edition umfasst damit nach der Schätzung des

Autors annähernd 40% des ursprünglichen Gesamtumfangs.

222



Das Buch enthält zwei Teile, eine Einleitung und die Edition des arabischen Textes (in
hebräischen Lettern) mit gegenübergestellter hebräischer Ubersetzung und ausführlichem
wissenschaftlichem Apparat. In der Einleitung gibt der Verfasser Auskunft über Leben und
Werk des Autors, beschreibt die zugrundegelegten Handschriften (mit Photos), legt
Rechenschaft ab über sein methodisches Vorgehen und bietet schliesslich eine aufschlussreiche

systematische Zusammenstellung der von Hayyüj behandelten Themen mit vielen
instruktiven Beispielen, abgerundet durch eine Liste der wichtigsten im Nutaf eingeführten

grammatikalischen Termini.
Die Textedition gibt neben Text und Ubersetzung eine Fülle an Information zu

Textgestalt, Parallelen, inhaltlichen Fragen und Bedeutung einzelner Auslegungen im
Apparat. Stellen- und Sachregister samt Register der Wortformen machen die Ausgabe zu
einem wertvollen Nachschlagewerk zur frühen hebräischen Sprachwissenschaft.

Friedmann Eissler

Benjamin J. Hary/John L. Hayes/Fred Astren (ed.),Judaism and Islam -
Boundaries, Communication and Interaction. Essays in Honor of William M.
Brinner, Leiden, Boston, Köln: E.J. Brill 2000 Brill's Series in Jewish
Studies 27), XLIII + 438 S., leinen, 135,--; ISBN 90-04-11914-0.

Mit der reichhaltigen Festschrift wird ein Forscher geehrt, dem es, wie F. Astren in seiner

Laudatio (S. XIX-XXVII) ausführt und durch die Bibliographie des Jubilars (S. XXIX-
XLIII) bestätigt wird, in seinem wissenschaftlichen Werk sehr früh bereits und dann
kontinuierlich um „developing integrative and comparative studies embracing Judaism
and Islam" (S. XXI), und zwar vom Mittelalter bis in die Neuzeit bzw. Gegenwart hinein,
zu tun war und ist. Entsprechend breit ist denn auch das thematische Spektrum der im
vorliegenden Band vereinigten insgesamt 27 Aufsätze, mit denen Schüler und Kollegen
dem Jubilar und seinem vielseitigen Werk Tribut zu zollen bestrebt waren. Da indessen
allein schon die Auflistung aller Autoren und Titel ihrer Aufsätze über den gebotenen
Rahmen dieser Buchanzeige weit hinausgehen würde, kann es hier um kaum mehr gehen,
als auf die in ihnen verhandelten Themenbereiche hinzuweisen und zum eigenen Lesen

anzuregen.
Nach einem eher allgemeinen Teil, in dem sich J. Lassner auf dem Hintergrund der

Frage nach dem Verhältnis von Geschichte und Geschichtsbewusstsein mit der Dialektik
jüdisch-muslimischer Beziehungen befasst (S. 1-26), geht es in den nächsten beiden
Teilen III und IV um jüdisch-muslimische Interaktion vom Mittelalter bis zur Gegenwart.
Der Bogen reicht dabei von den jüdisch-christlich-muslimischen Beziehungen im
byzantinischen Italien (S. D. Benin, S. 27-35) über den Bezug der jüdischen Mystik zum Islam
(S. Shaked, S. 97-109) bis zum Platz der Juden in der arabischen Welt im 19. und 20.

Jahrhundert (N.A. Stillman, S. 123-138). Von besonderem Interesse dürften hier zum
einen D.J. Laskers Untersuchung der Frage sein, welche formale und inhaltliche
Veränderung in der jüdisch-christlichen Auseinandersetzung deren Verlagerung von der islamischen

in die christliche Welt nach sich gezogen hat (S. 53-65), und zum anderen G. D.
Newbys Analyse der Entwicklung der jüdisch-islamischen Beziehungen nach Muhammads
Tod bis zum Ende der Umajjadenherrschaft, die für den Autor der Pirqe deRabbi Eliezer so

etwas wie eine Zeit mit messianischen Attributen gewesen ist (S. 83-96).

223



Teil V umfasst vergleichende Studien zu Bibel und QuEan, von frühen Bibel- und

Qur'anilluminationen (E. Baer, S. 139-156) über eine judäo-persische Version von der

Errichtung der Ka'ba (V.B. Moreen, S. 185-202) bis zu Spuren von Saadjas Bibelübersetzung

in modernen arabischen Bibeln (S. Somekh, S. 227-236) und Einflüssen
jüdischer Pseudepigrapha auf mittelalterliche arabische Prophetenerzählungen (S.M. Wasserstrom,

S. 237-256). Dazwischen zeigt M. Bernstein am Beispiel einer judäo-arabischen
Josephsgeschichte aus dem 19. Jahrhundert, wie sich jüdischer Midrasch und islamische

Prophetenerzählung wechselseitig durchdrungen haben (S. 157-167), während R.

Firestone Gen 22 im Lichte von Qur'an, Sure 37 (S. 169-184) neu interpretiert und S.D.
Ricks der jüdischen, christlichen und islamischen Überlieferung von Adams Gewand

nachgeht.
Um einen Vergleich jüdischer und islamischer Rechtsvorstellungen geht es in Teil VI

am Beispiel der aguna (der „verlassenen Frau") einerseits (V. Rispler-Chaim, S. 257-267)
und religionsverschiedener Ehen andererseits (S. Spectorsky, S. 269-278). Unter dem

Stichwort „Philosophie und Ethik" (Teil VII) erörtern L. E. Goodman das Problem

„Theophanie" bei Maimonides und den islamischen Philosophen (S. 279-301) und H.
Lazarus-Yafeh s.A. das Thema „Selbstkritik" in jüdischer und islamischer Sicht (S. 303-
319). Mit Aspekten der Entstehung und Entfaltung karäischer (nationaler) Identität im
Kontext islamischer Lebenswelt befassen sich in Teil VIII F. Astren und P.E. Miller (S.

321-342). Teil IX schliesslich ist dem Themenkreis „Sprache, Linguistik und Literatur"
gewidmet. Während darin A.J. Band dem sabbatianischen Echo in A.B. Yehoshuas Mar
Mani lauscht (S. 343-353) und R. Brann intertextuelle Ironie bei Jehuda Ha-Levi
heraushört (S. 365-379), untersucht A.A. Bloch das Verhältnis von Ideologie und Realismus

in G. Kanafanis palästinensischer Novelle „Rückkehr nach Haifa" (S. 355-364). J.C.
Greenfield rekapituliert ein weiteres Mal die Entstehungsgeschichte des arabischen

Gottesepithetons ar-Rahman aus dem aramäischen elah rahaman (S. 381-393). B. Hary
versucht im ägyptischen judäo-arabischen sharh (Bibel„kommentar") eine Brücke
zwischen arabischer und hebräischer Kultur zu finden (S. 395-407). Zwischen muslimischem

und jüdischem Theater findet sie am Ende S. Moreh nicht zuletzt im Werk des aus

dem Algerien des 19. Jahrhunderts stammenden Autors sefardischer Herkunft Abraham
Daninos (S. 409-416). Allfällige ausführliche Indizes (S. 417-438) schliessen den
inhaltsreichen Band ab.

Wenn auch, wie oben bereits angedeutet, mit den wenigen Bemerkungen hier kaum
mehr getan werden konnte, als auf die Reichhaltigkeit und thematische Vielseitigkeit des

Bandes hinzudeuten, sei doch hinzugefügt und betont, dass es sich bei allen hierin
versammelten Beiträgen zum vielgestaltigen Beziehungsgeflecht zwischen Judentum und
Islam, jüdischer und islamischer Kultur, Juden und Muslimen, auch denen, die sich auf den

ersten Blick mit „nur" historisch und/oder literarisch-philologisch interessant scheinenden
Themen befassen, infolge ihrer durchgängig und ausdrücklich auf Vergleich angelegten

Untersuchung um Studien handelt, die nicht zuletzt vor dem Hintergrund tagesaktueller
Auseinandersetzungen besondere Aufmerksamkeit verdienen.

Stefan Schreiner

224



Günther Windhager, Leopold Weiss alias Muhammad Asad. Von Galizien
nach Arabien 1900 — 1927, Wien, Köln, Weimar: Böhlau 2002, 230 S., 18

Abbildungen, broschiert, 24,90; ISBN 3-205-99393-4.

Einer der bemerkenswertesten islamischen Theoretiker des 20. Jahrhunderts ist Leopold
Weiss alias Muhammad Asad, der als Nahost-Korrespondent der Frankfurter Zeitung
begann und im Laufe seines langen Lebens zum bedeutenden Kulturvermittler und
Wegbereiter für einen Dialog zwischen dem Islam und dem Westen wurde. Leopold Weiss

wurde 1900 in Lemberg als Sohn jüdischer Eltern geboren, nahm 1926 den Islam und
damit den Namen Muhammad Asad („Löwe") an, unter welchem er sich nicht nur als

international anerkannter Diplomat hervortat, sondern auch durch eine weitverbreitete

englischsprachige Koranübersetzung samt -kommentar (The Message of the Qur'an, 1980)
einen Namen machte. Er starb nach einem wechselvollen Leben 1992 in Andalusien, wo
er seit 1987 lebte.

Das Buch Windhagers - mit bisher unveröffentlichten Photos und Dokumenten -
konzentriert sich auf die frühe Biographie bis zum Aufbruch zur ersten Pilgerfahrt
Weiss'/Asads nach Mekka im Jahre 1927: Die frühen Jahre 1900-1922; Der unromantische

Orient 1922-1926; Neue Wege 1926-1927. Es beleuchtet einige fast schon
verloren geglaubte Elemente österreichischer Geschichte zur Zeit der zerfallenden k. u. k.

Monarchie, es zeigt Fäden auf, die sich zwischen dem jungen Österreicher und dem

Nahen Osten und dem Islam spinnen, wirft auch ein Licht auf Konflikte, Kontraste und
Brüche. „,Direktionales' (oder lineares) Grenzgängertum", so charakterisiert Andre
Gingrich, der die Publikation begleitet und gefördert hat, in seinem Vorwort die Biographie
Asads, damit auf die Irreversibilität der wesentlichen Ubergänge in dessen Lebenslauf
hinweisend. Windhager stellt sich der Frage der Zusammenfügung, Vermischung und

Verschmelzung von Elementen kultureller Identität, der Möglichkeit und der Wirklichkeit
produktiver visionärer Selbsterfindung im Kontext solcher Grenzüberschreitung und stösst

damit auch für die Frage nach Alternativen zu Ausgrenzung und Gewalt in der

Beziehungsbildung zwischen Europa und der arabisch-islamischen Welt Neues an.
Persönliche Zitate Asads, vorwiegend dessen berühmtem autobiographischen Der Weg

nach Mekka (1955) entnommen, genaueste Quellenanalyse und Dokumentation sowie

Einsprengsel atmosphärischer Einblicke in das Ambiente unterschiedlichster Lebensräume

(Lemberg, Wien, Berlin, Vorderer Orient) werden ansprechend und informativ zu einer

spannenden Lektüre verwoben. Eher als erratischer Block in dem persönlich-atmosphärischen

Fluss der biographischen Entfaltung wirkt - so treffend er die geschichtlichen
Vorgänge umreisst - der Abschnitt über „Die politische Entwicklung im Vorderen Orient"
(S. 109-122). So erhalten die historischen Informationen ein gewisses Übergewicht, wenig

erfährt der Leser dagegen über geistige Bewegungen, über theologische Reflexionen,
die für einen Mann wie Asad bei der Konversion eine nicht unbedeutende Rolle gespielt
haben müssen, wie überhaupt die Entwicklung der Gedanken und Weltanschauung Asads

über die äusseren Anstösse der Orientreisen hinaus im dunkeln bleibt. Dies liegt freilich
im kultur- und sozialanthropologischen Ansatz der Untersuchung begründet, dem auch

der IV. Abschnitt „Aspekte der Konversion" (S. 185-200) verpflichtet bleibt, kann aber

doch auch durchaus positiv bewertet werden: Es macht am Ende Appetit auf mehr.

Schade - so stellt man denn auch zum Schluss fest -, dass für die spätere, nicht

weniger aufregende Zeit in Asads Dasein nach 1927 - etwa die Jahre im Königreich

225



Saudiarabien oder die „Entstehungsgeschichte" Pakistans - künftiger Publikationen
geharrt werden muss.

Im Anhang kann sich der Leser anhand der biographischen Ubersicht über derlei

Bewegungen und Ortswechsel im Leben Asads immerhin überblicksweise informieren,
ausserdem sind die Publikationen Weiss'/Asads im ausführlichen Literaturverzeichnis
nebst einem Personenregister zusammengestellt.

Friedmann Eissler

Rolf Denker, Hiob — oder die Schwere des Glücks. Ein philosophisches Lesebuch

über Leben und Lebenlassen, ed. U. Bernhardt/F. Denker/H.M.
Dober, Münster: LIT Verlag 2002 (Philosophie. Forschung und Wissenschaft

8), 152 S„ broschiert, 17,90; ISBN 3-8258-5990-8.

Die Essaysammlung des 1999 verstorbenen Tübinger Philosophieprofessors Rolf Denker
ist nicht ein neuer Theodizeeversuch, wie der Titel vermuten lassen könnte. Er propagiert
auch nicht eine billige Toleranzethik, wie man aus dem „Lebenlassen" zu schliessen

versucht ist. Der Ausdruck wurde vielleicht gewählt, weil „über Leben und Weiterleben-

Können" zu kompliziert gewesen wäre. Darum geht es nämlich in den Aufsätzen, die

zwischen 1988 und 1999 entstanden sind und Wegmarken von Denkers persönlicher

Auseinandersetzung mit Leiden, Krankheit, Tod und Leben darstellen. Veranlasst durch
den Tod seiner zweiten, noch sehr jungen Frau, ringt Denker um Mut zum Weiterleben
und findet dabei zum Buche Hiob, zu Kohelet und zu Philosophen und Schriftstellern

jüdischer Prägung, wie Arendt, Celan, Freud, Kafka, van Hoddis, Adorno und Lévinas.

Weshalb das so ist, beantwortet Denker im letzten Aufsatz über Lévinas' jüdisches Denken

gleich selbst, in dem er nicht mehr die Onto-Theologie, also die Frage nach Gott, als

Grundlage der neuzeitlichen Philosophie bezeichnet, sondern die Ethik, die in der
jüdischen Philosophie wie in keiner anderen im Mittelpunkt stehe.

Von diesem Standpunkt aus kritisiert Denker das von Descartes ausgehende Zeitalter
des „berechnenden Verstandes", der bei der Sinnfrage des Hiob-Buches versage. Nicht
ohne Humor führt Denker die Tatsache, dass westliches Denken zu rational geprägt und
deshalb schliesslich sinnlosigkeitsanfällig sei, auf die Interpretation eines Traumes von
Cartesius zurück, die er mit dem Instrumentarium von Freuds Psychoanalyse als falsch

erweist. Überhaupt greift Denker fast zu oft auf Freud zurück, was allerdings durch die
daraus resultierenden ungewöhnlichen Sichtweisen und dadurch, dass er einen vehementen

Freud-Kritiker, Kafka, ausführlich zu Wort kommen lässt, kompensiert wird.
Denker schreibt durchweg leicht zugänglich, flüssig und lebendig. Der Aufsatz über

„Die Wiederentdeckung der Lebenskunst", den er an Kohelet orientiert, legt einen

Vergleich mit Alain de Bottons „Trost der Philosophie" nahe. Das Buch stellt trotz der

Eigenständigkeit seiner Aufsätze eine fruchtende Einheit dar. Ein Lesebuch, das man allen

empfehlen möchte, die Leben und Lebenlassen wollen.

Salome Schöll

226


	Rezensionen

