Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 58 (2002)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Tromas Kni1t1EL, Das griechische ,Leben Adams und Evas'. Studien zu einer
narrativen Anthropologie im friihen Judentum, Ttibingen: Mohr Siebeck 2002
(= Texte und Studien zum Antiken Judentum 88), XIV + 349 S, leinen, €
99,--; ISBN 3-16-147712-X.

Der Uberlieferungskomplex der pseudepigraphischen Viten Adams und Evas stellt vor drei
Grundprobleme, mit denen sich die Forschung der letzten Jahrzehnte intensiv beschiftigt
hat, ohne jedoch auch nur annihernd einen Konsens zu erzielen: Welcher der verschie-
denen Uberlieferungsstriinge — griechisch, lateinisch, armenisch, georgisch, slavisch —
kommt der mutmasslichen urspriinglichen Fassung des ,Lebens Adams und Evas® am
nichsten? War diese Urfassung auf griechisch oder in einer semitischen Sprache abgefasst?
Und handelte es sich bei ihr um ein jiidisches oder ein christliches Produke? T. Knittel
pladiert in seiner Leipziger Dissertation fiir ein im 1. oder frithen 2. nachchristlichen
Jahrhundert entstandenes, griechischsprachiges Werk aus diasporajiidischem Milieu (S.
304), dessen urspriingliche Gestalt er in der griechischen Texttradition am besten bewahrt
sieht und das er als ,Entwurf einer narrativen Anthropologie® (S. 95 und 302) versteh.
Der Schwerpunkt der Untersuchung liegt auf der Einordnung der Vita (genauer: ihrer
griechischen Fassung) in die Vorstellungswelt des antiken Judentums. Zu diesem Zweck
teile Knictel die Schrift in einige kiirzere oder lingere Abschnitte auf, die er nach den
anthropologischen Themenbereichen Schépfung, Fall, gegenwirtige Misere und Zu-
kunftshoffnung des Menschen zu vier Kapiteln gruppiert, und prisentiert diese einzelnen
Abschnitte jeweils zunichst in einem eigens rekonstruierten Text (mit kritischem Apparar),
tibersetzt sie dann, erldutert Strukeur und Inhalt und vergleicht sie mit ihren Parallelen in
den nichtgriechischen Versionen sowie mit einer Fiille verwandter Motive aus anderen
jiidischen und altkirchlichen Schriften. Bei der Textrekonstruktion lehnt er sich an die
Vorarbeiten von M. Nagel an, verzichtet aber mit guten Griinden darauf, die von Nagel
selbst erstellte Fassung (abgedrucke in der Pseudepigraphenkonkordanz von A.-M. Denis)
zu iibernehmen (siche S. 15 und 97-98); in Zweifelsfillen bietet er einen kiirzeren Text
(5,3-4; 6,15 8,15 9,3; 12,1 usw.). Der Vergleich mit den nichtgriechischen Versionen (fiir
die armenische, die georgische und die slavische stiitzt sich Knittel auf moderne Uberset-
zungen) fihre in der Regel zu der Folgerung, dass die griechische Fassung den Eindruck
der grossten Urspriinglichkeit erweckt. Dass beispielsweise die lateinische, die armenische
und die georgische Version vom Fall des Satan ausfiihrlich berichten, wihrend ihn die
griechische Fassung iibergeht, in 16,3 aber implizit voraussetzt, wird nicht mit einem
sekundiren Ausfall in der griechischen Fassung erklirt, sondern damit, dass das in ihr
Vorausgesetzte auf einer den anderen Versionen zugrundeliegenden Uberlieferungsstufe
sekundir expliziert wurde (S. 172 Anm. 232). Die reichhaltige Darbietung von Motiv-
parallelen aus der antiken jiidischen Literatur dient vor allem dem Nachweis, dass ,nichts

218



gegen die frithjiidische Herkunft unserer Erzihlung spricht® (S. 100). Und wenn solche
Motivparallelen, wie etwa bei der dreimaligen Abwaschung Adams im acherusischen See
(37,3), fehlen, mochte Knittel auch darin nicht notwendig einen Einwand gegen jiidische
Herkunft sehen; an Indizien dafiir, dass c_las Motiv vom acherusischen See dennoch einen
jiidischen Hintergrund hat, benennt er eine ganze Reihe (S. 140). Insgesamt bietet Knit-
tels Untersuchung einen hdchst informativen, mit beeindruckender Griindlichkeic erar-
beiteten Kommentar zu dieser frithen Relecture der biblischen Paradieserzihlung (zur
Gattungsfrage siche S. 94), der nur insofern ein wenig zu wiinschen iibriglisst, als infolge
der thematischen Fokussierung auf die Anthropologie einige Kapitel des untersuchten
Werkes unberiicksichtigt bleiben (1-4; 29-30; 38—40; 42,3—43).

Friedrich Avemarie

ErnsT BALTRUSCH, Die Juden und das rimische Reich. Geschichte einer kon-
fliktreichen Beziehung. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2002,
223 S., kartoniert, € 34,90; ISBN 3-534-15585-8.

Gegenstand der vorgelegten Untersuchung ist die Ursache der drei grossen jiidisch-
romischen Konflikte des 1. und 2. Jahrhunderts, des ,,jiidischen Krieges®, des Aufstands in
der Diaspora unter Trajan und des Bar-Kochba-Aufstands. Die These des Berliner Hi-
storikers laurer, dass diese Ursache in einem fundamentalen Missverstindnis liegt, das die
Bezichungen zwischen Rom und dem jiidischen Staat schon seit ihren ersten Kontakten in
der Makkabierzeit bestimmt habe: Wihrend ,die jiidische Religion von allem Anfang an
ein zutiefst politisches Phinomen [und] ihre Ausbildung nicht so sehr eine ,innere Ange-
legenheit* der Juden, sondern der Weg war, in einer Zeit stindiger Bedrohung von auflen
[. . .] Selbstbestimmung zu wahren und zu legitimieren®, stellte ,die romische Herrschafts-
politik trotz gewihrter Religionsfreiheit gerade diesen politischen Charakter der jiidischen
Religion in Frage“ (so im Schlusswort des Buchs, S. 157). Bereits die ,weitgehend ge-
scheiterten” (S. 146) Massnahmen, mit denen Pompeius Judia in die von ihm entwor-
fenen Strukruren der neuerworbenen Territorien im Osten einzubinden suchte, waren fiir
dieses Missverstindnis symptomatisch: Zwei der drei rivalisierenden jiidischen Parteien
waren mit der rémischen Vorherrschaft im Grunde einverstanden, und umgekehrt be-
miihte sich Pompeius, wie im iibrigen Osten so auch in Judia regionale Traditionen und
Besonderheiten bewahrend aufzunehmen. Und doch hatten, trotz des beiderseitigen guten
Willens, die Massnahmen des Pompeius und wenig spiter des Gabinius eine insgesamt
,destabilisierende und desintegrative, spaltende Wirkung® (S. 146).

Baltrusch begriindet seine Sicht nicht nur anhand eingehender Analysen jiidischer und
romischer Textzeugnisse der ersten beiden vorchristlichen Jahrhunderte (S. 60 —147), son-
dern bezieht in zwei eigenen Kapiteln auch die vorromische Geschichte des Judentums,
iiber die hellenistische und die persische Epoche bis zuriick auf Hiskia und Josia, in die
Darstellung ein (S. 21— 58). Andererseits endet die Untersuchung — da es ihr nur um die
»Ursache und nicht um die ,,Anlisse” (S. 156) zu tun ist — ,wohliiberlegt® (S. 19) bereits
mit jener ersten Phase direkter romischer Eingriffe in den Hasmonierstaat unter Pompeius
und Gabinius in den Jahren 63-55. Infolge dieser Beschrinkung bleiben manche der
Fragen, die Titel und These des Buchs nahelegen, am Ende offen: Wie haben es Herodes

219



und einige seiner Nachfahren vermocht, die widerstreitenden jiidischen und rémischen
Interessen iiber Generationen hinweg zum Ausgleich zu bringen? War die herodianische
Politik tatsichlich nur ,retardierendes Moment® (S. 147) auf dem Weg in die Katastro-
phe? Inwieweit erklirt jenes fundamentale Missverstindnis auch den grossen Aufstand in
der Diaspora, wenn doch in Alexandria die gemeinsame Front gegen die griechische Partei
Juden und Rémer zunichst in eine Interessenkoalition gefithrt hatee (vgl. S. 121-122),
die nach den Unruhen der Caligula-Zeit sogar eine Stirkung der jiidischen Position mit
sich brachte? Und schliesslich, wie konnte es kaum ein halbes Jahrhundert nach dem
letzten grossen Zusammenstoss zu einer neuen Symbiose zwischen paldstinischem Juden-
tum und rémischem Reich kommen, die die rabbinischen Dialoge zwischen ,, Antoninus®
und ,Rabbi“ und das Tempelbauvorhaben des Julian Apostata geradezu als ein Freund-
schaftsverhiltnis erscheinen lassen?

Der Erkenntnisgewinn dieses anregenden und angenehm lesbar geschriebenen Buches
wird freilich durch diese offenbleibenden Fragen nicht geschmilert. Gemehrt wird sein
Nutzen noch durch einen ausfithrlichen Anmerkungsteil, Namen- und Sachregister und
cine Bibliographie, die an Aktualitit nichts zu wiinschen iibriglasst.

Friedrich Avemarie

HeinricH W. GUGGENHEIMER (ed.), The Jerusalem Talmud. First Ovrder:
Zeraim. Tractates Kilaim and Seviit. Edition, Translation and Commentary,
Berlin, New York: Walter de Gruyter 2001 (= Studia Judaica. Forschungen
zur Wissenschaft des Judentums 20), 677 S., leinen, € 148,--; ISSN 0934-
2575

~Weizen und Lolch sind untereinander keine Mischfrucht. Der mit der Kommentierung
dieser Mischna beginnende Traktat der ersten Ordnung des palistinensischen Talmuds —
im babylonischen Talmud ist die Gemara hier bekanntlich entfallen — liegt nunmehr in
einer im wesentlichen auf der editio princeps basierenden Neuausgabe mit einer englischen
Ubersetzung und Erklirung vor. Die Stirke dieser Edition besteht, wie schon die beiden
vorausgehenden Binde gezeigt haben, weniger in der philologischen Einzelerdrterung als
in der systematischen Erfassung der schwierigen Materie. So greift der Ubersetzer zur
Kommentierung immer wieder auf Maimonides, Raschi sowie spitere jiidische Rechtsleh-
rer zuriick (vgl. S. 6); auch scheint er, vor allem, wenn er bestimmte hebriische Begriffe
uniibersetzt lisst — etwa das bei Goldschmidt (siche oben) mit ,Mischfrucht® wiederge-
gebene kilaim (S. 5) —, einen in jiidischen Texten und halachischer Problemstellung kun-
digen Leser vorauszusetzen.

Was den zweiten hier dargebotenen Traktat iiber das Sabbatjahr anbelangt, so scheint
auch das in der Ara des Zionismus neu erwachte Interesse an denjenigen religionsgesetz-
lichen Fragen im Hintergrund zu stehen, die mit der Landwirtschaft im Lande Israel
zusammenhingen. Andererseits ist Guggenheimer sich der umstrittenen Relevanz dieser
Uberlieferungen in der modernen Debatte durchaus bewusst, wenn er etwa darauf hin-
weist, dass die mit dem Siebentjahr verbundenen Normen in Spinozas Theologisch-
Politischem Traktat Hauptbeispiel fiir das Obsoletwerden der biblischen Gesetze nach der

220



Vertreibung der Juden aus ihrer Heimat waren (S. 488). Leider bleibt die Ubersetzung
gelegentlich hinter den Erwartungen zuriick, wenn etwa aramiische oder hebriische
Termini ohne englisches Aquivalent erscheinen und so der Frage, was im Text eigentlich
genau gemeint ist, ausgewichen wird (vgl. etwa S. 531). Auch aus diesem Grund bediirfen
die im Vorwort vom Autor genannten editorischen Grundsitze der kritischen Uberprii-
fung und Diskussion: der grundsitzliche Verzicht auf Emendationen und die Vokalisie-
rung des Textes in ,Sephardic rabbinic Hebrew*. Ungeachtet dieser Anfragen wird dieses
Buch — schon aufgrund seines ungemein faktenreichen und anregenden Anmerkungsteils —
fiir die weitere Erforschung des Jerusalemer Talmuds aber sicherlich ein wichtiges Hilfs-
mittel bleiben.

Matthias Morgenstern

Ursura Racacs, Die zweite Talmuddisputation von Paris 1269, Frankfurt
a. M., Berlin, Bern, Bruxelles, New York, Oxford, Wien: Peter Lang Verlag
2001 (= Judentum und Umwelt — Realms of Judaism 71), 252 S., broschiert,
€ 42,90; ISBN 3-631-36673-6.

Wenn auch aus verschiedenen Quellen bekannt war, dass es wihrend des Mittelalters iiber
die drei grossen Zwangsdisputationen von Paris 1240, Barcelona 1263 und Tortosa
1413/14 hinaus weitere sogenannte Talmuddisputationen gegeben hat, ist doch erst J.
Shatzmillers (Wieder-)Entdeckung und Versffentlichung der einst im Besitz von S. Baer
befindlichen Handschrift Moskau Kodex Giinzburg 1390 (La deuxiéme controverse de
Paris, Paris, Louvain 1994) die Vorlage eines weiteren ,,Protokolls“ einer solchen Dispu-
tation zu verdanken, in diesem Falle einer Talmuddisputation, die 1269 in Paris stattge-
funden hat und, wie dem Titel des hier anzuzeigenden Buches zu entnehmen ist, Gegen-
stand von U. Ragacs’ (= Verfasserin) Untersuchung ist.

Im ersten Haupteeil stellt Verfasserin nach einer ,kurzen Geschichte der Juden von
Paris“ (S. 11-18) und Einfiihrung in die Handschrift (S. 19-20) zunichst die beiden
Disputanten vor, auf jiidischer Seite einen R. Abraham ben R. Samuel, von dem kaum
etwas bekannt ist (S. 21— 23), auf christlicher Seite ein Paul, der Franziskaner, bei dem es
sich — wie Verfasserin iiberzeugend nachweist — um den durch seine Teilnahme an der
Disputation in Barcelona 1263 bekannten Apostaten Pablo Christiani handelt (S. 24 —42).
Dass diese zweite Pariser Disputation nichr isoliert gesehen werden kann, sondern — niche
zuletzt aufgrund der personalen Kontinuitit — im Zusammenhang mit ihren Vorgingerin-
nen betrachten werden muss, zeigt Verfasserin in den folgenden beiden Kapiteln, in denen
sie die entsprechenden biographischen und literarischen Beziige analysiert (S. 70 —131)
und den historischen Kontext beleuchter (S. 133 -135). Den zweiten Haupreeil (S.
137-229) schliesslich bilden sorgfiltig gearbeitete Ubersetzung und ausfiihrliche Kom-
mentierung des von Shatzmiller edierten Textes. Wenn es auch hier im Text inhaltlich im
wesentlichen um eine neuerliche kontroverse Erérterung der aus vergleichbaren anderen
Disputationen hinlinglich bekannten, von der christlichen Dogmatik in der Hebriischen
Bibel als loci probantes beanspruchten Schriftverse geht (von Jes 7,14 iiber Dan 9,24ff bis
Jes 11,6, Gen 18,12 etc.), so finden sich dariiber hinaus doch manch bemerkenswert
aufschlussreiche talmudische Diskussionen, die auch der zweiten Pariser Disputation einen
Eigenwert verleihen und es wert sind, genau studiert zu werden.

221



Alles in allem kann man Verfasserin nur dankbar dafiir sein, mit ihrer Arbeit nicht nur
ein weiteres wichtiges Dokument der mittelalterlichen Disputationsliteratur erschlossen
und nichr zuletzt durch ihre durchweg gut lesbare Ubersetzung des nicht immer leicht zu
verstehenden Textes einem breiteren Kreise zuginglich gemacht, sondern durch dessen
griindliche, auf profunder Kenntnis der rabbinischen Literatur beruhende Interpretation
und Einordnung in seinen literarischen und historischen Kontext zugleich unser Wissen
um die christlich-jiidischen Auseinandersetzungen des Mittelalters, ihre Akteure und Ge-
genstinde ebenso wie ihr Verfahren und Anliegen wesentlich bereichert zu haben.

Stefan Schreiner

Nasir, Basav, Kitab al-Nutaf by Judah Hayyaj. A Critical Edition, Tel Aviv:
Tel Aviv University 2001 (= Texts and Studies in the Hebrew Language and
Related Subjects 11), XIV + 343 S. [hebr.].

Mit der kritischen Edition des , Buches der Sammlungen® — ndmlich von Erkldrungen zu
Bibelstellen aus den Prophetenbiichern (nuzfa, Plural nutaf, ist das ,Biischel®, das
»Ausgezupfte”, entsprechend hebr. /iggit[], und war als Buchtitel durchaus verbreitet) —
ist nicht nur ein prominentes, sondern iiberhaupt das erste Werk streng philologisch
ausgerichteter, konsequent auf der Dreiradikaligkeit des hebriischen Verbums aufbauender
juddo-arabischer Exegese der wissenschaftlichen Offentlichkeit zuginglich gemacht wor-
den.

Weiss man iiber die Lebensdaten Judah Hayyujs, der mit vollem Namen Abi Zakarya
Yahya ben Dawud al-Fist hiess, auch wenig — er ist wohl 940 unserer Zeit in Fes geboren
und um 1010 in Cordoba, seinem Hauptwirkungsort, gestorben —, so ist doch sein Name
mit der Geschichte der hebriischen Sprachwissenschaft unldslich verbunden. ,,Der Erste
der Grammatiker®, so betitelte Abraham Ibn Esra den arabisch schreibenden Schiiler
Menachem ben Sarugs und zielte damit auf den Rang Hayyujs, der diesem vor allem
durch seine drei Vorgingerwerke zu den Grundlagen der hebriischen Grammatik zu-
kommt. ‘

In seinem hier vorgestellten vierten und letzten Werk, das uns leider nur fragmenta-
risch erhalten ist, kommentiert Hayyij die acht prophetischen Biicher der Bibel, daher
auch Kitab Nukat al-Thamainiya (,Buch iiber die Probleme der Acht®) genannt (in der
traditionellen Zihlung ergibt sich aus Jos, Ri, Sam, Kén, Jes, Jer, Ez, Zwolfprophetenbuch
die Zahl 8). Vorhanden sind neben dem Vor- und dem Nachwort Fragmente zu Jos 1; Ri
7-14; 1 Sam 2-28; 2 Sam; 1 Kon 1.6-21; Jes 1-29.44—49; Jer 25-52; Ez 1-
21.23.28-46 und Mal. Aus nicht mehr zu erhellenden Griinden hat das Buch keine
Verbreitung gefunden und deshalb keine unmittelbare Nachwirkung gehabt.

Nasir Basal, Schiiler Aron Dotans an der Universitit Tel Aviv, hat sich schon in seiner
1992 in Ramat-Gan verdffentlichten Dissertation um die Erforschung der Grammatik-
theorie Hayyiijs verdient gemacht (The grammatical theory of Rabbi Judah Hayyaj) und
legt nun alle bisher bekannt gewordenen und disparat veréffentlichten Segmente des Kizab
al-Nutaf im Zusammenhang vor. Die Edition umfasst damic nach der Schitzung des
Autors annihernd 40% des urspriinglichen Gesamtumfangs.

222



Das Buch enthilt zwei Teile, eine Einleitung und die Edition des arabischen Textes (in
hebriischen Lettern) mit gegeniibergestellter hebriischer Ubersetzung und ausfiihrlichem
wissenschaftlichem Apparat. In der Einleitung gibt der Verfasser Auskuntft {iber Leben und
Werk des Autors, beschreibt die zugrundegelegten Handschriften (mit Photos), legt Re-
chenschaft ab iiber sein methodisches Vorgehen und bietet schliesslich eine aufschlussrei-
che systematische Zusammenstellung der von Hayyij behandelten Themen mit vielen
instruktiven Beispielen, abgerundet durch eine Liste der wichtigsten im Nutaf eingefiihr-
ten grammatikalischen Termini.

Die Textedition gibt neben Text und Ubersetzung ecine Fiille an Information zu
Textgestalt, Parallelen, inhaltlichen Fragen und Bedeutung einzelner Auslegungen im Ap-
parat. Stellen- und Sachregister samt Register der Wortformen machen die Ausgabe zu
einem wertvollen Nachschlagewerk zur frithen hebriischen Sprachwissenschaft.

Friedmann Eissler

BenjamiN J. Hary/ JounN L. Haves/ FReD ASTREN (ed.), Judaism and Islam —

Boundaries, Communication and Interaction. Essays in Honor of William M.
Brinner, Leiden, Boston, Koln: E.]. Brill 2000 (= Brill’s Series in Jewish
Studies 27), XLIII + 438 S., leinen, € 135,--; ISBN 90-04-11914-0.

Mit der reichhaltigen Festschrift wird ein Forscher geehrt, dem es, wie F. Astren in seiner
Laudatio (S. XIX-XXVII) ausfithrt und durch die Bibliographie des Jubilars (S. XXIX~
XLIII) bestitigt wird, in seinem wissenschaftlichen Werk sehr frith bereics und dann
kontinuierlich um ,developing integrative and comparative studies embracing Judaism
and Islam” (S. XXI), und zwar vom Mittelalter bis in die Neuzeit bzw. Gegenwart hinein,
zu tun war und ist. Entsprechend breit ist denn auch das thematische Spektrum der im
vorliegenden Band vereinigten insgesamt 27 Aufsitze, mit denen Schiiler und Kollegen
dem Jubilar und seinem vielseitigen Werk Tribut zu zollen bestrebt waren. Da indessen
allein schon die Auflistung aller Autoren und Titel ihrer Aufsitze iiber den gebotenen
Rahmen dieser Buchanzeige weit hinausgehen wiirde, kann es hier um kaum mehr gehen,
als auf die in ihnen verhandelten Themenbereiche hinzuweisen und zum eigenen Lesen
anzuregen.

Nach einem eher allgemeinen Teil, in dem sich J. Lassner auf dem Hintergrund der
Frage nach dem Verhiltnis von Geschichte und Geschichtsbewusstsein mit der Dialektik
jiidisch-muslimischer Beziehungen befasst (S. 1-26), geht es in den nichsten beiden
Teilen IIT und IV um jiidisch-muslimische Interaktion vom Mittelalter bis zur Gegenwart.
Der Bogen reicht dabei von den jiidisch-christlich-muslimischen Beziehungen im byzan-
tinischen Italien (S.D. Benin, S. 27-35) iiber den Bezug der jiidischen Mystik zum Islam
(S. Shaked, S. 97—109) bis zum Platz der Juden in der arabischen Welt im 19. und 20.
Jahrhundert (N.A. Stillman, S. 123 —138). Von besonderem Interesse diirften hier zum
einen D.]. Laskers Untersuchung der Frage sein, welche formale und inhaltliche Verin-
derung in der jiidisch-christlichen Auseinandersetzung deren Verlagerung von der islami-
schen in die christliche Welt nach sich gezogen hat (S. 53-65), und zum anderen G.D.
Newbys Analyse der Entwicklung der jiidisch-islamischen Beziehungen nach Muhammads
Tod bis zum Ende der Umajjadenherrschaft, die fiir den Autor der Pirge deRabbi Eliezer so
etwas wie eine Zeit mit messianischen Attributen gewesen ist (S. 83-906).

223



Teil V umfasst vergleichende Studien zu Bibel und Qur’an, von frithen Bibel- und
Qur’anilluminationen (E. Baer, S. 139 -156) iiber eine judio-persische Version von der
Errichtung der Ka‘ba (V.B. Moreen, S. 185-202) bis zu Spuren von Saadjas Bibeliiber-
seczung in modernen arabischen Bibeln (S. Somekh, S. 227-236) und Einfliissen jiidi-
scher Pseudepigrapha auf mittelalterliche arabische Prophetenerzihlungen (S. M. Wasser-
strom, S. 237-256). Dazwischen zeigt M. Bernstein am Beispiel einer juddo-arabischen
Josephsgeschichte aus dem 19. Jahrhundert, wie sich jiidischer Midrasch und islamische
Prophetenerzihlung wechselseitig durchdrungen haben (S. 157-167), wihrend R. Fire-
stone Gen 22 im Lichte von Qur’an, Sure 37 (S. 169 -184) neu interpretiert und S. D.
Ricks der jiidischen, christlichen und islamischen Uberlieferung von Adams Gewand
nachgeht.

Um einen Vergleich jiidischer und islamischer Rechtsvorstellungen geht es in Teil VI
am Beispiel der aguna (der ,verlassenen Frau®) einerseits (V. Rispler-Chaim, S. 257-267)
und religionsverschiedener Ehen andererseits (S. Spectorsky, S. 269-278). Unter dem
Stichwort ,Philosophie und Ethik® (Teil VII) erértern L.E. Goodman das Problem
sTheophanie® bei Maimonides und den islamischen Philosophen (S. 279-301) und H.
Lazarus-Yafeh s. A. das Thema ,,Selbstkritik in jiidischer und islamischer Sicht (S. 303 -
319). Mit Aspekten der Entstehung und Entfaltung kardischer (nationaler) Identitic im
Kontext islamischer Lebenswelt befassen sich in Teil VIII F. Astren und P.E. Miller (S.
321-342). Teil IX schliesslich ist dem Themenkreis ,Sprache, Linguistik und Literatur®
gewidmet. Wihrend darin A.]. Band dem sabbatianischen Echo in A.B. Yehoshuas Mar
Mani lauscht (S. 343—353) und R. Brann intertextuelle Ironie bei Jehuda Ha-Levi her-
aushére (S. 365-379), untersucht A. A. Bloch das Verhilenis von Ideologie und Realismus
in G. Kanafanis palistinensischer Novelle ,Riickkehr nach Haifa® (S. 355-364). J.C.
Greenfield rekapituliert ein weiteres Mal die Entstehungsgeschichte des arabischen Got-
tesepithetons ar-Rahman aus dem aramiischen elah rahaman (S. 381-393). B. Hary
versucht im dgyptischen judio-arabischen sharh (Bibel,kommentar®) eine Briicke zwi-
schen arabischer und hebriischer Kultur zu finden (S. 395-407). Zwischen muslimi-
schem und jiidischem Theater findet sie am Ende S. Moreh nicht zuletzt im Werk des aus
dem Algerien des 19. Jahrhunderts stammenden Autors sefardischer Herkunft Abraham
Daninos (S. 409-416). Allfillige ausfiihrliche Indizes (S. 417-438) schliessen den in-
haltsreichen Band ab.

Wenn auch, wie oben bereits angedeutet, mit den wenigen Bemerkungen hier kaum
mehr getan werden konnte, als auf die Reichhaltigkeit und thematische Vielseitigkeit des
Bandes hinzudeuten, sei doch hinzugefiigt und betont, dass es sich bei allen hierin ver-
sammelten Beitrigen zum vielgestaltigen Beziehungsgeflecht zwischen Judentum und Is-
lam, jiidischer und islamischer Kultur, Juden und Muslimen, auch denen, die sich auf den
ersten Blick mit ,nur® historisch und/ oder literarisch-philologisch interessant scheinenden
Themen befassen, infolge ihrer durchgingig und ausdriicklich auf Vergleich angelegten
Untersuchung um Studien handelt, die nicht zuletzt vor dem Hintergrund tagesaktueller
Auseinandersetzungen besondere Aufmerksamkeit verdienen.

Stefan Schreiner

224



GUNTHER WINDHAGER, Leopold Weiss alias Muhammad Asad. Von Galizien
nach Arabien 1900—1927, Wien, Kéln, Weimar: Bshlau 2002, 230 S., 18
Abbildungen, broschiert, € 24,90; ISBN 3-205-99393-4.

Einer der bemerkenswertesten islamischen Theoretiker des 20. Jahrhunderts ist Leopold
Weiss alias Muhammad Asad, der als Nahost-Korrespondent der Frankfurter Zeitung be-
gann und im Laufe seines langen Lebens zum bedeutenden Kulturvermittler und Weg-
bereiter fiir einen Dialog zwischen dem Islam und dem Westen wurde. Leopold Weiss
wurde 1900 in Lemberg als Sohn jiidischer Eltern geboren, nahm 1926 den Islam und
damit den Namen Muhammad Asad (,Léwe) an, unter welchem er sich nicht nur als
international anerkannter Diplomat hervortat, sondern auch durch eine weitverbreitete
englischsprachige Koraniibersetzung samt -kommentar (7he Message of the Qur’an, 1980)
einen Namen machte. Er starb nach einem wechselvollen Leben 1992 in Andalusien, wo
er seit 1987 lebte.

Das Buch Windhagers — mit bisher unveroffentlichten Photos und Dokumenten —
konzentriert sich auf die frithe Biographie bis zum Aufbruch zur ersten Pilgerfahrt
Weiss’ / Asads nach Mekka im Jahre 1927: Die frithen Jahre 1900 —~1922; Der unroman-
tische Orient 1922 —1926; Neue Wege 1926 —-1927. Es beleuchtet einige fast schon ver-
loren geglaubte Elemente osterreichischer Geschichte zur Zeit der zerfallenden k. u. k.
Monarchie, es zeigt Fiden auf, die sich zwischen dem jungen Osterreicher und dem
Nahen Osten und dem Islam spinnen, wirft auch ein Licht auf Konflikte, Kontraste und
Briiche. ,,,Direktionales’ (oder lineares) Grenzgingertum®, so charakterisiert Andre Gin-
grich, der die Publikation begleitet und gefordert hat, in seinem Vorwort die Biographie
Asads, damitc auf die Irreversibilitit der wesentlichen Ubergéinge in dessen Lebenslauf
hinweisend. Windhager stelle sich der Frage der Zusammenfiigung, Vermischung und
Verschmelzung von Elementen kultureller Identitit, der Méglichkeit und der Wirklichkeit
produktiver visionirer Selbsterfindung im Kontext solcher Grenziiberschreitung und stosst
damit auch fiir die Frage nach Alternativen zu Ausgrenzung und Gewalt in der Bezie-
hungsbildung zwischen Europa und der arabisch-islamischen Welt Neues an.

Persdnliche Zitate Asads, vorwiegend dessen beriihmtem autobiographischen Der Weg
nach Mekka (1955) entnommen, genaueste Quellenanalyse und Dokumentation sowie
Einsprengsel atmosphirischer Einblicke in das Ambiente unterschiedlichster Lebensriume
(Lemberg, Wien, Berlin, Vorderer Orient) werden ansprechend und informativ zu einer
spannenden Lektiire verwoben. Eher als erratischer Block in dem persénlich-atmosphiri-
schen Fluss der biographischen Entfaltung wirke — so treffend er die geschichtlichen
Vorginge umreisst — der Abschnitt iiber , Die politische Entwicklung im Vorderen Orient®
(S. 109 —122). So erhalten die historischen Informationen ein gewisses Ubergewicht, we-
nig erfihre der Leser dagegen iiber geistige Bewegungen, iiber theologische Reflexionen,
die fiir einen Mann wie Asad bei der Konversion eine nicht unbedeutende Rolle gespielt
haben miissen, wie iiberhaupt die Entwicklung der Gedanken und Weltanschauung Asads
iiber die dusseren Anstdsse der Orientreisen hinaus im dunkeln bleibt. Dies liegt freilich
im kultur- und sozialanthropologischen Ansatz der Untersuchung begriindet, dem auch
der IV. Abschnitt ,,Aspekte der Konversion® (S. 185-200) verpflichtet bleibt, kann aber
doch auch durchaus positiv bewertet werden: Es macht am Ende Appetit auf mehr.

Schade — so stellt man denn auch zum Schluss fest —, dass fiir die spitere, nicht
weniger aufregende Zeit in Asads Dasein nach 1927 — etwa die Jahre im Kénigreich

223



Saudiarabien oder die ,Entstehungsgeschichte® Pakistans — kiinftiger Publikationen ge-
harrt werden muss.

Im Anhang kann sich der Leser anhand der biographischen Ubersicht iiber derlei
Bewegungen und Ortswechsel im Leben Asads immerhin iiberblicksweise informieren,
ausserdem sind die Publikationen Weiss’/Asads im ausfiihrlichen Literaturverzeichnis
nebst einem Personenregister zusammengestellt.

Friedmann Eissler

RovLr DENKER, Hiob — oder die Schwere des Gliicks. Ein philosophisches Lese-
buch iiber Leben und Lebenlassen, ed. U. BERNHARDT/F. DENKER/H. M.
Doger, Miinster: LIT Verlag 2002 (Philosophie. Forschung und Wissen-
schaft 8), 152 S., broschiert, € 17,90; ISBN 3-8258-5990-8.

Die Essaysammlung des 1999 verstorbenen Tiibinger Philosophieprofessors Rolf Denker
ist nicht ein neuer Theodizeeversuch, wie der Titel vermuten lassen konnte. Er propagiert
auch nicht eine billige Toleranzethik, wie man aus dem ,Lebenlassen® zu schliessen ver-
sucht ist. Der Ausdruck wurde vielleicht gewihlt, weil ,iiber Leben und Weiterleben-
Kénnen“ zu kompliziert gewesen wire. Darum geht es nimlich in den Aufsitzen, die
zwischen 1988 und 1999 entstanden sind und Wegmarken von Denkers personlicher
Auseinandersetzung mit Leiden, Krankheit, Tod und Leben darstellen. Veranlasst durch
den Tod seiner zweiten, noch sehr jungen Frau, ringt Denker um Mut zum Weiterleben
und findet dabei zum Buche Hiob, zu Kohelet und zu Philosophen und Schriftstellern
jiidischer Prigung, wie Arendt, Celan, Freud, Kafka, van Hoddis, Adorno und Lévinas.
Weshalb das so ist, beantwortet Denker im letzten Aufsatz iiber Lévinas’ jiidisches Denken
gleich selbst, in dem er nicht mehr die Onto-Theologie, also die Frage nach Gott, als
Grundlage der neuzeitlichen Philosophie bezeichnet, sondern die Ethik, die in der jiidi-
schen Philosophie wie in keiner anderen im Mittelpunkt stehe.

Von diesem Standpunkr aus kritisiert Denker das von Descartes ausgehende Zeitalter
des ,berechnenden Verstandes®, der bei der Sinnfrage des Hiob-Buches versage. Nicht
ohne Humor fithrt Denker die Tatsache, dass westliches Denken zu rational geprigt und
deshalb schliesslich sinnlosigkeitsanfillig sei, auf die Interpretation eines Traumes von
Cartesius zuriick, die er mit dem Instrumentarium von Freuds Psychoanalyse als falsch
erweist. Uberhaupt greift Denker fast zu oft auf Freud zuriick, was allerdings durch die
daraus resultierenden ungewohnlichen Sichtweisen und dadurch, dass er einen vehemen-
ten Freud-Kritiker, Kafka, ausfiihrlich zu Wort kommen lisst, kompensiert wird.

Denker schreibt durchweg leicht zuginglich, fliissig und lebendig. Der Aufsatz iiber
»Die Wiederentdeckung der Lebenskunst®, den er an Kohelet orientiert, legt einen Ver-
gleich mit Alain de Borttons ,Irost der Philosophie® nahe. Das Buch stellt trotz der Ei-
genstindigkeit seiner Aufsitze eine fruchtende Einheit dar. Ein Lesebuch, das man allen
empfehlen mochte, die Leben und Lebenlassen wollen.

Salome Schill

226



	Rezensionen

