Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: Exegese fur den Alltag : der Midrasch Teman : ein Kapitel
Schriftauslegung aus dem Jemen

Autor: Morgenstern, Matthias / Schreiner, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961568

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- aus jiidischen Quellen - - - - aus jiidischen Quellen - - - - aus jiidischen Quellen - - - -

Exegese fiir den Alltag: Der Midrasch Teman
Ein Kapitel Schriftauslegung aus dem Jemen”

Die jiidische Gemeinschaft im Jemen gehort zur iltesten Diaspora; nach jemenitisch-
jiidischer Legende geht sie zuriick auf die Zeit der Zerstorung des ersten Tempels durch
Nebukadnezar (587/6 vor unserer Zeit).' Ihre Geschichte und Kuleur jedoch sind noch
nicht so erforscht und allgemein bekannt gemacht, wie sie es ihrer Bedeutung nach
verdienten. Zwar ist in den letzten Jahrzehnten viel geschehen, die Schitze der Juden
Jemens zu heben, wichtige Werke aus allen Wissensgebieten in heutigen Anspriichen
geniigenden Editionen zuginglich zu machen etc., ein grosser Teil diesbeziiglicher Ar-
beit aber ist, so scheint es, noch nicht geleistet. Davon zeugen nicht zuletzt die zahl-
reichen bislang unedierten Handschriften, die in den letzten Jahrzehnten ans Licht der
Offentlichkeit gelangt sind.

Wenn auch die Juden Jemens Jahrhunderte lang gleichsam in einem Winkel der
islamischen Welt gelebt haben, von den kulturellen und geistigen Entwicklungen in-
nerhalb der weltweiten jiidischen Gemeinschaft abgeschnitten waren sie deswegen je-
doch nicht. Im Gegenteil, je mehr Texte jemenitischen Ursprungs bekannt werden,
desto deutlicher zeigt sich, dass die dortigen Juden trotz ihrer scheinbaren Abgeschie-
denheit mit der iibrigen jiidischen Welt in regem Austausch standen und an den gei-
stigen und kulturellen Entwicklungen ihren titigen Anteil hatten. Auf seine Weise zeugt
davon auch der Midrasch Teman, dem der nachstehende Text entnommen ist.

Es handelt sich dabei um die erste Parascha (Wochenabschnitr)® des eine Auslegung
zu den Fiinf Biichern Mose enthaltenden Midrasch, der in nur einer einzigen hebrii-
schen Handschrift erhalten ist. Wann diese Handschrift geschrieben worden ist, bedarf
ebenso noch weiterer Untersuchung wie die Antwort auf die Frage, wann der Midrasch
selbst entstanden ist. Wenn auch die Handschrift wohl jiingeren Datums ist, der
Midrasch diirfte dem 15. oder spitestens frithen 16. Jahrhundert entstammen. Ist er
damit auch kein ,alter Midrasch, so hat er dennoch viele alte Uberlieferungen auf-
bewahrt, wie im Apparat zur Ubersetzung aufgezeigt wird.

Die Lektiire des Midrasch mag zunichst insofern irritieren, als er — und dies tiber
das auch bei anderen Midraschim iibliche Mass hinaus — keine vollstindige, sondern
nur punktuelle Auslegung des Bibeltextes bietet. Abgeschen davon, dass bei den da-
maligen Adressaten einer solchen Exegese die Bekanntschaft mit der hebriischen Bibel

Ubersetzt und eingeleitet von PD Dr. Matthias Morgenstern und Prof. Dr. Stefan

Schreiner, Institutum Tudaicum, Liebermeisterstrasse 12, D-72076 Tiibingen.

I S.D. GorreiN, Von den Juden Jemens, Berlin 1934, S. 6-9.

2 Einen guten Uberblick dazu bietet R. AHRONI, Yemenite Jewry — Origins, Culture,
and Literature, Bloomington 1980.

3 Die Handschrift ist nicht ganz vollstindig: am Beginn fehlen die Blitter mit der

Auslegung zu Gen 1-17, die Auslegung bricht in Dtn 32 ab.

202



vorausgesetzt werden konnte, hingt dies zugleich mit den besonderen Schwerpunkten
des Midrasch-Auslegers zusammen. Anders als seinen Vorgingern in der jemenitischen
Midrasch-Familie gilt sein Interesse weniger theologischen oder bibelexegetischen Fra-
gen (wie im Midrasch ha-Gadol) oder gar der philosophischen Spekulation (wie im
Me’or ha-Afelal Nir az-Zalam); der Autor des Midrasch war auch kein systematischer
Sammler, der die ihm vorllegenden Auslegungen fiir seine Zeit und Gemeinschaft hitte
sichten und ordnen oder auf ihre innere Ubereinstimmung oder die Ubereinstimmung
mit dem Talmud hitre priifen wollen. Eine solche Ubereinstimmung setze er vielmehr
voraus. Apologetische und theologische Interessen liegen ihm ganz fern. Wo sich in
seinem Midrasch theologische Gehalte finden, erwachsen diese in aller Regel nicht aus
der eigenen Reflexion, sondern sind Paraphrase oder Zitat. Diese Paraphrasen und
Zitate aus dem reichen Schatz der jemenitischen Midraschim oder auch der mittelal-
terlichen jiidischen Exegese, vor allem Raschi, zeigen, dass der Verfasser diese Literatur
kennt und ihre Brauchbarkeit fiir sein eigenes Auslegungsinteresse durchforscht hat.
Doch ist hier wiederum irritierend, dass dieses Zitieren und Paraphrasieren in hohem
Masse eklektisch vorgeht.

Untersucht man den Text im Hinblick auf seine literarische Abhingigkeit, so ergibt
sich ohne Zweifel fast immer eine gréssere Nihe zu dem im 13. Jahrhundert von Dawid
ben ‘Amram ha-‘Adani verfassten Midrasch ha-Gadol als beispielsweise zu dem im 15.
Jahrhundert entstandenen Midrasch ha-hefes des Rabbi Sacharja ben Schlomo ha-Rofe
(Rabbi Yahya ben Sulaiman al-tabib mit seinem arabischen Namen). Doch obwohl sich
manche exegetischen Spitzen- oder Merksitze in wortlicher Entsprechung nachweisen
lassen, ist doch hiufig — beispielsweise bei der Aufzihlung von Namen oder bei der
Benennung terminologischer Regelmissigkeiten in der Bibel — die Reihenfolge oder
auch die Phraseologie und Begrifflichkeit verindert; es entsteht der Eindruck, dem
Autor habe — wenn er nicht ,aus dem Kopf® zitiert — nicht der uns jeweils heute
zugingliche Midrasch, sondern ein abweichender Text vorgelegen. Doch dies zeigt nur,
dass weder die innere Stimmigkeit noch das Gesprich mit den vorhergehenden Midra-
schim zu den vorrangigen Anliegen des Texres zihlt.

Sein Anhegen ist vielmehr, seinen Lesern im Alltag der orientalischen Gesellschaft
des Jemens seiner Zeit eine Orientierung zu geben. In diesem Zusammenhang kommen
auch die ,hoheren® bibelexegetischen Interessen zu ihrem Recht: nicht als anspruchs-
volle Fortentwicklung der Lehre fiir Talmud-Gelehrte, sondern — bewusst auswihlend —
als praktische Hilfestellung fiir den Tora-Unterricht, wobei man sich unter den Schiilern
entweder Jugendliche oder schlichte Bauern und Handwerker vorzustellen hat, die in
ihrer Freizeit zusammenkommen, um ein Stiick Tora zu lernen und zu repetieren.

Der Midrasch macht sich dabei einfache mnemotechnische Mittel zunutze: die
Bedeutung von Anfangs- oder Schlussbuchstaben bestimmter hebriischer Begriffe (als
Notarikon oder ,umgekehrtes® Notarikon: etwa zu Gen 18,5; vgl. aber auch zu Gen
18,1 oder 18,18); der vor dem Hintergrund der kabbalistischen Zahlenmystik gedeutete
numerische Wert hebriischer Buchstaben und, darauf aufbauend, die ,,Quersumme®
ganzer Worte (vgl. unten zu Gen 21,5 und 22,17), bestimmte geprigte Wortfolgen im
Bibeltext (wie z.B. ,sie schauten und freuten sich® in Gen 18,2); das Vorkommen
bestimmter Wendungen in der Bibel anhand der masoretischen Ubetlieferung (vgl. zu
Gen 21,15); die Bedeutung der Akzentzeichen im hebriischen Text (vgl. zu Gen 18,9)
oder die Méglichkeit, durch die Umvokalisierung des Textes eine theologische Deutung
zu erhalten, die die sinnvolle Verkniipfung mit anderen Textstellen erméoglicht (zu Gen
22,14, Nr. 7: Schelomoh). All diese Auslegungsmaglichkeiten setzen natiirlich die
Vorstellung der an die Buchstaben und die kleinsten Einzelheiten der masoretischen
Uberlieferung und Vokalisation gekniipfte Heiligkeit des Bibeltextes voraus, sie machen
diese — wohl aus kabbalistischen Traditionen iiberkommene — Vorstellung aber nicht
explizit, weil das pidagogische Interesse an der bibelkundlichen Beherrschung, der heils-

203



geschichtlichen Einordnung, vor allem aber der religionsgesetzlichen und ethischen
Abzweckung des ausgelegten Textes ganz im Vordergrund steht.

Wie die Auseinandersetzung mit dem Bibeltext hier in eine lern-praktische Per-
spektive geriicke ist, so stellt sich der Midrasch auch den praktischen Fragen im je-
menitisch-jiidischen Alltag seiner Zeit. Die biblischen Stoffe der Genesis legen es dabei
nahe, dass dabei besonders die Probleme des Zusammenlebens in Ehe und Familie zu
ihrem Recht kommen und die Fragen von Moral, Sitte und halachischem Recht ihre
Antwort am Beispiel der biblischen Gestalten finden. Die Bemerkungen, die auf das
Zusammenleben von Mann und Frau zielen (man beachte etwa die Ausfithrungen zur
Engherzigkeit oder Geschwitzigkeit ,,der Frau® zu Gen 18,6.10), oder auf die Tischsitte
gemiinzte Regeln (z. B. betreffs des Losens des Giirtels vor dem Essen und Trinken zu
Gen 18,5) mogen vom heutigen Leser mit einem gewissen Augenzwinkern gelesen
werden; doch sind diese Sitze, die im iibrigen zu erkennen geben, dass unser Midrasch
einen minnlichen Adressatenkreis hatte, im Hinblick auf die gesellschaftliche Realitit
und Mentalitit jener Zeit besonders aufschlussreich.

Besonderes Augenmerk verdient daneben die Frage des Verhiltnisses von Isaak und
Ismael, Jakob und Esav, in dem sich natiitlich das Verhilenis der Juden zu ihrer Umwelt
widerspiegelt — einerseits, wohl aus Griinden der Riicksichtnahme und Vorsicht, in
gewissermassen metaphorischer Verkleidung, andererseits aber in uns Heutige verbliif-
tender Unmittelbarkeit und Direktheit. Beides lisst sich schon aus den Bemerkungen
zu Gen 18,1 herauslesen, mit denen der Midrasch beginnt.

Der im folgenden in deutscher Ubersetzung dargebotene Text zum Wochenab-
schnitt Gen 18,1-22,24 mdochte die charakteristischen Eigenheiten dieses Midrasch
beispielhaft aufzeigen. Um die Verankerung des Textes in der jemenitischen Midrasch-
Tradition und in den iibrigen jiidischen Quellen deutlich werden zu lassen, werden die
Paraphrasen (#) und Zitate (*) in den Fussnoten nachgewiesen, wobei aus Griinden der
Ubersichtlichkeit auf Vollstindigkeit verzichtet wurde.

In den Fussnoten werden ausser den iiblichen Siglen fiir die rabbinischen Texte
folgende Abkiirzungen mit beigefiigten Seiten- und Zeilenangaben verwendet: MHG
tiir den Midrasch ha-Gadol (ed. M. MarcuLiEs/ E. N. RaBinoviTz/S. FiscH, 5 Binde,
Jerusalem #1975), MH fiir den teils hebriisch, teils arabisch geschriebenen Midrasch
ha-hefes des Rabbi Sacharja ben Schlomo ha-Rofe (ed. M. HavazeLer, 2 Binde, Jeru-
salem 1990 —1992); MHA fiir den gleichfalls teils hebriisch, teils arabisch geschriebe-
nen Midrasch Me’or ha-Afelal Niir az-Zalim von Rabbi Netan’el ben Jescha‘jahu (ed. J.
Qarir [Karach], Jerusalem 1957). Um der Eigentiimlichkeit und Sperrigkeit des
Midrasch im Umgang mit dem Bibeltext im Deutschen niherzukommen und kenntlich
zu machen, dass die Wiedergabe der Bibel im folgenden nicht unsere, sondern die des
Midrasch ist, orientieren wir uns — ochne Konsequenz anzustreben — an der Bibeliiber-
setzung von Leopold Zunz (1837), der wir auch in der Schreibung der biblischen
Eigennamen folgen.

Matthias Morgenstern | Stefan Schreiner

Und es erschien ihm der Ewige unter den Terebinthen Mamres (Gen 18,1):
[Die] Schlussbuchstaben [von ,es erschien ihm® ergeben im Hebriischen das
Wort] ,begehren®, da die gottliche Einwohnung begehrte, im Zelt zu woh-
nen. Eine andere Auslegung: Warum offenbarte er sich ithm wunter den
Terebinthen Mamres? Weil er sich ihm in seinem [scilicet Mamres] Zelt of-

204



fenbarte.” Eine andere Auslegung: Weil er [scilicet Mamre] ihm Rat beziig-
lich der Beschneidung gab.” Er sagte zu ihm: ,Wer dich errettet hat von jenen
Néten, die iiber dich gekommen sind, der wird dich erretten aus [der Not]
der Beschneidung.“® Eine andere Auslegung: Warum unter Terebinthen?
Dies will dir nur sagen: #Wie diese Terebinthe zwei Friichte hervorbringt,
eine siiss und eine bitter, so gingen aus Jizchak hervor ein Gerechter [nim-
lich Jaakob] und ein Frevler [nimlich Esav].#’

Da [d. h. Abraham) er sass (Gen 18,1): Es heisst, er sass, wihrend er doch
aufstehen wollte. Da sagte zu ihm der Heilige, gelobt sei Er!: Setz dich,
damit du ein gutes *Vorbild fiir deine Sthne bist*, denn immer, wenn *Jis-
raél in den Versammlungshiusern™ sitzt, ist die gotliche Einwohnung mit
ihnen, wie geschrieben steht: *Gort steht in der Gottesgemeinde* (Ps 82,1).°

Um die Glutzeit des Tages (Gen 18,1): Es fehlt [im hebriischen Wort hom
(Glutzeit) der Buchstabe] Waw [mit dem Zahlenwert 6], um dir [folgendes]
zu sagen: [Der Zahlenwert des Buchstabens ist eine] Anspielung auf die
sechste Stunde des Tages. Das ist die Zeit des Mahles der Schiiler der
Weisen.”

Und er hob seine Augen auf und schaute (Gen 18,2): *Dies ist einer von
Sechsen, die schauten und sich freuten.*'® Und [zwar] sind das Abraham,
Jizchak, und Jaakob, und Moscheh, und Josef, und Dawid.

Und siehe, drei Minner (Gen 18,2): *Wer sind diese? Michael, Gabriel,
Rafael: Michael*, der kam, Sedom zu zerstoren. *Rafael, der Abraham [nach
seiner Beschneidung] heilte*'! und Lot errettete.

4 Vgl. BerR 48,8; Tanch., ed. WarscHAU 24ab und Raschi zur Stelle.

5> Nach MHG 289,7-8 ,half“ Mamre Abraham in seiner Krankheit nach seiner
Beschneidung (Gen 17); vgl. auch MHA 92,16 und Raschi zur Stelle (wo nicht
anders angegeben, sind die Verweise auf MHG und MH jeweils dem ersten Band
entnommen).

6 Vgl. MH 140,29 —141,3. Dort ist ausfiihrlicher von Gottes Fithrung und Abrahams
Rettung aus der Hand der Feinde die Rede; zum Bezugspunkt der Beschneidung
vgl. auch bBM 86b und Tanch., ed. WarscHAU 24a.

7 #MHG 289,9 -10.

8 *MH 141,7-9; vgl. auch BerR 48,7; MHG, 290,8; Tanch., ed. WarscHAU 24a
und Raschi zur Stelle.

2 Vgl. MHG 290,13 - 14 und BerR 48,8.

10 *MHG 291,3; MHG 291,3—4 werden im folgenden statt Josef und David Pinchas
und Josua genannt; vgl. auch Midrasch Teman zu Gen 19,1 (zu Jaakob), Ex 28,30
(zu Moscheh) und Gen 27,46 (zu Dawid).

11" *bBM 86b; vgl. auch BerR 48,9 und MHG 291,5ff. Nach den letzteren beiden
Quellen ist Gabriel der Zerstérer Sedoms und Michael der Verkiindiger der guten

205



Stehend ber ithm (Gen 18,2): Und danach heisst es: Da er sie sah, lief er
(ebenda). Wie ist dies [zu verstehen]? #Als sie ihn [d.h. Abraham] sahen,
dass er [die Wunde verband und l6ste'?], sagten sie: Es ist tiberhaupt keine

Art, hier zu stehen. Sogleich [heisst es]: Da er sie sab, lief er ibnen entgegen
(ebenda).# '

Und sprach: (Gen 18,3): Wem sagte er es? *Dem Grossten unter ihnen
[unter den drei Minnern] sagte er es. ¥ 14

Und ruhet aus unter dem Baume (Gen 18,4): *Baum bedeutet nichts an-
deres als Tora. Wie es heisst: Ein Baum des Lebens ist sie*™ den an ibr
Festhaltenden (Prov 3,18).

Und ich will holen ein Stiick Brot (Gen 18,5): Daraus lernen wir, dass der
Hausherr [das Brot] bricht,'® wie es heisst: Und ich will holen ein Stiick Brot
(ebenda). Und ich will holen ein Stiick Brot (ebenda): [Diese Worte bilden
mit ihren hebriischen Anfangsbuchstaben in umgekehrter Reihenfolge ein]
Notarikon [fiir] ,,Lose deinen Giirtel vor Essen und Trinken, damit du nicht
darmkrank wirst.“ Eine andere Auslegung: Weil das Stiick Brot die Herzens-
labsal des Menschen ist.

Davon handeln [erstens] die Tora, zweitens die Propheten, drittens die
Schriften. Es heisst in der Tora: Und labet euer Herz, dann méget ihr
voriiberziehen (ebenda). Zweitens in den Propheten, wie es heisst: Labe dein
Herz mit einem Stiick Brot (Ri 19,5). Drittens in den Schriften, wie es heisst:
Und Wein, der erfreut des Menschen Herz [. .. und Brot, das des Menschen
Herz] labr (Ps 104,15)." Daher heisst es:'® Das Brot labt, erheitert [aber]
nicht, der Wein erheitert, labt aber nicht.

Botschaft an Sarah; in unserem Midrasch ist vielleicht Gabriel als Retter Lots vor-
ausgesetzt. In MHA 93,5 heisst der dritte Engel, vielleicht in Anspielung auf die
Feuerstrafe iiber Sodom, Serafel.

12° So offensichtlich zu erginzen nach bBM 86b; gemeint ist dabei jedenfalls die nach
der Beschneidung zuriickbleibende Wunde. In bBM 86b ist wahrscheinlich Gott
Subjekt des Vordersatzes; da der folgende Satz im Talmud zweifach erscheint, ist im
Midrasch vielleicht mit einem Zeilensprung zu rechnen, der den Ausfall einiger
Worte im Midrasch erkliren konnte; vgl. auch MHG 291,17-18.

13 #MHG 291,18 -19; MHA 92,21 heisst es, die Giste hitten gedacht, Abraham
verrichte gerade sein Bediirfnis.

14 *MH 141,13; vgl. auch MHG 292,8. Der Midrasch reagiert hier auf das sachlich-
theologische Problem, dass Abraham nur mit ezner der drei anwesenden Personen
redet.

15 *MHA 93,3—-4.

16 Vgl. bBer 46a.

17" Der Vers wird verkiirzt zitiert. Die beiden letzteren Zitate auch in BerR 48,11 und
bei Raschi zur Stelle.

18 Vgl. die dhnliche Diskussion in bBer 35b und MHG, 294,34 sowie MH 142,12 —
13.

206



Euer Herz (Gen 18,5): [Diese Wendung erscheint] dreimal in der biblischen
Uberlieferung:'" Einmal in den Schriften, einmal in den Propheten, und
einmal in der Tora. Denn die Giste wiren nicht gekommen, wenn er [scilicet
Abraham] in seinem Herzen Leid getragen hitte. Dies ist gemeint [wenn es
in der Schrift heisst]: Richtet euer Herz auf seinen Zwinger (Ps 48,14). Da er
[scilicet seine Giiste] sah, freute er sich. Dies ist [gemeint, wenn es heisst]:
Und ihr werdet schauen und ewer Herz wird sich freuen (Jes 66,14). Als sie
sich labten bei ithm, freute er sich. Und dies [bedeutet]: Und labet euer Herz
(Gen 18,5).

Und er sprach:*° Tue so, wie du geredet (Gen 18,5): Von daher heisst es:
Man widerspricht nicht dem Hausherrn.

Und Abraham eilte ins Zelt (Gen 18,6): Dank dreier Liufe, die Abraham
unser Vater vor den Dienstengeln lief, lief die Schechina vor seinen Séhnen
[ebenfalls] dreimal.”! Wie es heisst: Und er sprach: Der Ewige kam von Sinai
und ging ihnen auf von Séir, strablte vom Berge Paran (Dtn 33,2). Und dies
sind die drei Liufe, die Abraham unser Vater vor den Dienstengeln lief: Wie
es heisst: Da er sie sab, lief er (Gen 18,2). Und Abrabam eilte (Gen 18,6).
Und zu den Rindern lief Abraham (Gen 18,7).

Eile, drei Mass feines Mehl (Gen 18,6): Und warum drei Mass? Daraus
lernen wir, dass der Mensch zum [Backen des] Brotkuchens [am Sabbat]
verpflichtet ist. Feines Mehl (ebenda). Wenn Mehl, warum feines? Daraus
lernst du nur, dass die Frau engherzig gegeniiber Gisten ist.””

Und mache (Gen 18,6): [Das ist] ein Notarikon fiir ,,Und ein Gerechter

wird an den Tisch kommen.“

Und nahm ein junges Rind (Gen 18,7): Es lehrt, dass er ihnen [mehrere]
gutgewiirzte Kilber zubereitete. Wie es heisst: Und nahm ein junges Rind
(ebenda), also eines. Zart (ebenda): also zwei. Und gut (ebenda): also drei.
Und warum? Um ihnen drei Zungen mit Senf zu essen zu geben. So wie die
Konige zu essen pflegen.”

19 So auch die Randmasora des masoretischen Textes der hebriischen Bibel.

20 So der Midrasch gegen den masoretischen Text (dort 3. Person Plural).

21 Vgl. MH 142,24 und Tanch., ed. WarscHAU 24b (mit einer anderen Reihenfolge
der , Liufe®).

22 So bBM 87a und MHG 295,1, wo hinzugefiigt wird ,engherziger als der Mann®.

23 Vgl. bBM 86b, Tanch., ed. WarscHAU 24b und Raschi zur Stelle.

207



Und gab es dem Knaben (Gen 18,7): Wer ist das? Das ist Jischmagl.**

Und holte Rahm und Milch und das junge Rind, das er bereitet (Gen
18,8): [Die Schrift] erwihnt nicht die Kuchen — wo sind sie? Dies will dir
nur sagen, dass *unser Vater Abraham die profanen [Speisen] in Reinheit
isst.** Aber unsere Mutter Sarah hielt sich abgesondert wegen ihrer
Menstruation,®® als sie sie [die Kuchen] machte. Und deshalb brachte sie sie
[die Kuchen] nicht [scilicet selbst] herbei. Und holte Rabhm und Milch (eben-
da). Daher sagten die Weisen: Tierisches Fett aufs Brot, und es ist am Sabbat
nichts zu befiirchten (?) [. . .].

Und er stand vor ihnen (Gen 18,8): Damit sie nicht Fleisch mit Milch
vermengen [und somit die Speisebestimmungen verletzen] sollten.

Unter dem Baume und sie assen (Gen 18,8): Meinst du etwa, dass sie assen?
Vielmehr assen diejenigen, die fiir das Essen bestimmt waren, die Tischge-
nossen bei ithnen bei der Mahlzeit, und zwar Aner, Eschkol und Mamre,
Eligser und Jischmagl. Eine andere Auslegung: #Daraus lernen wir, dass der
Mensch nicht [vom iiblichen Brauch] abweichen soll, um keinen Streit her-
vorzurufen.” Denn die Dienstengel kamen auf die Erde hernieder und gaben
sich [wegen der menschlichen Sitte nur] den Anschein, als ob sie assen. Wie
es heisst und sie assen (ebenda).”® Auch Moscheh stieg hinauf in die Hohe
und ass und trank nicht#,” wie es heisst: Und er blieb dort beim Ewigen

24 So BerR 48,13 und Raschi zur Stelle. Dort wird hinzugefiigt, dass Jischmaél an die
religiose Pflichterfiillung gewshnt werden sollte.

25 *MHG 297,3; bBM 87a; ihnlich tDem 2,2 und mHag 2,7. Abraham ass Profanes
unter Beobachtung der levitischen Reinheitsgesetze, wobei in diesem Fall die Rein-
heitsgesetze der menstruierenden Frau gemeint sind, die ihrem Ehemann im
Verkehr mit ihr gewisse Beschrinkungen auferlegen (siche die folgende Anm.).

26 Zu lesen nach bBM 87a, BerR 48,14, MH 143,18; MHG 297,3—4; MHA
93,10 11. Diese Angabe steht freilich im Widerspruch zu der Nachricht, dass Sarah
aufgrund ihres Alters nicht mehr menstruiert habe (vgl. Gen 18,11 und MHA
93,17); im Midrasch ha-Gadol zu Lev 15,33 (MHG 456,14 —16) wird die Frage
diskutiert, in welcher Weise eine menstruierende Frau threm Ehemann weiterhin zu
Diensten sein kénne; als verboten gilt demnach zwar nicht das Backen und Kochen,
aber das Einschenken des Bechers, der Beischlaf und das Waschen von Gesichre,
Hinden und Fiissen.

27 Vgl. bBM 86b und 87a; MHA 93,12; MH 143,20-21; MHG 297,16—-17 und
Raschi zur Stelle sowie etwas anders BerR 48,14.

28 Vgl. Tanch., ed. WarscHAU 27a, wo die Méglichkeit der Nahrungsaufnahme von
Engeln bestritten wird.

29 #MHA 93,11-13; demnach hatte Moscheh sich in umgekehrter Weise dem himm-

lischen Brauchtum angepasst.

208



vierzig lage und vierzig Niichte, Brot ass er nicht und Wasser trank er nicht (Ex

34,28).%°

Und sie sprachen zu ihm: Wo ist dein Weib Sarah? (Gen 18,9): Es stehen
Punkte iiber [den hebriischen Buchstaben des Wortes ,,zu ihm® (eliaw)] Alef,
Jud und Waw.”’ Aber warum? Um sie [Abraham und Sarah] ihre Liebe
zueinander merken zu lassen.” Eine andere Auslegung: Um [dem Abraham]
ihre [Sarahs] Bescheidenheit kundzutun und dir zu sagen, dass sie bescheiden
war.

Und er sprach: Zuriickkommen werd’ ich zu dir, wie die lebendige Zeit
(Gen 18,10): Dies lehrt, dass er [der Kiinder der frohen Botschaft] ihr einen
Ritz in die Wand einritzte und sagte: Wenn die Sonne [wieder] diesen Ort
erreicht, wird sie gebiiren.33 Eine andere Auslegung zu Zuriickkommen werd’
ich zu dir: Auch Elischa gegeniiber heisst es Zuriickkommen werd’ ich zu
dir;® es heisst: Wie die lebendige Zeit (2 Kon 4,16).>> Warum sagte Elischa:
Wie die lebendige Zeit (ebenda)? Er meinte [damit]: Der vom Weib Geborene
— heute da, und morgen im Grabe. Deshalb sagte er: Wie die lebendige Zeir,

umarmst du einen Sohn (ebenda).

Und Sarah hérte es (Gen 18,10): Daher hiess es, dass die Frauen Lausche-
rinnen seien.”® Frauen sind [auch] geschwiitzig. Wie es heisst: Und Mirjam

30 Vgl. MHG 297,16-19.

31 Im masoretischen Text ist auch das Lamed (in efiaw) punktiert; vgl. dazu auch den
Genesis-Kommentar von Saadja Gaon (ed. M. Zucker, Jerusalem 1984, S. 377).

32 Vgl. bBM 87a, MH 143,23; MHA 93,13 -14 und Raschi zur Stelle. Nach dem
Talmud wussten die Dienstengel, wo sich Sarah befand. Sie wollten aber Abrahams
Aufmerksamkeit auf ihre Bescheidenheit lenken. Die [nach unserem Midrasch]
punktierten Buchstaben ergeben die Frage: Wo ist er? Demnach haben die Dienst-
engel — wir wiirden heute sagen: im Sinne eines therapeutischen Verfahrens zur
Familienplanung und Eheberatung — auch Sarah nach Abraham gefragt. Ahnlich
auch BerR48,16 und MHG 299,4—5. Zur Interpretation der Punkte vgl. auch
Midrasch Teman zu Num 3,39. MHG 300,7—10 fiihrt dazu weiter aus: ,,Denn
wenn er [Abraham] ein junger Bursche gewesen und sie eine alte Frau gewesen
wire, wire er iiber sie, aber sie nicht iiber ihn hergefallen; und wenn er alt und sie
eine junge Frau gewesen wire, wire sie iiber ihn, aber er nicht iiber sie hergefallen.
Aber da sie beide gleich in ihrem Alter waren, blieben sie ruhig und in I6blicher
Weise sitzen. Dariiber heisst es in der Schrift: Noch im Greisenalter sprossen sie (Ps
92,15), weil der Heilige, gelobt sei Er!, ihr Alter in ihre Jugend verwandelt hat.”

33 Vgl. Tanch., ed. WarscHAU 27b (zu Gen 21,1); vgl. auch MHG 300,3—4 und MH
144,1-2.

34 Diese Formulierung findet sich nur in Gen 18,10.

35 Vgl. den Verweis auf diese Stelle bei Raschi (zur Stelle).

36 Im Midrasch Teman zu Gen 27,5 heisst es mit Blick auf Rebekah erneut, dass
Frauen ,Lauscherinnen® seien; vgl. auch MH 144,4 5.

209



und Aharon redeten gegen Moscheh (Num 12,1). Frauen gehen [auch] gerne
aus. Wie es heisst: Da ging Lea heraus (Gen 30,16). [Ein anderes Beispiel
nach Gen 34,1:] Und ausging Dina.”” Frauen neigen [sogar] zum Stehlen,
wie es heisst: Da nabm sie [Chawah) von seiner Frucht und ass (Gen 3,6).
Frauen sind lignerisch, wie es heisst: Tausche nicht deine Magd (2 Kon

4,16).%°

Und die [Tiir] war hinter ihm (Gen 18,10): Das besagt: der Engel war
hinter dem Zelt.”

Und Abraham wird ja werden (Gen 18,18) . .. dass er es hinterlasse seinen
Sohnen (Gen 18,19): [Die] Schlussbuchstaben [der vier letzten hebriischen
Worte ergeben, in die richtige Reihenfolge gebracht, das Wort] ,Tora“. Das
heisst, dass sie [d.h. Abrahams Nachkommen] die Tora studierten.

Will ich dennoch hinabsteigen, und zusehen (Gen 18,21): Das ist eines von
zehn Malen [in der Tora], dass der Heilige, gelobt sei Er!, hinabstieg.*

Fern sei von dir (Gen 18,25): Warum [heisst es in diesem Vers] zweimal fern
sei es von dir?®' Weil Abraham folgendermassen vor dem Heiligen, gelobt sei
Er!, sprach: Herr der Welt! Fern sei es von dir: Eben hast du geschworen, dass
du keine Flut [mehr] tiber die Welt bringen wirst. Eine Wasserflut bringst du
nicht mehr — vielleicht [aber] eine Feuerflut? Was umgehst du so [hin-
ter]listig d[ein]en [eigenen] Schwur?*? Fern sei es von dir. Der Richter der
ganzen Erde sollte nicht iiben Gerechtigkeit? (ebenda).

Da gedachte Gott an Abraham, und entsandte den Lot mitten aus der
Zerstorung (Gen 19,29): Welche Bewandtnis hat es mit Gottes Gedenken
an Abraham im Hinblick auf Lot? Dies will dir nur sagen, dass er mit
Abraham gegangen war; und Abraham hatte iiber seine Frau gesagt: Meine
Schwester ist sie.* Und Lot hatte das Geheimnis [dass nimlich Sarah auch

37 Vgl. Midrasch Teman zu Gen 34,1.

38 MHA 93,19-20 schliesst aus Gen 18,12b (,und mein Herr ist alt“), dass die
Frauen auch eitel sind und nicht gern iiber ihr eigenes Alter reden.

39 Vel. MH 144,5.

40 Vgl. Midrasch Teman zu Ex 19,20; als weitere Belege vgl. Gen 11,5.7; 18,21; 46,4;
Ex 19,11.18.20; 34,5; Num 11,25; 12,5.

41 Vgl, BerR 49,9.

42 Vgl. BerR 49,9; MH 148,7-8; 252,12 — 14 und MHG 313,15 -19. Zum Vergleich
mit der Sintflut vgl. auch Tanch., ed. Warscuau 25a (5) und Raschi zu Gen 18,25
und 32.

43 So der Wortlaut in Gen 20,2; im Zusammenhang ist freilich auf Gen 12,13 ange-
spielt.

210



seine Frau war] nicht aufgedeckt.” Deshalb wurde es ihm zuteil, durch das
[nimlich sein] Verdienst [an] Abraham errettet zu werden.

Und der Ewige sprach: Sollt’ ich verbergen vor Abraham? (Gen 18,17): Er
offenbarte Abraham die Zerstérung Sedoms nur, um [bei Abraham] iiber sie
Verdienst zu finden, aber er fand nichts. Und so heisst es: *Denn Gott der
Herr wird nichts tun, er hitte denn seinen Ratschluss offenbart, seinen Knechten,

den Propheten* (Am 3,7)."

Das Geschrei iiber Sedom und Amorah, obwohl michtig (Gen 18,20):
Zweiundfiinfzig Jahre*® sah der Heilige, gelobt sei Er!, auf die Leute von
Sedom herab und liess tiber ihnen Berge erbeben, damit sie Busse titen, wie
es heisst: Er versetzt Berge und sie vermuten es nicht, die er zerstort in seinem
Zorne (ljob 9,5).4 Als es der Heilige, gelobt sei Er!, wollte, liess er ihnen
Brot vom Himmel regnen.*® Aber als er es wollte, liess er Schwefel und Feuer
vom Himmel regnen.

Und bin doch Staub und Asche (Gen 18,27): Seinen [Abrahams] Nach-
kommen waren zwei Gebote vergénnt: Staub — die [rote] Kuh (vgl. Num
19,11f); und Asche — die der Untreue verdichtige Frau (vgl. Num 5,116F).%

Denn wir zerstéren (Gen 19,13): #Es lehrten unsere Meister: zwolftausend
Zerstorungsengel kamen herab und verwiisteten sie [die Stadt Sedom] in
einem Augenblick.#

44 Vgl. BerR 51,5 und Raschi zur Stelle.
45 *MHA 93,26. Das Zitat findet sich auch in Tanch., ed. WarscHAU 26a (Abschnitt
7). In Tanch. 25b heisst es, Gott habe sich Abraham mitgeteilt wegen des Verdien-
stes seiner Beschneidung. Vgl. auch MHG 309,4-6 zu Gen 18,21: Es sprach der
Heilige, gelobt sei Er!: Ich habe ihre Taten und die der nach ihnen kommenden
Generationen genau gepriift, ob ich unter ihnen einen Gerechten finde, dass ich
ihnen sein Verdienst zurechne, aber habe unter ihnen keinen gefunden.

46 Vgl. MH 147,14 -16.

47 Vgl. BerR 49,6 am Ende.

48 In der Literatur finden sich hierzu unterschiedliche Wortspiele. In MHG 309,11—
17 zu Gen 18,21 wird im Zusammenhang mit dem Stichwort Brot (lehem) auf Ijob
28,5—6 und Ez 16,49 verwiesen. In Tanch., ed. WarscHau 26a wird dieser Ge-
danke von Ijob 20,23 abgeleitet (,lisst sie regnen auf ihn zu seiner Speisung“ —
bilhumo); es folgt eine Assoziation auf die , Kimpfe® (milhamot), die die Sodomiten
in threr Bosheit gegen Gott fiihrten. Im MHG 321,7 zu Gen 19,24 heisst es im
Anschluss an BerR 51,2, das Erbteil (nabhalam) der Sodomiter sei zu Pech gewor-
den.

49 Vgl. MHG 314,10-11; diese beiden Gebote wurden als Lohn fir die Demut
Abrahams gegeben. BerR 49,10 verweist im Hinblick auf Staub und Asche auf
Num 19,9.17.

50 #MHG 319,4-5; vgl. auch MH 152,6-38.

211



Und der Ewige bedachte Sarah (Gen 21,1): Uberall, wo es heisst: Und der
Ewige, ist er und sein Gerichtshof [gemeint, so z.B. in folgenden Bibelver-
sen]: Und der Ewige sprach (Gen 13,14; 18,17). Und der Ewige liess regnen
(Gen 19,24). #[Da] offenbarte er sich und sein Gerichtshof.#°"

Sarah (Gen 21,1): Warum wird Szrah hinzugefiigt?®® Um dir zu sagen, dass
alle Unfruchtbaren [zusammen] mit ihr bedacht wurden.”® Und so steht am
Ende des Abschnitts: Sarah siugt(e) Kinder (Gen 21,7). Um dir zu sagen,
dass der Heilige, gelobt sei Er!, die Briiste der Frauen vertrocknen liess. Da
kamen sie mit [ihren] Kindern zu Sarah zum Stillen.”* Wie es heisst: Siingt(e)
Kinder (ebenda). Genau so ist es geschrieben.’

Wer hitt’ es gesagt (Gen 21,7): [Der] Zahlenwert [der hebriischen Buch-
staben von] (wer) hitt’ es gesagt [(scilicet 100) entspricht] hundert Lebens-
jahren fiir Abraham.”® Wie es heisst: Und Abraham war hundert Jabre alt
(Gen 21,5).

Jizchak (Gen 21,5):’

J [Zahlenwert 10]: Zehnmal wurde Abraham unser Vater versucht.

Z [Zahlenwert 90]: Neunzig Jahre war Sarah alt, wie es heisst: Und Sarah die
neunzigjiprige (Gen 17,17).

Ch [Zahlenwert 8]: Entsprechend den acht Tagen der Beschneidung,.

Q [Zahlenwert 100]: Hundert Jahre war Abraham alt.

Eine andere Auslegung: Warum wurde er [izchak genannt? Wil sie die Sache
licherlich gemacht hatten.” Uber Abraham heisst es: Und Abrabam fiel auf
sein Gesicht und lachte, und sprach in seinem Herzen: Einem Hundertjibrigen
soll geboren werden? (ebenda). Uber Sarah heisst es: Und es lachte Sarah in
ihrem Innern und dachre (Gen 18,12). Der Heilige, gelobt sei Er!, sagte: Thr
habt die Sache licherlich gemacht. Bei eurem Leben: Er [nimlich Jizchak]
soll mit einem Ausdruck des Lachens benannt werden! Eine andere Ausle-
gung zu Jizchak: Das besagt: Von Jizchak ging aus Satzung und Beschnei-

51 #MHG 321,6-7 (zu Gen 19,24); vgl. auch MH 155,9.

52 D.h. warum wird in Gen 21,1a und b zweimal von Gottes Handeln an Sarah
berichtet?

53 Vgl. MHA 102,15ff.

54 Vgl. MHA 103,2-3.

2 Vgl. bBM 87a; MH 155,21-22 und 156,20-21.

56 Vgl. BerR 53,8 und MHG 336,13.

57 Im folgenden wird der Konsonantenbestand des Wortes Jizchak im Hinblick auf
den Zahlenwert der hebriischen Buchstaben ausgelegt.

58 Vgl. MHG 278,1 (zu Gen 17,17), wo es heisst, er (Abraham) habe die Sache
licherlich gemacht; vgl. auch Nachmanides zu Gen 17,17.

212



dung.”® Weil er der erste derer war, die am achten Tag beschnitten wurden.
Aber Jischmaél und Abraham wurden [ebenfalls] beschnitten; [Abraham] mit

neunundneunzig Jahren. Und Jischmaél war dreizebn Jahre alt, da er sich
beschneiden liess sein Glied der Vorbaut (Gen 17,25).

Da sah Sarah den Sohn Hagar’s, der Mizrischen, den sie dem Abraham
geboren hatte, spotten (Gen 21,9): #Denn er hatte [Gotzen-]Bilder vom
Markt mitgebracht und sich vor ihnen niedergeworfen. Es heisst hier spozzen.
Und dort heisst es: Und sie standen auf, sich zu belustigen (Ex 32,6). Was dort
Gotzendienst ist, ist auch hier Gétzendienst.#* Eine andere Auslegung: Was
heisst spotten (Gen 21,9)? Weil er Frauen anstelle ihrer Minner (?) nach-
stellte,”! heisst es hier: spotten (ebenda), und dort: Und siche, Jizchak scherzte
(Gen 26,8). Was dort die Ehefrau eines Mannes betrifft, betrifft auch hier
die Ehefrau eines Mannes. Eine andere Auslegung: Was heisst sposten (Gen
21,9)? Dass er mit dem Bogen in Richtung Jizchak geschossen hatte® und
sagte: Mache ich nicht einen Scherz?®

Und das Wasser war ausgegangen im Schlauche (Gen 21,15): Und . . . war
ausgegangen ist dreimal in der [Schrift] tberliefert [d.h. nach Gen 21,15
noch an folgenden beiden Stellen]: Und war ausgegangen — es gebricht der
Faden (Ijob 7,6). Und dass meine lage in Schande ausgegangen (Jer 20,18).
Was haben [diese drei Texte] miteinander zu tun? Sie wollen dir nur sagen,

dass der Dursttod dusserst schmihlich ist. Deshalb heisst es: Und das Wasser
war ausgegangen im Schlauche (Gen 21,15).

Und es war nach diesen Begebenheiten, und es priifte Gott den Abraham
(Gen 22,1): *Nach wem*®? *Nach dem Wort des Satans*;** weil Abraham

59 Vgl. Tanch., ed. WarscHAU 23a (zu Gen 17,17); dort wird die Beschneidung ,,Sat-
zung” (hog) genannt. Vgl. auch BerR 53,7 (zu Gen 21,3).

60 #MHG 337,16-19; vgl. auch MH 156,25; MHG 340,6—7; MHA 103,7, BerR
53,11 und Raschi zur Stelle. Hier und im folgenden wird jeweils eine Form der
Whurzel des hebriischen Verbs ,spielen, spotten, sich belustigen (sahaq) ausgelegt.

61 BerR 53,11 heisst es, Jischmaél habe sich in Girten verstecke und verheiratete
Frauen ,gejagt"”.

62 Vgl. MHA 103,7-8.

63 Ahnlich Raschi zur Stelle.

64 *MHA 105,14; anders, als es die meisten anderen Midraschim nahelegen, wird im
Midrasch Teman und in MHA das personliche Interrogativpronomen verwendet,
ist also stricte nicht ,nach was?“ zu iibersetzen; dennoch heisst es in MHA 105,14
im Anschluss: nach allen Versuchungen [scilicet Abrahams].

65 *Raschi zur Stelle; das folgende fast wortlich nach bSanh 89b in MHG 345,14 -
346,2. Vgl. auch MH 158,20ff; Tanch., ed. WarscHAU 30a; Tanch., ed. Buser 114
(57b) sowie unten Midrasch Teman zu Gen 23,1.

213



ein grosses Festmahl gemacht hatte. Da stellte sich Satan auf und sagte zum
Heiligen, gelobt sei Er!, dem Herrn der Welt: Du nennst Abraham deinen
Freund.®® Du hast ihm einen Sohn geschenkt [im Alter von] hundert Jahren,
und er macht ein grosses Mahl fiir jedes Tier des Feldes und jeden Vogel des
Himmels, aber dir opfert er nicht einmal eine [einzige] Turteltaube oder eine
junge Taube.” Und nicht nur das, vielmehr hat er auch einen Bund mit den
Frevlern® geschlossen, und du bist doch im Begriff, in der Tora zu schrei-
ben: Du sollst mit ibnen keinen Bund schliessen (Dtn 7,2). Der Heilige, gelobt
sei Er!, erwiderte: Wenn ich es ihm befehlen werde, wird er mir seinen Sohn

als Ganzopfer opfern. Deshalb heisst es: Und es war nach diesen Begebenhei-
ten, und es priifte Gott den Abraham (Gen 22,1).

Nimm doch deinen Sohn (Gen 22,2): *#Doch bedeutet nichts anderes als
eine Bitte.*#% Deinen Sohn (ebenda): Er sagte: Zwei Sohne habe ich — den
Sohn der Magd oder den Sohn der Herrin. Er sagte: Deinen einzigen (Gen
22,2). Er sagte: Dieser ist [der] einzige seiner Mutter, und dieser ist [der]
einzige seiner Mutter. Er sagte: Den du liebst (ebenda). Er sagte: Diesen
liebe ich, und diesen liebe [ich]. Er sagte: Den Jizchak (ebenda).”” Und

warum all das? Damit er nicht von Sinnen wird.

Am dritten Tage, da erhob Abraham seine Augen (Gen 22,4): Der Heilige,
gelobt sei Er!, lisst die Gerechten nicht linger als drei Tage in der Bedring-
nis, wie es heisst: £r wird uns genesen lassen nach zwei lagen, am dritten Tage
wird er uns aufstehen heissen, und wir werden leben vor seinem Angesicht (Hos

6,2).
Und sah den Ort (Gen 22,4): Was sah er? Eine Wolke ist daran angebun-

den.”!

Und sie gingen beide zusammen (Gen 22,6): Was im Sinn des Bindenden
war, das war [so auch] im Sinn des zu Bindenden.”” Die beiden sind
*gleich*” im Hinblick auf das Geheimnis der Bindung.

66 So auch MH 161,19 und (nach Jes 41,8) MHG 345,17.

67 Vgl. z.B. Lev 5,7 zum Gebot eines solchen Opfers.

68 Vgl. MHG 345,20; gemeint ist Abrahams Bund mit Abimelech (Gen 21,32).

69 *bSanh 89b; #Raschi zur Stelle; vgl. auch MH 159,6ff. und MHG 348,16-349,1;
dhnlich BerR 55,7. Das folgende lehnt sich weiter an bSanh 89b an.

70 Vgl. MHA 105,17-20; vgl. auch Raschi zur Stelle und PRE 31. Abraham sollte
demnach langsam auf die bevorstehende Priifung vorbereitet werden. In Tanch., ed.
WarscHAU 30a heisst es: ,Damit die Vélker nicht sagen kénnen: Er hat ihn ver-
wirrt, da ging er hin und schlachtete seinen Sohn.*

71 Vgl. BerR 56,1, Tanch., ed. WarscHAU 30b und Raschi zur Stelle; in MHG 352,3—
4 wird ,,Ort® als Substitut fiir den Gottesnamen interpretiert. Nach PRE 31 sahen

Abraham und Jizchak eine Feuersiule.
72 Vgl. MH 162,17 -18; etwas anders Raschi zur Stelle.

214



Und Abraham nannte diesen Ort: Der Ewige wird ersehen (Gen 22,14):
Abraham nannte ihn: Er wird ersehen [yirih, auch yera’ih gelesen]. Und
Schem, der Sohn Noachs, nannte ihn Schalem.”* Der Heilige, gelobt sei Er!,
sagte: Was soll ich mit diesen beiden Gerechten machen? Wenn ich ihn
Schalem nenne, so hebe ich den Willen Abrahams auf. Aber wenn ich ihn
LEr wird ersehen nenne, so hebe ich den Willen Schems auf. Was tat er? Er
nannte ihn Jeruschalajim um beider willen und machte einen Kompromiss
zwischen ihnen beiden.”

Eine andere Auslegung zu Und Abrabam nannte den Namen dieses Ortes:
Dies ist einer von den [sieben Gerechten], die den Tempel aufgebaut und
zerstore und [wieder] aufgebaut gesehen haben.”

[1.] Abraham — wie es heisst: Der Ewige wird ersehen (Gen 22,14a), [Das
war] auf dem Berg, als er zerstort war. Wie eine andere Auslegung: Ob dem
Zijonsberge, der verodet ist, Schakale ergehen sich auf ihm (Klgl 5,18).”” Der
Ewige erscheint (Gen 22,14b), [siche,] da ist er aufgebaut und vervollkomm-
net fiir die Zukunft.”®

[2.] Jizchak sah den Tempel aufgebaut und [danach] zerstért und [danach
wieder] aufgebaut. Aufgebaut — wie es heisst: Siehe, der Ruch meines Sobnes
(Gen 27,27), siehe, [das bedeutet] aufgebaut.”” Wie der Ruch eines Feldes
(ebenda), siehe, [das bedeutet] zerstért. Wie eine andere Auslegung: Zijon
wird als Acker gepfliigt (Jer 26,18 = Mi 3,12) [Das bedeutet die Zerstorung
des Tempels]. Das der Ewige gesegner (Gen 27,27), siche, [das bedeutet] auf-
gebaut und vervollkommnet fiir die Zukunft. Wie eine andere Auslegung:
Denn dort hat der Ewige den Segen entboten (Ps 133,3).

[3.] Jaakob sah den Tempel aufgebaut und verwiistet und aufgebaut. Wie es
heisst: Wie furchtbar ist dieser Ort (Gen 28,17), siehe, [das bedeutet] aufge-
baut, wie eine andere Auslegung: Furchtbar bist du, Gott, aus deinem Heilig-
tume (Ps 68,36). Dieser ist nichts [andres etc.] (Gen 28,17), siehe, [das be-
deutet] verwiistet, wie eine andere Auslegung: Wegen diesem ist unser Herz

73 *MHA 106,12; vgl. auch 107,28.

74 Vgl. Gen 14,18 und Raschi zur Stelle; nach bNed 32b und MHG 358,11 ist
Melchisedek mit Schem zu identifizieren.

75 Fast wortlich: MHG 358,10 —13; vgl. auch BerR 56,10.

76 Vgl. BerR 56,10.

77 Zitat auch in BerR 56,10.

78 Wortlich in BerR 56,10.

79 Vgl. Midrasch Teman zu Gen 27,27 sowie bSanh 37a; demnach brachte das Ein-
treten Jaakobs, der sich von seinem Vater segnen lassen wollte, den Duft des Pa-
radieses mit sich, wihrend der Duft der Kleider Esavs, die Jaakobs ja angezogen
hatte, die kiinftige Zerstérung andeutet. Weiterhin spielt der Midrasch mit der
Ahnlichkeit von ,mein Sohn® (beni) und ,gebaut® (banui).

k)



krank (Klgl 5,17).%°° Denn ein Gotteshaus (Gen 28,17), siche, [das bedeutet]
aufgebaut und vervollkommnet fiir die Zukunft. Wie eine andere Auslegung:
Ich frewe mich mit denen, die zu mir sprechen: Ins Haus des Ewigen lasset uns
gehen (Ps 122,1).

[4.] Moscheh — Meiner Opfergabe, meiner Speise (Num 28,2), siehe, [das
bedeutet] aufgebaut. Zu meinem Feueropfer [le’ishai] (ebenda), siehe, [das
bedeutet] verwiistet [und ist als lo shai] ,kein Geschenk® [zu lesen]. Meines
Wohlgeruchs sollt ihr wahren (ebenda), siche, [das bedeutet] aufgebaut und
vervollkommnet fiir die Zukunft.

[5.] Binjamin, der Sohn Jaakobs, wie es heisst: £r wohnt sicher (Dtn 33,12),
siche, [das bedeutet] aufgebaut. Den ganzen lag iiberzieht er ibn [mit Krieg]
(ebenda), siehe, [das bedeutet] verwiistet. Wie eine andere Auslegung: So
machte der Ewige mich zur am ganzen Tag Siechen (vgl. Klgl 1,13 -14). Und
zwischen seinen Schultern rubet er (Dtn 33,12), siehe, [das bedeutet] aufge-
baut und vervollkommnet fiir die Zukunft.

[6.] Dawid, wie es heisst: Warum tanzt ihr, ibr Berge (Ps 68,17), siche, [das
bedeutet] aufgebaut. /hr Gipfel (ebenda), siehe, [das bedeutet] zerstért. Der
Berg, den Gotr begehrt (ebenda), siche, [das bedeutet] aufgebaut und vervoll-
kommnet fiir die Zukunft.

[7.] Schelomoh, wie es heisst: Gebaut habe ich (1 Kon 8,13), siche, [das
bedeutet] aufgebaut. Ein Haus zur Wohnung (ebenda), siche, [das bedeutet]
zerstort. Lies nicht ,Haus zur Wohnung® [bet zvul], sondern ,Haus des
Abfallhaufens® [bet zevel]. Eine Stitte zu deinem Sitz fiir Ewigkeiten (eben-
da), siche, [das bedeutet] aufgebaut und vervollkommnet fiir die Zukunft.
[So] finden sich sieben Gerechte, die den Tempel aufgebaut und zerstért und
[wieder] aufgebaut gesehen haben: Abraham, Jizchak und Jaakob, Moscheh
und Dawid, und Schelomoh und Binjamin.

Und nahm das Messer, seinen Sohn zu schlachten (Gen 22,10): Was tat
Abraham? Er stellte sich hin und band ihm Hand und Fuss,®' und der
Heilige, gelobt sei Er!, sitzt und sieht es, und die Di(i:nstengel82 schreien und
weinen, wie es heisst: Siebe, lowenstark schreien sie draussen, die Friedensboten
weinen bitterlich (Jes 33,7).%

Und er legte es [das Messer] an seinen Hals an, und seine [ Jizchaks] Seele
entfloh. Und als der Heilige, gelobt sei Er!, seine Stimme horte, sagte er:

80 Die Auslegung bringt die minnlichen Demonstrativpronomina in beiden Versen,
die auf den Tempel hindeuten sollen, miteinander in Verbindung.

81 Vgl. Tanch., ed. Warscuau 30b; vgl. PRE 31, S. 105,1-106,3.

82 Vgl. BerR 56,12 und MHG 354,15ff und 355,6-7.

83 WVgl. PRE 31.

216



Strecke nicht deine Hand nach dem Knaben aus, und tue ihm nicht das
Geringste (Gen 22,12): Es entfloh seine Seele, und der Heilige, gelobt sei
Er!, liess den Tau der Auferweckung auf ihn hernieder und erweckte ihn
[wieder zum Leben]. Und Jizchak wusste, dass so die Toten kiinftig leben
wiirden. Und er sprach den Segensspruch: Gepriesen sei, der die Toten auf-
erwecke! %

Es lehrten unsere Meister: Jener Widder — nichts ging verloren von ihm:*
Seine Asche war das Fundament fiir den inneren Altar. Seine Sehnen: Saiten
fir die Zither. Sein Fell: ein Lendenschurz fiir Elijahu. Sein linkes Horn: auf
thm wurde am Berg Sinai geblasen, wie es heisst: Und der Posaunenschall
ward . .. (Ex 19,19). Und das rechte [scilicet Horn]: kiinftig wird auf ihm
geblasen werden, wie es heisst: Und es geschiehet, an selbigem Tage wird in die
grosse Posaune gestossen (Jes 27,13). Aber warum [war es] ein Widder? Weil er
sieben Gebote enthilt: #Seine Horner: die beiden Trompeten; seine Schen-
kel: zwei Floten; sein Fell: fiir die Pauke; ein Teil seiner Eingeweide: fiir die
Lauten; ein Teil seiner Eingeweide: fiir die Zithern.# 8 Das ist gemeint, wenn
es heisst: #*Als er lebte, war seine Stimme eine [einzige], und als er tot war, war
seine Stimme sieben [ﬁzc/a] #*Y7

Bei mir hab’ ich geschworen, ist der Spruch des Ewigen (Gen 22,16): Dies
lehrt, dass der Heilige, gelobt sei Er!, ihm [Abraham] schwor, dass er ihn

nach dieser Versuchung niemals mehr versuchen wiirde.

(Dass ich dich . ..) und mehren (werde) (Gen 22,17): ,Ich werde mebhren”
ergibt den gleichen Zahlenwert [208] wie ,Jizchak® [208].

Und Kemuél (Gen 22,21): Wer ist das? #Das ist Laban. Aber warum wird er
Kemuél genannt? Weil er sich gegen das Volk Gottes erhob.#™

84 Vgl. MHG 355,13 -16; PRE 31, S. 106, und die 2. Berakha des Achtzehngebetes.

85 Vgl. Tanch., ed. WarscHAau 31a; MH 161,21-162,2 und Raschi zur Stelle zur
schopfungsmissigen Bestimmung des Widders.

86 #MHG 356,17-19; #mKin 3,6.

87 *MHG 357,1-2; #mKin 3,6.

88 *MHG 361,89 (shegam al umato shel el); vgl. auch BerR 57,4.

PAY



	Exegese für den Alltag : der Midrasch Teman : ein Kapitel Schriftauslegung aus dem Jemen

