
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: Teilhabe und Distanz : Juden im Prager deutschen Bürgertum

Autor: Maurer, Trude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Teilhabe und Distanz

Juden im Prager deutschen Bürgertum

von Trude Maurer *

„Prag war meine Heimat, die österreichische Monarchie mein Vaterland,
und nicht ohne Grund empfand ich beiden gegenüber Anhänglichkeit." So

charakterisierte der 1891 geborene Nationalismusforscher Hans Kohn, der
sich nach mehreren Jahren in Jerusalem vom Zionismus abgewandt und in
den Vereinigten Staaten sein endgültiges Zuhause gefunden hatte, 1964 seine

Herkunft. Zwar bildeten die Tschechen die Mehrheit, doch „fühlte sich die

deutsche Minderheit nicht ,wurzellos' in Prag. Unsere Wurzeln waren ja
hier."1 Ganz selbstverständlich rechnete sich Kohn also zu den Deutschen —

denn nach den Vorstellungen des ausgehenden 19. Jahrhunderts prägte der
tschechisch-deutsche Gegensatz die Stadt und zwang jeden, sich einer der
beiden Seiten zuzuordnen. Die Vorstellung einer ,,Z)r« völkerstadt", die sich

in den letzten Jahrzehnten immer stärker durchgesetzt hat,2 wäre den meisten

Pragern noch um die Wende zum 20. Jahrhundert fremd gewesen - und

offenkundig hat auch Hans Kohn diesen Begriff vermieden.
Wie die Juden, die im 18. Jahrhundert unter sich Westjiddisch sprachen,

ins deutsche Bürgertum hineinwuchsen, möchte ich in drei Schritten
darstellen, die den einzelnen Phasen zugleich unterschiedliche, aber aufeinander
aufbauende Formen der Integration zuordnen: Das Toleranzpatent Josephs

II. leitete die soziokulturelle Grundlegung ein, die Erfahrungen der vierziger
Jahre des 19. Jahrhunderts führten die Prager Juden zu einem politischen
Bündnis mit den deutschen Liberalen, und schliesslich mussten sie eine na-

Prof. Dr. Trude Maurer, Seminar für Mittlere und Neuere Geschichte, Platz der
Göttinger Sieben 5, D-37073 Göttingen. - Für die Lektüre des Manuskripts danke
ich Wilma Iggers (Buffalo und Göttingen) sowie Heiko Haumann (Basel).

1 H. Kohn, Bürger vieler Welten, Frauenfeld 1965, S. 18.26.
2 H. Tramer, Prague - City of Three Peoples, in: Leo Baeck Institute Year Book 9

(1964), S. 305-339; deutsche Fassung: Die Dreivölkerstadt Prag, in: H. Tramer
(ed.), Robert Weltsch zum 70. Geburtstag, Tel Aviv 1961.

172



tionale Entscheidung treffen. Den Hintergrund dieses Prozesses bildet die

Entwicklung Prags „von der Metropole Böhmens in die Metropole der

Tschechen",3 die allerdings zunehmend vom Gegensatz zwischen Deutschen
und Tschechen dominiert wurde. Dabei lag die politische Macht in Österreich

in der mittleren Phase bei den Deutschen, genauer gesagt, beim
deutschen Bürgertum, das angesichts der ökonomischen Struktur der

Habsburgermonarchie überwiegend in Böhmen zuhause war.4 Indem ich diese drei
Phasen und Formen der Teilhabe erörtere, möchte ich zugleich den Inhalt
des Begriffes ,deutsch' präzisieren, der häufig im Sinne des nationalen
Antagonismus des späten 19. Jahrhunderts verstanden, als solcher dann aber

auch auf frühere Zeiten zurückprojiziert wird.

1. Die soziokulturelle Grundlegung

Das erste der Serie von Toleranzpatenten Josephs II. für die Juden galt
Böhmen. Aus der Perspektive der Geschichte der Emanzipation sind daran vor
allem das Fortbestehen der Sondergesetze, also die Beschränkung der Zahl

zugelassener jüdischer Familien, die fehlende Mobilität sowie die Verpflichtung

zu Sondersteuern hervorzuheben. Eine förmliche politische Emanzipation

kam im Denken Josephs II. nicht vor!3 Indem seine Reform den

Juden mit der Pacht herrschaftlichen Landbesitzes, der Erlernung von
Handwerken und der Freigabe des Fuhrwesens neue wirtschaftliche Möglichkeiten
gab, diskriminierende Unterscheidungen in Kleidung und Haartracht
aufhob, für alle öffentlichen Handlungen die deutsche Sprache vorschrieb und
ein deutschsprachiges jüdisches Schulwesen initiierte, beförderte sie aber „die
soziokulturelle Integration in die entstehende bürgerliche Gesellschaft" -

3 J. Kudela, Prager jüdische Eliten von 1780 bis in die 1. Hälfte des 19. Jahrhun¬
derts, in: Judaica Bohemiae 28 (1992), S. 22-34, dort S. 25.

4 C. Stölzl, Kafkas böses Böhmen. Zur Sozialgeschichte eines Prager Juden, München
1975, S. 37.

5 R. Kestenberg-Gladstein, Neuere Geschichte der Juden in den böhmischen Län¬
dern. Erster Teil. Das Zeitalter der Aufklärung 1780-1830, Tübingen 1969, S.

37-38; M. Brenner/S. Jersch-Wenzel/M.A. Meyer, Deutsch-jüdische Geschichte

in der Neuzeit. Band II: Emanzipation undAkkulturation 1780 — 1871, München
1996, S. 23-24 [künftig: DJG II]; H.J. Kieval, The Making of Czech Jewry.
National Conflict and Jewish Society in Bohemia, 1870-1918, New York, Oxford
1988, S. 5.

173



während die wesentlich weiter reichenden Emanzipationsdebatten in anderen

Staaten zu dieser Zeit noch ohne praktische Konsequenzen blieben.6

Formal gestattete das Patent den jüdischen Gemeinden zwar nur die

Einrichtung der Schulen, doch da schon bald die Fdeiratserlaubnis und die

Genehmigung, am Unterricht der traditionellen Schulen teilzunehmen, an
den nachgewiesenen Besuch der neuen deutschen Schulen geknüpft wurden,
erhielten diese doch obligatorischen Charakter. Über ihre Aufnahme bei den

böhmischen Juden gehen die Ansichten der Forscher zwar auseinander,7 und
auch ihr Einfluss auf die weitere Entwicklung ist nicht exakt zu bestimmen;
denn neben ihnen wirkten ja sowohl die traditionellen Schulen als auch

Privatlehrer weiter. Ausserdem konnten diese Unterrichtsformen kombiniert
werden, und als Hauslehrer waren auch Aufklärer tätig. Immerhin lässt sich

feststellen, dass zwischen 1790 und 1831 vermutlich ca. 40% der Prager

jüdischen Kinder ihre Bildung in den josephinischen Elementarschulen
erhielten.8

Den Prozess der Akkulturation beeinflussten diese Schulen auch über die

Vermittlung der deutschen Sprache hinaus, denn sie verwandten für die

meisten Fächer dieselben Lehrbücher wie die christlichen Schulen, und das

Lesebuch wurde speziell adaptiert. Ausserdem wurde die Approbation des

Textes durch den Prager Oberrabbiner eingeholt.9 Zweitens vermittelten die

Lehrbücher des jüdischen Aufklärers Herz Homberg und besonders sein

Katechismus Bnei Zion die österreichische Version der Vaterlandsliebe, die

wesentlich von Joseph von Sonnenfels geprägt war, dem Aufklärer, Staatsmann

und getauften Enkel eines Rabbiners. Im Gegensatz zum späteren
germanisch-christlichen Nationalismus gründete sie auf rationalistisch-militaristischen

Prinzipien und verband dabei Gemeinwohl und Eigenwohl aufs

engste: JWlr suchen unser eignes Beste, indem wir das Beste des Vaterlandes

suchen, wir lieben in dem Vaterland uns selbst." Bei Homberg bedeutete

Liebe zum Vaterland in erster Linie, „seine Verfassung, Gesetze, Einrichtung,

6 S. Lässig, Regionale Spezifika und grenzüberschreitende Beziehungsgeflechte - Ju¬
den in Böhmen und Sachsen am Beginn des Emanzipationsprozesses, in: Blätterfiir
deutsche Landesgeschichte 130 (1994), S. 111 — 141, dort S. 130.

7 Zur negativen Aufnahme siehe (gestützt auf ältere Literatur) G. Kisch, Linguistic
Conditions among Czechoslovak Jewry. A Legal-Historical Study, in: M. Rechcigl
(ed.), Czechoslovakia. Past and Present. Band II: Essays on the Arts and Sciences, The
Hague, Paris 1968, S. 1451-1462, dort S. 1454, und J. Kudela, Prager jüdische
Eliten, S. 29; positiv: H. J. Kieval, Languages of Community. The Jewish Experience
in the Czech Lands, Berkeley, Los Angeles, London 2000, S. 40.

8 H.J. Kieval, Languages, S. 58-61.
9 H.J. Kieval, Languages, S. 56-57; R. Kestenberg-Gladstein, Neuere Geschichte,

S. 45.

174



Sitten und Gebräuche über alle andere [sie] hochschätzen, das Gemeinnützige

desselben auf alle mögliche Weise unterstützen und vermehren." So

wurde im Vielvölkerstaat Osterreich ein supranationales Verständnis der

Vaterlandsliebe vermittelt.10

Auf diesem Hintergrund ist auch die Verpflichtung zum Gebrauch des

Deutschen im Unterricht und im öffentlichen Verkehr zu verstehen.
Üblicherweise wird dies als Germanisierung bezeichnet." Doch Germanisierung
verstehen wir heute - nach dem nationalen Zeitalter - im wesentlichen als

eine Massnahme der zwangsweisen Anpassung einer andersnationalen Gruppe

an die deutsche (als höher gewertete) Kultur, etwa der Polen im preu-
ssischen Posen. Tatsächlich haben tschechisch-nationale Kreise im späten 19.

Jahrhundert die jüdischen Schulen in diesem Sinn als „Hebel der

Germanisierung tschechischer Städte und Gemeinden" bezeichnet.12

Anders als im 19. Jahrhundert, als die Sprache als wichtigster Ausdruck
des nationalen Bekenntnisses verstanden wurde, diente das Deutsche unter
Joseph II. im Unterrichtswesen (nicht nur der Juden) und in der Verwaltung
aber vor allem dem zentralisierenden und somit vereinheitlichenden
Staatsausbau im Sinne des Aufgeklärten Absolutismus. Und wenn Juden es als

Geschäfts- und Unterrichtssprache akzeptierten, ist zusätzlich zur
administrativen Funktion seine Bedeutung für die Wirtschaft in einem multinationalen

Reich zu bedenken: Deutsch war seine lingua franca. Nicht zuletzt
aber war es - neben und bald vor dem Hebräischen — auch die Sprache der

Haskala, der jüdischen Aufklärung.13 Wie stark das Deutsche sogar in Kreise

ausstrahlte, deren Kinder nur traditionelle Schulen besuchten, zeigt das

Beispiel des 1815 geborenen Schriftstellers Simon Hock, der sich gegen den

10 DJG II, S. 263 (mit Zitaten); R. Kestenberg-Gladstein Neuere Geschichte, S.

52-54.
11 Siehe stellvertretend das neue Standardwerk DJG II, S. 24 und S.M. Lowen-

stein/P. Mendes-Flohr/P. Pulzer/M. Richarz, Deutsch-jüdische Geschichte in
der Neuzeit. Band III: Umstrittene Integration 1871 — 1918, München 1997, S. 166

[künftig DJG III].
12 Siehe das Zitat des Ökonomen und politischen Aktivisten der Jungtschechen Karel

Adâmek (1887) bei H.J. Kieval, Making of Czech Jewry, S. 46-47. Vgl. eine
ähnliche Deutung der josephinischen Reformen noch bei H. Krejcova, Czechs
and Jews, in: M. Teich (ed.), Bohemia in History, Cambridge et al. 1998, S.

344-363, dort S. 350.
H Diese Funktionen hatte es auch in anderen Teilen Ostmitteleuropas - ausserhalb

des Habsburgerreiches. Siehe dazu S. Kemlein, Die Posener Juden 1815 — 1848.
Entwicklungsprozesse einer polnischen Judenheit unter preußischer Herrschaft, Hamburg

1997, S. 237 und F. Guesnet, Polnische Juden im 19. Jahrhundert.
Lebensbedingungen, Rechtsnormen und Organisation im Wandel, Köln, Weimar, Wien
1998, S. 299.

175



Willen seiner Mutter in einer Leihbibliothek mit deutscher Belletristik
versorgte.14 Die deutschen Klassiker wurden bald zum typischen Bar-Mizwa-
Geschenk,15 und ein Dozent für Literatur attestierte den Prager Juden noch
im Ersten Weltkrieg, dass der Klassikerkult nirgends aufrichtiger betrieben
worden sei.16

Schon vor der nationalen Polarisierung wandelte sich auch die Sprache
des Gottesdienstes. Geführt von den wohlhabendsten Kaufleuten und
Fabrikanten, aber auch Intellektuellen, hatte sich Anfang der dreissiger Jahre in
Prag ein Verein zur Verbesserung des israelitischen Kultus gebildet, und später

war eine ganze Reihe böhmischer Gemeinden locker mit dem gemässigten

Flügel der deutschen Reformbewegung verbunden. Man hörte deutsche

Predigten und benutzte deutsche Gebetbücher, ihre Rabbiner waren in
deutschen Seminaren ausgebildet. Auf dem Land war für viele Tschechisch die

Sprache des Alltags, Deutsch die Sprache des Schabbat. Prager Juden, die
sich offen zur tschechischen Nationalität bekannten, benutzten sogar am
Ende des Jahrhunderts in der Synagoge das Deutsche, auch zum Gespräch
untereinander.17

Die neue Wirtschaftselite - unter den Prager Fabrikanten stellten die
Juden ein gutes Viertel, unter den Kaufleuten und Geschäftsinhabern 45% —

begann bereits Anfang des 19. Jahrhunderts, sich ausserhalb des Ghettos
niederzulassen. Und bis Mitte des Jahrhunderts nahm dies immer mehr zu,
obwohl den Juden das offizielle Recht dazu noch fehlte.18 Eine ähnliche
Entwicklung wie im deutschen Bürgertum war auch in der geschlechtsspezifischen

Rollenteilung zu beobachten: Immer mehr Jüdinnen mit deutscher

Bildung beschränkten sich ab den sechziger Jahren, ohne erwerbstätig zu
sein, auf den häuslichen Bereich - und waren im Gegensatz zu den
Tschechinnen damals auch nicht im öffentlichen Kulturleben aktiv.19

14 H.J. Kieval, The Social Vision of Bohemian Jews: Intellectuals and Community in
the 1840s, in: J. Frankel/S. Zipperstein (ed.), Assimilation and Community. The

Jews in Nineteenth-Century Europe, Cambridge et al. 1992, S. 246 — 283, dort S.

249-250.278 Anm. 12.
15 Siehe als Beispiel den in den siebziger und frühen achtziger Jahren spielenden

Roman von A. Hauschner, Die Familie Lowositz, Berlin 1910, S. 371.
16 A. Klaar, in: Das jüdische Prag. Eine Sammelschrift, Prag 1917 (Nachdruck Kö¬

nigstein 1978), S. 51. Klaar war seit 1885 Dozent an der Deutschen Technischen
Hochschule Prag, seit 1899 an der Technischen Hochschule Charlottenburg (nach
J. Walk, Kurzbiographien zur Geschichte der Juden 1918 — 1945, München et al.

1988, S. 197-198).
17 M. A. Meyer, Response to Modernity. A History ofthe Reform Movement in Judaism,

New York, Oxford 1988, S. 153-154.193; DJG II, S. 128; H.J. Kieval, Makingof
Czech Jewry, S. 36-37 (mit Beispielen der Schabbatsprache).

lg J. Kudela, Prager jüdische Eliten, S. 24.27
19 W. A. Iggers, Women ofPrague. Ethnic Diversity and Social Change from the Eight¬

eenth Centmy to the Present, Providence, Oxford 1995, S. 23.25.27.

176



So waren infolge der Massnahmen Josephs II. die Modernisierung der
Gesellschaft und die Akkulturation der Juden eng miteinander verbunden:
Die bürgerliche Gesellschaft entwickelte sich hier nicht vor der Integration
der Juden in sie, sondern mit ihr.20

2. Das politische Bündnis mit dem deutschen Liberalismus

In den vierziger Jahren und noch darüber hinaus bestand ein „Zustand der

unentschiedenen Zweisprachigkeit". Der Prozess der Entmischung und der

Zwang, sich als deutsch oder tschechisch zu deklarieren, setzte gerade erst
ein.21 Die nationalen Grenzlinien waren also noch nicht gezogen, die Identität

vieler noch im Fluss. Dass jüdische Absolventen von Gymnasien und
Universitäten einem deutschen Lehrplan gefolgt waren, determinierte noch
nicht ihre Identifikation mit einer ausschliesslich deutsch sprechenden
Gemeinschaft. Vielmehr hatten sie gerade dort auch die „andere" Sprache und
Kultur Böhmens kennengelernt. Ausserdem hatten die meisten tschechischen

und ungarischen Studenten ihre Bildung ja ebenfalls in deutschsprachigen
Institutionen erhalten. Manche Juden konnten deutsches und tschechisches

Selbstverständnis durchaus miteinander verbinden und trugen sogar zur
nationalen Renaissance anderer Gruppen in der Habsburgermonarchie bei.22

Ludwig August Frankl, der sich selbst als Tscheche bezeichnete, aber auf
deutsch schrieb, rechtfertigte dies auf Nachfrage damit, dass er möglichst
viele Leser erreichen müsse.23 Die patriotischsten Juden drückten ihre
böhmische Loyalität in deutscher Sprache aus und äusserten ihren Landespatriotismus

dadurch, dass sie die literarischen Werke und politischen Bestrebungen

der Tschechen in Europa bekannt machten.24 In öffentlichen
Organisationen böhmischer wie auch tschechischer Loyalität waren Juden ebenso zu
finden wie in den ersten prononciert deutschen Gruppen.25

20 So aus vergleichender Perspektive S. Lässig, Regionale Spezifika, S. 132.
21 C. Stölzl, Kafkas böses Böhmen, S. 25.
22 H.J. Kieval, Social Vision, S. 247-248.274; H.J. Kieval, Languages, S. 30.
23 Immerhin seien seine ersten Schreibversuche auf Tschechisch gewesen. M. A. Riff,

Jüdische Schriftsteller und das Dilemma der Assimilation im Böhmischen [sie]
Vormärz, in: W. Grab/J.H. Schoeps (ed.), Juden im Vormärz und in der Revolution

von 1848, Stuttgart, Bonn 1983, S. 58-82, dort S. 68.
24 H.J. Kieval, Languages, S. 125.
25 G.B. Cohen, Jews in German Liberal Politics: Prague, 1880-1914, in: Jewish

History 1 (1986), S. 55-74, dort S. 57.

177



In der literarischen Bewegung des Jungen Böhmen, die deutsche und
tschechische Schriftsteller noch vereinte, wurden immer wieder das jüdische
und das tschechische Schicksal verglichen.26 Zwei Randfiguren dieser

Bewegung, Siegfried Kapper und David Kuh, antizipierten bereits den
„fortschreitenden Zerfall des Bohemismus in zwei konträre nationale Lager" und

prophezeiten den Juden, dass ihre Neutralität zwischen Scylla und Charybdis
unmöglich sein werde. Sie forderten eine nationale Entscheidung für die

Tschechen — und konnten dafür auch einen tschechischen Partner gewinnen:
den Romantiker Vaclav Bolemlr Nebesky. Während er in tschechischen
literarischen Zeitschriften warb, veröffentlichte David Kuh in der Allgemeinein]

Zeitung des Judenthums sein Wort an Juden und Slawen". Darin
forderte er die Tschechen zur sozialen und nationalen Integration der Juden auf.

An die Juden appellierte er, das Tschechische zur Sprache ihrer Bildung zu
machen und sich dann an der geschichtlichen Aufgabe der Westslawen, der

Vermittlung des Geistes von Westen nach Osten, zu beteiligen. Wenn nur
ein intellektueller Führer der Tschechen aufstehe und ein Zeichen der
Judenfreundschaft gebe, würden sich die Juden dieser ,,grosse[n] europäi-
schejn] Nation" gewiss anschliessen.27

Tatsächlich traten einzelne Mitglieder der Wirtschaftselite der Matice ces-

kâ, einem Verein zur wissenschaftlichen Pflege der tschechischen Sprache
und Literatur, bei, und es gab auch Pläne zur Einführung tschechischen

Unterrichts an jüdischen Schulen. Doch führten noch im selben Jahr die

Prager Arbeiterunruhen, die mit judenfeindlichen Demonstrationen auch
des Kleinbürgertums verbunden waren, zu einer radikalen Abkühlung dieser

ersten protschechischen Bewegung; denn die Juden deuteten dies als

Ausbruch eines slawischen Judenhasses.28 Damals prangerte Moritz Hartmann in
einem Brief an einen christlichen Freund aus dem Jungen Böhmen, Alfred
Meissner, den ,,erbärmliche[n] kleinejn] Materialismus" der Ausschreitungen

an, in denen man statt der Bastille den Tandelmarkt, das Zentrum des

jüdischen Kleinhandels, gestürmt habe. „Mein Freund, es kommt die Zeit, wo

26 Etwa von Moritz Hartmann: Tertium comparationis war die Heimatlosigkeit, bei
den Juden durch das Exil, bei den Tschechen in ihrer eigenen Heimat. Zitiert bei C.
Stölzl, Zur Geschichte der böhmischen Juden in der Epoche des modernen
Nationalismus, in: Bohemia 14 (1973), S. 179 — 222, dort S. 199, und 15 (1974), S.

129-157.
27 Allgemeine Zeitung desJudenthums 8 (1844), S. 195-197.207-209.219-220, Zitat

S. 220. Eine luzide Zusammenfassung des wesentlich komplexeren geschichtsphi-
losophischen Essays bei C. Stölzl, Zur Geschichte der böhmischen Juden, S.

200-202.
28 C. Stölzl, Zur Geschichte der böhmischen Juden, S. 202-206.

178



wir in Böhmen als Deutsche dastehen müssen, das wird in Zukunft unser
Posten sein."29 Schliesslich wies der bedeutendste tschechische Publizist der

nationalen Bewegung im Vormärz, Karel Havlicek, mit seiner Rezension des

ersten tschechischen Gedichtbandes eines Juden die Angehörigen der
Minderheit, die Juden bleiben wollten, explizit ins deutsche Lager - obwohl er
sie als „eine eigene Nation [...], eine semitische" ansah. „Darum muss, wer
Tscheche sein will, aufhören, ein Jude zu sein."30

Diese Erfahrungen von Ausschreitungen und Zurückweisung wurden
durch die Revolution von 1848 noch bekräftigt. Zwar traten die Prager
Studenten eindeutig für die Emanzipation der Juden ein. Doch die von einer

allgemeinen Massenversammlung nach Wien entsandte Deputation forderte
schliesslich nur noch „Freiheit für alle Kulte". Gegen die Wahl ihres einzigen
jüdischen Mitglieds hatte es sogar Protest gegeben.

Als der roH^/revolutionäre Druck der Unterschichten anwuchs, bildeten
Juden eine informelle Wacht zum Schutz des Ghettos und beteiligten sich

ausserdem an den Nationalgarden des Bürgertums. Diese Interessenkoalition

war im Schutz des Eigentums begründet. Andererseits legten Drohbriefe an
die jüdische Gemeinde den Juden nahe, auf die Forderung nach Emanzipation

zu verzichten. Und im Handelsstand begannen die judenfeindlichen
Kräfte, sich ebenfalls zusammenzuschliessen.

Als sich die nationale Frage verschärfte und sich die Prager Deutschen im
Konstitutionellen Verein organisierten, beteiligten sich daran auch einige
Juden. Doch die erregte öffentliche Meinung schrieb deshalb allen Juden
eine Gravitation nach Frankfurt zu. Bei Demonstrationen gab es auch

Plünderungen jüdischer Läden, schliesslich sogar einen regelrechten Sturm auf
das Ghetto. Obwohl sich die Juden während des Pfingstaufstandes neutral
verhielten, musste die Allgemeine Zeitung des Judenthums schliesslich feststellen,

dass nicht das Engagement für die deutsche Sache, sondern das Lebensgesetz

des jungen tschechischen Nationalismus zur Gleichsetzung von Juden
und Deutschen führte. Dass „Juden mit den Deutschen amalgamiert" würden,

beweise nur „die Ausschliessungssucht der Slawen".

Nicht die Revolution, sondern erst die oktroyierte Verfassung vom März
1849 brachte die Emanzipation — nach der Thronbesteigung Franz Josephs.

Hier war der Grund für die generationenlange Treue der Juden zur Monarchie

und zum Habsburgerreich gelegt. „Solang Franz Joseph lebt, ist uns

29 Abgedruckt bei O. Wittner (ed.), Briefe aus dem Vormärz, Prag 1911, S. 255-256,
Zitate S. 256.

30 Die Rezension ist übersetzt bei W.A. Iggers (ed.), Die Juden in Böhmen und
Mähren. Ein historisches Lesebuch, München 1986, S. 129-130.

179



nicht bang", reimte fünf Jahre später Pascheies' Illustrierter Israelitischer
Volkskalender.31

Die Zurückweisung durch die Tschechen und die Interessengemeinschaft
mit dem deutschen Bürgertum führten die Juden jetzt also zu einem
politischen Bündnis mit den Liberalen. Aus dessen Programm entsprach ihren
Interessen insbesondere die Gegnerschaft zum Konkordat von 1855, das der
katholischen Kirche einen privilegierten Status verlieh, und die Unterstützung

einer zentralisierten Verwaltung, die die Gleichheit vor dem Gesetz

durchsetzen und möglichst wenig dem Ermessen der einzelnen Kronländer
überlassen sollte. Tatsächlich kündigte die liberale Regierung das Konkordat
und verabschiedete grundlegende Gesetze zur Garantie gleicher Rechte —

während die slawischen Führer und die deutschsprachigen Konservativen
den Föderalismus propagierten, nach 1867 also die Rückverlagerung der

politischen Entscheidungsgewalt aus dem Zentrum in die Kronländer
verlangten.32

Als 1860 die Wahl des ersten tschechischen Bürgermeisters in Prag die

Veränderung der nationalen Balance signalisierte und sich das öffentliche
Leben zunehmend in ein deutsches und ein tschechisches spaltete, beteiligten
sich die Juden an den Organisationen, die das deutschspachige Bürgertum
zur Wahrung seiner Interessen schuf. Dabei war die Krönung des Vereinswesens

das sozial, keineswegs aber konfessionell exklusive Deutsche Casino

(1862), als dessen politischer Arm 1869 der Verfassungsverein der Deutschen
in Böhmen gegründet wurde.33 Im Leseraum des Casino verbrachten auch

angesehene jüdische Bürger ihre Nachmittage - und später hielt sogar Theodor

Herzl dort einen Vortrag.34 Unter den Mitgliedern waren — ebenso wie
in den liberalen Berufsverbänden — Juden etwa entsprechend ihrem
Bevölkerungsanteil vertreten, und sie hatten auch Führungspositionen inne. Doch
lag ihr Anteil im Vorstand weit unter dem in der Mitgliederschaft. Andererseits

stellten die deutschen Liberalen Prags in den städtischen Wahlen ab

1861 bis in die späten achtziger Jahre Juden als Kandidaten auf — und diese

31 Zusammengefasst nach C. Stölzl, Zur Geschichte der böhmischen Juden, S. 212 —

221, Zitate S. 219 Anm. 209 (AZJ) und 221 (Pascheies).
32 DJG III, S. 181-182; H.J. Kieval, Making of Czech Jewry, S. 21; C. Stölzl,

Kafkas böses Böhmen, S. 37.
33 Siehe zusammenfassend G.B. Cohen, Jews in German Liberal Politics, S. 58-59

und DJG III, S. 166-167. Eingehender zur Selbstorganisation der Deutschen:
G.B. Cohen, The Politics of Ethnic Survival. Germans in Prague, 1861 — 1914,
Princeton 1981, S. 52-85.

34 Siehe die Erinnerungen von Else Bergmann, abgedruckt bei W.A. Iggers, Women

ofPrague, S. 145-152, dort S. 148.

180



mussten ja auch über die Mitglieder liberaler Vereine hinaus Wähler gewinnen!

Dass sie ab Ende der siebziger Jahre aber überhaupt nur noch in Jo-
sefov, der ehemaligen Judenstadt, Kandidaten nominierten, zeigt, wie sehr

die deutschen Liberalen auf die jüdischen Wähler angewiesen waren. Auch in
den Böhmischen Landtag und den Reichsrat wurden Juden gewählt, doch als

nach der Wahlrechtsreform von 1882 in beiden Vertretungen die tschechische

Mehrheit alle Sitze gewann, nominierte das Casino bald gar keine
Kandidaten mehr.35

Trotz ihres gemeinsamen öffentlichen Lebens blieben Christen und
Juden im privaten Umgang aber weitgehend getrennt.36 Diese Distanz
dokumentieren sogar die Wohnverhältnisse: Die Juden lebten vorzugsweise in
Häusern mit anderen Juden zusammen.37 In Nachbarschaft und Familienleben

blieben sie also von den christlichen Deutschen abgesondert.
Bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts gewannen die Prager Juden also ein

Selbstverständnis, das kulturell deutsch, ökonomisch bürgerlich und
politisch österreichisch definiert war. Hatten sie sich in den vierziger Jahren
noch als deutschsprachige Böhmen verstehen können, so sahen sie sich ab

den sechziger Jahren zunehmend als Deutsche in Böhmen.38

3. Eine nationale Entscheidung

Bald musste man in Prag also eine nationale Entscheidung zwischen Deutschen

und Tschechen treffen. Doch war die Wahl im wesentlichen frei und
persönlich. Sogar Mitglieder derselben Familie bekannten sich unterschied-

35 G.B. Cohen, Jews in German Liberal Politics, S. 59-63; DJG III, S. 167; Daten
über den Vorstand des Casinos 1870, 1883 und 1898 sowie über den Deutschen
Verein 1910 und die Lese- und Redehalle deutscher Studenten 1897-1914 bei

H.J. Kieval, Making of Czech Jewry, S. 75-77.
36 So berichtete Der Orient 1 (1840), S. 1: „Der Jude geht meistens mit seinen

Glaubensgenossen um; nicht aus Nationalgefühl, sondern weil der Christ den
Umgang mit ihm verschmäht, in allen Straßen Prags wird der Jude, auch der reichste
und vornehmste, nur als solcher angesehen" (zitiert nach C. Stölzl, Kafkas böses

Böhmen, S. 26-27). Ein jüdischer Reisender aus Mähren beobachtete schon
Anfang der fünfziger Jahre in Prag: „Die Juden galten offiziell und zählten auch selbst
sich zu den Deutschen, wiewohl sie von den deutschen Christen eine Mauer trennte,

über die nur einige wenige unter den obersten Juden gelangten" (S. Mayer, Ein
jüdischer Kaufmann 1831 bis 1911. Lebenserinnerungen, Berlin, Wien 1926, S. 151).

37 Ähnlich wie unter den Katholiken Deutsche und Tschechen Tür an Tür wohnten.
G.B. Cohen, Politics ofEthnic Survival, S. 136.

38 H.J. Kieval, Languages, S. 7; DJG III, S. 167.

181



lieh.39 Wie sich aber die Verschärfung des Gegensatzes von Deutschen und
Tschechen auf die Juden auswirkte, vermögen schon zwei Äusserungen zu
belegen: Wenn ein Jude jüdische Siedlungen als Vorposten des Deutschtums"

bezeichnete,40 verstand er ihr Deutschtum offenkundig im
zeitgenössisch-antagonistischen Sinn. Andererseits sprach der Historiker und Führer
der konservativen Honoratiorenpartei der Alttschechen, Frantisek Palacky, in
seinem Politischen Vermächtnis 1872 vom „Raubtiertrieb der jüdischen Rasse"

und dem unüberbrückbaren Gegensatz zwischen der historisch-staatsrechtlichen

Idee der Tschechen und den politischen Zielen der Juden.41 Von

aussen wurden Juden und „deutsche Fremdlinge" zunehmend gleichgesetzt.42

1879 wurde das liberale Ministerium gestürzt, im Reichsrat gab es fortan
eine konservativ-slawische Mehrheit. Vier Jahre später endete die Herrschaft
des deutschen Liberalismus auch in Böhmen.

Zwar enthielt das Parteiprogramm der Jungtschechen, die beanspruchten,

das ganze tschechische Volk zu vertreten, und die nationalen Forderungen

wesentlich kompromissloser vertraten, keine judenfeindlichen Postulate;
doch in der Propaganda bedienten sie sich zur Mobilisierung der Massen
durchaus antisemitischer Stereotype. Im geheimen konferierte die Leitung
sogar mit Führern der ungarischen Antisemiten, und der rechte Flügel der

Partei war von notorischen Antisemiten besetzt.43 Als 1897 zum ersten Mal
das allgemeine Wahlrecht galt und die Prager Jungtschechen einen Antisemiten

als Kandidaten aufstellten, gingen die Juden ohne Rücksicht auf das

nationale Selbstverständnis und das Wirtschaftsprogramm ein taktisches

Bündnis mit den tschechischen Sozialdemokraten ein. Der Führer der
Jungtschechen aber, der den Antisemitismus bislang aus humanen Gesichtspunkten

abgelehnt hatte, erklärte nach diesen Erfahrungen ganz Prag für
antisemitisch.44

39 R. Kestenberg-Gladstein, Jews between Czechs and Germans, in: The Jews of
Czechoslovakia. Historical Studies and Surveys, Band I —III, Philadelphia, New York
1968-1971, Band I, S. 21-72, dort S. 43.

40 Die Gegenwart. Organ für die Interessen des Judentums 3 (1870), S. 360.
41 C. Stölzl, Kafkas böses Böhmen, S. 42.
42 C. Stölzl, Kafkas böses Böhmen, S. 39.
43 C. Stölzl, Kafkas böses Böhmen, S. 36.47.53. Als sozialgeschichtlichen Überblick

über die Beziehungen von Tschechen, Deutschen und Juden, vor allem im späten
19. Jahrhundert, siehe auch H. Haumann, Das jüdische Prag (1850 -1914), in: B.

Martin/E. Schulin (ed.), Die Juden als Minderheit in der Geschichte, München
1981, S. 209-230.

44 H.J. Kieval, Making of Czech Jewry, S. 68; C. Stölzl, Kafkas böses Böhmen, S.

61-62 (mit Zitaten).

182



Auf deutscher Seite propagierten vor allem die Studenten aus den

deutschböhmischen Randgebieten völkisches und antisemitisches Gedankengut.

Zwar konnte die liberale Rede- und Lesehalle deutscher Studenten den

völkischen Ubernahmeversuch abwehren - doch nur um den Preis der

Spaltung: Fast die Hälfte der Mitglieder bildete nun eine deutschnationale

Verbindung.45 So stellten in der Halle selbst künftig Juden die Mehrheit. Aus
Protest gegen zwei antisemitische Zwischenfälle in den achtziger Jahren

zogen sich Gruppen von Juden zeitweilig aus dem Casino zurück. Doch
langfristig gingen sowohl das Casino als auch andere liberale Organisationen
entschieden gegen den Antisemitismus vor, und ab 1894 war zwanzig Jahre

lang ein Jude Vorsitzender des Casinos und seines politischen Ablegers, des

Deutschen Vereins. In Prag konnten Juden sogar den deutschen Sportvereinen

und dem Schulverein länger angehören als anderswo in Böhmen und
Österreich: Bis zum Ersten Weltkrieg wurden die völkischen Nationalisten
hier geächtet.46

Indem ab 1880 in der Volkszählung die Sprache als alleiniges Kriterium
der nationalen Zugehörigkeit galt, erhielt auch das Bildungswesen eine

immer grössere politische Bedeutung. Augenfällig wird die Polarisierung an den

Gymnasien: Hatte es 1861 neben tschechischen und deutschen auch noch

sogenannte utraquistische gegeben, so fehlten nun letztere trotz einer

Steigerung der Gesamtzahl um 150%. Da die meisten Juden zweisprachig
waren, hatten sie beim Zensus wie beim Schulbesuch also tatsächlich die Wahl:
Gaben 1890 noch drei Viertel der Prager Juden Deutsch als ihre Umgangssprache

an, so taten dies zehn Jahre später nur noch 46%.47

Andererseits schickten sie ihre Kinder aber weiterhin in deutschsprachige
Schulen: Im Bereich der öffentlichen Elementarschulen 1890 97%, 1900
immer noch zu 91 %, bei den weiterführenden Schulen 1910 noch zu 83%.
Und von den Studenten, die sich allerdings aus ganz Böhmen rekrutierten,
besuchten 1899 85% die Deutsche, nicht die Tschechische Universität.48

45 A. Slavicek, Z dëjin spolku 'Lese- und Redehalle der deutschen Studenten in Prag'
v obdobl 1848-1892, in: Acta Universitatis Carolinae. Historia Universitatis Ca-
rolinae Pragensis 17/2 (1977), S. 48-72; H.J. Kieval, Making of Czech Jewry, S.

76; vgl. zur Halle auch die Erinnerungen von M. Brod, Streitbares Leben.
Autobiographie 1884—1968, Frankfurt a.M. 1979, S. 115.135-136.153-154.157.

46 G. B. Cohen, Jews in German Liberal Politics, S. 60.65. Vorsitzender: DJG I, S.

167.
47 H.J. Kieval, Making of Czech Jewry, S. 61-62; H.J. Kieval, Education and Na¬

tional Conflict. Germans, Czechs and Jews, in: Studies in Contemporary Jewry 3

(1987), S. 49-71, dort S. 50-51.
48 Schulen: G.B. Cohen, Jews in German Society: Prague, 1860-1914, in: Central

European History 10 (1977), S. 28-52, dort S. 38. Universität: H.J. Kieval,
Making of Czech Jewry, S. 56-57.

183



Das mag die kulturelle Orientierung anzeigen, erweiterte aber auch die
Berufschancen über Böhmen hinaus."'9 Zwar war inzwischen auch eine

tschechisch-jüdische Bewegung entstanden, zunächst mit einer Vereinigung von
Akademikern in den siebziger Jahren, dann mit der 1893 gegründeten
Nationalen Tschechisch-Jüdischen Vereinigung. Diese führte eine regelrechte

Kampagne zur Schliessung der deutsch-jüdischen Gemeindeschulen: Jüdische

Kinder sollten tschechische öffentliche Schulen besuchen. Doch während

diese Entwicklung auf dem Land tatsächlich voranschritt, wobei
allerdings auch andere Gründe mitspielten,50 hatte sie bei den Prager Juden

offenkundig keinen Erfolg!
Ausserdem führte die tschechisch-jüdische Bewegung zu Unstimmigkeiten

mit dem tschechischen Nationalismus wie auch zu Konflikten innerhalb
der jüdischen Gemeinschaft. Or Tomid, ein Ableger der Akademikervereinigung,

wollte das Gebet auf Tschechisch und Hebräisch fördern, beschränkte

die Tschechisierung aber auf bisher deutsche Teile des Gottesdienstes,
veranlasste Übersetzungen von Gebetbüchern und errichtete einen Fonds zur
Schaffung eines tschechisch-jüdischen Tempels. Damit schufen die
tschechischen Juden aber gewissermassen eine Nische und verzichteten auf eine

völlige Umkehrung des Gemeindelebens. Dies kreideten ihnen die
tschechischen Nationalisten jedoch als Halbherzigkeit an.51 Als sich die jüdischen
Gemeinden binnen drei Jahren Satzungen geben mussten und die Prager
Gemeinde ihre ganz selbstverständlich in deutscher Sprache vorlegte,
forderte der Präsident der Nationalen Tschechisch-Jüdischen Vereinigung den

Statthalter auf, sie zurückzuweisen, bis eine angemessene Regelung der

Sprachenfrage getroffen sei. 1899 verlangte die Vereinigung dann vollständige
Zweisprachigkeit, doch der Gemeindevorstand folgte dem nicht. Trotzdem
konnten die tschechischen Juden auch gewisse Erfolge verbuchen. In der

Religionsschule wurde in jeweils einer der unteren und der oberen Klassen

künftig auf tschechisch unterrichtet; und ein Kandidat für den Rabbinerposten

in der Vorstadt Smichov, einem der ersten Industriebezirke Prags,

hielt seine Probepredigt am Freitag auf deutsch, am Samstag auf
tschechisch.52 Als die Liberale Partei ausserhalb Prags zwar immer noch ein

49 C. Stölzl, Kafkas böses Böhmen, S. 53.78.
5° Offenbar trugen zur schon früher einsetzenden Schliessung der deutschjüdischen

Anstalten auch der Rückgang der Schülerzahlen auf dem Land und pragmatische
Entscheidungen der Eltern bei: Sie schickten ihre Kinder nun in öffentliche Schulen

- und dabei in steigendem Masse in tschechische; H.J. Kieval, Making ofCzech

Jewry, S. 50-55.
51 H.J. Kieval, Making of Czech Jewry, S. 38-40.
52 H.J. Kieval, Making of Czech Jewry, S. 58-59.

184



Zweckbündnis mit den Juden befürwortete, aber gleichzeitig antijüdische
Vorbehalte äusserte, vertiefte dies die innerjüdische Spaltung. Durch die

Ärmeren, die sich unter dem Druck der Umwelt tschechisierten, fühlten sich

die deutschen bürgerlichen Juden diskreditiert und unglaubwürdig
gemacht.53 Die Abwertung spiegelt sich noch in einer Äusserung Max Brods,
der 1920 zwei tschechisch-jüdische Zeitungen als Wochenblättchen der As-

similanten, der jüdischen Möchte-gern-Tschechen" bezeichnete.54

Auf die zunehmende völkisch-antisemitische Ausgrenzung von tschechischer

wie von deutscher Seite55 reagierten die Juden ähnlich wie in Deutschland:

Sie bauten das jüdische Vereinswesen aus. Neben einer Vielfalt
traditioneller Wohltätigkeits-, Geselligkeits- und Kulturvereine ist hier vor allem
die Gründung von Logen des Unabhängigen Ordens Bnai Brith hervorzuheben,

in denen sich deutschjüdische Kaufleute und Akademiker, die die

liberalen Prämissen nicht aufgegeben hatten, zusammenschlössen. Allein
1892-98 entstanden in sechs deutschsprachigen Städten Böhmens Logen,
die erste Prager 1893, eine weitere 1902.56 Ausserdem bot der Centraiverein

zur Pflege jüdischer Angelegenheiten (1885), der zunächst zur Wahrung der

staatsbürgerlichen Rechte bestimmt war und sich dann auch kulturellen und
sozialen Aufgaben widmete, eine Tribüne zur freien Aussprache und versuchte

so, auch die auseinanderstrebenden Richtungen innerhalb des Judentums
weiterhin zu verbinden.57

Seit den siebziger Jahren ordneten sich die Juden in Prag also zwei
verschiedenen Nationalitäten zu - und damit reichte die deutsch-tschechische

Polarisierung bis in die Gemeinde hinein. Dabei verstanden zwar manche

Juden ihre Zugehörigkeit zu den Deutschen im national-antagonistischen
Sinn, doch bekräftigte insgesamt die zunehmend völkisch-antisemitische

Ausrichtung beider Nationalismen auch das jüdische Selbstverständnis und
verschaffte ihm mit dem Ausbau des Vereinswesens auch eine institutionelle

Grundlage.

53 C. Stölzl, Kafkas böses Böhmen, S. 57.
54 M. Brod, Im Kampfum das Judentum, Wien, Berlin 1920, S. 84.
55 R. Kestenberg-Gladstein, jews between Czechs and Germans, S. 45.
56 R. M. Wlaschek, Juden in Böhmen. Beiträge zur Geschichte des europischen Juden¬

tums im 19. und 20. Jahrhundert, München 21997, S. 21.37.39. Zum Bnai Brith
siehe die Tabelle bei M. Färber, Jewish Lodges and Paternal Orders Prior to World
War II, in: Jews of Czechoslovakia, Band II, S. 229-242, dort S. 241, sowie H.J.
Kieval, Making of Czech Jewry, S. 93.

57 Siehe die Darstellung des Vorsitzenden T. Weltsch, in: Das jüdische Prag, S. 52.

185



Schlussbetrachtung

Mit den Reformen Josephs II. wurde Deutsch noch stärker als zuvor die

Sprache des Verkehrs mit der Umwelt und darüber hinaus zur eigenen Sprache

der Juden. Diese Akkulturation ging, ähnlich wie damals auch noch bei

den Tschechen, mit dem sozialen Aufstieg Hand in Hand. Dem entsprach
ein supranationaler Reichspatriotismus, der vom Jungen Böhmen um einen

Landespatriotismus ergänzt wurde, welcher auch die Kultur der tschechischen

Böhmen würdigte.
Erst durch den später entstandenen Nationalitätenkonflikt wurde die

josephinische Festlegung auf die deutsche Sprache zum Problem.58 Durch
den deutsch-tschechischen Gegensatz erhielt Deutsch neben seiner
weiterbestehenden Funktion als supranationale lingua franca im zeitgenössischen
Bewusstsein die Bedeutung einer konkurrierenden Atoz'ozWsprache. War es

zunächst ein Instrument der Integration, kristallisierte es sich im weiteren zu
einer kulturellen und politischen, am Ende auch nationalen Identität aus.59

Als sich das öffentliche Leben in ein deutsches und ein tschechisches

teilte, hatten die Prager Juden bereits eine lange Phase der Akkulturation an
die Deutschen und die Zurückweisung durch die Tschechen hinter sich. Ihre

Zugehörigkeit zum deutschen Bürgertum und die Teilhabe an seinen

Einrichtungen beruhte auf einer Interessengemeinschaft der christlichen und

jüdischen Deutschen in Böhmen. Dabei waren die Christen auf die Juden

angewiesen, um ihre Position als Deutsche in Prag zu behaupten.60 Dies hat
der 1885 an die Prager Deutsche Universität berufene Philosoph Friedrich

Jodl erkannt, als er die „Existenzbedingungen der [. .] deutschen
Gesellschaft" mit den Worten umriss: „Kein Liebäugeln mit dem Slaventum und
keine Feindseligkeit gegen das Judentum".61

Auf die Teilhabe an der Sprachgemeinschaft war die Integration in das

Vereinswesen und politische Leben gefolgt. Geblieben war die Distanz im

privaten Bereich - welche sich dadurch, dass das Bündnis wohl nur auf
jüdischer Seite schliesslich auch auf Identifikation beruhte, untergründig
auch wieder weitete. Und in dem Masse, wie sich die politischen Verhältnisse

änderten, vergrösserte sie sich auch im öffentlichen Bereich wieder — durch

58 So auch schon S. Lässig, Regionale Spezifika, S. 130.
59 In der Formulierung teilweise angeregt von H.J. Kieval, Languages, S. 5.
6° Vgl. eine ähnliche Situation in der Stadt Posen bei S. Kemlein, Posener Juden, S.

274-275.
61 Sein Brief an einen Freund ist zitiert in M. Jodl, Friedrich Jodl. Sein Leben und

Wirken. Dargestellt nach Tagebüchern und Briefen, Stuttgart, Berlin 1920, S. 119.

186



zunehmende Definition des Deutschen nach Abstammung und durch die

Hinwendung eines Teiles der Minderheit, vor allem der Mittelschicht, zu
den Tschechen. Ausserdem setzte eine gewisse Wendung nach innen ein, die

sich, zunächst nur bei einer winzigen Minderheit, sogar in einem
jüdischnationalen Selbstverständnis ausdrückte.

Für die deutschjüdische Geschichte im östlichen Europa kann Prag
insofern als typisch gelten, als es mit den Alternativen der Akkulturation und
nationalen Option auch das Dilemma der Integration aufzeigt, das sich in
anderen Teilen der österreichisch-ungarischen Monarchie ähnlich stellte,

etwa in Galizien zwischen Deutschen und Polen, in der Slovakei zwischen

Slovaken und Magyaren.62 Doch die aktive Beteiligung der jüdischen Bürger
am deutschen öffentlichen Leben bis 1914 (und darüber hinaus) und die

Integration der ökonomisch Arrivierten ins Establishment machten es

zugleich zu einem Unikum.63 Da aber die Tschechen das deutsche Bündnis
zwischen Christen und Juden als Stachel im Fleisch ihrer Nation begriffen61
und mit Ausgrenzung beantworteten, verweisen die Erfahrungen der Prager
Juden zugleich auf die Dialektik der Integration in einer national gespaltenen
Gesellschaft.

62 Auf dieses Dilemma verweist H. Kohn, Before 1918 in the Historie Lands, in: Jews

of Czechoslovakia, Band I, S. 12-20, dort S. 16-17.
In Galizien dagegen scheiterte schon das deutschjüdische Schulwesen, mit dem der
soziokulturelle Wandel eingeleitet wurde: Wegen der Ablehnung seitens der Juden
mussten die Schulen 1806 wieder geschlossen werden. Siehe dazu I. Röskau-
Rydel, Kultur an der Peripherie des Habsburger Reiches. Die Geschichte des Bildungswesens

und der kulturellen Einrichtungen in Lemberg von 1772 bis 1848, Wiesbaden
1993, S. 107-117, sowie P. Varga, Herz Homberg und Josef Perl. Jüdischdeutsche
Bildung in Osteuropa, in: Jahrbuch der ungarischen Germanistik 1992 [1993], S.

417-428.
64 Formuliert in Anlehnung an C. Stölzl, Kafkas böses Böhmen, S. 36.

187


	Teilhabe und Distanz : Juden im Prager deutschen Bürgertum

