
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: Das Studium der Tora nach der Bibelkritik

Autor: Breuer, Mordechai

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961565

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Studium der Tora nach der Bibelkritik

von Mordechai Breuer*

Die Entwicklung der Wissenschaften in den vergangenen drei Jahrhunderten
hat augenscheinlich immer wieder Widersprüche zwischen dem Glauben
Israels und den wissenschaftlichen Entdeckungen zutage gebracht. Den
Standfesten im Glauben gelang es in der Regel, ungeachtet dieser

Widersprüche, an ihrem Glauben festzuhalten. Zu diesem Zweck hatten sie es

nicht nötig, die Wissenschaft zugunsten des Glaubens zurückzudrängen.
Denn sie konnten immer nachweisen, dass der Widerspruch zwischen Glaube

und Wissenschaft ein scheinbarer war und beide nebeneinander bestehen

können. Die einzige Ausnahme ist der Widerspruch zwischen dem Glauben
und der Bibelwissenschaft. Denn der Glaube an die „Tora vom Himmel"
gehört zu den Grundlagen der Religion Israels, und dieser Glaube bedeutet,
dass die Tora durch die Hand des Ewigen selbst niedergeschrieben und — wie
wir sie heute in schriftlicher Form vor uns haben - dem Moscheh am Sinai

übergeben wurde.1 Demgegenüber hat die Bibelwissenschaft bewiesen, dass

die Tora keinesfalls ein einheitliches Buch ist, das von einem einzigen
Menschen niedergeschrieben worden wäre, sondern dass es sich um die Sammlung

handelt, die ein Redaktor aus verschiedenen, einander in vielen
Einzelheiten und manchmal auch in grundsätzlichen Dingen widersprechenden
Quellen zusammengestellt hat. Der Widerspruch zwischen diesen beiden

Auffassungen gilt in den Augen der Frommen Israels als unüberbrückbar.

Rabbiner Mordechai Breuer, Rechov Harav Uziel 56, 96424 Jerusalem, Israel. -
Ubersetzung aus dem Hebräischen von M. Morgenstern. Bei dem folgenden Beitrag

handelt es sich um eine Fortsetzung des programmatischen Aufsatzes des

Verfassers über die Bibelkritik aus jüdisch-orthodoxer Perspektive (Über die
Bibelkritik, in: Judaica 58 [2002], S. 18-29; siehe dazu: M. Morgenstern, Orthodoxe
Wege zur Bibelkritik, in: Judaica 56 [2000], S. 234-250), in dem er seinen Ansatz,
der die orthodoxe Hermeneutik mit der dankbaren Anerkennung und Bejahung der
kritischen Quellenscheidung zum Pentateuch aus der Schule Julius Wellhausens
verbindet, an einem Beispiel aus dem Buch Exodus zur Anwendung bringt.

1 Vgl. zum Beispiel Mose ben Nachman (Nachmanides) im Vorwort zu seinem Tora-
Kommentar.

154



Aus diesem Grund nahm man in der Regel von den Entdeckungen der
Bibelwissenschaft keine Kenntnis — man ging wie selbstverständlich davon

aus, dass es mit ihnen ohnehin nichts auf sich habe. Eine kleine Minderheit
von Gelehrten Israels versuchte auch, die Berechtigung ihrer Haltung mit
wissenschaftlichen Methoden zu beweisen.

Aber es ist unmöglich, ein Problem dadurch zu lösen, dass man sich

weigert, es zur Kenntnis zu nehmen. Die wissenschaftlichen Beweise, die zur
Lösung der Widersprüche der Bibelkritik angeführt werden, sind in der

Regel denn auch nicht überzeugend. Der einzige Weg, um mit den

Widersprüchen zwischen dem Glauben und der Bibelwissenschaft fertigzuwerden,
ist derjenige, den Rav Kuk in aller Klarheit vorgezeichnet hat:

„Es ist ein grosser Grundsatz im Kampf der Weltanschauungen, dass jede Ansicht, die
der Tora in irgendeinem Punkt widerspricht, von uns nicht unbedingt von Anfang an
widerlegt werden muss. Vielmehr müssen wir den Palast der Tora über ihr erbauen, und
dadurch erheben wir uns durch sie, und durch diese Erhebung werden die Anschauungen

offenbar."2

Zur Veranschaulichung dieser Methode wollen wir im folgenden einen
Abschnitt behandeln, der seinem Wortsinne nach grundsätzlich nur auf dem

Wege der Bibelkritik verstanden werden kann. Danach wollen wir versuchen

zu zeigen, wie es möglich ist, „den Palast der Tora darüber zu erbauen."
Es heisst im Buch Exodus, dass Moscheh die Schafe seines Schwiegervaters

Jitro hütete und mit ihnen zum Berg Horeb kam. Dort offenbarte sich

ihm Gott und schickte ihn zu Pharao, dem König von Ägypten, um die

Israeliten aus Ägypten herauszuführen. Nachdem Moscheh diesen Auftrag

angenommen hatte, kam er zu seinem Schwiegervater zurück und sprach zu
ihm: „Lass mich ziehen und zurückkehren zu meinen Brüdern, die in Miz-
rajim, dass ich sehe, ob sie noch leben. Und Jitro sprach zu Moscheh: Ziehe
hin in Frieden" (Ex 4,18). l3^

Dem Wortlaut der Schrift nach scheint es, als habe Moscheh allein gehen
wollen; denn nur er konnte ein Interesse daran haben zu sehen, ob seine

Brüder noch am Leben waren, während seine Frau diese Brüder gar nicht
kannte. Aber sofort danach heisst es:

„Und der Ewige sprach zu Moscheh in Midjan: ,Gehe, kehre zurück nach Mizrajim,
denn gestorben sind all die Männer, die dir nach dem Leben getrachtet.' Und Moscheh

2 A. I. HaKohen Kuk, Briefe, Jerusalem 1985, S. 134 [hebr.; vgl. auch M.
Morgenstern, Jüdisch-orthodoxe Wege zur Bibelkritik, 235].

3 Die Wiedergabe der Bibelstellen orientiert sich an der Übersetzung von Leopold
Zunz, die des Talmuds an der Übertragung von Lazarus Goldschmidt; Anm. des

Übersetzers.

155



nahm sein Weib und seine Söhne und liess sie reiten auf Eseln und kehrte zurück in das

Land Mizrajim" (Ex 4,19-20).

Hier scheint es, als ob Moscheh seine vorige Meinung geändert und seine

Frau und Söhne dennoch mit sich genommen habe. Die Schrift enthält
freilich keinerlei Erklärung für diesen Sinneswandel. Darüber hinaus bleiben
die Worte des Ewigen unverständlich. Gewöhnlich legt man aus, dass der

Ewige Moscheh die Furcht vor seinen Verfolgern in Ägypten nehmen wollte.
Der Sinn seiner Worte wäre demnach: „Du kannst ruhig nach Ägypten
zurückkehren, denn die dir nach dem Leben trachteten, sind tot." Das ist

freilich nicht der Sinn dieser Redewendung, denn lekh, schuw mizrajim
bedeutet nicht „du kannst zurückkehren", sondern dass Moscheh den Befehl

zur Rückkehr nach Ägypten erhielt. Im gesamten längeren Gespräch
zwischen dem Ewigen und Moscheh über seine Sendung nach Ägypten geht es

übrigens an keiner Stelle auch nur andeutungsweise um die Furcht vor den

dortigen Verfolgern. Demzufolge hatte er in dieser Hinsicht keinerlei
Bedenken. Aus welchem Grund sollte der Ewige sich nun damit befasst haben,

eine Sorge aus dem Weg zu räumen, die sich in Moscheh gar nicht festgesetzt
hatte?

Weiter heisst es zu Beginn des 18. Kapitels, dass Jitro nach dem Auszug
der Israeliten aus Ägypten zu Moscheh kam und dabei die Frau seines

Schwiegersohnes mit sich führte — „nach ihrer Heimsendung" (Ex 18,2).
Daraus ergibt sich, dass Moscheh seine Frau fortgeschickt hatte, nachdem er

mit ihr in Ägypten angekommen war, und sie demnach in ihr Vaterhaus

zurückkehrte und dort bis nach dem Auszug der Israeliten aus Ägypten
verblieb. Demnach hätte Moscheh seine Meinung ein zweites Mal geändert:
Zunächst hätte er seine Frau im Hause ihres Vaters lassen wollen; danach sei

er dessen ungeachtet in Begleitung seiner Frau nach Ägypten gereist; dort
angekommen, hätte er den neuerlichen Beschluss gefasst, sie in das Haus

ihres Vaters zurückzuschicken. Die Schrift drückt sich hier freilich undeutlich

aus und lässt uns über die Beweggründe Moschehs im unklaren.

Alle diese Fragen lassen sich im Hinblick auf den sensus literalis mit den

Mitteln der herkömmlichen Auslegung nicht klären. Im System der
kritischen Bibelexegeten finden sie hingegen eine überraschende und brillante

Deutung. Diese haben gesehen, dass alles in diesem Abschnitt von Ex 4,19-
20 abhängt, in dem Moscheh den Befehl zur Rückkehr nach Ägypten erhält,

weil seine Bedränger gestorben seien und er dann mitsamt seiner Frau und
den Söhnen nach Ägypten reist. Die Probleme lösen sich freilich von selbst

auf, wenn wir annehmen, dass in diesen Versen der Grundsatz zur Anwen-

156



dung kommt, nachdem es in der Tora kein Früher oder Später gibt. M Dann
würden die berichteten Ereignisse nicht in die Zeit nach dem Abschied des

Moscheh von Jitro, sondern in die vor seinem Gang zum Berg Sinai fallen,

wo ihm die Gottesoffenbarung am Dornbusch widerfuhr. Es stellt sich heraus,

dass dies der Kern des Geschehens ist, wie er sich aus diesen beiden
Versen ergibt. Der Ewige gab Moscheh den Auftrag, nach Ägypten
zurückzukehren, weil dort alle seine Verfolger gestorben seien, und Moscheh
entnahm dem, dass der Grund seines Aufenthaltes in Midjan entfallen war.
Daher entschloss er sich, alle Verbindungen mit diesem Land abzubrechen,
weil er dorthin ja nur aufgrund seiner Angst vor den Verfolgern gelangt war,
die nun gestorben waren. Dementsprechend nahm er seine Frau und seine

Söhne mit sich, um mit ihnen nach Ägypten zurückzukehren. Auf dem Weg
dorthin kam er freilich am Berg Sinai vorbei, wo sich ihm der Ewige offenbarte,

der ihn nach Ägypten sandte, um dort das Volk Israel zu erlösen.
Danach setzte er seinen Weg fort, bis er nach Ägypten gelangte, woraufhin
weder er selbst noch seine Frau jemals wieder nach Midjan zurückkehrten.

Eine ganz andere Geschichte ergibt sich aus den anderen Versen des

Abschnitts. Dort heisst es, dass Moscheh die Herde seines Schwiegervaters
weidete und im Gefolge der Schafe an den Berg Horeb gelangte (Ex 3,1).
Dort offenbarte sich ihm Gott, der ihn nach Ägypten sandte, um die Israeliten

von dort heraufzuführen. Nachdem Moscheh diese Mission angenommen

hatte, ging er zu Jitro zurück und erbat von ihm die Erlaubnis, zu
seinen Brüdern zurückkehren zu dürfen. Weil es ihm auf dieser Reise nur um
seinen Auftrag ging, hatte er keinerlei Grund, seine Frau mit sich zu
nehmen, die an diesem keinen Anteil hatte. Darüber hinaus hegte er anscheinend

die Sorge, sein Schwiegervater könnte ihn von der Ausführung seines

gefährlichen Auftrages abhalten wollen. Deshalb enthüllte er ihm nicht den
wahren Grund seines Unternehmens, sondern gab nur an, er wolle sehen, ob

seine Brüder noch am Leben seien (Ex 4,18). So ging Moscheh allein nach

Ägypten. Seine Frau blieb im Hause ihres Vaters und verliess Midjan erst
nach dem Auszug der Israeliten aus Ägypten gemeinsam mit ihrem Vater (Ex
18,1-2).5

Es handelt sich hier um zwei Geschichten, die aus diesem Abschnitt
herausgelesen werden können. Weil sie sich aber radikal widersprechen, müs-

4 Diese exegetische Regel (vgl. bPess 6b) wird in den traditionellen Bibelkommen¬
taren von Mose ben Nachman zu Ex 4,19 und von Raschi zu Ex 4,20 zitiert; Anm.
des Ubersetzers.

5 Die Worte „nach ihrer Heimsendung" gehören ursprünglich nicht in diesen Zu¬

sammenhang und sind redaktionell; siehe dazu weiter unten.

157



sen wir versuchen zu verstehen, auf welche Weise sie Aufnahme in der Tora

fanden. Nur eine Erklärung ist möglich: Beide Geschichten standen nicht

von Anfang an in diesem Buch, sondern der Herausgeber der Tora fand sie in
zwei unterschiedlichen Quellen, von denen jede diejenige Geschichte erzählte,

die ihr angemessen erschien. Der Herausgeber schätzte nun die Schönheit
und Qualität beider Geschichten, und er war der Meinung, dass beide eine

Botschaft enthalten, auf die nicht verzichtet werden kann. Daher entschied

er sich, beide Fassungen für sein Buch zu akzeptieren und setzte Kap. 4,19 —

20 von der vorherigen Stelle — vor der Offenbarung am Dornbusch — und
stellte beide Verse vor den Bericht über den Abschied Moschehs von Jithro.
Danach fügte er die Worte „nach ihrer Heimsendung" in den Bericht vom
Besuch Jitros bei Moscheh (Ex 18,2) ein. Diese Änderungen ermöglichten es

ihm, beide Versionen zu einer widerspruchsfreien Fassung zu verbinden.

Folgende Geschichte wird uns demnach vom Herausgeber der Tora
erzählt: Die Aufgabe, die Israeliten aus Ägypten heraufzuführen, erging an
Moscheh, als er noch die Herde Jitros hütete. Als er im Begriff war, nach

Ägypten abzureisen, hatte er im Sinn, seine Frau im Hause ihres Vaters

zurückzulassen, denn diese hatte keinen Anteil an der Aufgabe, zu der er

aufbrach. Bevor er aber das Haus seines Schwiegervaters verliess, sprach der

Ewige zu ihm, dass er zurückkehren solle, weil alle seine Verfolger bereits

gestorben seien. Dem konnte er entnehmen, dass er nicht nur nach Ägypten
ziehen sollte, um seine Aufgabe zu erfüllen, sondern auch, weil der seinerzeitige

Grund seiner Flucht entfallen war. Daher entschloss er sich jetzt dazu,

in Begleitung seiner Frau abzureisen, um danach nicht mehr nach Midjan
zurückzukehren. Durch seine Abreise hätte er demnach alle Verbindungen
mit dem Lande Midjan abgeschnitten. Als er aber in Ägypten eingetroffen

war, machte er diesen Beschluss rückgängig; der Grund dazu wird von der

Schrift nicht angegeben. Vor diesem Hintergrund „sandte" er dann seine

Frau in ihr Vaterhaus zurück.
So gelang es dem Redaktor, beide Geschichten in seinem Buch zu

verbinden. Auf der einen Seite empfing Moscheh seinen Auftrag, als er noch am
Tisch seines Schwiegervaters sass; auf der anderen kehrte er nicht nur deshalb

nach Ägypten zurück, um dort seine Aufgabe zu erfüllen, sondern auch, weil

es keinen Grund mehr für seinen Aufenthalt in Midjan gab. Entsprechend
verhält es sich mit seiner Frau: Einerseits kam er in ihrer Begleitung nach

Ägypten, andererseits blieb sie in ihrem Vaterhaus bis nach dem Auszug der

Israeliten aus Ägypten.
Nach dieser Lesart entfallen alle Fragen, die wir zu Beginn gestellt haben

— sie kommen erst gar nicht auf. Dennoch hat die Sache einen Haken: Denn

158



die hier vorgeschlagene Auslegung beruht auf der Annahme, dass die Tora

am Anfang nicht als einheitliches Buch niedergeschrieben, sondern durch
einen Redaktor aus unterschiedlichen und widersprüchlichen Quellen

zusammengesetzt wurde. Diese Annahme erscheint aber als im Gegensatz zum
Glauben an die „Tora vom Himmel" und wurde deshalb von allen Standfesten

im Glauben Israels einmütig verworfen. Aus diesem Grund kam auch

die wissenschaftliche Auslegung, die auf dieser Annahme beruhte, nicht zur
Geltung.

Dies ist freilich kein zulässiges Verfahren. Denn schon die Tatsache, dass

dieser Tora-Abschnitt seinem Wortlaut nach nur auf der Grundlage der

besagten Annahme erklärt werden kann, belegt wie hundert Zeugen, dass es

sich hier um eine richtige Annahme handelt und wir sie deshalb — und sei es

widerwillig — akzeptieren müssen. Wenn es uns scheint, dass sie dem Glauben

widerspricht, sollten wir mit ihr so umgehen, wie wir auch alle übrigen
Widersprüche zwischen dem Glauben und der Wissenschaft behandeln: Wir
sollten die wissenschaftlichen Resultate nicht ignorieren und nicht abstreiten,
sondern versuchen, den Palast des Glaubens auf der Grundlage des Gebäudes

zu errichten, das die Wissenschaft gebaut hat.
Zunächst ist daher zu sagen, dass die Bibelkritiker nur halbe Arbeit

geleistet haben. Es ist ihnen gelungen, beide Erzählungen auszulegen, die der
Redaktor in seinen Quellen gefunden hat. So erzählt beispielsweise die eine

Quelle, dass Moscheh nur deshalb nach Ägypten zog, um dort seine Mission

zu erfüllen, während er nach der anderen Quelle bereits nach Ägypten
zurückkehrte, bevor er seine Aufgabe erhielt, weil der Grund seiner Flucht
entfallen war. Beide Geschichten sind schön und verständlich, indem sie

einen überzeugenden Grund für die Abreise Moschehs geben. Der Redaktor
hat nun beide Erzählungen zu einer Einheit verbunden und die Rückkehr
Moschehs nach Ägypten in doppelter Hinsicht motiviert: Anfangs ging es

ihm nur darum, seine Mission zu erfüllen; aber bevor er aus Midjan abreiste,

erhielt er noch die Information, dass er ganz unabhängig von seinem Auftrag
nach Ägypten zurückkehren würde, da seine dortigen Verfolger gestorben
seien. Staunend steht der Leser nun vor der Frage: Wozu bedurfte es eines

zweiten Grundes, um die Abreise zu motivieren, nachdem diese schon
entschieden war? Warum müssen wir erfahren, was Moscheh getan hätte, wenn
er seinen Auftrag nicht bekommen hätte?

Das gleiche gilt im Hinblick auf Moschehs Frau: Eine Quelle erzählt,
dass Moscheh sie mitnahm, während Jitro sie seinem Schwiegersohn nach

der anderen Quelle erst nach dem Auszug aus Ägypten zuführte. Der
Redaktor gibt nun an, dass sie anfangs gemeinsam mit ihrem Mann abreiste,

159



danach aber nach Midjan zurückkehrte und ihr Heimatland am Ende wieder

mit ihrem Vater verliess. Niemand versteht den Sinn dieses Hin und Her,
das keinerlei Nutzen hat und zur Sache selbst nichts beiträgt.

Diese Fragen wurden von den Bibelkritikern gänzlich übersehen; denn

ihr ganzes Bestreben richtete sich darauf, die Bedeutung der Erzählungen zu

verstehen, die der Redaktor in seinen Quellen vorgefunden hatte, während
die kompositorische Absicht ausserhalb ihres Interesses blieb. Dies ist freilich
kein zulässiges - jedenfalls für den Glauben zulässiges - Vorgehen. Denn die

Tora ist ja nicht durch die Verfasser der Quellen, sondern durch den Redaktor,

der aus ihnen ein einheitliches Buch geformt hat, in unsere Hände

gelangt. Solange wir daher nur die Quellen auslegen, bleibt uns die Tora
selbst ein verschlossenes Buch. Unserer Pflicht, die Tora auszulegen, sind wir
solange nicht ledig, bis wir die kompositorische Absicht verstanden haben.

Denn nur der Redaktor ist der „Lehrer", der uns die Tora überliefert hat,
und nur die Deutung seiner Absicht kann uns die Tora erklären.6 Mit diesen

Ausführungen haben wir bereits damit begonnen, den „Palast des Glaubens"

auf dem Gebäude der Wissenschaft zu errichten.

Wir wollen nun versuchen, die Absicht des Redaktors in unserem
Abschnitt zu ergründen. Zunächst ist festzuhalten, dass es um die Schilderung
der ersten Schritte eines Retters in Israel geht. Zu diesem Thema gibt es in
der Schrift zwei unterschiedliche Varianten. Die eine finden wir bereits im
Deuteronomium, wo die Ernennung eines Königs wie folgt beschrieben

wird: „Aus der Mitte deiner Brüder sollst du über dich einen König setzen"

(Dtn 17,15). Dem Literalsinn nach will diese Stelle nur sagen, dass der

König ein Israelit und kein Fremder sein soll. Man kann dieser Vorschrift
aber auch eine übertragene und erweiterte Bedeutung geben: Der König, der
die Kriege Israels führt, soll „aus der Mitte" seiner Brüder kommen, inmitten
seines Volkes sitzen, an seinem Schicksal, seiner Unterdrückung und Sorge
Anteil haben. Nur die Teilhabe an dem Leid wird es ihm später ermöglichen,
alle Israeliten an der Rettung zu beteiligen. Wenn er sein Volk in den Krieg
ruft, werden ihm dann alle nachfolgen und ihr Schicksal in seine Hände

legen, um den Sieg zu gewährleisten. Sie werden wissen, dass derjenige, der
sie gerufen hat, einer von ihnen ist, der mit ihnen gelitten hat und sie daher

6 Vgl. F. Rosenzweig, Kleinere Schriften, Berlin 1937, S. 128-133. Rosenzweig
schlug bekanntlich vor, das Kürzel „R" (für „Redaktor") im Hinblick auf „unseren
Lehrer" (Rabbeinu) zu lesen; Schalom Rosenberg hat darauf hingewiesen, dass der
Glaube an die „Tora vom Himmel" erforderlich mache, diese Abkürzung als einen
Hinweis auf den göttlichen Verfasser der Tora (Ribbono shel Olam) zu verstehen;
siehe dazu weiter unten.

160



nicht etwa kommandieren will, um sich selbst einen Namen zu machen,
sondern um das Volk zu retten, zu dem er ja selbst gehört.

So verhält es sich üblicherweise bei den Rettern des Volkes, etwa bei der

Berufung Gideons: Dieser drosch Weizen in der Kelter, um ihn zu bergen

vor den Midjanitern. Da redete ihn der Engel des Ewigen an und sprach:
„Der Ewige sei mit dir, tapferer Held" (Ri 6,12). Als Gideon das hörte, gab

es für ihn keinen Unterschied mehr zwischen dem Leid des einzelnen und
dem der Gesamtheit. Er beklagte sich nicht darüber, gezwungen zu sein,

seine Ernte vor den Midjanitern zu verstecken, sondern darüber, dass der

Ewige, der Israel einst aus Ägypten geführt hatte, uns nun „verlassen und in
die Hand der Midjans gegeben hat" (Ri 6,13). Daraufhin sprach der Engel:
„Gehe mit dieser deiner Kraft und rette Jisrael aus der Hand Midjans" (Ri
6,14). Die Kraft, die du in deiner Klage gezeigt hast, wird zur Geltung
kommen, wenn du Israel errettest, weil ihre Not deine eigene Not hat

vergessen lassen.

Ebenso später der König Saul. Er kam am Ende seines Arbeitstages
„hinter den Rindern vom Felde" (1 Sam 11,5) - wie jeder andere in seinem

Volk, der sich von seiner Hände Arbeit ernährte. Als er in die Stadt gelangte
und das Weinen des Volkes und den Grund dafür hörte, geriet der Geist
Gottes über ihn und „sein Zorn erglühete sehr" (1 Sam 11,6). Da wurde aus

dem anonymen Bauern der Retter Israels. Während er noch bei den Rindern
stand, nahm er ein Paar Tiere und schickte ihre Stücke an alle Männer in
Israel, um bekanntzugeben, dass man mit deren Rindern ebenso tun solle,

wenn sie ihm nicht in den heiligen Krieg nachfolgten. Wenn der Eigentümer
eines Rindes die zerstückelten Teile an alle anderen Viehbesitzer sandte,
empfanden sie die Schicksalsgenossenschaft zwischen dem Retter und den zu
Errettenden, und sogleich fiel die Furcht des Ewigen auf das Volk, „und sie

zogen aus wie Ein Mann" (1 Sam 11,7).
So später auch der König David: Der anonyme Hirte wurde von seinem

Vater zum Lager der Israeliten gesandt, um dem Hauptmann und seinen

kämpfenden Brüdern ein Geschenk zu überbringen und sich nach ihrem

Ergehen zu erkundigen. Durch diesen Beitrag schloss David sich den Kämpfenden

an. Während der kleine Junge von der Weide noch mit seinem

Hirtenstab bewaffnet war, schlug er den Philister und rettete Israel, obwohl

er noch nicht einmal ein Schwert besass (vgl. 1 Sam 17,50).
Ganz anders begann der Weg des Moscheh. Er sass nicht inmitten seiner

Brüder und hatte keinen Anteil an ihrem Los, ihrem Leid und ihrer
Unterdrückung. Denn seit seiner Entwöhnung war er im Hause des Pharao

aufgewachsen, entfernt von seinen Landsleuten und ohne Verbindung mit ih-

161



nen. Alle natürlichen Gegebenheiten hätten ihn dazu führen müssen, auch

weiterhin ohne Berührung mit seinen versklavten Brüdern zu bleiben, sein

Schicksal vielmehr mit dem grausamen Unterdrücker zu verbinden, in dessen

Haus er aufgewachsen war und dessen Lebensweise er angenommen
hatte. Wenn er gewollt hätte, hätte er in aller Bequemlichkeit dort bleiben
und sich den Übeltaten anschliessen können. Aber seine Seele liess ihm keine
Ruhe. Von seinen Eltern und der Geburt her war sie ihm eingepflanzt, und
so sog er seine nationale Identität gleichsam mit der Muttermilch ein. Doch
konnte er die Sprache seiner Seele nicht verstehen, die für das Gefühl der

Entfremdung gegenüber seiner Umwelt verantwortlich war. Ais er daher

aufgewachsen und zu einem Mann geworden war, verliess er das Haus seiner

Jugend, um in Erfahrung zu bringen, von woher er kam und wohin er ging.
Seine Seele führte ihn zu seinen Brüdern, „um ihre Lastarbeiten zu sehen"

(vgl. Ex 2,11). Als er dort einen Ägypter einen Hebräer schlagen sah,

erwachte seine Seele und sprach zu ihm: der Geschlagene dort ist „mein
Bruder". Sofort eilte er zu seiner Hilfe und erschlug den Ägypter. So schloss er
sich seinen Landsleuten an und wurde einer von ihnen. Nach aussen sah er
freilich noch wie ein Ägypter aus - als einen solchen identifizierten ihn

später die Midjaniterinnen (Ex 2,19). In seinem Herzen war er aber schon

ein Hebräer, weil jeder geschlagene Hebräer zu seinem Bruder geworden
war. Da begriff er auch die Entfremdung gegenüber seiner Umwelt, die er
sein Leben lang empfunden hatte: Um ihn herum lebten Ägypter, und
Ägypten war ihr Heimatland - er selbst aber war Hebräer, und die Ägypter
waren nicht sein Volk.

Eine solche Reihenfolge in der Berufung eines Retters gab es in der
Geschichte des Volkes Israel nur einmal, beim Auszug aus Ägypten, und sie

wird es ein zweites Mal geben, bei der künftigen Errettung, wenn wir „wieder
Wunder sehen wie in den Tagen des Auszugs aus dem Lande Mizrajim" (vgl.
Mi 7,15). So haben es die Weisen überliefert: Auch der künftige Messias, der
Israel aus der Verbannung heimführen wird, sitzt nicht „in ihrer Mitte" und
hat nicht teil an ihrem Los. Denn er sitzt „am Tore von Rom", was in
analoger Weise dem Hause Pharaos entspricht. Denn Rom, verantwortlich
für die Zerstörung des Tempels, ist der absolute Gegensatz zu Jerusalem. Die
Erben Roms haben Israel Leid und Verfolgung gebracht, und dort ist eines

der geistigen Zentren all dessen, was im Gegensatz zur Tora Israels steht.

Dort, abgeschnitten von seinen hilfsbedürftigen Brüdern, sitzt er unter den
Armen und Leidenden, die sich aus allen Nationen der Welt versammelt
haben, und heilt ihre Krankheiten, Wunde auf Wunde.7 So will er die Ge-

7 Vgl. bSan 98a.

162



brechen der Menschheit heilen, zu der er sich selbst zählt, bis die Stunde der

Erlösung Israels naht, der Geist des Königs Messias erwacht und er zur
Errettung seines Volkes auszieht, in der dann das Heil der ganzen Menschheit

begründet liegt.
Die Schrift und die Weisen machen keine genaueren Angaben darüber,

in welcher Hinsicht sich die Erlösung aus Ägypten und die künftige messia-

nische Erlösung von allen anderen Israel zuteilgewordenen Errettungen
unterscheiden. Es scheint aber, dass dieser Unterschied einer Erklärung zugänglich

ist. Die Errettung Israels aus der Sklaverei oder aus lebensgefährlichen
Bedrohungen kann auf natürlichem Wege erfolgen — dafür gibt es Beispiele
in jedem Volk und jeder Sprache. Daher wird auch der Retter, der diese Tat

vollbringen soll, auf natürlichem Wege für seine Aufgabe vorbereitet — durch
die Teilhabe zwischen ihm und seinen Brüdern an ihrem Wohnort und die

Mitempfindung ihres Leids. Demgegenüber ist die Befreiung Israels aus dem
Exil eine übernatürliche Erscheinung, die keine Entsprechung in irgendeiner
Nation oder Sprache hat. Auch das Exil ist ja ein Phänomen, das auf Israel

beschränkt ist. Denn normalerweise vergisst jedes vertriebene Volk sein
Heimatland und empfindet seinen Zustand nicht als Dasein im Exil. Aber die

Juden können das Land, das der Ewige ihren Vätern versprochen hat, nicht

vergessen. Sie sehnen sich danach, darin zu siedeln, selbst wenn sie niemals

dort gewohnt haben oder bereits vor zweitausend Jahren vertrieben wurden.

Entsprechend wird der Retter, der das Wunder der Rückführung Israels aus

dem Exil vollbringen soll, nicht auf natürlichem Wege auf seine Aufgabe
vorbereitet. Denn er sitzt allein, weit entfernt von seinen Brüdern und ihrem
Schicksal. Von dort wird der Ewige ihn rufen, um das einzigartige Werk der

Rückführung Israels aus dem Exil zu vollbringen.
Diese Tatsache — wer die Israeliten aus dem Exil zurückführen soll, sitzt

zunächst unter den Weltvölkern - kommt später auch beim Auszug aus

Ägypten zur Geltung. Als Moscheh die Israeliten herausführte, nahm er

nicht nur seine natürlichen Brüder mit, sondern wandte sich auch denen zu,
die in der Vergangenheit seine Brüder gewesen waren, als er noch als

„ägyptischer Mann" sicher und bequem im Palast des Pharao wohnte. Auch
jene verliessen gemeinsam mit Moscheh das Haus des Pharao und folgten
ihm nach bis zum Berg des Ewigen, um dort Recht und Gerechtigkeit zu
lernen. Von diesen sagt die Schrift: „Auch viel Tross zog herauf mit ihnen"

(Ex 12,38). Entsprechend wird es in den letzten Tagen sein. Wenn der

Messias die Tore Roms verlässt, um Israel aus dem Exil zu befreien, wird er
alle Armen und Leidenden mit sich führen, um die er sich seither gekümmert

hatte. Auch sie werden wissen, dass sie nur in Zion und Jerusalem

163



Heilung für ihre Wunden erwarten können. Wenn alle diese Armen zum
Tempel des Ewigen gelangen, wird der Ewige selbst ihnen die Tore des

Heiligtums öffnen, das „ein Bethaus für alle Völker" sein wird (Jes 56,7).
„Und auch von ihnen werde ich zu Priestern, zu Lewijin nehmen" (Jes

67,21).
Von diesen Einsichten her wollen wir nun versuchen, unseren Abschnitt

zu erläutern. Der Text will den Weg des Moscheh beschreiben, wie er sich

anschickt, Israel zu erretten. Seine Rettungstat betraf zwei Gebiete, auf denen
das leidende Volk der Hilfe bedurfte, wie es bereits dem Erzvater erläutert
worden war: „Du sollst wissen, dass ein Fremdling sein wird dein Same in
einem Lande, das nicht das ihre, und sie werden sie knechten und sie drük-
ken vierhundert Jahre" (Gen 15,13). Hier teilt der Ewige Abraham mit, dass

Israel im Exil wohnen und das Exil ihnen Sklaverei und Qualen bereiten
wird. Danach heisst es, dass der Ewige das sie versklavende Volk richten wird
und sie dann aus der Verbannung ziehen und „hierher zurückkehren" werden

(Gen 15,16). All dies wurde später Wort für Wort erfüllt. Gott hörte
„das Geschrei der Israeliten wegen ihrer Arbeit" und „gedachte seines Bundes",

den er mit ihrem Vater geschlossen hatte, ihnen das Land Kanaan zu

geben (Ex 2,23 — 24). Das betrifft auch die Formulierungen, mit denen
Moscheh die Erlösung angekündigt wurde. Mit den Vokabeln „ich werde euch

wegführen, erretten, erlösen, annehmen" versprach er die Aufhebung der
Sklaverei und der Unterdrückung, während die Worte „und ich werde euch

bringen" die Herausführung aus dem Exil versprechen (Ex 6,6-8).
Vor diesem Hintergrund können wir den Sinn der Unterschiede

zwischen beiden Erzählungen vom Anfang des Weges Moschehs erklären. Ex

4,19-20 vergleicht seinen Werdegang mit dem aller übrigen Retter, die das

Volk Israel aus der Sklaverei und anderen Gefahren zu erlösen hatten, denn
auch Moschehs Sendung bestand darin, die Israeliten aus der Knechtschaft
und Unterdrückung zu befreien. Nach dieser Auffassung war es für Moscheh

unmöglich, seine Aufgabe anzunehmen, solange er sicher in einem Land fern
seiner Brüder wohnte und die Schreie der Geschlagenen und Gefolterten
nicht hörte. Daher befahl ihm der Ewige zunächst, nach Ägypten
zurückzukehren, weil der Grund seiner Flucht hinfällig geworden war - und dies,

bevor er den Auftrag zur Rettung seiner Brüder aus der Knechtschaft und

Unterdrückung erhielt. Moscheh kam diesem Befehl nach, löste seine

Verbindungen mit dem Land Midjan, nahm seine Familie mit und kehrte
nach Ägypten zurück, wobei er am Berg Sinai vorbeikam. Zu diesem Zeit-

164



punkt war er im Geist bereits „in die Mitte seiner Brüder" zurückgekehrt,
denn er hatte den ersten Schritt getan, um an ihrem Schicksal teilzuhaben
und ihr Leid mitzuempfinden. Erst jetzt konnte der Ewige ihm die Aufgabe
geben, seine Brüder aus einer Lage zu befreien, die ihm und ihnen gemeinsam

war. Danach setzte Moscheh seinen Weg fort, erbaute in Ägypten sein

Haus, und weder er noch seine Frau kehrten ins Land Midjan zurück.
Ein ganz anderes Bild zeigt die Erzählung, die sich aus den übrigen

Versen unseres Abschnitts ergibt. Hier geht es - im Vergleich mit allen
anderen Rettern Israels — um die Einzigartigkeit Moschehs. Denn Moscheh
kam nicht nur, um Israel aus der Versklavung und Unterdrückung zu retten,
sondern um sie aus dem Exil zu befreien. Das ist eine ausgesprochen
„messianische" Aufgabe, die niemand übernehmen kann, der am Schicksal

seiner Brüder teilhat und im gleichen Lande wie sie wohnt; diese Mission
kann nur jemand übernehmen und sie kann nur von jemandem ausgeführt
werden, der „von aussen" kommt. Daher übernahm Moscheh diese Aufgabe,
als er noch im Hause Jitros wohnte — ebenso wie er damals zu seinen
Brüdern herausgehen wollte, als er noch im Hause des Pharao lebte. Im Hause

Jitros war Moscheh sogar noch weiter von seinen Brüdern entfernt als im
Palast des Pharao, denn die Verbindung zwischen ihm und Pharao beruhte
auf einer Adoption, die leicht wieder zu lösen ist, während die zu Jitro
aufgrund einer Ehe bestand, die — denkt man an seine Frau und die aus
dieser Verbindung stammenden Söhne - nicht gelöst werden kann.

Dementsprechend war Moscheh in seelischer Hinsicht bereits mit seinem

Schwiegervater verbunden, so dass es aussah, als hätte er jede Beziehung zu
seinen leidenden Brüdern verloren und interessiere sich nicht einmal dafür,
ob sie „noch am Leben sind". All dies wird in der Szene greifbar, in der
Moscheh die Herde seines Schwiegervaters Jitro hütet und schliesslich zum
Gottesberg am Horeb gelangt. Ausgerechnet zu diesem Zeitpunkt offenbarte
sich ihm Gott und gab ihm die Aufgabe, die Israeliten aus dem Exil zu
führen. Was von der Erteilung des Auftrages zu sagen ist, gilt ebenso von
seiner Ausführung. Auch nachdem er bereits nach Ägypten aufgebrochen

war, um seinen Auftrag zu erfüllen, liess er „sein Haus" in Midjan zurück,
damit seine Frau bis zum Auszug der Israeliten aus Ägypten dort wohnen
bleibe. Auch danach liess Moscheh seine Beziehungen zu Midjan bestehen

und blieb Schwiegersohn des midjanitischen Priesters. Als für ihn daher die

Stunde kam, seine Familie nachzuholen, nahm er nicht nur seine Frau,
sondern auch die Familie ihres Vaters mit sich. So wurde Jitro zum ersten

165



Konvertiten, der im Volk Israel Aufnahme fand.8 Seine Konversion erinnert
an jene Ägypter, die dazu bewegt wurden, gemeinsam mit allen Israeliten

zum Berg des Ewigen zu gehen.
Dies waren die beiden Erzählungen, die der Redaktor in seinen Quellen

vorfand. Er verstand, dass es nicht möglich war, auf eine von ihnen zu
verzichten, weil beide etwas Wahres — freilich nur eine Teilwahrheit, eine

einseitige Wahrheit - zum Ausdruck bringen. Einerseits kann Moscheh die

Israeliten nur aus der Knechtschaft retten, wenn er dort, wo sie wohnen, an
ihrem Schicksal teilhat. Andererseits können die Israeliten nur von einem

Retter, der von aussen kommt, aus dem Exil geführt werden.

Man hätte sich vorstellen können, dass der Redaktor beide Versionen in
seinen Text aufgenommen hätte. Doch war dies ausgeschlossen, da beide

Fassungen sich widersprechen und nicht nebeneinander stehenbleiben können.

Denn es ist nicht möglich, dass Moscheh seinen Auftrag übernommen
hätte, als er bereits auf dem Weg nach Ägypten war, und dass er dessen

ungeachtet noch die Herde seines Schwiegervaters hütete. Ebenso ist

unmöglich, dass er seine Frau mit sich genommen hätte und sie gleichzeitig in

Midjan geblieben wäre und sich ihm - mit ihrem Vater - erst nach dem

Auszug der Israeliten angeschlossen hätte. Aus diesem Grund war der
Redaktor gezwungen, einen Kompromiss zwischen beiden Erzählungen zu
suchen, der es ihm ermöglichen würde, beide Fassungen wenigstens teilweise

zu integrieren. Folgende Idee liegt diesem Kompromiss zugrunde:
Wenn Moscheh nur den Auftrag bekommen hätte, die Israeliten von der

Knechtschaft zu befreien, hätte er seine Familie aus Midjan mitgenommen
und erst danach seine Mission angenommen und erfüllt; wenn er nur die

Aufgabe erhalten hätte, die Israeliten aus dem Exil zu führen, hätte er seinen

Auftrag angenommen und ausgeführt und erst danach sein Haus mitsamt
dem Haus seines Schwiegervaters aus Midjan entfernt. Weil er nun beide

Aufträge erhielt, nahm er seine Familie aus Midjan mit, nachdem er bereits

seinen Auftrag bekommen hatte, aber bevor er anfing, ihn aufzuführen.
In dieser Reihenfolge hätten sich demnach die Ereignisse abgespielt: Als

Moscheh seinen Auftrag erhielt, war er noch Hirte der Schafe seines

Schwiegervaters, und als er im Begriffe war, nach Ägypten zu gehen, wollte er seine

Möglicherweise kehrte Jitro später wieder in sein Land zurück: vgl. Ex 18,27, aber
auch Num 10,29 — 32 und Ri 1,16. Dennoch hat sein Besuch im Lager des Volkes
Israel zumindest symbolische Bedeutung. Denn er kam ja nur deshalb, weil er alles

gehört hatte, „was Gott getan an Moscheh und an Jisraei, seinem Volke" (Ex 18,1).
Die Auslegung der Weisen, dass dies mit einer Konversion gleichzusetzen sei, ist
jedenfalls nicht weit vom Literalsinn entfernt.

166



Frau in Midjan lassen, um sein Heim während der Erfüllung seines Auftrags
in Midjan zu haben. Erst nach dem Auszug der Israeliten aus Ägypten sollte
sich ihm seine Frau gemeinsam mit ihrem Vater anschliessen. In der Realität
kam es freilich anders. Denn bevor Moscheh Midjan verliess, wurde ihm
vom Ewigen gesagt, er solle nach Ägypten zurückkehren, weil seine Verfolger
gestorben seien. Dem entnahm er, er müsse in Begleitung seiner Frau
abreisen, um sein Heim wenigstens während der Ausführung seines Auftrags

„unter seinen Brüdern" aufzurichten. Als er aber in Ägypten angelangt war
und dort gemeinsam mit seiner Frau sein Heim begründet hatte, war er

gezwungen, seine Frau nach Midjan zurückzuschicken.9 Dort sollte sie bis

nach dem Auszug der Israeliten aus Ägypten bleiben; erst später, wenn die

Zeit kommen würde, auch den midjanitischen Priester aus dem Land Midjan

herauszuholen, sollte sie wieder in das gemeinsame Heim zurückkehren.
So gelang es dem Redaktor, die unterschiedlichen Gesichtspunkte beider

Versionen wenigstens teilweise zu realisieren. Einerseits empfing Moscheh
seinen Auftrag, als sein Heim noch in Midjan bestand; andererseits führte er
ihn erst aus, nachdem er sein Heim von dort entfernt hatte. Und auch die

Frau des Moscheh erfüllte die jeweiligen Aufgaben, die nach beiden Fassungen

für sie vorgesehen waren. Anfangs verliess sie Midjan gemeinsam mit
ihrem Mann, um ihr Heim vor der Erfüllung des Auftrages ihres Mannes an
der neuen Stätte aufzubauen. Danach kehrte sie nach Midjan zurück, weil sie

dort noch eine Funktion zu erfüllen hatte. Zum zweiten Mal verliess sie

Midjan - gemeinsam mit ihrem Vater — erst nach dem Auszug der Israeliten

aus Ägypten. Auf diesem Wege haben wir versucht, die Geschichte des

Redaktors zu erläutern, wie sie uns in der Tora vorgezeichnet ist. Es ist freilich

zu betonen, dass es sich hier nur um einen Vorschlag handelt, der durch eine

andere Erklärung ergänzt oder ersetzt werden kann, wenn eine solche

Erklärung nur die Gesichtspunkte der beiden unterschiedlichen Quellenversionen

und die des Redaktors zur Geltung bringt. Diese Frage wurde jedoch in
den Schriften der Bibelkritiker niemals behandelt — weder in der Literatur zu
diesem Abschnitt noch in der zu den meisten anderen Stellen. Es handelt
sich hier um ein grundsätzliches Versagen der Bibelkritiker, die ihre ganze
Energie in den Dienst der Erklärung der Quellen und der Kompositionstechnik

gestellt, aber die Frage nach dem Sinn der Tora in ihrer Gesamtheit

9 Obwohl seine Frau nach Midjan zurückkehrte, blieb der Hausstand Moschehs
gleichsam in Ägypten bestehen. Wenn Moscheh allein nach Ägypten gegangen
wäre, wäre „sein Haus" in Midjan verblieben; „ein Haus" wird nur dann an einem
neuen Ort „aufgerichtet", wenn beide Partner dorthin ziehen und dort ihr gemeinsames

Heim begründen.

167



unter Einschluss der Quellen versäumt haben. Darüber haben die Weisen

geschrieben: Wenn dir jemand sagt, es gibt Weisheit unter den Weltvölkern
— glaube es. Wenn dir jemand sagt, es gibt Tora unter den Weltvölkern —

glaube es nicht" (Echa Rabba 2,17).
Es bleibt uns noch, der Frage nachzugehen, von wem wir diese Tora

erhalten haben, deren literarische Struktur die Wissenschaft entdeckt hat,
deren Sinn aber nur der Glaube erkennen kann. Zur Erfüllung dieser Aufgabe

kann die Bibelkritik nichts Neues beitragen. Denn alles, was zur Zeit
Raschis und der früheren Tora-Weisen zu tun war, können wir auch heute,
nach den Entdeckungen der Bibelkritik, vollbringen. In den Tagen Raschis

war die Wissenschaft noch der Meinung, dass es sich bei der Tora um ein

einheitliches Buch handele, das von einem einzigen Autor niedergeschrieben
worden sei. Demgegenüber sagte der Glaube Israels, dass der Schöpfer des

Himmels und der Erde die Tora, wie sie in unseren Händen ist, geschrieben
hat — von „Am Anfang" (Gen 1,1) bis „vor den Augen des ganzen Jisrael"

(Dtn 34,12) — und dass er sie nachher dem Moscheh am Sinai übergeben
hat. Die Weisen haben diesen Glauben mit Hilfe eines erhabenen Bildes

ausgeschmückt und gesagt, dass die Tora am Anfang mit schwarzem Feuer

auf weissem Feuer geschrieben wurde, als Gott noch einzig und ausser ihm
nichts und niemand auf der Welt war. Von dieser Zeit an blieb die Tora in
der Höhe verborgen bis zur Erschaffung der Welt und bis Moscheh zum
Berg Sinai aufstieg, um sie aus der Höhe mit hinunter in die Tiefe zu
nehmen. So haben die Weisen versucht, den transzendenten Charakter der

Tora auszudrücken, deren Niederschrift und Offenbarung vom menschlichen

Verstand nicht erfasst werden kann. Aus diesem Grund haben die

Weisen die Gabe der Tora mit der Weltschöpfung verglichen. Die Parallelität
zwischen der Tora und der Schöpfung kommt unter anderem im 19. Psalm

und in den beiden Segenssprüchen vor dem „Höre Jisrael" zum Ausdruck.
Daraus lernen wir, dass wir den Schöpfer von diesen beiden Quellen her
kennen können - aufgrund der von ihm geschaffenen Natur und aufgrund
der von ihm gegebenen Tora. Beide Auffassungen von der Tora — als

göttliches oder als menschliches Gebilde — hat es immer gegeben. Den Streit
zwischen beiden kann der menschliche Verstand nicht entscheiden, und auch

die Wissenschaft hat keinen Anteil an diesem Streit. Denn die Wissenschaft

kennt den Ewigen nicht und kann nicht wissen, ob die Tora durch einen

Menschen oder den Ewigen niedergeschrieben wurde. Die Wissenschaft geht
aber von Anfang an davon aus, dass die Tora ein menschliches Gebilde ist

wie andere literarische Schöpfungen. Der Glaube behauptet demgegenüber,
dass die Tora eine göttliche Schöpfung ist, ihrem Wesen nach von allen

168



menschlichen Gebilden unterschieden. Es handelt sich hier um einen Streit
zwischen Glaube und Unglaube, zu dem die Wissenschaft nichts beitragen
kann. So verhielt es sich auch mit dem Verhältnis zwischen Glaube und
Wissenschaft zur Zeit Raschis. In dieser Hinsicht hat sich durch die Bibelkritik

nichts verändert. Freilich hat die Wissenschaft nachgewiesen, dass die
Tora kein einheitliches Buch ist, das von einem einzigen Menschen hätte

niedergeschrieben werden können, sondern dass es sich um eine Komposition

aus unterschiedlichen und auch widersprüchlichen Quellen handelt. In
dieser Hinsicht haben wir keinen Grund, der Wissenschaft zu widersprechen.

Im Streit zwischen dem Glauben und den Wissenschaftlern kann es

sich nur um die Frage handeln, durch wen diese Quellen niedergeschrieben
wurden und wer der Redaktor war, der sie zu einem Buch zusammengestellt
hat. Aber das war — im Grundsatz — auch der Streit, um den es zur Zeit
Raschis ging. Die Wissenschaftler gehen von vornherein davon aus, dass

Menschen die Tora-Quellen verfasst haben und ein Redaktor aus Fleisch und
Blut sie zu einem Buch zusammenfügte. Demgegenüber sagt der Glaube,
dass der Schöpfer des Himmels und der Erde die Tora-Quellen geschrieben
und sie auch zu einem Buch zusammengestellt hat. In diesem Streit hat die

Wissenschaft nichts zu entscheiden, denn es handelt sich um eine

Auseinandersetzung zwischen dem Glauben und dem Unglauben, an dem die
Wissenschaft keinen Anteil hat.

Wir können nicht wissen und uns nicht vorstellen, wie der Heilige,
gelobt sei Er!, die Tora-Quellen niederschrieb und wie er sie zusammenfügte.
Um aber das Verstehen zu erleichtern, wollen wir hier eine Beschreibung der

Niederschrift der Tora wagen, so wie der menschliche Mund reden und das

menschliche Ohr es hören kann:
Etwa tausend Generationen vor Erschaffung der Welt machte sich der

Ewige daran, ein Buch zu schreiben, das seine heiligen Eigenschaften und all
das Sinnen und Trachten seines Herzens zum Ausdruck bringen sollte. Der
Eigenschaften des Ewigen sind aber viele, und zum Teil widersprechen sie

sich auch. Deshalb schrieb er zunächst einzelne Bücher auf, die ihm als eine

Art Skizze zum Verfassen der Tora dienten. So beschrieb er beispielsweise die

Schöpfung in einem Buch aus der Perspektive eines Naturforschers, in einem

zweiten Buch beschrieb er sie aus dem Blickwinkel eines Dichters und in
einem dritten aus der Perspektive eines Menschen, der zwischen dem nach

oben strebenden Geist und dem Verlangen des Fleisches und der Materie
hin- und hergerissen wird. Danach fügte er diese Beschreibungen in der Tora

zusammen, die die Schöpfung der Welt in ihrer Wirklichkeit nachzeichnet -
eine Welt, die durch die blinde Natur beherrscht wird, aber dennoch voller

169



Lyrik und Bedeutung ist. Inmitten dieser Welt befindet sich der Mensch, der

nur um ein Geringes Gott nachsteht [|0J und dennoch, wenn er sich von
seinen niedrigen Trieben verführen lässt, mit den Tieren verglichen wird.

Ahnlich auch in unserem Abschnitt. In einem Buch beschrieb der Ewige
die Anfangsstationen des Weges Moschehs, als ob ihm nur aufgetragen sei,

die Israeliten aus dem Exil zu führen, und in einem anderen, als ob es nur
darum ginge, sie von der Sklaverei zu befreien. Danach fügte er beide
Versionen zum Buch der Tora zusammen, in dem die Geschichte Moschehs zur
Sprache kommt, wie sie sich in Wahrheit zutrug; denn in der Realität wurden

ihm beide Aufgaben gemeinsam übertragen. Es scheint also, dass die

Erklärung der Tora als Schöpfung des Ewigen ihrer Erklärung als menschliches

Produkt sehr ähnlich ist. Denn eben dies hätte auch das Ergebnis der
Wissenschaftler sein sollen, wenn sie sich um den Sinn der Tora in ihrer
Ganzheit und nicht nur um die einzelnen Quellen gekümmert hätten. Auch
sie wären dann zu der Auffassung gekommen, dass die Quellen gegensätzliche

Wahrheitsaspekte zum Ausdruck bringen, von denen jede einzelne für
sich nur eine einseitige Teilwahrheit darstellt. Erst der Redaktor hätte demnach

diese beiden Teilwahrheiten zu einer Wahrheit — DER Wahrheit —

zusammengefügt.
So ist es uns gelungen, den Palast der Tora auf dem Fundament der

Wissenschaft zu erbauen. Als Resultat können wir festhalten, dass sich nicht
nur der Gegensatz zwischen dem Glauben und der Wissenschaft aufgelöst
hat, sondern der Tora-Palast auf der wissenschaftlichen Grundlage nur noch
höher erhoben wurde. Denn ohne die Wissenschaft wären wir bei der
Annahme geblieben, dass die Tora nur eine Wahrheit zum Ausdruck bringt,
deren Eindimensionalität — wie wir heute wissen - aber nur eine Teilwahrheit

darstellen kann. Nur mit Hilfe der Wissenschaft sind wir zu der
Erkenntnis gekommen, dass die Tora mehrere eindimensionale Teilwahrheiten
in sich enthält — und nur deren Zusammenstellung ergibt die vollständige
Wahrheit. Wie der Palast der Tora sich durch den profanen Unterbau
erhoben hat, so hat auch dieses profane Fundament durch den Palast des

Glaubens einen erhabenen Sinn bekommen. Denn ohne den Palast des

Glaubens handelte es sich bei der Tora nur um eine menschliche Kreation,
deren Bedeutungstiefe durch die Begrenztheit ihres menschlichen Autors
ihre Grenzen fände. Nur dank des Palastes des Glaubens wurde die Tora zu
einer göttlichen Schöpfung, die tiefer und weiter ist als das Meer und deren

Weisheit kein Ende hat — so wie der Geber der Tora unendlich und seine

10 Vgl. Ps 8,6; Anm. des Übersetzers.

170



Weisheit unerforschlich ist. Nur diese Tora, die Tora des Ewigen, kann die

grosse und frohe Botschaft enthalten, die der Welt Erlösung bringen und den
Riss der Menschheit heilen wird. Über sie hat der Prophet gesagt, dass die

Nationen zum Berg des Ewigen kommen, von seinen Wegen lernen und in
seinen Pfaden wandeln werden (Jes 2,3).

Auch wenn sich diese Prophezeiung einmal erfüllt haben wird, werden
wir jenen Weisen aus den Weltvölkern gegenüber nicht undankbar sein, die

uns einen Weg gewiesen haben, die Wahrheit der Tora zu verstehen. Denn
sie haben ein profanes Fundament errichtet, auf dem wir den Palast der Tora

gebaut haben, der die Augen der Welt erleuchten wird. Auch davon haben

die Weisen gesprochen, als sie von den Synagogen und Lehrhäusern Edoms
handelten: „Das sind die Theater und Zirkusse in Edom, in denen dereinst
die Fürsten Jehudas die Tora lehren werden" (bMeg 6a).

171


	Das Studium der Tora nach der Bibelkritik

