Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: Das Studium der Tora nach der Bibelkritik
Autor: Breuer, Mordechai

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961565

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Studium der Tora nach der Bibelkritik

von Mordechai Breuer™

Die Entwicklung der Wissenschaften in den vergangenen drei Jahrhunderten
hat augenscheinlich immer wieder Widerspriiche zwischen dem Glauben
Israels und den wissenschaftlichen Entdeckungen zutage gebracht. Den
Standfesten im Glauben gelang es in der Regel, ungeachtet dieser Wider-
spriiche, an ihrem Glauben festzuhalten. Zu diesem Zweck hatten sie es
nicht noétig, die Wissenschaft zugunsten des Glaubens zuriickzudringen.
Denn sie konnten immer nachweisen, dass der Widerspruch zwischen Glau-
be und Wissenschaft ein scheinbarer war und beide nebeneinander bestehen
konnen. Die einzige Ausnahme ist der Widerspruch zwischen dem Glauben
und der Bibelwissenschaft. Denn der Glaube an die ,Jora vom Himmel“
gehort zu den Grundlagen der Religion Israels, und dieser Glaube bedeutert,
dass die Tora durch die Hand des Ewigen selbst niedergeschrieben und — wie
wir sie heute in schriftlicher Form vor uns haben — dem Moscheh am Sinai
iibergeben wurde.! Demgegeniiber hat die Bibelwissenschaft bewiesen, dass
die Tora keinesfalls ein einheitliches Buch ist, das von einem einzigen Men-
schen niedergeschrieben worden wire, sondern dass es sich um die Samm-
lung handelt, die ein Redaktor aus verschiedenen, einander in vielen Ein-
zelheiten und manchmal auch in grundsitzlichen Dingen widersprechenden
Quellen zusammengestellc hat. Der Widerspruch zwischen diesen beiden
Auffassungen gilt in den Augen der Frommen Israels als uniiberbriickbar.

*  Rabbiner Mordechai Breuer, Rechov Harav Uziel 56, 96424 Jerusalem, Israel. —
Ubersetzung aus dem Hebriischen von M. Morgenstern. Bei dem folgenden Bei-
trag handelt es sich um eine Fortsetzung des programmatischen Aufsatzes des
Verfassers iiber die Bibelkritik aus jiidisch-orthodoxer Perspektive (Uber die Bibel-
kritik, in: Judaica 58 [2002], S. 18 —29; siche dazu: M. MoORGENSTERN, Orthodoxe
Wege zur Bibelkritik, in: Judaica 56 [2000], S. 234 —250), in dem er seinen Ansatz,
der die orthodoxe Hermeneutik mit der dankbaren Anerkennung und Bejahung der
kritischen Quellenscheidung zum Pentateuch aus der Schule Julius Wellhausens
verbindet, an einem Beispiel aus dem Buch Exodus zur Anwendung bringt.

1 Vgl. zum Beispiel Mose ben Nachman (Nachmanides) im Vorwort zu seinem Tora-
Kommentar.

154



Aus diesem Grund nahm man in der Regel von den Entdeckungen der
Bibelwissenschaft keine Kenntnis — man ging wie selbstverstindlich davon
aus, dass es mit ihnen ohnehin nichts auf sich habe. Eine kleine Minderheit
von Gelehrten Israels versuchte auch, die Berechtigung ihrer Haltung mit
wissenschaftlichen Methoden zu beweisen.

Aber es ist unmoglich, ein Problem dadurch zu lésen, dass man sich
weigert, es zur Kenntnis zu nehmen. Die wissenschaftlichen Beweise, die zur
Losung der Widerspriiche der Bibelkritik angeftihrt werden, sind in der
Regel denn auch nicht tiberzeugend. Der einzige Weg, um mit den Wider-
spriichen zwischen dem Glauben und der Bibelwissenschaft fertigzuwerden,
ist derjenige, den Rav Kuk in aller Klarheit vorgezeichnet hat:

»Es ist ein grosser Grundsatz im Kampf der Weltanschauungen, dass jede Ansicht, die
der Tora in irgendeinem Punkt widerspricht, von uns nicht unbedingt von Anfang an
widerlegt werden muss. Vielmehr miissen wir den Palast der Tora iiber ihr erbauen, und
dadurch erheben W[[’ uns durch sie, und durch diese Erhebung werden die Anschau-
ungen offenbar.”

Zur Veranschaulichung dieser Methode wollen wir im folgenden einen Ab-
schnitt behandeln, der seinem Wortsinne nach grundsitzlich nur auf dem
Wege der Bibelkritik verstanden werden kann. Danach wollen wir versuchen
zu zeigen, wie es moglich ist, ,den Palast der Tora dariiber zu erbauen.”

Es heisst im Buch Exodus, dass Moscheh die Schafe seines Schwieger-
vaters Jitro hiitete und mit ihnen zum Berg Horeb kam. Dort offenbarte sich
ihm Gott und schickte ihn zu Pharao, dem Konig von Agypten, um die
Israeliten aus Agypten herauszufithren. Nachdem Moscheh diesen Auftrag
angenommen hatte, kam er zu seinem Schwiegervater zuriick und sprach zu
ithm: , Lass mich ziehen und zuriickkehren zu meinen Briidern, die in Miz-
rajim, dass ich sehe, ob sie noch leben. Und Jitro sprach zu Moscheh: Ziehe
hin in Frieden“ (Fx 4,18).0%!

Dem Wortlaut der Schrift nach scheint es, als habe Moscheh allein gehen
wollen; denn nur er konnte ein Interesse daran haben zu sehen, ob seine
Briider noch am Leben waren, wihrend seine Frau diese Briider gar nicht
kannte. Aber sofort danach heisst es:

»Und der Ewige sprach zu Moscheh in Midjan: ,Gehe, kehre zuriick nach Mizrajim,
denn gestorben sind all die Minner, die dir nach dem Leben getrachtet.” Und Moscheh

2 A.L. HaKonen Kuk, Briefe, Jerusalem 1985, S. 134 [hebr.; vgl. auch M. Mor-
GENSTERN, Jiidisch-orthodoxe Wege zur Bibelkritik, 235].

3 Die Wiedergabe der Bibelstellen orientiert sich an der Ubersetzung von Leopold
Zunz, die des Talmuds an der Ubertragung von Lazarus Goldschmidt; Anm. des
Ubersetzers.

155



nahm sein Weib und seine S6hne und liess sie reiten auf Eseln und kehrte zuriick in das
Land Mizrajim® (Ex 4,19-20).

Hier scheint es, als ob Moscheh seine vorige Meinung gedndert und seine
Frau und Séhne dennoch mit sich genommen habe. Die Schrift enthilt
freilich keinerlei Erklarung fiir diesen Sinneswandel. Dariiber hinaus bleiben
die Worte des Ewigen unverstindlich. Gewshnlich legt man aus, dass der
Ewige Moscheh die Furcht vor seinen Verfolgern in Agypten nehmen wollte.
Der Sinn seiner Worte wire demnach: ,Du kannst ruhig nach Agypten
zuriickkehren, denn die dir nach dem Leben trachteten, sind tot.“ Das ist
freilich nicht der Sinn dieser Redewendung, denn lekh, schuw mizrajim be-
deutet nicht ,,du kannst zuriickkehren®, sondern dass Moscheh den Befehl
zur Riickkehr nach Agypten erhielt. Im gesamten lingeren Gesprich zwi-
schen dem Ewigen und Moscheh iiber seine Sendung nach Agypren geht es
tibrigens an keiner Stelle auch nur andeutungsweise um die Furcht vor den
dortigen Verfolgern. Demzufolge hatte er in dieser Hinsicht keinerlei Be-
denken. Aus welchem Grund sollte der Ewige sich nun damit befasst haben,
eine Sorge aus dem Weg zu riumen, die sich in Moscheh gar nicht festgesetzt
hatte?

Weiter heisst es zu Beginn des 18. Kapitels, dass Jitro nach dem Auszug
der Isracliten aus Agypten zu Moscheh kam und dabei die Frau seines
Schwiegersohnes mit sich fihrte — ,nach ihrer Heimsendung® (Ex 18,2).
Daraus ergibt sich, dass Moscheh seine Frau fortgeschickt hatte, nachdem er
mit ihr in Agypten angekommen war, und sie demnach in ihr Vaterhaus
zuriickkehrte und dort bis nach dem Auszug der Israeliten aus Agypten
verblieb. Demnach hitte Moscheh seine Meinung ein zweites Mal gedndert:
Zunichst hirtte er seine Frau im Hause ihres Vaters lassen wollen; danach sei
er dessen ungeachtet in Begleitung seiner Frau nach Agypten gereist; dort
angekommen, hitte er den neuerlichen Beschluss gefasst, sie in das Haus
ihres Vaters zuriickzuschicken. Die Schrift driickt sich hier freilich undeut-
lich aus und ldsst uns iiber die Beweggriinde Moschehs im unklaren.

Alle diese Fragen lassen sich im Hinblick auf den sensus literalis mit den
Mitteln der herkémmlichen Auslegung nicht kliren. Im System der kriti-
schen Bibelexegeten finden sie hingegen eine iiberraschende und brillante
Deutung. Diese haben gesehen, dass alles in diesem Abschnitt von Ex 4,19—
20 abhingt, in dem Moscheh den Befehl zur Riickkehr nach Agypten erhiil,
weil seine Bedringer gestorben seien und er dann mitsamt seiner Frau und
den Sohnen nach Agypten reist. Die Probleme losen sich freilich von selbst
auf, wenn wir annehmen, dass in diesen Versen der Grundsatz zur Anwen-

156



dung kommt, nachdem es in der Tora kein Friither oder Spiter gibt. Yl Dann
wiirden die berichteten Ereignisse nicht in die Zeit nach dem Abschied des
Moscheh von Jitro, sondern in die vor seinem Gang zum Berg Sinai fallen,
wo ihm die Gottesoffenbarung am Dornbusch widerfuhr. Es stellt sich her-
aus, dass dies der Kern des Geschehens ist, wie er sich aus diesen beiden
Versen ergibt. Der Ewige gab Moscheh den Auftrag, nach Agypten zuriick-
zukehren, weil dort alle seine Verfolger gestorben seien, und Moscheh ent-
nahm dem, dass der Grund seines Aufenthaltes in Midjan entfallen war.
Daher entschloss er sich, alle Verbindungen mit diesem Land abzubrechen,
weil er dorthin ja nur aufgrund seiner Angst vor den Verfolgern gelangt war,
die nun gestorben waren. Dementsprechend nahm er seine Frau und seine
Séhne mit sich, um mit ihnen nach Agypten zuriickzukehren. Auf dem Weg
dorthin kam er freilich am Berg Sinai vorbei, wo sich ihm der Ewige offen-
barte, der ihn nach Agypten sandte, um dort das Volk Israel zu erlésen.
Danach setzte er seinen Weg fort, bis er nach Agypten gelangte, woraufhin
weder er selbst noch seine Frau jemals wieder nach Midjan zuriickkehrten.

Eine ganz andere Geschichte ergibt sich aus den anderen Versen des
Abschnitts. Dort heisst es, dass Moscheh die Herde seines Schwiegervaters
weidete und im Gefolge der Schafe an den Berg Horeb gelangte (Ex 3,1).
Dort offenbarte sich ihm Gott, der ihn nach Agypten sandte, um die Israe-
liten von dort heraufzufiihren. Nachdem Moscheh diese Mission angenom-
men hatte, ging er zu Jitro zuriick und erbat von ihm die Erlaubnis, zu
seinen Briidern zuriickkehren zu diirfen. Weil es ihm auf dieser Reise nur um
seinen Auftrag ging, hatte er keinerlei Grund, seine Frau mit sich zu neh-
men, die an diesem keinen Anteil hatte. Dariiber hinaus hegte er anschei-
nend die Sorge, sein Schwiegervater kénnte ihn von der Ausfiihrung seines
gefihrlichen Auftrages abhalten wollen. Deshalb enthiillte er ihm nicht den
wahren Grund seines Unternehmens, sondern gab nur an, er wolle sehen, ob
seine Briider noch am Leben seien (Ex 4,18). So ging Moscheh allein nach
Agypten. Seine Frau blieb im Hause ihres Vaters und verliess Midjan erst
nach dem Auszug der Israeliten aus Agypten gemeinsam mit ihrem Vater (Ex
18,1-2).

Es handelt sich hier um zwei Geschichten, die aus diesem Abschnitt
herausgelesen werden kénnen. Weil sie sich aber radikal widersprechen, miis-

4 Diese exegetische Regel (vgl. bPess 6b) wird in den traditionellen Bibelkommen-
taren von Mose ben Nachman zu Ex 4,19 und von Raschi zu Ex 4,20 zitiert; Anm.
des Ubersetzers.

> Die Worte ,nach ihrer Heimsendung“ gehoren urspriinglich nicht in diesen Zu-
sammenhang und sind redaktionell; siche dazu weiter unten.

157



sen wir versuchen zu verstehen, auf welche Weise sie Aufnahme in der Tora
fanden. Nur eine Erklirung ist moglich: Beide Geschichten standen nicht
von Anfang an in diesem Buch, sondern der Herausgeber der Tora fand sie in
zwei unterschiedlichen Quellen, von denen jede diejenige Geschichte erzihl-
te, die ihr angemessen erschien. Der Herausgeber schitzte nun die Schonheit
und Qualitit beider Geschichten, und er war der Meinung, dass beide eine
Botschaft enthalten, auf die nicht verzichtet werden kann. Daher entschied
er sich, beide Fassungen fiir sein Buch zu akzeptieren und setzte Kap. 4,19—
20 von der vorherigen Stelle — vor der Offenbarung am Dornbusch — und
stellte beide Verse vor den Bericht iiber den Abschied Moschehs von Jithro.
Danach fiigte er die Worte ,,nach ihrer Heimsendung” in den Bericht vom
Besuch Jitros bei Moscheh (Ex 18,2) ein. Diese Anderungen ermoglichten es
ihm, beide Versionen zu einer widerspruchsfreien Fassung zu verbinden.

Folgende Geschichte wird uns demnach vom Herausgeber der Tora er-
zihle: Die Aufgabe, die Israeliten aus Agypten heraufzufiihren, erging an
Moscheh, als er noch die Herde Jitros hiitete. Als er im Begriff war, nach
Agypten abzureisen, hatte er im Sinn, seine Frau im Hause ihres Vaters
zuriickzulassen, denn diese hatte keinen Anteil an der Aufgabe, zu der er
aufbrach. Bevor er aber das Haus seines Schwiegervaters verliess, sprach der
Ewige zu ihm, dass er zuriickkehren solle, weil alle seine Verfolger bereits
gestorben seien. Dem konnte er entnehmen, dass er nicht nur nach Agypten
ziehen sollte, um seine Aufgabe zu erfiillen, sondern auch, weil der seiner-
zeitige Grund seiner Flucht entfallen war. Daher entschloss er sich jetzt dazu,
in Begleitung seiner Frau abzureisen, um danach nicht mehr nach Midjan
zuriickzukehren. Durch seine Abreise hitte er demnach alle Verbindungen
mit dem Lande Midjan abgeschnitten. Als er aber in Agypten eingetroffen
war, machte er diesen Beschluss riickgingig; der Grund dazu wird von der
Schrift nicht angegeben. Vor diesem Hintergrund ,sandte” er dann seine
Frau in ihr Vaterhaus zuriick.

So gelang es dem Redaktor, beide Geschichten in seinem Buch zu ver-
binden. Auf der einen Seite empfing Moscheh seinen Auftrag, als er noch am
Tisch seines Schwiegervaters sass; auf der anderen kehrte er nicht nur deshalb
nach Agypten zuriick, um dort seine Aufgabe zu erfiillen, sondern auch, weil
es keinen Grund mehr fiir seinen Aufenthalt in Midjan gab. Entsprechend
verhilt es sich mit seiner Frau: Einerseits kam er in ihrer Begleitung nach
Agypten, andererseirts blieb sie in ihrem Vaterhaus bis nach dem Auszug der
Israeliten aus Agypten.

Nach dieser Lesart entfallen alle Fragen, die wir zu Beginn gestellt haben
— sie kommen erst gar nicht auf. Dennoch hat die Sache einen Haken: Denn

158



die hier vorgeschlagene Auslegung beruht auf der Annahme, dass die Tora
am Anfang nicht als einheitliches Buch niedergeschrieben, sondern durch
einen Redaktor aus unterschiedlichen und widerspriichlichen Quellen zu-
sammengesetzt wurde. Diese Annahme erscheint aber als im Gegensatz zum
Glauben an die ,Tora vom Himmel“ und wurde deshalb von allen Standfe-
sten im Glauben Israels einmiitig verworfen. Aus diesem Grund kam auch
die wissenschaftliche Auslegung, die auf dieser Annahme beruhte, nicht zur
Geltung.

Dies ist freilich kein zulissiges Verfahren. Denn schon die Tatsache, dass
dieser Tora-Abschnitt seinem Wortlaut nach nur auf der Grundlage der be-
sagten Annahme erklirt werden kann, belegt wie hundert Zeugen, dass es
sich hier um eine richtige Annahme handelt und wir sie deshalb — und sei es
widerwillig — akzeptieren miissen. Wenn es uns scheint, dass sie dem Glau-
ben widerspricht, sollten wir mit ihr so umgehen, wie wir auch alle iibrigen
Widerspriiche zwischen dem Glauben und der Wissenschaft behandeln: Wir
sollten die wissenschaftlichen Resultate nicht ignorieren und nicht abstreiten,
sondern versuchen, den Palast des Glaubens auf der Grundlage des Gebiudes
zu errichten, das die Wissenschaft gebaut hat.

Zunichst ist daher zu sagen, dass die Bibelkritiker nur halbe Arbeit ge-
leistet haben. Es ist ihnen gelungen, beide Erzihlungen auszulegen, die der
Redaktor in seinen Quellen gefunden hat. So erzihlt beispielsweise die eine
Quelle, dass Moscheh nur deshalb nach Agypten zog, um dort seine Mission
zu erfiillen, wihrend er nach der anderen Quelle bereits nach Agypten zu-
riickkehrte, bevor er seine Aufgabe erhielt, weil der Grund seiner Flucht
entfallen war. Beide Geschichten sind schén und verstindlich, indem sie
einen {iberzeugenden Grund fiir die Abreise Moschehs geben. Der Redaktor
hat nun beide Erzihlungen zu einer Einheit verbunden und die Riickkehr
Moschehs nach Agypten in doppelter Hinsicht motiviert: Anfangs ging es
ihm nur darum, seine Mission zu erfiillen; aber bevor er aus Midjan abreiste,
erhielt er noch die Information, dass er ganz unabhingig von seinem Auftrag
nach Agypten zuriickkehren wiirde, da seine dortigen Verfolger gestorben
seien. Staunend steht der Leser nun vor der Frage: Wozu bedurfte es eines
zweiten Grundes, um die Abreise zu motivieren, nachdem diese schon ent-
schieden war? Warum miissen wir erfahren, was Moscheh getan hitte, wenn
er seinen Auftrag nicht bekommen hitte?

Das gleiche gilt im Hinblick auf Moschehs Frau: Eine Quelle erzihle,
dass Moscheh sie mitnahm, wihrend Jitro sie seinem Schwiegersohn nach
der anderen Quelle erst nach dem Auszug aus Agypten zufithrte. Der Re-
dakcor gibt nun an, dass sie anfangs gemeinsam mit ihrem Mann abreiste,

159



danach aber nach Midjan zuriickkehrte und ihr Heimatland am Ende wieder
mit threm Vater verliess. Niemand versteht den Sinn dieses Hin und Her,
das keinerlei Nutzen hat und zur Sache selbst nichts beitrigt.

Diese Fragen wurden von den Bibelkritikern ginzlich tibersehen; denn
ihr ganzes Bestreben richtete sich darauf, die Bedeutung der Erzihlungen zu
verstehen, die der Redaktor in seinen Quellen vorgefunden hatte, wihrend
die kompositorische Absicht ausserhalb ihres Interesses blieb. Dies ist freilich
kein zulissiges — jedenfalls fiir den Glauben zulissiges — Vorgehen. Denn die
Tora ist ja nicht durch die Verfasser der Quellen, sondern durch den Redak-
tor, der aus ihnen ein einheitliches Buch geformt hat, in unsere Hinde
gelangt. Solange wir daher nur die Quellen auslegen, bleibt uns die Tora
selbst ein verschlossenes Buch. Unserer Pflicht, die Tora auszulegen, sind wir
solange nicht ledig, bis wir die kompositorische Absicht verstanden haben.
Denn nur der Redaktor ist der ,Lehrer®, der uns die Tora iiberliefert hat,
und nur die Deutung seiner Absicht kann uns die Tora erkliren.® Mit diesen
Ausfithrungen haben wir bereits damit begonnen, den ,Palast des Glaubens®
auf dem Gebiude der Wissenschaft zu errichten.

Wir wollen nun versuchen, die Absicht des Redaktors in unserem Ab-
schnitt zu ergriinden. Zunichst ist festzuhalten, dass es um die Schilderung
der ersten Schritte eines Retters in Israel geht. Zu diesem Thema gibt es in
der Schrift zwei unterschiedliche Varianten. Die eine finden wir bereits im
Deuteronomium, wo die Ernennung eines Konigs wie folgt beschrieben
wird: ,Aus der Mitte deiner Briider sollst du iiber dich einen Kénig setzen®
(Dtn 17,15). Dem Literalsinn nach will diese Stelle nur sagen, dass der
Konig ein Israelit und kein Fremder sein soll. Man kann dieser Vorschrift
aber auch eine iibertragene und erweiterte Bedeutung geben: Der Kénig, der
die Kriege Israels fiihre, soll ,,aus der Mitte“ seiner Briider kommen, inmitten
seines Volkes sitzen, an seinem Schicksal, seiner Unterdriickung und Sorge
Anteil haben. Nur die Teilhabe an dem Leid wird es ihm spiter erméglichen,
alle Israeliten an der Rettung zu beteiligen. Wenn er sein Volk in den Krieg
ruft, werden ihm dann alle nachfolgen und ihr Schicksal in seine Hinde
legen, um den Sieg zu gewihrleisten. Sie werden wissen, dass derjenige, der
sie gerufen hat, einer von ihnen ist, der mit ihnen gelitten hat und sie daher

6 Vgl. F. RosenzwelG, Kleinere Schriften, Berlin 1937, S. 128 —133. Rosenzweig
schlug bekanntlich vor, das Kiirzel ,R* (fiir , Redaktor®) im Hinblick auf ,unseren
Lehrer® (Rabbeinu) zu lesen; Schalom Rosenberg hat darauf hingewiesen, dass der
Glaube an die ,Jora vom Himmel® erforderlich mache, diese Abkiirzung als einen
Hinweis auf den gdtdichen Verfasser der Tora (Ribbono shel Olam) zu verstehen;
siche dazu weiter unten.

160



nicht etwa kommandieren will, um sich selbst einen Namen zu machen,
sondern um das Volk zu retten, zu dem er ja selbst gehért.

So verhilt es sich iiblicherweise bei den Rettern des Volkes, etwa bei der
Berufung Gideons: Dieser drosch Weizen in der Kelter, um ihn zu bergen
vor den Midjanitern. Da redete ihn der Engel des Ewigen an und sprach:
»Der Ewige sei mit dir, tapferer Held” (Ri 6,12). Als Gideon das hérte, gab
es fiir thn keinen Unterschied mehr zwischen dem Leid des einzelnen und
dem der Gesamtheit. Er beklagte sich nicht dariiber, gezwungen zu sein,
seine Ernte vor den Midjanitern zu verstecken, sondern dariiber, dass der
Ewige, der Israel einst aus Agypten gefiihrt hatte, uns nun ,verlassen und in
die Hand der Midjans gegeben hat“ (Ri 6,13). Daraufhin sprach der Engel:
»Gehe mit dieser deiner Kraft und rette Jisrael aus der Hand Midjans® (Ri
6,14). Die Kraft, die du in deiner Klage gezeigt hast, wird zur Geltung
kommen, wenn du Israel errettest, weil ihre Not deine eigene Not hat ver-
gessen lassen.

Ebenso spiter der Kénig Saul. Er kam am Ende seines Arbeitstages
»hinter den Rindern vom Felde® (1 Sam 11,5) — wie jeder andere in seinem
Volk, der sich von seiner Hinde Arbeit ernihree. Als er in die Stadt gelangte
und das Weinen des Volkes und den Grund dafiir horte, geriet der Geist
Gottes iiber ihn und ,sein Zorn erglithete sehr (1 Sam 11,6). Da wurde aus
dem anonymen Bauern der Retter Israels. Wihrend er noch bei den Rindern
stand, nahm er ein Paar Tiere und schickte ihre Stiicke an alle Minner in
Israel, um bekanntzugeben, dass man mit deren Rindern ebenso tun solle,
wenn sie ihm nicht in den heiligen Krieg nachfolgten. Wenn der Eigentiimer
eines Rindes die zerstiickelten Teile an alle anderen Viehbesitzer sandte, emp-
fanden sie die Schicksalsgenossenschaft zwischen dem Retter und den zu
Errettenden, und sogleich fiel die Furcht des Ewigen auf das Volk, ,und sie
zogen aus wie Ein Mann® (1 Sam 11,7).

So spiter auch der Kénig David: Der anonyme Hirte wurde von seinem
Vater zum Lager der Israeliten gesandt, um dem Hauptmann und seinen
kimpfenden Briidern ein Geschenk zu iiberbringen und sich nach ihrem
Ergehen zu erkundigen. Durch diesen Beitrag schloss David sich den Kdmp-
fenden an. Wihrend der kleine Junge von der Weide noch mit seinem
Hirtenstab bewaffnet war, schlug er den Philister und rettete Israel, obwohl
er noch nicht einmal ein Schwert besass (vgl. 1 Sam 17,50).

Ganz anders begann der Weg des Moscheh. Er sass nicht inmitten seiner
Briider und hartte keinen Anteil an ithrem Los, ihrem Leid und ithrer Unter-
driickung. Denn seit seiner Entwohnung war er im Hause des Pharao auf-
gewachsen, entfernt von seinen Landsleuten und ohne Verbindung mit ih-

161



nen. Alle natiirlichen Gegebenheiten hitten ihn dazu fithren miissen, auch
weiterhin ohne Beriithrung mit seinen versklavten Briidern zu bleiben, sein
Schicksal vielmehr mit dem grausamen Unterdriicker zu verbinden, in des-
sen Haus er aufgewachsen war und dessen Lebensweise er angenommen
hatte. Wenn er gewollt hitte, hitte er in aller Bequemlichkeit dort bleiben
und sich den Ubeltaten anschliessen konnen. Aber seine Seele liess ihm keine
Ruhe. Von seinen Eltern und der Geburt her war sie ihm eingepflanzt, und
so sog er seine nationale Identitit gleichsam mit der Muttermilch ein. Doch
konnte er die Sprache seiner Seele nicht verstehen, die fiir das Gefiihl der
Entfremdung gegeniiber seiner Umwelt verantwortlich war. Als er daher
aufgewachsen und zu einem Mann geworden war, verliess er das Haus seiner
Jugend, um in Erfahrung zu bringen, von woher er kam und wohin er ging.
Seine Seele fiihrte ihn zu seinen Briidern, ,um ihre Lastarbeiten zu sehen®
(vgl. Ex 2,11). Als er dort einen Agypter einen Hebrder schlagen sah, er-
wachte seine Seele und sprach zu ihm: der Geschlagene dort ist ,,mein Bru-
der“. Sofort eilte er zu seiner Hilfe und erschlug den Agypter. So schloss er
sich seinen Landsleuten an und wurde einer von ihnen. Nach aussen sah er
freilich noch wie ein Agypter aus — als einen solchen identifizierten ihn
spiter die Midjaniterinnen (Ex 2,19). In seinem Herzen war er aber schon
ein Hebrder, weil jeder geschlagene Hebrier zu seinem Bruder geworden
war. Da begriff er auch die Entfremdung gegeniiber seiner Umwelt, die er
sein Leben lang‘empfunden hatte: Um ihn herum lebten Agypter, und
Agypten war ihr Heimatland — er selbst aber war Hebrier, und die Agypter
waren nicht sein Volk.

Eine solche Reihenfolge in der Berufung eines Retters gab es in der
Geschichte des Volkes Israel nur einmal, beim Auszug aus Agypten, und sie
wird es ein zweites Mal geben, bei der kiinftigen Errettung, wenn wir ,wieder
Wunder sehen wie in den Tagen des Auszugs aus dem Lande Mizrajim® (vgl.
Mi 7,15). So haben es die Weisen iiberliefert: Auch der kiinftige Messias, der
Israel aus der Verbannung heimfiithren wird, sitzt nicht ,in ihrer Mitte* und
hat nicht teil an ithrem Los. Denn er sitzt ,am Tore von Rom®, was in
analoger Weise dem Hause Pharaos entspricht. Denn Rom, verantwortlich
fir die Zerstérung des Tempels, ist der absolute Gegensatz zu Jerusalem. Die
Erben Roms haben Israel Leid und Verfolgung gebracht, und dort ist eines
der geistigen Zentren all dessen, was im Gegensatz zur Tora Israels steht.
Dort, abgeschnitten von seinen hilfsbediirftigen Briidern, sitzt er unter den

Armen und Leidenden, die sich aus allen Nationen der Welt versammelt
haben, und heilt ihre Krankheiten, Wunde auf Wunde.” So will er die Ge-

7 Vgl. bSan 98a.

162



brechen der Menschheit heilen, zu der er sich selbst zihlt, bis die Stunde der
Erlosung Israels naht, der Geist des Kénigs Messias erwacht und er zur
Errettung seines Volkes auszieht, in der dann das Heil der ganzen Mensch-
heit begriinder liegt.

Die Schrift und die Weisen machen keine genaueren Angaben dariiber,
in welcher Hinsicht sich die Erlosung aus Agypten und die kiinftige messia-
nische Erlosung von allen anderen Israel zuteilgewordenen Errettungen un-
terscheiden. Es scheint aber, dass dieser Unterschied einer Erklirung zuging-
lich ist. Die Errettung Israels aus der Sklaverei oder aus lebensgefihrlichen
Bedrohungen kann auf natiirlichem Wege erfolgen — dafiir gibt es Beispiele
in jedem Volk und jeder Sprache. Daher wird auch der Retter, der diese Tat
vollbringen soll, auf natiirlichem Wege fiir seine Aufgabe vorbereitet — durch
die Teilhabe zwischen ihm und seinen Briidern an ihrem Wohnort und die
Mitempfindung ihres Leids. Demgegeniiber ist die Befreiung Israels aus dem
Exil eine Gibernatiirliche Erscheinung, die keine Entsprechung in irgendeiner
Nation oder Sprache hat. Auch das Exil ist ja ein Phinomen, das auf I[srael
beschrinkt ist. Denn normalerweise vergisst jedes vertriebene Volk sein Hei-
matland und empfindet seinen Zustand nicht als Dasein im Exil. Aber die
Juden kénnen das Land, das der Ewige ihren Vitern versprochen hat, nicht
vergessen. Sie sehnen sich danach, darin zu siedeln, selbst wenn sie niemals
dort gewohnt haben oder bereits vor zweitausend Jahren vertrieben wurden.
Entsprechend wird der Retter, der das Wunder der Riickfithrung Israels aus
dem Exil vollbringen soll, nicht auf natiirlichem Wege auf seine Aufgabe
vorbereitet. Denn er sitzt allein, weit entfernt von seinen Briidern und ihrem
Schicksal. Von dort wird der Ewige ihn rufen, um das einzigartige Werk der
Riickfiihrung Israels aus dem Exil zu vollbringen.

Diese Tatsache — wer die Israeliten aus dem Exil zuriickfithren soll, sitzt
zunichst unter den Weltvilkern — komme spiter auch beim Auszug aus
Agypten zur Geltung. Als Moscheh die Israeliten herausfithrte, nahm er
nicht nur seine natiirlichen Briider mit, sondern wandte sich auch denen zu,
die in der Vergangenheit seine Briider gewesen waren, als er noch als
~agyptischer Mann® sicher und bequem im Palast des Pharao wohnte. Auch
jene verliessen gemeinsam mit Moscheh das Haus des Pharao und folgten
thm nach bis zum Berg des Ewigen, um dort Recht und Gerechtigkeit zu
lernen. Von diesen sagt die Schrift: ,,Auch viel Tross zog herauf mit ihnen®
(Ex 12,38). Entsprechend wird es in den letzten Tagen sein. Wenn der
Messias die Tore Roms verlisst, um Israel aus dem Exil zu befreien, wird er
alle Armen und Leidenden mit sich fithren, um die er sich seither gekiim-
mert hatte. Auch sie werden wissen, dass sie nur in Zion und Jerusalem

163



Heilung fiir ihre Wunden erwarten kénnen. Wenn alle diese Armen zum
Tempel des Ewigen gelangen, wird der Ewige selbst ihnen die Tore des
Heiligtums 6ffnen, das ,ein Bethaus fiir alle Volker® sein wird (Jes 56,7).
,Und auch von ihnen werde ich zu Priestern, zu Lewijin nehmen“ (Jes
67,21).

Von diesen Einsichten her wollen wir nun versuchen, unseren Abschnitt
zu erldutern. Der Text will den Weg des Moscheh beschreiben, wie er sich
anschicke, Israel zu erretten. Seine Rettungstat betraf zwei Gebiete, auf denen
das leidende Volk der Hilfe bedurfte, wie es bereits dem Erzvater erliutert
worden war: ,,Du sollst wissen, dass ein Fremdling sein wird dein Same in
einem Lande, das nicht das ihre, und sie werden sie knechten und sie driik-
ken vierhundert Jahre® (Gen 15,13). Hier teilt der Ewige Abraham mit, dass
Israel im Exil wohnen und das Exil ihnen Sklaverei und Qualen bereiten
wird. Danach heisst es, dass der Ewige das sie versklavende Volk richten wird
und sie dann aus der Verbannung ziehen und ,hierher zuriickkehren® wer-
den (Gen 15,16). All dies wurde spiter Wort fur Wort erfiillt. Gott horte
»das Geschrei der Israeliten wegen ihrer Arbeit® und ,gedachte seines Bun-
des®, den er mit ihrem Vater geschlossen hatte, ihnen das Land Kanaan zu
geben (Ex 2,23-24). Das betrifft auch die Formulierungen, mit denen Mo-
scheh die Erlosung angekiindigt wurde. Mit den Vokabeln ,,ich werde euch
wegfithren, erretten, erlésen, annehmen® versprach er die Aufthebung der
Sklaverei und der Unterdriickung, wihrend die Worte ,,und ich werde euch
bringen® die Herausfiithrung aus dem Exil versprechen (Ex 6,6-8).

Vor diesem Hintergrund kénnen wir den Sinn der Unterschiede zwi-
schen beiden Erzihlungen vom Anfang des Weges Moschehs erkliren. Ex
4,19-20 vergleicht seinen Werdegang mit dem aller iibrigen Retter, die das
Volk Israel aus der Sklaverei und anderen Gefahren zu erlésen hatten, denn
auch Moschehs Sendung bestand darin, die Israeliten aus der Knechtschaft
und Unterdriickung zu befreien. Nach dieser Auffassung war es fiir Moscheh
unmoglich, seine Aufgabe anzunehmen, solange er sicher in einem Land fern
seiner Briider wohnte und die Schreie der Geschlagenen und Gefolterten
nicht horte. Daher befahl ihm der Ewige zunichst, nach Agypten zuriick-
zukehren, weil der Grund seiner Flucht hinfillig geworden war — und dies,
bevor er den Auftrag zur Rettung seiner Briider aus der Knechtschaft und
Unterdriickung erhielt. Moscheh kam diesem Befehl nach, l5ste seine
Verbindungen mit dem Land Midjan, nahm seine Familie mit und kehrte
nach Agypten zuriick, wobei er am Berg Sinai vorbeikam. Zu diesem Zeit-

164



punkt war er im Geist bereits ,in die Mitte seiner Briider® zuriickgekehrt,
denn er hatte den ersten Schritt getan, um an ihrem Schicksal teilzuhaben
und ihr Leid mitzuempfinden. Erst jetzt konnte der Ewige ihm die Aufgabe
geben, seine Briider aus einer Lage zu befreien, die ihm und ihnen gemein-
sam war. Danach setzte Moscheh seinen Weg fort, erbaute in Agypten sein
Haus, und weder er noch seine Frau kehrten ins Land Midjan zuriick.

Ein ganz anderes Bild zeigt die Erzihlung, die sich aus den iibrigen
Versen unseres Abschnitts ergibt. Hier geht es — im Vergleich mit allen
anderen Rettern Israels — um die Einzigartigkeit Moschehs. Denn Moscheh
kam nicht nur, um Israel aus der Versklavung und Unterdriickung zu retten,
sondern um sie aus dem Exil zu befreien. Das ist eine ausgesprochen
»messianische” Aufgabe, die niemand iibernehmen kann, der am Schicksal
seiner Briider teilhat und im gleichen Lande wie sie wohnt; diese Mission
kann nur jemand iibernehmen und sie kann nur von jemandem ausgefiihre
werden, der ,von aussen® kommt. Daher ibernahm Moscheh diese Aufgabe,
als er noch im Hause Jitros wohnte — ebenso wie er damals zu seinen Brii-
dern herausgehen wollte, als er noch im Hause des Pharao lebte. Im Hause
Jitros war Moscheh sogar noch weiter von seinen Briidern entfernt als im
Palast des Pharao, denn die Verbindung zwischen ihm und Pharao beruhte
auf einer Adoption, die leicht wieder zu l8sen ist, wihrend die zu Jitro
aufgrund einer Ehe bestand, die — denkt man an seine Frau und die aus
dieser Verbindung stammenden Sohne — nicht gelést werden kann.

Dementsprechend war Moscheh in seelischer Hinsicht bereits mit seinem
Schwiegervater verbunden, so dass es aussah, als hitte er jede Beziehung zu
seinen leidenden Briidern verloren und interessiere sich nicht einmal dafiir,
ob sie ,noch am Leben sind“. All dies wird in der Szene greifbar, in der
Moscheh die Herde seines Schwiegervaters Jitro hiitet und schliesslich zum
Gottesberg am Horeb gelangt. Ausgerechnet zu diesem Zeitpunke offenbarte
sich ihm Gott und gab ihm die Aufgabe, die Israeliten aus dem Exil zu
fiihren. Was von der Erteilung des Auftrages zu sagen ist, gilt ebenso von
seiner Ausfithrung. Auch nachdem er bereits nach Agypten aufgebrochen
war, um seinen Auftrag zu erfiillen, liess er ,sein Haus® in Midjan zuriick,
damit seine Frau bis zum Auszug der Israeliten aus Agypten dort wohnen
bleibe. Auch danach liess Moscheh seine Beziechungen zu Midjan bestehen
und blieb Schwiegersohn des midjanitischen Priesters. Als fiir ihn daher die
Stunde kam, seine Familie nachzuholen, nahm er nicht nur seine Frau,
sondern auch die Familie ihres Vaters mit sich. So wurde Jitro zum ersten

165



Konvertiten, der im Volk Israel Aufnahme fand.® Seine Konversion erinnert
an jene Agypter, die dazu bewegt wurden, gemeinsam mit allen Israeliten
zum Berg des Ewigen zu gehen.

Dies waren die beiden Erzihlungen, die der Redaktor in seinen Quellen
vorfand. Er verstand, dass es nicht moglich war, auf eine von ihnen zu
verzichten, weil beide etwas Wahres — freilich nur eine Teilwahrheit, eine
einseitige Wahrheit — zum Ausdruck bringen. Einerseits kann Moscheh die
Israeliten nur aus der Knechtschaft retten, wenn er dort, wo sie wohnen, an
ihrem Schicksal teilhat. Andererseits konnen die Israeliten nur von einem
Retter, der von aussen kommt, aus dem Exil gefiihrt werden.

Man hitte sich vorstellen kénnen, dass der Redaktor beide Versionen in
seinen Text aufgenommen hitte. Doch war dies ausgeschlossen, da beide
Fassungen sich widersprechen und nicht nebeneinander stehenbleiben kon-
nen. Denn es ist nicht méglich, dass Moscheh seinen Auftrag iibernommen
hitte, als er bereits auf dem Weg nach Agypten war, und dass er dessen
ungeachtet noch die Herde seines Schwiegervaters hiitete. Ebenso ist un-
moglich, dass er seine Frau mit sich genommen hitte und sie gleichzeitig in
Midjan geblieben wire und sich ihm — mit ihrem Vater — erst nach dem
Auszug der Israeliten angeschlossen hitte. Aus diesem Grund war der Re-
daktor gezwungen, einen Kompromiss zwischen beiden Erzihlungen zu su-
chen, der es ihm ermdéglichen wiirde, beide Fassungen wenigstens teilweise
zu integrieren. Folgende Idee liegt diesem Kompromiss zugrunde:

Wenn Moscheh nur den Auftrag bekommen hitte, die Israeliten von der
Knechtschaft zu befreien, hitte er seine Familie aus Midjan mitgenommen
und erst danach seine Mission angenommen und erfiill; wenn er nur die
Aufgabe erhalten hitte, die Israeliten aus dem Exil zu fiihren, hitte er seinen
Auftrag angenommen und ausgefithrt und erst danach sein Haus mitsamt
dem Haus seines Schwiegervaters aus Midjan entfernt. Weil er nun beide
Auftrige erhielt, nahm er seine Familie aus Midjan mit, nachdem er bereits
seinen Auftrag bekommen hatte, aber bevor er anfing, ihn aufzufiihren.

In dieser Reihenfolge hitten sich demnach die Ereignisse abgespielt: Als
Moscheh seinen Auftrag erhielt, war er noch Hirte der Schafe seines Schwie-
gervaters, und als er im Begriffe war, nach Agypten zu gehen, wollte er seine

8 Moglicherweise kehrte Jitro spiiter wieder in sein Land zuriick: vgl. Ex 18,27, aber
auch Num 10,29-32 und Ri 1,16. Dennoch hat sein Besuch im Lager des Volkes
Israel zumindest symbolische Bedeutung. Denn er kam ja nur deshalb, weil er alles
gehort hatte, ,was Gott getan an Moscheh und an Jisrael, seinem Volke* (Ex 18,1).
Die Auslegung der Weisen, dass dies mit einer Konversion gleichzusetzen sei, ist
jedenfalls nicht weit vom Literalsinn entfernt.

166



Frau in Midjan lassen, um sein Heim wihrend der Erfillung seines Auftrags
in Midjan zu haben. Erst nach dem Auszug der Israeliten aus Agypten sollte
sich ihm seine Frau gemeinsam mit ihrem Vater anschliessen. In der Realitit
kam es freilich anders. Denn bevor Moscheh Midjan verliess, wurde ihm
vom Ewigen gesagt, er solle nach Agypten zuriickkehren, weil seine Verfolger
gestorben seien. Dem entnahm er, er miisse in Begleitung seiner Frau ab-
reisen, um sein Heim wenigstens wihrend der Ausfithrung seines Auftrags
,unter seinen Briiddern® aufzurichten. Als er aber in Agypten angelangt war
und dort gemeinsam mit seiner Frau sein Heim begriindet hatte, war er
gezwungen, seine Frau nach Midjan zuriickzuschicken.” Dort sollte sie bis
nach dem Auszug der Israeliten aus Agypten bleiben; erst spiter, wenn die
Zeit kommen wiirde, auch den midjanitischen Priester aus dem Land Mid-
jan herauszuholen, sollte sie wieder in das gemeinsame Heim zuriickkehren.

So gelang es dem Redaktor, die unterschiedlichen Gesichtspunkte beider
Versionen wenigstens teilweise zu realisieren. Einerseits empfing Moscheh
seinen Auftrag, als sein Heim noch in Midjan bestand; andererseits fithrte er
ihn erst aus, nachdem er sein Heim von dort entfernt hatte. Und auch die
Frau des Moscheh erfiillte die jeweiligen Aufgaben, die nach beiden Fassun-
gen fiir sie vorgesehen waren. Anfangs verliess sie Midjan gemeinsam mit
ithrem Mann, um ihr Heim vor der Erfullung des Auftrages ihres Mannes an
der neuen Stitte aufzubauen. Danach kehrte sie nach Midjan zuriick, weil sie
dort noch eine Funktion zu erfiillen hatte. Zum zweiten Mal verliess sie
Midjan — gemeinsam mit threm Vater — erst nach dem Auszug der Israeliten
aus Agypten. Auf diesem Wege haben wir versucht, die Geschichte des Re-
daktors zu erldutern, wie sie uns in der Tora vorgezeichnet ist. Es ist freilich
zu betonen, dass es sich hier nur um einen Vorschlag handelt, der durch eine
andere Erklirung erginzt oder ersetzt werden kann, wenn eine solche Er-
klirung nur die Gesichtspunkte der beiden unterschiedlichen Quellenversio-
nen und die des Redaktors zur Geltung bringt. Diese Frage wurde jedoch in
den Schriften der Bibelkritiker niemals behandelt — weder in der Literatur zu
diesem Abschnitt noch in der zu den meisten anderen Stellen. Es handelt
sich hier um ein grundsitzliches Versagen der Bibelkritiker, die ihre ganze
Energie in den Dienst der Erklirung der Quellen und der Kompositions-
technik gestellt, aber die Frage nach dem Sinn der Tora in ihrer Gesamtheit

9 Obwohl seine Frau nach Midjan zuriickkehrte, blieb der Hausstand Moschehs
gleichsam in Agypten bestchen. Wenn Moscheh allein nach Agypten gegangen
wire, wire ,sein Haus“ in Midjan verblieben; ,ein Haus® wird nur dann an einem
neuen Ort ,aufgerichtet”, wenn beide Partner dorthin zichen und dort ihr gemein-
sames Heim begriinden.

167



unter Einschluss der Quellen versiumt haben. Dariiber haben die Weisen
geschrieben: ,Wenn dir jemand sagt, es gibt Weisheit unter den Weltvslkern
— glaube es. Wenn dir jemand sagt, es gibt Tora unter den Welevolkern —
glaube es nicht® (Echa Rabba 2,17).

Es bleibt uns noch, der Frage nachzugehen, von wem wir diese Tora
erhalten haben, deren literarische Struktur die Wissenschaft entdeckt hat,
deren Sinn aber nur der Glaube erkennen kann. Zur Erfiillung dieser Auf-
gabe kann die Bibelkritik nichts Neues beitragen. Denn alles, was zur Zeit
Raschis und der fritheren Tora-Weisen zu tun war, kénnen wir auch heute,
nach den Entdeckungen der Bibelkritik, vollbringen. In den Tagen Raschis
war die Wissenschaft noch der Meinung, dass es sich bei der Tora um ein
einheitliches Buch handele, das von einem einzigen Autor niedergeschrieben
worden sei. Demgegeniiber sagte der Glaube Israels, dass der Schépfer des
Himmels und der Erde die Tora, wie sie in unseren Hinden ist, geschrieben
hat — von ,,Am Anfang“ (Gen 1,1) bis ,vor den Augen des ganzen Jisrael®
(Dtn 34,12) — und dass er sie nachher dem Moscheh am Sinai iibergeben
hat. Die Weisen haben diesen Glauben mit Hilfe eines erhabenen Bildes
ausgeschmiickt und gesagt, dass die Tora am Anfang mit schwarzem Feuer
auf weissem Feuer geschrieben wurde, als Gott noch einzig und ausser ihm
nichts und niemand auf der Welt war. Von dieser Zeit an blieb die Tora in
der Hohe verborgen bis zur Erschaffung der Welt und bis Moscheh zum
Berg Sinai aufstieg, um sie aus der Hohe mit hinunter in die Tiefe zu
nehmen. So haben die Weisen versucht, den transzendenten Charakter der
Tora auszudriicken, deren Niederschrift und Offenbarung vom menschli-
chen Verstand nicht erfasst werden kann. Aus diesem Grund haben die
Weisen die Gabe der Tora mit der Weltschpfung verglichen. Die Parallelitit
zwischen der Tora und der Schépfung kommt unter anderem im 19. Psalm
und in den beiden Segensspriichen vor dem ,Hére Jisrael® zum Ausdruck.
Daraus lernen wir, dass wir den Schépfer von diesen beiden Quellen her
kennen kénnen — aufgrund der von ihm geschaffenen Natur und aufgrund
der von ihm gegebenen Tora. Beide Auffassungen von der Tora — als gott-
liches oder als menschliches Gebilde — hat es immer gegeben. Den Streit
zwischen beiden kann der menschliche Verstand nicht entscheiden, und auch
die Wissenschaft hat keinen Anteil an diesem Streit. Denn die Wissenschaft
kennt den Ewigen nicht und kann nicht wissen, ob die Tora durch einen
Menschen oder den Ewigen niedergeschrieben wurde. Die Wissenschaft geht
aber von Anfang an davon aus, dass die Tora ein menschliches Gebilde ist
wie andere literarische Schopfungen. Der Glaube behauptet demgegentiber,
dass die Tora eine gottliche Schopfung ist, threm Wesen nach von allen

168



menschlichen Gebilden unterschieden. Es handelt sich hier um einen Streit
zwischen Glaube und Unglaube, zu dem die Wissenschaft nichts beitragen
kann. So verhielt es sich auch mit dem Verhiltnis zwischen Glaube und
Wissenschaft zur Zeit Raschis. In dieser Hinsicht hat sich durch die Bibel-
kritik nichts verindert. Freilich hat die Wissenschaft nachgewiesen, dass die
Tora kein einheitliches Buch ist, das von einem einzigen Menschen hitte
niedergeschrieben werden konnen, sondern dass es sich um eine Komposi-
tion aus unterschiedlichen und auch widerspriichlichen Quellen handelt. In
dieser Hinsicht haben wir keinen Grund, der Wissenschaft zu widerspre-
chen. Im Streit zwischen dem Glauben und den Wissenschaftlern kann es
sich nur um die Frage handeln, durch wen diese Quellen niedergeschrieben
wurden und wer der Redaktor war, der sie zu einem Buch zusammengestellt
hat. Aber das war — im Grundsatz — auch der Streit, um den es zur Zeit
Raschis ging. Die Wissenschaftler gehen von vornherein davon aus, dass
Menschen die Tora-Quellen verfasst haben und ein Redaktor aus Fleisch und
Blut sie zu einem Buch zusammenfiigte. Demgegeniiber sagt der Glaube,
dass der Schopfer des Himmels und der Erde die Tora-Quellen geschrieben
und sie auch zu einem Buch zusammengestellt hat. In diesem Streit hat die
Wissenschaft nichts zu entscheiden, denn es handelt sich um eine Auseinan-
dersetzung zwischen dem Glauben und dem Unglauben, an dem die Wis-
senschaft keinen Anteil hat.

Wir kénnen nicht wissen und uns nicht vorstellen, wie der Heilige,
gelobt sei Er!, die Tora-Quellen niederschrieb und wie er sie zusammenftigte.
Um aber das Verstehen zu erleichtern, wollen wir hier eine Beschreibung der
Niederschrift der Tora wagen, so wie der menschliche Mund reden und das
menschliche Ohr es héren kann:

Etwa tausend Generationen vor Erschaffung der Welt machte sich der
Ewige daran, ein Buch zu schreiben, das seine heiligen Eigenschaften und all
das Sinnen und Trachten seines Herzens zum Ausdruck bringen sollte. Der
Eigenschaften des Ewigen sind aber viele, und zum Teil widersprechen sie
sich auch. Deshalb schrieb er zunichst einzelne Biicher auf, die ihm als eine
Art Skizze zum Verfassen der Tora dienten. So beschrieb er beispielsweise die
Schépfung in einem Buch aus der Perspektive eines Naturforschers, in einem
zweiten Buch beschrieb er sie aus dem Blickwinkel eines Dichters und in
einem dritten aus der Perspektive eines Menschen, der zwischen dem nach
oben strebenden Geist und dem Verlangen des Fleisches und der Materie
hin- und hergerissen wird. Danach fiigte er diese Beschreibungen in der Tora
zusammen, die die Schépfung der Welt in ithrer Wirklichkeit nachzeichnet —
eine Welt, die durch die blinde Natur beherrscht wird, aber dennoch voller

169



Lyrik und Bedeutung ist. Inmitten dieser Welt befindet sich der Mensch, der

('] und dennoch, wenn er sich von

nur um ein Geringes Gott nachsteht
seinen niedrigen Trieben verfithren ldsst, mit den Tieren verglichen wird.

Ahnlich auch in unserem Abschnitt. In einem Buch beschrieb der Ewige
die Anfangsstationen des Weges Moschehs, als ob ihm nur aufgetragen sei,
die Israeliten aus dem Exil zu fiihren, und in einem anderen, als ob es nur
darum ginge, sie von der Sklaverei zu befreien. Danach fiigte er beide Ver-
sionen zum Buch der Tora zusammen, in dem die Geschichte Moschehs zur
Sprache kommyt, wie sie sich in Wahrheit zutrug; denn in der Realitit wur-
den ithm beide Aufgaben gemeinsam iibertragen. Es scheint also, dass die
Erklirung der Tora als Schopfung des Ewigen ihrer Erklirung als mensch-
liches Produke sehr dhnlich ist. Denn eben dies hitte auch das Ergebnis der
Wissenschaftler sein sollen, wenn sie sich um den Sinn der Tora in ihrer
Ganzheit und nicht nur um die einzelnen Quellen gekiimmert hitten. Auch
sie wiren dann zu der Auffassung gekommen, dass die Quellen gegensitzli-
che Wahrheitsaspekte zum Ausdruck bringen, von denen jede einzelne fiir
sich nur eine einseitige Teilwahrheit darstellt. Erst der Redaktor hitte dem-
nach diese beiden Teilwahrheiten zu einer Wahrheit — DER Wahrheit —
zusammengefiigt.

So ist es uns gelungen, den Palast der Tora auf dem Fundament der
Wissenschaft zu erbauen. Als Resultat konnen wir festhalten, dass sich nicht
nur der Gegensatz zwischen dem Glauben und der Wissenschaft aufgelost
hat, sondern der Tora-Palast auf der wissenschaftlichen Grundlage nur noch
hoher erhoben wurde. Denn ohne die Wissenschaft wiren wir bei der An-
nahme geblieben, dass die Tora nur eine Wahrheit zum Ausdruck bringt,
deren Eindimensionalitit — wie wir heute wissen — aber nur eine Teilwahr-
heit darstellen kann. Nur mit Hilfe der Wissenschaft sind wir zu der Er-
kenntnis gekommen, dass die Tora mehrere eindimensionale Teilwahrheiten
in sich enthilt — und nur deren Zusammenstellung ergibt die vollstindige
Wahrheit. Wie der Palast der Tora sich durch den profanen Unterbau er-
hoben hat, so hat auch dieses profane Fundament durch den Palast des
Glaubens einen erhabenen Sinn bekommen. Denn ohne den Palast des
Glaubens handelte es sich bei der Tora nur um eine menschliche Kreation,
deren Bedeutungstiefe durch die Begrenztheit ihres menschlichen Autors
thre Grenzen finde. Nur dank des Palastes des Glaubens wurde die Tora zu
einer gottlichen Schépfung, die tiefer und weiter ist als das Meer und deren
Weisheit kein Ende hat — so wie der Geber der Tora unendlich und seine

10 Vgl. Ps 8,6; Anm. des Ubersetzers.

170



Weisheit unerforschlich ist. Nur diese Tora, die Tora des Ewigen, kann die
grosse und frohe Botschaft enthalten, die der Welt Erlosung bringen und den
Riss der Menschheit heilen wird. Uber sie hat der Prophet gesagt, dass die
Nationen zum Berg des Ewigen kommen, von seinen Wegen lernen und in
seinen Pfaden wandeln werden (Jes 2,3).

Auch wenn sich diese Prophezeiung einmal erfiillt haben wird, werden
wir jenen Weisen aus den Weltvélkern gegeniiber nicht undankbar sein, die
uns einen Weg gewiesen haben, die Wahrheit der Tora zu verstehen. Denn
sie haben ein profanes Fundament errichtet, auf dem wir den Palast der Tora
gebaut haben, der die Augen der Welt erleuchten wird. Auch davon haben
die Weisen gesprochen, als sie von den Synagogen und Lehrhiusern Edoms
handelten: ,,Das sind die Theater und Zirkusse in Edom, in denen dereinst

die Fiirsten Jehudas die Tora lehren werden® (bMeg 6a).

171



	Das Studium der Tora nach der Bibelkritik

