
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 58 (2002)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

W. Gunther Plaut (ed.), Die Tora. In jüdischer Auslegung. Band III: Wa-

jikra. Levitikus. Ed. von Bernard J. Bamberger. Übersetzung, Bearbeitung
und Gestaltung von Annette Böckler, Gütersloh: Chr. Kaiser, Gütersloher

Verlagshaus 2001, 348 S., gebunden, 22,95, ISBN 3-579-02648-8.

Mit diesem Werk zum Buch Leviticus legt Annette Böckler nunmehr den dritten Band

ihrer Übersetzung des von W. Gunther Plaut herausgegebenen Kommentars zur Tora vor,
dessen englisches Original (The Torah. A Modern Commentary, New York 1981) in den

liberalen jüdischen Gemeinden der USA und Kanadas geradezu zum Standardwerk der

Bibelinterpretation geworden ist (Bereschit 1999; Schemot 2000; vgl. die Besprechungen in

Judaica 58 (2000), S. 41-43.211-212). Aufbau und Struktur der Kommentierung
entsprechen im wesentlichen den ersten beiden Bänden: Den einzelnen Textabschnitten
gehen umfangreichere Artikel voran, die zentrale Motive herausgreifen und in ihrer
traditionsgeschichtlichen bzw. aktuellen Dimension beleuchten. Dem folgt - in der Version der

Rabbinerbibel von 1524/25 („Bombergiana") - die Wiedergabe des hebräischen Textes

mit der Bibelübersetzung Moses Mendelsohns, die von Annette Böckler dem heutigem
Sprachgebrauch entsprechend überarbeitet wurde. Allerdings wurde nun auf den knappen

Apparat zu Textvarianten in Handschriften und Übersetzungen verzichtet. Die Wiedergabe

des Bibeltextes wird begleitet durch knappe Erklärungen, die die Bedeutung einzelner

Begriffe deutlich machen, auf Bezüge zu anderen Bibelstellen aufmerksam machen sowie

auf verschiedene andere Übersetzungen verweisen. Am Ende eines jeden Abschnittes folgt
eine breit gestreute Sammlung von Zitaten aus Halacha und Aggada, die in Verbindung
mit der kommentierten Texteinheit stehen. Kleine informative bzw. illustrative Schwarz-

Weiss-Abbildungen unterschiedlichster Art (dem Stoff entsprechend vor allem aus der

Pflanzen- und Tierwelt sowie Zeichnungen aus unterschiedlichen Epochen aus dem
Bereich kultischer Handlungen) begleiten die Textdarbietung. Die Illustrationen mit den

einfachen hebräischen Bildunterschriften, die von Annnette Böckler ausgesucht wurden,
sollen - so die Übersetzerin - den Charakter des Buches Wajikra als traditionelles Buch,

mit dem die Kinder lesen lernen, widerspiegeln.
Da im synagogalen Gottesdienst neben der Tora an jedem Sabbat und Festtag ein

Abschnitt aus den Propheten gelesen wird („Haftara"), folgen am Ende des Bandes diese

Texte, jeweils mit einer kurzen Einleitung von Gunter W. Plaut (S. 292-319). Dieser für
eine breitere, nicht fachwissenschaftliche Leserschaft zugeschnittene Kommentar, der nicht

von G. Plaut selbst, sondern von dem 1980 verstorbenen Rabbiner B. Bamberger - einem

Vertreter des klassischen Reformjudentums - verfasst wurde, bietet eine grundlegende

Einführung in die verschiedenen Vorstellungskomplexe, die im Buch Leviticus angesprochen

werden: neben den Opfergesetzen, den Speisegesetzen zur Kaschrut, den

Priestergesetzen, Bestimmungen zur Reinheit und zum geschlechtlichen Verkehr erläutert der

134



Verfasser den biblischen Kalender und die Jahresfeste, darunter auch den Versöhnungstag,
Während ein Teil dieser Bestimmungen nach der Zerstörung des Tempels keine praktische
Bedeutung mehr haben, prägen andere Themen des Buches, wie zum Beispiel die

Speisegesetze, bis heute das Leben vieler Juden.
Leitendes Interesse der Darstellung ist der Versuch, die dem modernen Menschen

doch zum Teil sehr fremdartig anmutenden Rituale auf dem Hintergrund der biblischen
und altorientalischen Vorstellungswelt zu beleuchten. Im Gegensatz zum orthodoxen
Judentum, das die verschiedenen Bestimmungen zum Opferkult in der Hoffnung auf die

Wiedererbauung des Tempels und die Aufnahme des Kultes tradiert, stellt der Verfasser

fest: „Der einzige für uns mögliche Zugang ist der historische, der das Material im Licht
der Zeit sieht, in der es entstand, und vor dem Hintergrund der altorientalischen Kultur"
(S. 13). Freilich wäre in diesem Zusammenhang doch der Hinweis auf neuere
religionswissenschaftliche und ethnologische Forschungsbemühungen sehr hilfreich gewesen (vgl.
zum Beispiel die Arbeiten von Mary Douglas oder Walter Burkert). Neben den Ausführungen

zur Bedeutung der einzelnen nicht-tempelgebundenen Halachot in der jüdischen
Geschichte sind vor allem für christliche Leser die Ausführungen des Autors zur Bedeutung

dieser biblischen Gebote für das reformierte Judentum von Interesse. Bestimmend ist
eine insgesamt eher kritische, zumindest aber reflektierte Tendenz, die jedoch im Namen
einer „jüdischen Loyalität" Konservativen die Möglichkeit zugesteht, diese Bestimmungen
auch praktisch einzuhalten (vgl. die Einführung). Mit diesen Ausführungen zu den

Speisegesetzen oder den Reinheitsbestimmungen gibt der Kommentar den Blick frei auf den

gelebten Umgang mit der biblischen Tradition und die Freiheit religiösen Lebens im
Judentum.

Beate Ego

Andreas Lehnardt, Qaddish. Untersuchungen zur Entstehung und Rezeption
eines rabbinischen Gebetes, Tübingen: Mohr Siebeck 2002 Texte und
Studien zum antiken Judentum 87), XIV + 386 S., Leinen, 89,—, ISBN
3-16-147723-5.

Wer sich ausführlicher mit traditionellen liturgischen Texten beschäftigt, begibt sich auf
ein äusserst komplexes Forschungsgebiet: Entstehung, Deutung, Rezeption und
Verankerung in der Liturgie haben zumeist eine nur schwer zu erhellende Geschichte. Dem
Verfasser der hier anzuzeigenden Dissertation an der Freien Universität Berlin (Betreuer:
Prof. Dr. Peter Schäfer) ist es zu danken, sich unter diesen Bedingungen dem Qaddish
zugewandt und eine Monographie vorgelegt zu haben, die als vorbildhaft gelten kann.

Bereits der Forschungsüberblick (S. 2-12) zeigt die wesentlichen Fragen bezüglich
dieses im Judentum zentralen Gebetes auf: Entstehung, formgeschichtliche Parallelen zu
anderen Gebeten, Textüberlieferung, Zweisprachigkeit, Bezüge zur frühen jüdischen Mystik,

zur rabbinischen Apokalyptik, zu Studium und Lehrhaus und die Frage, auf welche
Weise das Qaddish eigentlich in die Liturgie gekommen ist. Daran schliessen sich fünf
Hauptabschnitte an: Einer Analyse des Qaddish in allen seinen Rezensionen (S. 15-77)
folgen vier rezeptionsgeschichtliche Kapitel zu den rabbinischen Uberlieferungen (S. 79-
142), zur Hekhalot-Literatur (S. 143-179), zur gaonäischen Zeit (S. 181-276) sowie

135



zum Mittelalter (vor allem im Blick auf das Waisen-Qaddish; S. 277-296). Im Anhang
finden sich neben Registern eine Qaddish-Synopse sowie einige noch wenig bekannte
Rezensionen. In allen Abschnitten findet A. Lehnardt das rechte Mass zwischen deutlichen
Urteilen (etwa zu Beziehungen zur Hekhalot-Mystik) und dem Offenlassen von Problemen

(unter anderem zur vorrabbinischen Geschichte des Qaddish). Lehnardt unterscheidet

so zwar zwischen Entstehung und Rezeption des Qaddish, verweist aber ausdrücklich
darauf, dass diese beiden Fragestellungen gerade bei diesem Gebet nicht getrennt werden
können. Rezeption bedeutete hier immer auch Entstehung, da sie offenbar nie ohne

Adaption und Interpretation geschah. Mehrfach wird deutlich, dass das Qaddish über
verschiedene Wege in jeweils unterschiedlichen Kontexten (etwa im Lehrbetrieb oder im
synagogalen Gottesdienst) eine andere Deutung gefunden hat. Auch lokale Unterschiede
zwischen Palästina und Babylon sind zu veranschlagen. Ausführlich widmet sich Lehnardt
auch der Geschichte des Qaddish yatom als Waisengebet, die aufzeigt, dass abseits

„offizieller" Lehre liturgische Praktiken beständig weitergegeben wurden und sich schliesslich

auch durchsetzen konnten.
Die Arbeit besticht nicht nur durch detaillierte Beobachtungen und gute Lesbarkeit,

sie ist auch methodisch durchaus weiterführend. Am Qaddish wird exemplarisch deutlich,
wie ein Gebet ohne Herleitung etwa von einer bekannten Persönlichkeit (wie etwa das

Vaterunser) oder Kanonisierung wie das Achtzehn-Bitten-Gebet für eine Gemeinschaft zu
einem Standardgebet wird. Damit wird Lehnardts Buch auch aus religionswissenschaftlicher

Perspektive interessant. Allein dass Lehnardt weitgehend darauf verzichtet hat,
soziologische Erklärungsmodelle für seine Fragestellung anzuwenden, mag man ihm ankreiden,
ohne seine Verdienste um die Geschichte des Qaddish schmälern zu wollen.

Markus Ohler

Ernst Ludwig Ehrlich, Reden über das Judentum, Stuttgart, Berlin, Köln:
Kohlhammer 2001 Judentum und Christentum 6), 197 S., kartoniert,

17,--, ISBN 3-17-016898-3.

Ernst Ludwig Ehrlich gilt als eine der wichtigsten jüdischen Persönlichkeiten des

jüdischchristlichen Dialogs im deutschsprachigen Raum. Der aus Berlin stammende ehemalige
Leo-Baeck-Schüler und emeritierte Professor für Jüdische Geschichte in Bern beging am
27. März 2001 seinen achtzigsten Geburtstag, der E.W. Stegemann mit seinen Kollegen
E. Petry und U. Bürki Anlass war, einen Sammelband mit 18 bereits in unterschiedlichen
Werken erschienenen Beiträgen des Jubilars zum Judentum herauszugeben. Die umsichtige

wie repräsentative Textauswahl deckt vier Bereiche ab, zu denen E. L. Ehrlich
regelmässig publiziert und öffentlich gesprochen hat: Aspekte der Geschichte des Judentums
und des Verhältnisses zwischen Judentum und Christentum, zentrale Thesen zum
Antisemitismus sowie zur „Innensicht des Judentums". Die Herausgeber haben bewusst Texte
mit einführendem Charakter ausgewählt, die sich vor allem an ein Publikum wenden, „das

wenig Wissen über das Judentum hat" (S. 8) und das bereit ist, sich auf den grossen
Facettenreichtum der jüdischen Religion einzulassen, aber auch gemeinsam mit E. L. Ehrlich

Antworten auf schwierige Fragestellungen wie etwa auf die des Gottesglaubens nach
Auschwitz (vgl. S. 113ff.) zu suchen.

136



E. L. Ehrlichs Position im Judentum ist klar umrissen: Er argumentiert aus der Sicht
des Reformjudentums, betont dies auch an mancher Stelle ausdrücklich (vgl. etwa S.

74.121). Dieses ,jüdisch-reformierte Verständnis' schlägt sich naturgemäss auch in der

Einschätzung Jesus' von Nazareth nieder, dem er im Rahmen seiner Arbeit im christlichjüdischen

Dialog breiten Raum eingeräumt hat - nicht zuletzt auch vor dem Hintergrund
der Messiasforschung.

Einziges Desiderat für eine allfällige Neuauflage: die Angabe der Quellen, denen die

Beiträge entnommen sind; so ist beispielsweise der Aufsatz „Judenfeindschaft im
Christentum" (S. 105) in dem von Hans Erler und dem Jubilar herausgegebenen Buch Jüdisches

Leben und jüdische Kidtur in Deutschland (2000) unter dem Titel „Umgang mit den

Juden im Religionsunterricht" enthalten. Für das von Stegemann avisierte Zielpublikum
wäre die Angabe der Quellen gewiss von Nutzen.

Yvonne Domhardt

Walter Gross (ed.), Das Judentum — Eine bleibende Herausforderung christlicher

Identität, Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag 2001, 254 S., kartoniert,
24,50, ISBN 3-7867-2344-3.

Der vorliegende Sammelband dokumentiert eine Vorlesungsreihe an der Katholisch-
Theologischen Fakultät der Universität Tübingen, die durch die im Wintersemester
1999/2000 an der Evangelischen Fakultät derselben Universität ausgelöste Debatte zum
Thema „Judenmission" veranlasst wurde, in ihrer inhaltlichen Breite aber über diesen

„abseitigen und Klärungen eher verhindernden Streitpunkt" hinausgeht, wie der Herausgeber

im Vorwort schreibt (S. 7). Kennzeichen der Beiträge ist zum einen ihre wohltuende
Sachlichkeit und reflektierte Grundsätzlichkeit, wenn W. Groß beispielsweise den „dop-
peltefn] Ausgang der Bibel Israels und die doppelte Leseweise des christlichen Alten
Testaments" beschreibt (S. 9-25) oder Michael Theobald („Mit verbundenen Augen?", S.

26-54) dem Thema von Kirche und Synagoge nach dem Neuen Testament nachgeht.
Andere Vorlesungen fuhren, ausgehend von den Forschungsgebieten der Autoren, in
speziellere Fragen des jüdisch-christlichen Dialogs ein: Zu nennen sind die Beiträge Richard
Puzas („Christliches und jüdisches Eheverständnis und deren rechtliche Implikationen", S.

55-77), Gabriele Winklers („Übernahme und Adaption alttestamentlicher Bestandteile in
den christlichen Riten: Das Sanctus", S. 78-90) Albert Biesingers („Lernprozess Christen

Juden im Religionsunterricht", S. 123-148), Joachim Köhlers („Die Unfähigkeit der

Katholiken, mit der jüdischen Frage umzugehen", S. 149-173), Andreas Holzems („Der
Blick auf die Juden im katholischen Milieu des Kaiserreichs", S. 206-233) und Thomas

Freyers („Das jüdische Gegenüber - eine Herausforderung für die christliche Theologie?",
S. 102-122).

Neben zwei Aufsätzen von Bernd Jochen Hilberath („Der Heilige Geist - ein Privileg
der Kirche?", S. 174-183) und Ottmar Fuchs („Die Kirchen: In eigener Identität
bleibend angewiesen auf das Judentum", S. 234-254) verdient ein Beitrag Karl-Josef Ku-
schels über Elisabeth Langgässer (S. 184-205) besonderes Interesse, in dem der Autor die

Spiegelungen des Jüdischen im Werk und in der Biographie der Schriftstellerin reflektiert.

137



Bei der „Problemanzeige" zum Thema „Christlich-jüdischer Dialog und systematische

Theologie" des jüdischen Gesprächspartners Micha Brumlik (S. 91-102) stellt sich die

Frage, ob dieser Text vor der richtigen Fakultät vorgetragen wurde. Denn Brumlik
beschäftigt sich vor dem Hintergrund der Walser-Bubis-Debatte vor allem mit neueren

Äusserungen des Tübinger evangelischen Theologen Eberhard Jüngel, den Walser in seiner

Duisburger Rede vom November 1998 als Kronzeugen für sich in Anspruch genommen
hatte. Unter Bezug auf die zentralen Texte im theologischen Streit um die protestantischkatholische

„Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre", in dem Jüngel sich in

prononcierter Weise geäussert hatte, stellt Brumlik nun einen Zusammenhang zwischen

beiden Debatten her, den er (da das Hauptanliegen der Frankfurter Rede Walsers die

Begnadigung des ehemaligen DDR-Spions Rainer Rupp gewesen sei) im Grunde als einen

Streit um „Gesetz und Evangelium, Gerechtigkeit und Gnade" (S. 91) bestimmt. Brumlik
meint nun, Walser habe sich zu Recht auf Jüngel berufen, da dessen Satz, das Evangelium
befreie „vom terrorisierten und terrorisierenden Gewissen" mit „aktualisierenden Passagen"

verknüpft worden sei (S. 93 mit Zitat aus Jüngels Buch Das Evangelium von der Rechtfertigung

des Gottlosen als Zentrum des christlichen Glaubens 1999). Angesichts der, wie Brumlik

findet, Konvergenz beider Debatten, die letztlich auch mit dem Tübinger Streit um die

„Judenmission" zu tun habe, gehe es daher letztlich um die Frage nach der „Absolutheit
des Christentums". Seine eigene Aufgabe sieht der Autor darin, im Anschluss an J. B. Metz
den Geschichtsbezug der theologischen Theoriebildung einzufordern und davor zu warnen,

systematische Theologie zu treiben „quodsi Auschwitz non daretur" (S. 98). Da eine

ausführliche Auseinandersetzung mit Brumlik und dem als positives Beispiel für eine

jüdische Geschichtstheologie genannten Hans Jonas hier nicht möglich ist, sei an dieser

Stelle nur gefragt, ob den theologischen Entwürfen der angeführten protestantischen
Theologen (genannt werden auch Ulrich Barth, Joachim Ringleben und Eilert Herms)
nicht längst (freilich in anderer als der von Brumlik geforderten Form) geschichtstheolo-
gische Prämissen eingeschrieben sind. Zu erörtern wäre ferner, ob und wie dem, was

protestantischerseits unter dem Titel „Gesetz" und „Evangelium" bedacht wird, im
jüdisch-christlichen Dialog nicht eine produktivere Funktion zukommen kann, als Brumlik
sie ihm zuschreibt.

Matthias Morgenstern

Elke-Vera Kotowski /Julius H. Schoeps / Hiltrud Wallenborn (ed.),
Handbuch zur Geschichte der Juden in Europa. Band I: Länder und Regionen-,

Band II: Religion, Kultur, Alltag, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft

2001, 511 + 507 S., gebunden in Schuber, 92,—, ISBN 3-89678-
419-6.

Das vorliegende zweibändige Handbuch gibt einen Überblick über die zweitausendjährige
Geschichte der Juden in Europa: Im ersten Band wird, in meist politik- und
sozialgeschichtlicher Perspektive, die jüdische Geschichte in den einzelnen europäischen Ländern

verfolgt. Verschiedene Essays des zweiten Bandes nehmen die Fäden des ersten unter
thematischen Gesichtspunkten noch einmal auf und arbeiten, vor allem unter kultur- und

138



geistesgeschichtlichen Gesichtspunkten, die transnationale, europäische Dimension der

jüdischen Geschichte heraus. Die Beiträge fassen die zeitgenössische Forschung in gut
verständlicher Form zusammen und leisten an einführender, konzentrierter Orientierung,
was der Leser sich von einem Handbuch verspricht. Zu loben ist in dieser Hinsicht auch
die Auswahlbibliographie beider Bände und das Personenregister des zweiten Bandes. Im
Hinblick auf die einzelnen Essays muss es diese Besprechung aus Platzgründen mit einigen
unvollständigen, eher zufällig herausgegriffenen Hinweisen bewenden lassen: So behandelt
Friedrich Battenberg im Abschnitt „Mitteleuropa" zunächst das Heilige Römische Reich
bis 1648 (S. 15-46), bevor sich Albert Bruer „Preußen und Norddeutschland 1648 —

1871 (S. 47-66), Monika Berthold-Hilpert „Bayern und Süddeutschland" (S. 67-77) im
gleichen Zeitraum und Julius H. Schoeps „Deutschland ab 1871" zuwenden (S. 78-89).
In weiteren Kapiteln wird die Geschichte der Juden in der Schweiz (Uri R. Kaufmann, S.

90-100), Osterreich, Böhmen und Mähren sowie der Tschechoslowakei (nach 1918, S.

143-150) und Ungarn dargestellt. Es folgen weitere Hauptkapitel zu den geographischen
Regionen „Ostmitteleuropa und Osteuropa" (von besonderem Interesse hier der - freilich
in weiten Teilen seiner „Geschichte der Ostjuden" entnommene - Aufsatz von Heiko
Haumann über Polen und Litauen, S. 228-274), „Südeuropa und Südosteuropa" (hier
wird in den Texten über den Balkan und die iberische Halbinsel grosses Augenmerk auf
die jüdisch-muslimische Beziehungsgeschichte gelegt) sowie schliesslich ,(Westeuropa und

Nordeuropa".
Im zweiten Band, der sich thematisch und im Hinblick auf die Autoren in grosser

Bandbreite präsentiert, verdient gleich zu Anfang ein Aufsatz von Joachim Schlör über die

„Jüdischen Siedlungsformen" (S. 29-47) besonderes Interesse, in dem der Autor an seine

wichtigen Stadt- und kulturgeschichtlichen Studien anknüpft. Stefan Schreiner stellt
sodann die Frage nach der „Rechtsstellung" und den „Strukturen jüdischer Gemeinden im

europäischen Kontext" (S. 58-68) und beschreibt nicht nur den äusseren Rahmen
jüdischer Diasporaexistenz, sondern vor allem auch die jüdische Gemeinde selbst mit den

unterschiedlichen Ausprägungen ihrer Gemeindeautonomie und ihren Institutionen.
Charlotte Elisheva Fonrobert („Frauen im Judentum", S. 79-89) und Martha Keil („Die
Familie im Judentum", S. 90-100) widmen sich der heute so wichtigen sozial- und

geschlechtergeschichtlichen Fragestellung. Unter dem Stichwort „Messiaserwartungen"
behandelt Zwi Werblowsky die Geschichte eschatologischer Hoffnungen bis zu Sabbatai

Zwi und dem zeitgenössischen „Post-Messianismus" (S. 115-126). Karl E. Grözinger
stellt seinen enzyklopädischen Aufsatz über die Kabbala, der bis zum osteuropäischen
Chassidismus reicht, unter den Titel „Jüdische Mystik" (S. 121-137), gefolgt von
Andreas Brämers Essay über Reform und Orthodoxie in der Neuzeit (S. 138-148). Im
Abschnitt über die Frankfurter Neoorthodoxie, die Brämer Neu-Orthodoxie nennt,
befördert der Autor freilich das alte Missverständnis, Samson Raphael Hirsch habe seinen

Anhängern die Absonderung „von den nichtorthodoxen Glaubensgenossen" zur Pflicht

gemacht (S. 142) - tatsächlich ging es ihm um die halachakonforme Konstitution der

jüdischen Gemeinde. Im letzten Teil des Bandes stehen Aufsätze von Henry Friedlaender
über die Schoa (S. 388-408), über den Antisemitismus in Europa nach 1945 (Werner
Bergmann, S. 409-424) sowie von Reiner Bernstein („Die zionistische Bewegung", S.

439-449).

Matthias Morgenstern

139



Shmuel Feiner, Haskalah and History. The Emergence of a Modern Jewish

Historical Consciousness, translated by Chaya Noar and Sondra Silverton,

Oxford, Portland (Oregon) 2002 The Littman Library of Jewish
Civilization), X + 404 S„ ISBN 1-87477-443-9.

Endlich liegt die englische Übersetzung von Shmuel Feiners Monographie Haskalah ive-

historiah vor, die 1995 im Salman-Shazar-Zentrum in Jerusalem erschienen ist. Sie ist ein

handliches und auch für ein grösseres Publikum gut lesbares Buch geworden mit Glossar,

Bibliographie und Index der Namen, Titel und Schlagwörter.
Der Autor steht vor keiner leichten Aufgabe, weiss sich aber im Feld der

Auseinandersetzung um die Entstehung einer modernen jüdischen Geschichtsbetrachtung gegen so

prominente Historiker wie Arnos Funkenstein, YosefH. Yerushalmi, Haim H. Ben-Sasson

und Michael A. Meyer zu behaupten, indem er sich beschränkt und ein bisher nicht

zusammenhängend erforschtes Gebiet erschliesst. Erstens begrenzt er das Problem auf das

Verhältnis von Haskala und Geschichte, und zweitens definiert er Haskala im engen Sinne
des Wortes als hebräische, nicht allgemein als jüdische Aufklärung.

Feiner behandelt die Frage nach dem Verhältnis von Haskala und Geschichte als

Vorschule einer modernen nationalen jüdischen Historiographie. Historische Diskurse der

umgebenden nichtjüdischen Kulturen werden nur insoweit rezipiert, als sie für die Mas-
kilim von unmittelbarer Bedeutung sind. So gewinnt Feiner Spielraum für eine
materialreiche und komprimierte Darstellung von maskilischen Geschichtskonzeptionen, die
dem Nichtkenner des Hebräischen nur schwer zugänglich sind.

Die Studie hat Handbuchcharakter, ist chronologisch aufgebaut und zeigt, wie sich
das Zentrum der Haskala und damit auch die Diskussion um ein modernes Geschichtsverständnis

in hebräischer Sprache, im kulturellen Prozess eines Jahrhunderts - vom Ende
des 18. bis zum Ende des 19. Jahrhunderts - von Preussen über Galizien nach Osten, ins
westliche Grenzgebiet des Zarenreiches, verschoben hat. Kapitelweise arbeitet Feiner
Entwicklung, Variationsbreite, Verbreitung und Krise maskilischer Geschichtskonzeptionen
heraus. Im ersten Teil wird beschrieben, wie in Berlin und Königsberg eine Avantgarde
jüdischer Gelehrter entstand, die sich für die Ideen der Aufklärung begeisterte und
innerhalb der jüdischen Welt die Legitimation für eine Geschichtsbetrachtung erstritt,
zunächst im Rahmen der Tora, später mit von der religiösen Lehre unabhängigem, säkularem
Erkenntnisinteresse. Von der Berliner Haskala, vor allem von Herz Wessely, Moses
Mendelssohn, Isaak Euchel und den Meassefim, wurden die Grundlagen für ein modernes

jüdisches Geschichtsverständnis gelegt, das rational und realistisch, gleichwohl im
Spannungsfeld von Strafe/Exil und Erlösung, göttlicher Vorsehung und menschlicher bzw.

bürgerlicher Verantwortung, moralisch orientiert war. Als der Akkulturationsprozess in
Berlin voranschritt, sich die Wissenschaft des Judentums formierte, verlagerte sich die
Haskala ins östliche Europa.

Die historischen Diskurse der Maskilim in Galizien und im Zarenreich bilden deshalb
den Schwerpunkt der Monographie. In Brody entstand der Kreis um Joseph Perl, Nach-
man Krochmal, Jehuda Leib Mieses, Joschua H. Schorr, Solomon Rapoport. Man
verstand sich als Schülerschaft der Berliner Haskala, bildete jedoch ein eigenes Selbstbewusst-
sein heraus, das von der Gegnerschaft zum Chassidimus und vom Bewusstsein eigenen
Traditionsreichtums geprägt war. Einen Höhepunkt maskilischer Auseinandersetzung mit
der Geschichte in Brody repräsentiert Krochmals More newuhe ha-zeman, der Versuch,

140



jüdische Geschichte im Licht geschichtsphilosophischer Entwürfe der Aufklärung zu
betrachten und neu zu gewichten. Von den russländischen Maskilim Isaak Ber Levinson,
Samuel Joseph Fuenn, Kaiman Schulman und anderen wurde die jüdische Geschichte
erstmals in den Zusammenhang der politischen Geschichte des Imperiums gestellt. Man
reflektierte über Patriotismus und die Anfänge jüdischer Geschichte im Zarenreich. Die
Wende der zarischen Judenpolitik 1881/82 desillusionierte die jüdischen Aufklärer. Moses

Leib Lilienblum, Peretz Smolenskin und andere zogen sich auf die Selbstvergewisserung
innerhalb der jüdischen Geschichte zurück, verwarfen deren universales Verständnis und

konzipierten eine nationalromantische Version. Feiner stellt neben den bekannten
weitgehend unbekannte Maskilim mit ihren Werken und Beiträgen vor wie Isaak Euchel,

Jehuda Leib Mieses, Joschua H. Schorr, Solomon Juda Leib Rapoport, Aaron Mordechai

Guenzburg, Samuel Joseph Fuenn, Kaiman Schulman, Moses Leib Lilienblum, Eliezer

Zweifel.
Die Monographie macht deutlich, dass die Geschichte für die Maskilim weniger ein

Forschungsgebiet als eine Wissenssphäre war, die man zu verschiedenen Zwecken nutzen
konnte: zur moralischen Verbesserung, als .Führer' und Lehrer durch die Zeiten, als

Instrument zur Propagierung moderner Bildung und gesellschaftlicher Reformen. Die
Maskilim waren keine formal qualifizierten Akademiker, sondern Autodidakten. Sie verfassten

keine massgeblichen Geschichtswerke, sondern artikulierten ihre Gedanken in Feuilletons,

Ubersetzungen, Adaptionen und Kompilationen, Biographien, schöner Literatur und

Programmschriften. Feiner resümiert die wichtigsten dieser so heterogenen Texte. Er legt eine

Ideengeschichte vor, die mentale Transformationsprozesse integriert und kulturgeschichtlich
verankert. Bedauerlich ist am Ende nur, dass er neuste Forschungen, die zwischen

Erstpublikation und Veröffentlichung der englischen Übersetzung erschienen sind, nicht
mehr eingearbeitet hat; so blieb zum Beispiel Mordechai Zalkin, A New Dawn. The

Jewish Enlightenment in the Russian Empire - Social Aspects, Jerusalem 2000, unberücksichtigt.

Verena Dohm

Uriel da Costa, Exemplar humanae vitae - Beispiel eines menschlichen
Lebens. ed., übersetzt und erläutert von Hans-Wolfgang Krautz, Tübingen:
Stauffenburg Verlag 2001 Ad fontes 7), 84 S., kartoniert, C 24,80, ISBN
3-86057-186-9.

Von den Altchristen als Marrano diskrimiert, von der katholischen Inquisition verfolgt,
von den Rabbinern in Amsterdam exkommuniziert, ist Uriel da Costa (1584-1640) als

ein „Märtyrer" für die Menschenrechte und für die religiöse Bekenntnisfreiheit zu betrachten.

Nach einer reformatorischen Übergangsphase beschritt er den Weg der Loslösung weg
vom Judentum, seiner Tora (Lehre) und seinem biblischen Bekenntnis hin zu einer dei-
stischen Vernunftreligion, wie sie in Baruch Spinozas Bildungsweg später eine zentrale
Rolle spielen sollte. Die Aktualität der philosophischen Autobiographie Exemplar humane

vitae, die im Jahr 1640 vom Arminianer Simon Episcopius posthum veröffentlicht wurde,
erweist sich als Plädoyer gegen die Diktatur (im weitesten Sinne des Wortes) der Orthodoxen

aller Glaubensrichtungen, die nachgerade als Verfolger und Mörder im Namen
ihrer einseitigen Weltanschauung wirken.

141



Der beigegebene ausführliche wissenschaftliche Apparat macht Hans-Wolfgang Krautz
als Herausgeber und Ubersetzer alle Ehre und ist zugleich ein unentbehrliches Hilfsmittel,
diesen kurzen, aber reich(haltig)en Text in seinen religiösen und spekulativen Grundlagen
erfassen zu können. Die bahnbrechende Modernität des Denkens von Uriel da Costa lässt

ihn darüber hinaus zu einer Warnung an die Adresse aller religiösen und politischen
Fundamentalismen unserer Zeit werden, die das Zusammenleben von Menschen
unterschiedlicher Glaubensüberzeugungen und Meinungen in Frage stellen.

Francesca Albertini

Cord-Friedrich Berghahn, Moses Mendelssohns „Jerusalem". Ein Beitrag

zur Geschichte der Menschenrechte und der pluralistischen Gesellschaft in der

deutschen Aufklärung, Tübingen: Niemeyer Verlag 2001 Studien zur
deutschen Literatur 161), VI + 320 S., kartoniert, 48,—, ISBN 3-484-
18161-3.

In dieser Arbeit hohen wissenschaftlichen Niveaus widmet sich Cord-Friedrich Berghahn
der politischen Aktualität der Spätphilosophie Moses Mendelssohns (1729-1786), die

sich auf die Hauptbegriffe von Emanzipation und Toleranz konzentriert. Die Dialektik
zwischen der in der Anthropologie der Aufklärung postulierten allgemeinen Würde des

Menschen und der unverwechselbaren Identität einer Gruppe oder eines Individuums sind

in der Spätphase Mendelssohnschen Denkens stets mitreflektiert. In diesem Sinne reiht
sich Jerusalem oder Uber religiöse Macht und Judentum (1783) in den Hauptstrom der

deutsch-jüdischen Emanzipationsgeschichte ein, die bis zu Theodor W. Adornos und Max
Horkheimers Dialektik der Aujklärung (1944) einerseits und den politischen Exil-Schriften
Leo Strauss' und Hannah Arendts andererseits reicht.

Ausführlich geht Berghahn auf den geschichtlichen und kulturellen Kontext ein, in
dem Mendelssohn sein Jerusalem konzipiert hat: Gemeint sind die Auseinandersetzung mit
Lavater, das Historische Denken im 18. Jahrhundert (insbesondere in bezug auf die
„jüdische Frage": Robert Lowth, Johann David Michaelis und Johann Gottfried Herder), die

Begriffe von Offenbarung, Vorsehung, Vernunft und Geschichte bei Lessing, Leibniz,

Spinoza und Ferguson, die Rolle, die Manasseh ben Israels Werk Vindiciae Iudaeorum

gespielt hat, so dass der Leser die damalige aufklärerische Debatte über Politik, Toleranz

und Menschenwürde in ihrer ganzen Breite überschauen kann.

Ein weiteres Verdienst dieses Buches liegt darin, dass es sowohl von Kennern
Mendelssohnschen Denkens als auch von Studierenden, die sich zum ersten Mal mit der

Materie beschäftigen, als Handbuch mit Gewinn genutzt werden kann: Die Diskussion
der zahlreichen Interpretationslinien und der weite Blick auf die kulturell-geschichtliche
Situation im damaligen Preussen helfen dem Leser, sich in der Vielfältigkeit des

Mendelssohnschen politischen und religiösen Denkens nicht zu verlieren und sich mit der
originellen Tragweite seiner Philosophie vertraut zu machen.

Francesca Albertini

142



Harald Heppner (ed.): Czernowitz — Die Geschichte einer ungewöhnlichen
Stadt, Köln, Weimar, Wien: Böhlau Verlag 2000, 225 S., gebunden, gr. 8°,

24,50, ISBN 3-412-04900-X.

Kaum eine Stadt im östlichen Mitteleuropa ist in den letzten Jahren so sehr ins Zentrum
des Interesses gerückt wie die im Titel zurecht „ungewöhnlich" genannte Universitäts- und
Theaterstadt Czernowitz, dessen Gesicht über Jahrhunderte vom Neben-, Mit- und
Gegeneinander von Ukrainern, Juden, Polen, Rumänen und Deutschen geprägt worden ist.

Wenn auch vom einstigen Glanz der Vielvölkermetropole in der Bukowina heute kaum
mehr als ein matter Abglanz geblieben ist, lebt ihre kulturelle, religiöse und ethnische

Vielfalt doch zumindest in der Erinnerung bis heute fort. Entsprechend gross ist die

Faszination, die von dieser Stadt und ihrer Geschichte und der Beschäftigung mit ihr noch
immer ausgeht. Um ein weiteres Mal dokumentiert sie der vorliegende Band, dessen

Lektüre nicht nur Czernowitz-Reisenden zu empfehlen ist. In ihren insgesamt zehn

Beiträgen beleuchten Herausgeber und Autoren - sie kommen aus der Ukraine, Rumänien,
Polen, Osterreich, Deutschland und Israel - die Lebensgeschichte von Czernowitz im
Kontext der Geschichte und Kulturgeschichte der Bukowina (S. 1-44.145-182) und
untersuchen die unterschiedlichen Zugänge, die die verschiedenen Bevölkerungsgruppen
zu ihr gehabt haben. In der Summe möchten sie damit eine Antwort auf die Frage geben,
wie Czernowitz zu jenem „Inbegriff" der Multikulturalität werden konnte, für den sein

Name bis heute steht. Dabei ist es ihr besonderes Verdienst, neben den im wesentlichen
bekannten „deutschen" (S. 81-101) und „jüdischen" Facetten (S. 103-127) im Stadtbild

von Czernowitz in gleicher Intensität auch und gerade auf seine weit weniger bekannten
ukrainischen (S. 45-61), rumänischen (S. 63-79) und polnischen Seiten (S. 129-144)
aufmerksam gemacht zu haben.

Stefan Schreiner

Bernd Rother, Spanien und der Holocaust, Tübingen: Max Niemeyer
Verlag 2001 Romania Judaica 5), VI + 359 S., kartoniert, 92,--, ISBN
3-484-57005-9.

Bernd Rothers Untersuchung über die spanische Haltung zum Holocaust kann dank einer
erheblich breiteren Quellengrundlage wesentlich über das bisherige Standardwerk des

israelischen Historikers Haim Avni, Sefarad we-ha-yehudim bi-yeme ha-sho'a we-ha-eman-

sipatsia, Tel Aviv 1974, bzw. Spain, the Jews, and Franco, Philadelphia 1982, hinausgehen.
Eine zentrale Rolle in Rothers Arbeit spielt die sogenannte „Heimschaffungsaktion"
1943/44, im Rahmen derer Deutschland ultimativ die Regierungen neutraler und
verbündeter Staaten aufforderte, ihre jüdischen Staatsbürger zu repatriieren; ansonsten würden

sie in die allgemeine Judenverfolgung einbezogen. Rother bezeichnet diese Episode
zurecht als „eine Art Lackmustest" für die Haltung dieser Regierungen gegenüber der

nationalsozialistischen Judenverfolgung.
Rothers Darstellung ist sehr detailreich und ausführlich dokumentiert, gleichwohl

aber gut zu lesen. Einem kursorischen Überblick zu Vorgeschichte und Hintergrund -

143



etwa über Spanien und die Wiederentdeckung der Sepharden im 19. und frühen 20.

Jahrhundert oder Franco-Spanien und NS-Deutschland - folgt eine ausführliche Diskussion

der verschiedenen Stränge der spanischen Politik gegenüber der nationalsozialistischen

Judenverfolgung: Der Transit jüdischer Flüchtlinge durch Spanien, Reaktionen auf
die Diskriminierung und Verfolgung von Juden mit spanischer Staatsangehörigkeit im
deutschen Machtbereich, die „Heimschaffungsaktion", Spaniens zögerliche Reaktion und
die Internierung spanischer Juden in Bergen-Belsen, schliesslich über die einzige spanische
Hilfsaktion für nicht-spanische Juden in Budapest 1944. Auf Grundlage seiner Untersuchung

dekonstruiert Rother dann in einem letzten Kapitel die Legende von Franco als

Retter der sephardischen Juden.
Drei Aspekte bestimmten die spanische Haltung gegenüber der nationalsozialistischen

Judenverfolgung und kehren in Rothers Untersuchung immer wieder:

1. Die spanische Regierung wollte eine dauerhafte Niederlassung von Juden im eigenen
Land verhindern, selbst in solchen Fällen, in denen sie die spanische Staatsangehörigkeit

der betroffenen Personen anerkannt hatte: daher die zögerliche Reaktion auf das

deutsche Ultimatum zur Repatriierung einerseits, die Duldung von legalen und
illegalen Flüchtlingen, deren Ausreise nach Portugal oder Übersee abzusehen war,
andererseits.

2. Es gab zwar Antisemitismus, aber keine rassische Diskriminierung und Verfolgung
von Juden in Spanien: Insofern war Spanien trotz allen Zögerns keineswegs bereit, die
nationalsozialistische Judenverfolgung aktiv zu unterstützen.

3. Schliesslich war die spanische Haltung durch aussenpolitische Interessen und Rück¬

sichtnahmen geleitet, die wiederum vom Kriegsverlauf abhingen und die Rother gut
herausarbeitet: Das bedeutete, dass Spaniens Regierung vor allem in der Endphase des

Krieges und nach 1945 ein Interesse daran hatte, die eigenen Massnahmen zur
Rettung von Juden propagandistisch zu nutzen.

Rothers Darstellung ist ein wichtiger Beitrag zur Geschichte des Holocaust und zur
Geschichte Spaniens. Allenfalls wäre zu wünschen gewesen, dass Rother neben der
detaillierten Darstellung der Quellen und statt eines bisweilen moralisierenden Urteils („Spanien
hätte mehr tun können .") einer ausführlicheren Analyse der Gründe und Hintergründe
des spanischen Verhaltens mehr Raum eingeräumt hätte.

Matthias B. Lehmann

Ute Caumanns/Mathias Niendorf (ed.), Verschwörungstheorien.

Anthropologische Konstanten — historische Varianten, Osnabrück: fibre Verlag 2001

Einzelveröffentlichungen des Deutschen Historischen Instituts Warschau 6),
228 S„ 29,80, ISBN 3-929759-47-0.

Verschwörungen sind faszinierend. Die Menschheit braucht sie. Verschwörungen machen

Angst. Sie bedrohen ganze Völker, richten sich gegen Einzelne und Gruppen, werden von
geheimnisvollen Mächten angezettelt mit dem Ziel, den vermeintlichen Feind zu
entmachten, zu vernichten. Verschwörungen sind aber auch gemeinschaftsfördernd: Sie
verbinden die Mitglieder der scheinbar oder tatsächlich bedrohten Gruppe. Dieser und an-

144



derer (Vor-)Urteile über Verschwörungstheorien versuchte sich im Rahmen einer Tagung
im Deutschen Historischen Institut Warschau im Mai 1999 eine Reihe von Wissenschaftlern

unterschiedlichster Provenienz anzunehmen. In den aus der Tagung hervorgegangenen

vierzehn Beiträgen werden verschiedene Aspekte von Verschwörungstheorien
ausgeleuchtet, wobei das Hauptaugenmerk auf dem Verhältnis anthropologischer Konstanten
(Teil 1) und historischer Varianten (Teil 2) liegt. Eine resümierende Bilanz ziehen die

Herausgeber Caumanns und Niendorf aufgrund der Ergebnisse, die in der Schlussdiskussion

der Tagung erörtert wurden (Teil 3).
Interessanterweise scheinen die wirkungsmächtigsten Verschwörungstheorien aus

Osteuropa zu stammen (S. 198); Belege hierfür finden sich unter anderem in den Beiträgen
zur „sowjetischen Welt als Verschwörung" (Rittersporn, S. 103ff.), zu Verschwörungstheorien

in Polen" (Bogucka, S. 125ff.) und in den beiden Aufsätzen von Glowinski und
Korzeniowski über Aspekte politischer Paranoia in Polen (S. 137f£). Zentrale Themen

waren (und sind noch immer - in unterschiedlich starker Ausprägung) Hexen, Freimaurer
und Juden (vgl. hierzu insbesondere die wahrscheinlich in Südrussland entstandenen

„Protokolle der Weisen von Zion" und - natürlich - die Theorie der „jüdischen
Weltverschwörung"). Der von Norbert Elias geprägte Begriff des „Horrors des Nichtwissens"
erweist sich für das Funktionieren von Verschwörungstheorien als richtungsweisend: In
ihrem zusammenfassenden Nachwort halten Caumanns und Niendorf fest, dass

„Komplottphantasien typischerweise eine Blüte in Krisenzeiten erleben" (S. 200) - also dann,

wenn wirtschaftliche und politische Zeiten am wenigsten überschaubar sind und daher

Angst machen. Aber - und hier zeigt sich eine weitere, Verschwörungstheorien
charakterisierende Komponente - der Glaube an eine Verschwörung kann auch eine Form von
Ich-Schwäche des Individuums spiegeln, das die Komplexität von zum Beispiel politischen
Ereignissen auf ein Minimum reduziert und somit die Realität nur noch .verkürzt'
wahrnimmt. Ob sich Verschwörungstheorien in kollektivem Verfolgungswahn oder individueller

Paranoia manifestieren (vgl. den Beitrag von Jaworski, S. 11 ff.), sie stellen in jedem
Falle eine eigene Textsorte mit Appellcharakter dar (vgl. etwa S. 204f£), deren
Eigenschaften sich mit Hilfe der Textlinguistik anschaulich herausarbeiten Hessen.

Die Erforschung der vermeintlich geheimen und diabolischen Mächte steht noch am

Anfang; der in Warschau entstandene Sammelband mit seinem breiten Spektrum an neuen

Ansätzen und überzeugenden Ergebnissen sollte - neben dem 1987 in New York
erschienenen Standardwerk Changing Conceptions of Conspiracy - als wegweisender
Forschungsbeitrag zum Thema in weiten Kreisen gelesen werden.

Yvonne Domhardt

145


	Rezensionen

