
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: "Hier Hermann Cohen und dort Gritli" : Bemerkungen über
Rosenzweigs Verhältnis zu H. Cohen im Licht der "Gritli"-Briefe

Autor: Fiorato, Pierfrancesco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961561

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Hier Hermann Cohen und dort Gritli"

Bemerkungen über Rosenzweigs Verhältnis zu H. Cohen
im Licht der „Gritli"-Briefe

von Pierfrancesco Fiorato*

Der Beitrag zur genaueren Bestimmung des Verhältnisses zwischen Franz

Rosenzweig und Hermann Cohen, den man von der Veröffentlichung der

„Gritli"-Briefe erwarten konnte, wurde schon früher von verschiedenen

Autoren hervorgehoben. Harold M. Stahmer hatte in seinem 1988 veröffentlichten

Artikel einen Abschnitt Hermann Cohen gewidmet.1 Ahnlich
behauptet jetzt Ephraim Meir in seinem ursprünglich als Darstellung der

„unpublished correspondence" gedachten Beitrag bereits zu Beginn, dass die

Veröffentlichung dieser neuen Quellen die Erforschung von Cohens

„tiefgehendem Einfluss" auf Rosenzweig fördern wird.2 Wenn also von vielen
Seiten her die Wichtigkeit dieser Beziehung zunehmend unterstrichen wird,
so bleibt doch ihre genaue Bedeutung nach wie vor umstritten. Dies hat
zweifellos seinen Grund in der Natur dieses Verhältnisses selbst - eines

Verhältnisses, das aus verschiedenen Dimensionen und Aspekten besteht, die
sich nicht ohne Spannung miteinander vertragen und sich kaum eindeutig
festhalten lassen. Was ich im Folgenden erörtern werde, erhebt deshalb kei-

Dr. Pierfrancesco Fiorato, Fossato di S. Nicolo 1, 1-16136 Genova. Dieser Aufsatz
ist anlässlich des „International Workshop on the Life and Work of Franz Rosenzweig"

im April 2002 in Phoenix, Arizona, vorgetragen worden. Hartwig Wiedebach

möchte ich für die sorgfältige Revision des Textes danken.
1 H. M. Stahmer, The Letters of Franz Rosenzweig to Margrit Rosenstock-Huessy:

"Franz", "Gritli", "Eugen" and "The Star of Redemption", in: W. Schmid-
Kowarzik (ed.), Der Philosoph Franz Rosenzweig, Freiburg, München 1988, S.

109-137, insbesondere S. 126-128; vgl. auch H.M. Stahmer, Franz Rosen-
zweig's Letters to Margrit Rosenstock-Huessy, 1917-1922, in: Year Book ofthe Leo
Baeck Institute 34 (1989), S. 385 — 409.

2 E. Meir, The Unpublished Correspondence Between Franz Rosenzweig and Mar¬
grit Rosenstock-Huessy on The Star ofRedemption, in: Jewish Studies Qitarterly 9

(2002), S. 21-70.

93



neswegs den Anspruch, an dieser Sachlage etwas ändern bzw. etwas
grundsätzlich Neues sagen zu wollen: Ich möchte nur — in Form zerstreuter
Leseeindrücke — einige neue Akzente setzen.

1. März 1918: Religion der Vernunft

Interessant ist schon der Zeitpunkt, an dem die Zeugnisse der „Gritli"-Briefe
über Hermann Cohen einsetzen. Weder im Jahr 1917 noch in den ersten
zwei Monaten des darauffolgenden Jahres wird er erwähnt. Obwohl Rosenzweig

in dieser Zeit Cohen mehrmals besucht haben soll,3 lässt sich in den

Briefen nichts darüber lesen.

Der März 1918 ist in der Geschichte ihres Verhältnisses offenbar ein

Wendepunkt. Im Februar hatte Rosenzweig „die Korrekturbogen der Co-
henschen ,Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums'" erhalten:

„Ein Werk, dem schwerlich auf christlicher Seite etwas Gleichwertiges
gegenüberzustellen ist seit Hegel und Schelling. Es ist weit mehr als ich mir je
davon erhofft hatte", schreibt er an Rudolf Ehrenberg am 5. März/' Und an
die Eltern noch am selben Tag: „Es ist eine Höchstleistung. Wenn Gritli
noch da ist, darf sie drin lesen, (es aber nicht mitnehmen)".5 - Auch die

ersten bedeutsamen Erwähnungen in den „Gritli"-Briefen betreffen diese

Lektüre.6

Am 9. 3. hatte Rosenzweig unter dem Eindruck dieser Lektüre Cohen
selbst von seiner „mangelnden Cohen-Kenntnis" geschrieben, der er nun
„abhelfen" wolle: „Man kann doch wohl nicht mit der ,Ethik' anfangen?
Oder doch? Ich frage, weil ich natürlich dort am meisten finden würde, was

3 Nach F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe. Briefe an Margrit Resenstock-Huessy. Ed.

von I. Rühle und R. Mayer, mit einem Vorwort von Rafael Rosenzweig, Tübingen

2002, S. 80 (23. 4. 1918) wenigstens dreimal: „Juni 17, Januar und Februar
18". - Vgl. auch F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher. Ed. von R. Rosenzweig
und E. Rosenzweig-Scheinmann unter Mitwirkung von Bernhard Casper, Band
I: 1900-1918; Band II: 1918-1929, Haag 1979 Der Mensch lind sein Werk.
Gesammelte Schriften I), S. 535-536 (14. 4. 1918): „ich war Ende Januar und
Mitte Februar bei ihm gewesen; das zweite Mal war Vater mit und hat mit mir
zusammen in der Akademiesache gearbeitet" und ebenda S. 512ff. den Brief an H.
Cohen mit dem Grundriss für die Satzung der Akademie.

4 F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, S. 514.
5 F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, S. 516.
6 Vgl. F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 56 (11. 3.); S. 61-62 (16. 3.); S. 66

(31. 3.).

94



ich für die .Religion der Vernunft' brauche".7 Es handelt sich um das

Zeichen einer wichtigen Veränderung — vor allem wenn man bedenkt, dass nicht
einmal sechs Monate früher, in einem umfangreichen Brief über Cohens

Persönlichkeit, Rosenzweig noch gemeint hatte, er habe „kein Bedürfnis
[. .,] Cohen zu lesen".8

Die Religion der Vernunfi scheint für Rosenzweig die erste Schrift Cohens

zu sein, in der sich ihrer beider Beziehung angemessen spiegelt. Bereits im
Brief an Cohen vom 9. 3. erscheint der Schreibmaschinendurchschlag von
Religion der Vernunft wie eine Form der Anwesenheit des Autors selbst:

„Sie haben mich hier herunter begleitet, von Wien an kamen Sie mit Seite 213 des

Maschinendurchschlags zu mir und erst gestern nahmen Sie auf Seite 404 von mir
Abschied. Und nun schreibe ich hinter Ihnen her, wie man hinter einen Besuch her
schreibt, der früher als man gewünscht hätte abgereist ist."9

2. „Nun ist Cohen tot"

Kein Wunder, dass der Tod Hermann Cohens am 4. April 1918 diesbezüglich

eine erhebliche Veränderung bewirkt hat.10 Gerade dieses Ereignis (dessen

Wirkung durch den fast gleichzeitigen Tod von Rosenzweigs Vater am
19. März noch verstärkt wurde11) rief alte Erinnerungen von neuem wach

und hob das Problem „Hermann Cohen" auf eine neue Ebene.

Die offiziellen Würdigungen befriedigen Rosenzweig nicht, ja er reagiert
manchmal sogar empört, wie nun auch in den „Gritli"-Briefen deutlich her-

7 F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, S. 523. - Eigentlich kannte Rosenzweig
bereits mehrere weitere Werke von Cohen. Näheres hierzu: P. Fiorato/H.
Wiedebach, Hermann Cohen im Stern der Erlösung. Stücke eines Rosenzweig-Kom-
mentars, in: M. Brasser (ed.), Rosenzweig als Leser. Kontextuelle Kommentare zum
„Stern der Erlösung", Tübingen 2003.

8 F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, S. 443 (20. 9. 1917 an die Eltern).
9 F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, S. 521- 522. - Rosenzweig soll noch einen

letzten Brief von Cohen Ende März erhalten haben: Vgl. F. Rosenzweig, Die
„Gritli"-Briefe, S. 65.

10 Vgl. F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 67. Über Cohens Tod vgl. auch S. 77
(18. 4. 1918): „Du fragst mich nach Cohen. Du weisst ja, dass ich ihn zuletzt ganz
zu meiner ,ersten Garnitur Menschen' rechnete, also trotz der Distanz Alter und
Ruhm einfach als einen geliebten Freund. Ich hing ihm am Hals. So ist mir sein
Tod wie der Tod eines Freundes. Nämlich Verlust, recht eigentlich und wörtlich
Verlust, Lücke im Leben".

' ' Vgl. F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 67 (5. 4. 1918): „Liebes Gritli, der
äussere und der innere Rahmen unsres Februar ist zerstört - das Haus in Kassel und
Hermann Cohen. Es bleibt nur noch die unaufgespannte bemalte Leinwand - wir
selbst".

95



vortritt.12 Es entsteht für Rosenzweig das Problem, welches die angemessenste

Form sei, um gegen jene Fehlgriffe „seinen" Hermann Cohen („den
Erbschaftsanspruch habe ich schon sehr früh bei ihm angemeldet"13) zur
Geltung zu bringen. So schreibt er schon am 15. 4.: „Es ist als hätte ihn
niemand gekannt. Mir zuckt es immer, wenigstens meine einzelnen

Erinnerungen an ihn, seine ,Anekdoten', schriftlich festzuhalten. Vielleicht tue
ichs".14

Zugleich denkt er auch an andere Formen, vor allem an eine Besprechung

der Religion der Vernunft. Und so wird plötzlich das frühere Projekt,
seiner „mangelnden Cohen-Kenntnis abhelfen" zu wollen, wieder dringend
und konkret. Am 16. 4. schreibt er seiner Mutter:

„ich will nun jetzt das Cohensche System lesen, schon damit ich möglichst bald nach
Erscheinen des neuen Buches eine große Besprechung schreiben kann. Bitte bestell mir
zunächst die Logik [. .] (,Logik der reinen Erkenntnis', ich glaube schon zweite
Auflage). Ich freue mich, daß ich ihm grade noch geschrieben habe, daß ich es wollte".15

Wie eng die Lektüre von Cohens „System" mit jenen Nachrufen anderer

Autoren zusammenhängt, erhellt aus einem anderen Brief an die Mutter
vom 17. 4.:

„Cassirers Artikel im Berliner Tageblatt [ist] eine wahre Schande, ein Produkt blassester
Ordinarienfurcht. Statt rundweg zu sagen: der einzige systematische Kopf, auf deutsch
der einzige Philosoph auf den deutschen Kathedern seiner Zeit, mindestens seit Lotzes
Tod, statt dessen säuselt er mit weiser Zurückhaltung Nebensächlichkeiten. Nun warte
ich noch auf Natorp. Wenn ich nur schon einen Mund hätte, ich würde ihn aufreißen.
Vielleicht tu ichs auch so. Schick mir die Logik!"16

Nach diesem crescendo fährt er dann im pianissimo fort: „Vielleicht doch
einfach eine Erinnerung? Eine kleine Fanfare; etwas, aber nicht viel zivilisierter

im Ton wie der Brief an euch nach seinem Besuch [. .] ,Ich habe

Hermann Cohen nur in seinem letzten Jahr gehört usw.'" — Diese „Erinnerung"

12 Vgl. F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 72-73.78.82; zum Teil positiv äussert
sich Rosenzweig über Gertrud Bäumers (S. 91-92), sehr positiv dann über Jakob
Klatzkins Artikel (S. 109-110). Vgl. J. Klatzkin, Hermann Cohen, in: Der Jude.
Eine Monatsschrift 3 (1918/19), Heft 1, April 1918, S. 33 — 41.

13 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 77 (18. 4. 1918): „Den Erbschaftsanspruch
habe ich schon sehr früh bei ihm angemeldet, um Ostern 1914 herum. Ich brachte
ihn aus dem Kolleg nachhause, es war vor seiner russischen Reise, und er klagte,
daß seine Übersiedelung nach Berlin (die eigentliche ,Tat' in seinem Leben) vergeblich

gewesen sei: Berlin W komme nicht zu ihm. Da wurde ich schamlos und sagte
ihm - es war schon an seiner Haustür -: vielleicht sei es wichtiger, daß ich ihn höre
als ganz Berlin W." Vgl. F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, S. 529-530, wo er
dieselbe Anekdote in einem Brief vom 7. 4. 1918 an seine Mutter erzählt.

'4 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 72-73.
15 F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, S. 538 (16. 4. 1918).
16 F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, S. 540.

96



erschien dann unter dem Titel „Ein Gedenkblatt" in den von Cohen

mitbegründeten Neuen Jüdischen Monatsheften}' Es ist im selben Ton wie der

Brief an die Eltern vom 20. 9. 1917 geschrieben und bereits zwei Tage

später, wie Rosenzweig an Gritli mitteilt, fertig: „Schrieb ich dir, daß ich
eine kleine Fanfare für das Cohen-Gedächtnisheft der Monatshefte geschrieben

habe? nur ein paar Takte, aber con forza. Damit doch wenigstens nicht
nur das mezzoforte der Bonzen hörbar wird".18

Mit diesem kurzen Aufsatz konnte die Sache freilich nicht ihr Bewenden
haben. Der Zwiespalt blieb bestehen: Auf der einen Seite die persönlichen
Erinnerungen und das damit verbundene Projekt, ein Buch von Memorabilia

zu schreiben19 (man vgl. in diesem Sinn auch, was die „Gritli"-Briefe von
den Begegnungen mit Robert Arnold Fritzsche20 und Leo Rosenzweig21

berichten), auf der anderen die Auseinandersetzung mit dem schriftlichen
Werk Hermann Cohens.22

3. Ein Gespräch im Medium des Geschriebenen

Cohen, so schreibt Rosenzweig einmal an seine Eltern, „abstrahier[e\ sich

beim Schreiben".23 Deshalb laufe bei ihm das Wesentliche seiner Persönlich-

12 Vgl. F. Rosenzweig, Zweistromland. Kleinere Schriften zur Religion und Philosophie,
mit einem Nachwort von Gesine Palmer, Berlin, Wien 2001, S. 155-156.

18 F. Rosenzweig, Die „GritlT'-Briefe, S. 78 (19. 4. 1918).
'9 Von dem Plan solcher Memorabilia ist in zwei Briefen vom 2. und 3. Februar 1919

ausdrücklich die Rede: vgl. F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 228; F. Rosenzweig,

Briefe und Tagebücher, S. 623.
20 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 749.771. - In der Einleitung zu Hermann

Cohens Jüdische Schriften wird Rosenzweig das Buch von R.A. Fritzsche,
Hermann Cohen aus persönlicher Erinnerung, Berlin 1922, als die „Perle der Cohenliteratur"

bezeichnen: vgl. F. Rosenzweig, Zweistromland, S. 182.
21 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 251. - Auch L. Rosenzweigs Werk La

restauration de l'apriori kantien par Hermann Cohen, Paris 1927, verwendet
Materialien aus persönlichen Gesprächen mit Cohen.

22 Diese Spannung erscheint eigentlich auch dann immer noch als ungelöst, wenn
Rosenzweig am 8. 8. 1923 an Martin Buber über die Einleitung zu H. Cohens
Jüdische Schriften schreibt: „Die Cohensache steht als eine lockende und beängstigende

Aufgabe vor mir. Ich könnte eigentlich das Beste, was ich zu sagen habe, nur
in Form von Anekdoten sagen" (F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, S. 918).

23 Vgl. F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, S. 296 (24. 11. 1916): „Cohens Auf¬

satz in den K. C.-Blättern ist recht bedeutend. Aber er abstrahiert sich beim Schreiben,

Buber konkretisiert sich, sodaß obwohl Cohen mehr ist als Buber, dennoch
Bubers Aufsatz mehr ist als Cohens". Rosenzweig bezieht sich hier auf den bekannten

Zionismusstreit zwischen Cohen und Martin Buber. Auf H. Cohens Artikel
„Zionismus und Religion. Ein Wort an meine Kommilitonen jüdischen Glaubens

97



keit ständig Gefahr, im Geschriebenen verloren zu gehen. Zu dieser Auffassung

passt, was Rosenzweig in der Einleitung zu Hermann Cohens Jüdische

Schriften als einen typischen Zug des „Autors Cohen" beschreibt:

„Indem er seine Gedanken aussprach, hob er sie leicht in eine gewisse Feme, weg von
dem Gefühlsboden, aus dem sie stammten. War es jene selbstkritische Scheu vor der
eigenen .Sentimentalität'? War es die Sorge um die Sauberkeit des wissenschaftlichen
Stils? Wie dem auch sei, gelungen ist ihm diese Loslösung glücklicherweise nicht, wenn
auch oft genug so sehr, daß, wer ihn selbst nicht kannte, sein gedrucktes Wort mit den
Worten derer verwechseln konnte, die abstrakt sprachen, weil sie nichts Konkretes zu
sagen hatten".24

Cohens Schriften waren für Rosenzweig gesprochene Worte. Fast hätte

man sie seiner Auffassung nach auch im Druck durch „Vortragsbezeichnungen"

begleiten müssen so wie dort, wo er Gritli erzählt, dass Cohen einmal

„vom Bass zum Tenor anschwellend - im Tenor fortfahrend — im prestissimo
abstürzend" den Anfang vom Psalm 23 rezitiert habe: „Man muß das so mit
Vortragsbezeichnungen notdürftig geben, wie ers sprach. Es ist ja weiter gar
nichts, ein Psalmzitat, noch dazu ein ganz geläufiges, aber — nun du siehst

ja".25

Aber jenseits der eher äusserlichen Frage nach dem Cohen-Bild und seiner

öffentlichen Verteidigung steht der wichtigste Aspekt: die Weiterführung
einer Auseinandersetzung mit Cohen, für die nun das Schriftliche das

hauptsächlichste, wenn nicht das einzige Mittel geworden ist.

Hierzu enthalten gerade die „Gritli"-Briefe die vielleicht wertvollsten und
wichtigsten Zeugnisse. Cohens Tod hat Rosenzweigs Auseinandersetzung mit
ihm nicht unterbrochen.26 Die Formen dieses Gesprächs sind nun aber an-

(in: K. C.-Blätter, Mai/Juni 1916, S. 643-646) hatte M. Buber mit dem Aufsatz
„Begriffe und Wirklichkeit. Brief an Herrn Geh. Reg. Rat Prof. Dr. Hermann
Cohen" (in: Der Jude, August 1916, S. 281-289) reagiert, dem H. Cohen eine
„Antwort auf das offene Schreiben des Herrn Dr. Martin Buber an Hermann
Cohen" (in: K. C.-Blätter, Juli/August 1916, S. 683-688) folgen liess. Noch einmal

antwortete M. Buber mit „Zion, der Staat und die Menschheit. Bemerkungen
zu Hermann Cohens .Antwort'" (in: Der Jude, Oktober 1916, S. 425-433),
wonach die Auseinandersetzung der beiden abbrach. Vgl. hierzu H. Wiedebach, Die
Bedeutung der Nationalität für Hermann Cohen, Hildesheim 1997, S. 23-37 und
H. Wiedebach, Hermann Cohens Auseinandersetzung mit dem Zionismus. Briefe
von Hermann Cohen und Hermann Badt an Martin Buber, in: Jewish Studies

Quarterly 6 (1999), S. 373-388.
24 F. Rosenzweig, Zweistromland, S. 172.
25 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 80 (23. 4. 1918).
26 Vgl. F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 145 (5. 9. 1918): Er habe „noch nie

einen Menschen gekannt [...], dessen Tod so sehr quantité négligeable ist; ich

vergesse immer wieder, daß er tot ist und wenn es mir dann einfällt, erschrecke ich
nicht darüber; es ist ja wahr — aber was macht es!!"

98



dere, ihr Medium erst jetzt das Schriftliche. — Man darf das als Bestätigung
dessen auffassen, was Rosenzweig am 24. 7. 1918 an Eugen Rosenstock
schreibt:

„auf die Werke darfst du dich nicht berufen. [. .] Die Werke werden ja nicht gelesen.
Wenigstens nicht von uns gegenseitig. Wir geraten, wenn wir uns sehen wollen, doch
immer auf den bequemeren Weg: wir kucken uns an. Denn wir sind ja eben gleichzeitig.
Das Geschriebene ist für die ,Nachwelt'".27

„Ich habe selten einem Menschen gegenüber das Gefühl gehabt, daß das allereigent-
lichste Zusammenwachsen erst in weiter Zukunft geschehen würde, und so ist mein
Gefühl auch jetzt noch".28

Als Rosenzweig, am 16. 8., diese Sätze schreibt, ist er seit einigen Tagen mit
der Lektüre von Cohens Logik der reinen Erkenntnis beschäftigt; eine Lektüre
mit der unveränderten Absicht, „am Ende, wenn ich durch bin", einen Aufsatz

„über ihn u. speziell über das Nachlaßbuch" zu schreiben.29 Eine Lektüre

allerdings, die ihm jetzt erhebliche Schwierigkeiten bereitet, ja sogar grosse
Bedenken erweckt, wie wir vor allem aus einem Brief vom 15. 8. an seine

Mutter erfahren.30 Im Kontext der „Gritli"-Briefe hört sich das jedoch etwas
anders an:

„Ausserdem stecke ich in der Cohenschen Logik, verstehe sehr wenig, teils aus nicht
genügend mathematischen Kenntnissen, teils wegen der protokollhaften [...], teils
epigrammatischen Kürze. Da ich aber dabei fortwährend vergesse daß er tot ist, ihn frage,
ihm dreinrede, ihm Unmöglichkeiten sage, die er sich ,von niemand sonst gefallen
liesse', und er antwortet - so ist es doch sehr schön; ich benutze die bedruckten Blätter
so etwas als Zauber- und Beschwörungsbuch".31

27 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 115.
28 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 119.
29 F. Rosenzweig, Die „GritlT'-Briefe, S. 121 (18. 8. 1918); vgl. auch S. 199 (25. 11.

1918).
30 Am 15. 8. hatte er seiner Mutter geschrieben: „Cohen ist wahnsinnig schwer; ich

hätte nie geglaubt, daß mir ein philosophisches Buch noch mal solche Schwierigkeiten

machen würde. Dabei - ob es sich entsprechend lohnt, ihn zu verstehen, ist
mir noch nicht sicher; beinahe glaube ich, nicht. Aber nun habe ich angefangen
und lese ihn zu Ende" (F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, S. 592).

31 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 119 (16. 8. 1918). Andere Bemerkungen
über Cohens Persönlichkeit und Werk, die von der Lektüre der Logik der reinen
Erkenntnis veranlasst worden sind, lassen sich im Brief vom 18. August lesen (F.
Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 120): „Ich lese fleissig und fast ohne was zu
verstehen die Cohensche Logik. Er setzt masslos viel Mathematik und Geschichte
der Mathematik voraus, dazu noch viel zeitgenössische Ansichten, und alles nur in
Anspielungen. Hie und da kann ich wohl mal folgen; das lohnt sich dann fast stets

[...]. Im ganzen ist er unheimlich hegelianisch, bis in Einzelheiten, ohne es zu
wissen. Eben deswegen komme ich nicht recht mit ihm zusammen. Stünde nicht
das Religionsbuch am Ende, worin er tatsächlich (wenn auch nicht mit Bewußtsein)
einen großen Widerruf tut, so würde ich mich durch den dicken Hirsebreiberg der
4 oder 5 Systembände nicht durchfressen." Und kurz danach: „Der Kreis der 60er

99



Zu dieser Seite einer ,lebendigen Auseinandersetzung, dem Lesen der

Cohenschen Texte, tritt nun das Schreiben, und zwar sein eigenes Schreiben

am Stern der Erlösung, als ein zweites Moment hinzu. Am 7. 1. 1919, als der

Teil über die jüdische Liturgie von III 1 fertig ist, schreibt Rosenzweig: „Für
wen aber ist es eigentlich geschrieben? ich möchte jemand wissen, der alle

Anspielungen darin versteht. Cohen hätte sich glaube ich doch gefreut".32

Damit will ich nicht sagen, dass Cohen von Rosenzweig als der einzige
,ideale Leser1 des Sterns betrachtet wurde. Es bleibt natürlich gültig, was er
über Stern II 2 an Gritli schreibt: „Der Stern ist freilich jetzt in einem Teil

wo alles Schreiben daran Schreiben an dich ist".33

Also „Hier: Hermann Cohen und dort Gritli", wie Rosenzweig selbst es

schliesslich am 25. August 1919 gegenüber Rudolf Ehrenberg ausdrücken

wird. Es geht um den „unerträglichen Widerspruch" zwischen dem eigenen
„Glaubenserlebnis" („zwischen dem also was ich von Kind auf als meinen
ältesten und köstlichsten Besitz besaß") und dem „Liebeserlebnis" Christen

gegenüber — ein Widerspruch, der sich nur durch die „Hoffnung", „den

Schnittpunkt im Unendlichen" schlichten lässt:

„Auf dieser Grundlage steht seitdem alles bei mir, bis hin zum $, der eben nicht
umsonst Stern der Erlösung heißt, denn er steht auf dem Himmel der Zukunft, dessen

was man ,hoffet'. Und es ist beides, was sonst unversöhnlich wäre, von da ab

weitergegangen und gewachsen. Um nur die beiden größten Namen zu nennen: hier:
Hermann Cohen und dort Gritli".34

4. Stern

Am 24. 8. teilt Rosenzweig Gritli mit, er „habe angefangen, eine Einleitung
zu schreiben [. .:] Cohen Lesen geht natürlich jetzt nicht mehr. Es ist sehr

und 80" Jahre, in dem Cohen großgewachsen ist, ist uns heute schon so fremd und
wird uns auch kaum je wieder interessant werden. Daß er in dieser Zeit dann noch
das geworden ist, was er ist, das ist eigentlich ein Wunder. Weil er doch wirklich in
der Zeit gelebt hat, sich von der Zeit genährt hat, und nicht wie Nietzsche von
seinem eigenen Fleisch. Aber die Erklärung liegt eben in dem Stück Fremdheit
gegen die Zeit, das er von Haus aus hatte und sich immer bewahrte. Und deshalb
wäre es eigentlich nur natürlich, wenn sein zeitfremdestes Buch auch sein grösstes
geworden wäre. (Wie ich ja eben vermute)."

32 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 215.
33 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 178-179 (8. 11. 1918); vgl. auch auf S. 177

den Brief vom 2. 11.
34 F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, S. 643; zitiert auch von H.M. Stahmer,

The Letters of Franz Rosenzweig, S. 122.

100



komisch, wie gänzlich ihm fremde Wege mein Kopf geht, sowie er auf eigene

Rechnung arbeitet".35

Dazu muss man allerdings wissen, dass Rosenzweig nur zwei Tage vorher
seiner Mutter geschrieben hatte, er denke, „infolge der Logik [der reinen

Erkenntnis], jetzt in einemfort an Cohen".36 Es scheint aufgrund verschiedener

Umstände nur allzu plausibel, dass gerade diese aktuelle Cohen-Lektüre

in Rosenzweigs Denken „eine Art Initialzündung zur Ausarbeitung des

Stern ' bewirkt hat. Dieses ist jedenfalls die These, die von Hartwig Wiedebach

und mir in unserer Arbeit über Hermann Cohen im Stern der Erlösung

vertreten wird (vgl. Anm. 7). In ihr haben wir versucht, in Form eines

philologisch-kritischen Kommentars einzelner Passagen des Sterns einiges
Material zu Rosenzweigs systematischer Auseinandersetzung mit Cohen
bereitzustellen. Hier werde ich mich dagegen auf eher äusserliche Fragen
beschränken, ohne auf den philosophischen Kern dieser Auseinandersetzung
näher einzugehen.

„In diesem Buch", so teilt Rosenzweig seinem Freund Eugen Rosenstock

am 5. 10. 1918 mit, schreibe ich

„ganz ruhig in Chiffern, viel mehr als irgend ein Leser merken kann [...]. Die Chiffern
also bleiben stehn. Auch die Chiffer H.C. Denn ist das denn Hermann Cohen, den das

Publikum kennt? Ist das nicht mein ganz privater und geliebter H.C.?"37

„Ich schreibe ja wirklich nur vor mir selbst" heisst es noch im selben Brief.
Eine solche Chiffre ist zum Beispiel schon das Motto des Stern der Erlösung:

„Schreite, reite für die Sache der Wahrheit!", das er von Cohen übernommen
hatte. Dies war schon aus einem Tagebucheintrag und aus Martin Bubers

Nachruf auf Rosenzweig bekannt,38 wird aber jetzt durch einen Brief an

Eugen Rosenstock bestätigt, worin Rosenzweig, nach dem Erscheinen des

Sterns, von dem „Pietätsexemplar für Frau Cohen" spricht, „der ich darin die

Stellen, wo Cohen auftritt, mit Seitenzahlen bezeichnen werde (einschließlich

des Mottos, des verliebten Thoren, und des letzten öffentlichen
Vortrags)".39

35 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 128. - Er hatte die Logik bis auf S. 394, das

heisst bis fast an das Ende der „Urteile der mathematischen Naturwissenschaft"
gelesen, wie wir aus dem Brief vom 1. 4. 1919 (F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe,
S. 270) erfahren.

3(i F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, S. 598 (22. 8. 1918).
37 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 161.
38 Vgl. F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, S. 801 und M. Buber, Der Jude und

sein Judentum, Köln 1963, S. 815.
39 F. Rosenzweig, Die „GritlT'-Briefe, S. 734 (wahrscheinlich zweite Februarhälfte

1921). — Rosenzweig zitiert hier diejenige Stelle in der Einleitung zum Ersten Teil

101



Bevor er die Lektüre der Logik der reinen Erkenntnis im März 1919
wieder aufnimmt,40 liest Rosenzweig, noch während der Arbeit am Stern,41

gelegentlich aus den anderen Teilen des Cohenschen Systems, und zwar
nicht nur mit der Absicht, später „den großen Aufsatz über Cohens Buch"42

zu schreiben, sondern auch mit derjenigen, diese Texte für den Stern selbst zu
brauchen.

So schreibt er zum Beispiel am 29. 12. 1918 an Gritli:
„Seit gestern lesen wir in Cohens Ethik und Ästhetik und finden eine Herrlichkeit nach
der andern. Er ist doch seit Schopenhauer und Nietzsche der erste, und mir steht er so
nah, oder vielmehr ich ihm, dass ich ihn jetzt kaum lesen kann. Aber im Februar, wenn
ich fertig bin, lese ich ihn und werde dann dabei am besten sehen, was ich noch

vergessen habe und sonst ändern muss".43

Und einige Tage später:

„Nachher werde ich Cohens System wieder weiter lesen und dabei gleich meins
verbessern, vor allem sehen, was ich vergessen habe. Das giebt dann eine ganz lebendige
Kritik; ich habe es neulich gemerkt, als ich etwas darin las".44

In einem Brief an Bertha Badt-Strauss vom 3. 2. 1919 wird die Sache so

weit geführt, dass Rosenzweig - mit einer etwas verblüffenden Geste - sogar
die eigene Arbeit am Stern als eine Parenthese innerhalb seiner Beschäftigung
mit Cohen darstellt:

„Es wird Sie freuen zu hören, daß ich von mir aus im März anfangen wollte, seine
Bücher zu lesen, um einen größeren Aufsatz über das opus posthumum [. .] zu schreiben.

Ich plane es schon seit dem Sommer, fing auch im August an, die Logik zu lesen

[...], mußte dann aber aufhören wegen eigener systematischer Arbeiten, mit denen ich
erst in diesen Wochen zum Abschluß komme. Also dann gehts an Cohen".45

nicht, wo Cohen das einzige Mal namentlich genannt wird (F. Rosenzweig, Der
Stern der Erlösimg, Haag 1976 [= Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schriften
II], S. 23 — 24), wohl aber die zwei anderen Stellen, wo im Stern ausdrücklich auf
ihn Bezug genommen wird (dort S. 114.281; vgl. P. Fiorato/H. Wiedebach,
Hermann Cohen im Stern der Erlösung, Kap. 1).

4° Vgl. F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 255 (18. 3. 1919).
41 Wie E. Meir, The Unpublished Correspondence, betont, ist Cohen einer der we¬

nigen Autoren, dessen Bücher Rosenzweig während dieser Zeit liest.
42 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 199 (25. 11. 1918). - Über den geplanten

Aufsatz schreibt er jetzt: „Die Toten haben ja meistens wirklich Unrecht und die
Lebenden wirklich Recht. Aber ich weiß von mir her, wie schwer es ist, bei solch
posthumen Vergewaltigungen diese Schonung zu üben, die man dem Lebenden ins
Gesicht hinein unwillkürlich geübt haben würde. Wenn ich meinen Aufsatz über
Cohen schreiben werde, wird mir alles auf diesen Punkt ankommen, ihn wenn ich
ihn mit Gewalt herumgedreht habe dann doch wenigstens so zu überzeugen, daß er
sich von selber noch eine halbe Drehung weiter dreht und wieder grade liegt" (F.
Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 212 [4. 1. 1919]).

43 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 207.
44 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 211 (2. 1. 1919).
45 F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, S. 623.

102



Das bedeutet freilich nicht, dass die Spannung im Verhältnis der beiden

Denker plötzlich verschwunden sei. Das zeigt sich sogleich, als Rosenzweig
wieder mit der Lektüre beginnt. Am 18. 3. schreibt er: „Ich versuchte heut
früh, wieder die Logik, die Cohensche, anzufangen, — von vorn, weil ich
nichts mehr davon wusste, aber ich kam einfach nicht hinein";46 am 21. 3.

dann in ähnlichem Ton: „Ich bin jetzt in der Logik wieder durch die

Einleitung durch. Ich kann ihn scheints noch weniger lesen als vor dem Stern.

Er ist ein arger Idealist";47 endlich aber am 31. 3., nach viel Mühe und
nachdem er ungefähr wieder so viel gelesen hat wie im August des Vorjahres:
„Cohens Logik ist übrigens doch ein geniales Buch; ich bin jetzt ,drin"'.48

Mit der Ethik des reinen Willens sieht die Sache nicht besser aus. Am 28.
3. heisst es: „Ich lese Cohens Ethik, ich bin noch im Grundsätzlichen zu

Anfang. Da widerspricht mir fast jeder Satz. Ich weiß nicht ob ich den

Aufsatz oder die Aufsatzreihe über ihn je schreiben werde. Aber eigentlich
müsste ichs".49 Dann aber am 2. 6.: „Klatzkin übersetzt die Ethik ins
Hebräische. — Ich lese sie doch mit großem Erstaunen und fortdauernder

Spannung. Hast du sie eigentlich da?"50 Am 7.6 jedoch wieder:

„Es fällt mir bisher genau so schwer wie die Logik und reizt mich zu fortwährendem
Widerspruch, aber eigentlich zu unfruchtbarem. Ich könnte kaum gegen ihn sprechen;
ich müßte nur alles anders sprechen — oder ja vielmehr: ich habe alles anders gesagt. Wir
haben eben verschiedene Fronten".51

Positiver klingen dagegen die Reaktionen, die ab 1920 die Lektüre der

Religion der Vernunft begleiten:

„das Beste: Cohens Buch. 3/5 kannte ich schon [...]. Ich bin ganz weg. Dabei ists

natürlich wie ein Zurückgetragenwerden über Jahre, vor den 0 Abgesehn
davon daß ich ,recht' habe und Cohen .unrecht' hat - was doch wirklich sehr
nebensächlich ist - ist aber der $ bloß Most (wenn auch ,neuer süßer'), aber Cohens Buch ein
herrlicher abgeklärter und doch ganz feuriger Wein. Ich vergesse wieder mal immerzu,
daß er tot ist, und betreffe mich fortwährend auf Plänen, nach Berlin zu ihm zu
fahren".52

Jedoch auch diesmal kommt die Distanz zum Ausdruck:

„Auf der Fahrt las ich wieder viel Cohen. Es ist doch viel Übles in dem Buch, neben

ganz herrlichen Sachen. Gesprochen ists ja meist, als ob die deutsche Sprache noch
nicht erfunden wäre; er hat da eine Horde von Wörtern .vollziehen' .Aufgabe' ,erzeu-

F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 255.
V F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 257.

F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 270.
49 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 309.
50 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 316.
51 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 321.
52 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 656 (9. 9. 1920).

103



gen' .Problem' .Kultur' ,in Gemäßheit' .Methodik' - ob ihn wohl je ein Mensch gefragt
hat, was er sich dabei eigentlich gedacht hat? O welch einen edeln Geist habt .ihr' da
zerstört, ich meine: ihr Deutschen. Wo er jüdisch spricht, da (und nur da) spricht er
plötzlich gutes Deutsch!"53

5. Schlussbemerkung: Ererbtes und Erworbenes

Das alles liest sich wie die Geschichte von einem immer neu durch viel
Mühe zu erwerbenden Gut, und dies, obwohl Rosenzweig selbst einmal

geschrieben hat:

„was ich an ihm erlebt habe, sitzt mir ebenso fest und selbstverständlich (oder fast
ebenso) wie das was ich als Kind noch habe erleben dürfen. Daraus, aus diesem ererbten,
nicht aus dem erworbenen Besitz ist dann auch der 0 größtenteils gearbeitet".54

Auch in jenem, schon zitierten Brief an Rudolf Ehrenberg vom 25. 8.

1919 steht der Name Cohen für das, was Rosenzweig „von Kind auf als

[s]einen ältesten und köstlichsten Besitz besaß". Als Grundlage des Stern

wird aber eben nicht nur diese Harmonie hervorgehoben, sondern ebenso

die spannungsvolle Konstellation zwischen diesem Ererbten einerseits und
dem „Liebeserlebnis" mit christlichen Freunden, vor allem aber mit Rosenstocks

Frau andererseits: „Hier: Hermann Cohen und dort Gritli". Mitunter
erscheint diese Spannung geradezu als ein „unerträglicher Widerspruch". Erst
im „Himmel der Zukunfi" soll sie ihren „Schnittpunkt im Unendlichen"
finden.55

Die Art, wie der Stern tatsächlich von dieser spannungsvollen Konstellation

lebt, lässt sich an zwei Briefen vom 7. und 9. Oktober 1918 zeigen,
die auch im rein philologischen Sinn die vielleicht erheblichste Neuheit der

„Gritli"-Briefe zum Thema „Cohen im Stern' enthalten.56

Es geht um den Begriff der Offenbarung. Schon am 27. 8., das heisst

ganz am Anfang seiner Arbeit am Stern, hatte Rosenzweig geschrieben: „dies
ist eine ganz tiefe Einsicht von Cohen, die ich jetzt in meiner Weise um-

53 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 742 (25. 3. 1921).
54 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 280 (24. 4. 1919).
55 F. Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, S. 643: Neben Gritli erwähnt hier Rosen¬

zweig Hans und Rudolf Ehrenberg und Eugen Rosenstock.
56 Vgl. E. Meir, The Unpublished Correspondence und P. Fiorato/H. Wiedebach,

Hermann Cohen im Stern der Erlösimg, Kap. 3.

104



schreibe, Cohen schreibt: die Offenbarung ist die Schöpfung der Vernunft".1
In der Nacht vom 7. auf den 8. Oktober aber, als Rosenzweig mit dem

ersten Teil fertig ist, schreibt er an Gritli: „Der Gedanke der dir einleuchtete,
daß die Offenbarung eine neue Schöpfung sei, leuchtet mir auch immer
mehr ein und auf und wird ein Träger des Ganzen, insbesondere des 2.

Teils".58 Unmittelbar danach jedoch, am 9. Oktober, als schon die Einleitung
zum zweiten Teil fertig ist, heisst es:

„Du weißt ja, daß ich das Gefühl hatte, schon länger, mindestens seit dem Rudibrief,
mich mehr und mehr an Cohen heranzuschreiben, immer liberaler, oder, meinetwegen
immer .rationalistischer' zu werden. Im Winter 13 auf 14, als ich ihn zuerst hörte,
empfand ich seinen Rationalismus als das eigentlich Trennende. [. .] Als das Kennwort
von Cohens mich von ihm trennenden Rationalismus erschien mir damals ein
Talmudsatz, an dem er den Begriff der Offenbarung entwickelte [...]: .Gottes Licht - des
Menschen Seele' [Sprüche 20,27]. Und nun hör den Schluß der Einleitung, wie er
gestern ganz ungeahnt und ungewollt sich formte: [es folgt ein langes Zitat, das mit den
Worten endet:] Gott sprach: Es werde Licht — und das Licht Gottes, was ist es? des
Menschen Seele.

Kannst du dir denken, wie mir war, als plötzlich die letzten Worte dastanden und mich
anguckten?"59

Ephraim Meir hat mit Recht betont, dass Rosenzweig seinen

Offenbarungsbegriff vielleicht etwas zu grosszügig Gritli zuschreiben wollte. Da er
aber nur durch Gritli wusste, dass Liebe „stark wie der Tod" ist, mag es doch

berechtigt sein, dass er sein Verständnis der Offenbarung auch auf sie

zurückführte.60 Eine saubere Unterscheidung zwischen dem Geerbten und dem

durch „der Liebe lange Erfahrung" Erworbenen scheint hier wirklich nicht
mehr durchführbar zu sein.

52 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 132. - Die „Gritli"-Briefe enthalten ande¬

rerseits auch Vorbehalte gegenüber dem Cohenschen Offenbarungsbegriff; vgl. vor
allem S. 182 (9. 11. 1918): „Die Cohensche Stelle aus dem Buch heißt: Gott ,giebt'
die Offenbarung wie er alles giebt, das Leben und das Brot und auch den Tod [vgl.
H. Cohen, Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, S. 97]. Übrigens
unterschreibe ich das ,wie' in dem Satz nun doch nicht mehr. Leben und Brod giebt
er, aber die Offenbarung ,giebt' er nicht, sondern er giebt sich in der Offenbarung".
-Auf dieselbe Stelle hatte sich Rosenzweig schon im Brief vom 9. 4. 1918 bezogen,
wo er zugleich eine „Berührung" dieser Cohenschen Auffassung mit den Predigten
Rudolf Ehrenbergs festgestellt hatte (vgl. F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S.

71). Uber Rosenzweigs Klärung des eigenen Verständnisses von Offenbarung im
Kontext seiner Freundschaft mit R. Ehrenberg vgl. H.-J. Görtz, „Der Stern der
Erlösung" als Kommentar: Rudolf Ehrenberg und Franz Rosenzweig, in: M. Brasser

(ed.), Rosenzweig als Leser.
58 F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 164; Hervorhebung von mir.
59 F. Rosenzweig, Die „Gritli'-Briefe, S. 165-166.
60 E. Meir, The Unpublished Correspondence.

105


	"Hier Hermann Cohen und dort Gritli" : Bemerkungen über Rosenzweigs Verhältnis zu H. Cohen im Licht der "Gritli"-Briefe

