
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: Die Dialektik Eros / Thanatos als phänomenologische
Aufgeschlossenheit zum Anderen in Franz Rosenzweigs Der Stern der
Erlösung

Autor: Albertini, Francesca

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Dialektik Eros / Thanatos als

phänomenologische Aufgeschlossenheit zum
Anderen in Franz Rosenzweigs

Der Stern der Erlösung

von Francesca Albertini *

O, nicht unser Ohr dürfen wir verkaufen.
Auch auf dem Markte,

Im Errechnen des Staubes,
Tat manch einer schnell einen Sprung

Auf der Sehnsucht Seil,
Weil er etwas hörte,

Aus dem Staube heraus tat er den Sprung
Und sättigte sein Ohr.

Presst, o presst an der Zerstörung Tag
An die Erde das lauschende Ohr,

Und ihr werdet hören, durch den Schlaf hindurch
Werdet ihr hören

Wie im Tode
Das Leben beginnt."

(Nelly Sachs, Lange haben wir das
Lauschen verlernt!, in: Fahrt ins Staublose)

Bevor wir die Konzeption des Todes und seine Implikationen im Denken
Franz Rosenzweigs erörtern können, müsste vorab nach dessen Bedeutung
(oder besser: Bedeutung?«) im antiken Judentum und der rabbinischen
Tradition gefragt werden. Da wir uns hier mit einem so breiten Thema
indessen nicht näher beschäftigen können,1 sei die Aufmerksamkeit nur auf

Dr. Francesca Albertini, Albert-Ludwigs-Universität, Kartäuserstrasse 136, D-79102
Freiburg im Breisgau.

1 Für eine erste Orientierung: J. Leipoldt, Der Tod bei Griechen und Juden, Leipzig
1942; A. Alonso Avila (ed.), Amor, muertey mas alla en el judaismoy cristianismo
antiguos, Valladolid 1999; D. Tollet (ed.), La mort et ses représentations dans le

judaïsme: actes du colloque organisé par le Centre d'Etudes Juives de l'Université de

Paris LV-Sorbonne en décembre 1989, Paris 2000.

44



Rashis Bibelkommentar sowie auf eine Aggada aus dem 14. Jahrhundert
gelenkt. In Gen 1,31 heisst es, dass Gott nach der Schöpfung des Menschen
sah, dass das, was er gemacht hatte, nicht nur tov („gut"), wie an den
anderen Tagen der Schöpfung, sondern tov me^od („sehr gut") war. Da nach
Rashi kein Wort der Tora zufällig ist, versucht er, die Gründe des Gebrauchs

von „sehr" zu benennen. Sein Ergebnis ist verblüffend: Denn nach Rashi,

der dabei auf den Midrasch (BerR X,5) zurückgreift, bezieht sich dieses

surplus in Gen 1,31 auf den Tod. In keinem einzigen Abschnitt im Buch der

Schöpfung steht, dass eines der Charakteristika des Gartens Eden und seiner

Geschöpfe die Unsterblichkeit ist; deshalb ist der Tod bereits am ersten Tag
der Schöpfung implizit. Unter allen Geschöpfen Gottes ist sich allerdings

nur der Mensch des Todes bewusst, und nur er akzeptiert diesen als Zeichen
seiner eigenen Endlichkeit gegenüber der göttlichen Ewigkeit. Somit ist die

Strafe Gottes nach der Verstossung aus dem Garten Eden nicht die Einführung

des Todes in die Welt, sondern die Angst vor ihm: Nach dem
Ungehorsam Adams und Evas gegenüber Gott wird der Tod nicht mehr für einen
natürlichen Teil des Lebens gehalten. Die Angst vor dem Tode zusammen
mit der Vertreibung aus dem Paradies sind ein Joch, das das Menschengeschlecht

von nun an zu tragen hat.

Es scheint, dass im Laufe der Jahrhunderte die rabbinische Tradition das

Potential für eine positive Interpretation des menschlichen Todes wachgehalten

hat, insofern als der Tod dem Menschen hilft, den letzthinnigen
Zweck seiner Endlichkeit und somit seine Rolle in der Schöpfung zu
verstehen. In einer in der Bibliotheca Palatino. (Rom, Vatikanische Museen2)
aufbewahrten Aggada aus dem 14. Jahrhundert ist zu lesen, dass sich ein
Schüler eines Tages bei seinem Rabbi über den Tod beklagte, den dieser für
eine Form göttlicher Ungerechtigkeit hielt. Der Rabbi erwiderte:

Wenn der Tod nicht existierte, würdest Du vor der Schönheit einer Blume verweilen?
Nein, denn alle Elemente der Schöpfung stünden tagein, tagaus deinem Blick zur
Verfügung. Du wärst nicht im Stande, Gott für so viel Schönheit zu danken".

Unseres Erachtens sind die menschliche Angst vor dem Tode und ihr
Gegenstück, nämlich das positive Potential des Todes für die Menschheit, im
gleichen Mass in Der Stern der Erlösung3 (Rosenzweig selbst definiert ihn als

2 Ms. Vatican hebr. 18 /171 a.
3 Das Thema des Todes findet man auch in F. Rosenzweig, Das neue Denken, in: F.

Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk, ed. R. und A. Mayer et ah, 4 Bände,
Dordrecht 1984, dort: Band III, S. 139ff. und F. Rosenzweig, Das Büchlein vom
gesunden und kranken Menschenverstand, ed. N.N. Glatzer, Frankfurt a. M. 1992,
auf die hier allerdings nicht eingegangen werden kann.

45



ein jüdisches Buch) gegenwärtig.4 Es ist hinlänglich bekannt, dass das erste
Buch des Stern der Erlösung mit dem Epigraph in philosophos! beginnt, da die

Philosophen (mit diesem Wort bezeichnet Rosenzweig die Geschichte des

Denkens „von Ionien bis Jena"5) nichts anderes gemacht haben, als das

Thema des Todes zu verdrängen oder zumindest auf einer metaphysischen
und existentiellen Ebene zu verharmlosen:

,yom Tode, von der Furcht des Todes, hebt alles Erkennen des All an. Die Angst des

Irdischen abzuwerfen, dem Tod seinen Giftstachel, dem Hades seinen Pesthauch zu
nehmen, des vermisst sich die Philosophie. [. D]ie Philosophie leugnet [die] Ängste
der Erde. [. .] Der Mensch soll die Angst des Irdischen nicht von sich werfen; er soll in
der Furcht des Todes - bleiben."6

In diesem ineipit ist bereits deutlich, dass sich Rosenzweig im Gegensatz zum
ontologischen Formalismus Heideggers an das unreduzierbare lebendige
Individuum und nicht primär an die ontologische und transindividuale Struktur

des Selbstseins wendet. Der Stern der Erlösung richtet sich auf das in der
Erde verankerte Sein des Menschen, wobei das vielleicht als ein Widerhall
der Einleitung von Schellings Philosophie der Offenbarung7 gehört werden

könnte, in der Schelling mit Nachdruck betont, dass eine Philosophie der

Offenbarung niemals das Denken von der Erfahrung abtrennen darf.
Unseres Erachtens widerspiegelt der Anfang des Stern der Erlösung auch die

Wirkungen der biographischen Situation Rosenzweigs: Begonnen hatte

Rosenzweig den im Februar 1919 abgeschlossenen Stern der Erlösung auf
Postkarten, die er im August 1918 von der Kriegsfront nach Hause geschickt
hatte, als er für eine gewisse Zeit als Freiwilliger in einem Lazarett arbeitete.

Der expressionistische Radikalismus seines Stils könnte auch als Konsequenz
solcher extremen und tragischen Erfahrungen interpretiert werden. Während
Sartre aus seiner Einkerkerung die Idee ableitet, dass das allgemeine Akzeptieren

des „Todes-im-Krieg" als eines Dienstes für einen angeblich höheren
Zweck das offenkundigste Symptom der Absurdität des Lebens ist, versucht

4 Eines der besten Werke über dieses Thema wurde von E. Birkenstock geschrie¬
ben: Heisst philosophieren sterben lernen? Antworten der Existenzphilosophie: Kierkegaard,

Heidegger, Sartre, Rosenzweig, Freiburg, München 1997. Vgl. dazu auch W.
Marx, Die Bestimmung des Todes im ,Stern der Erlösung', in: W. Schmied-
Kowarzik (ed.), Der Philosoph Franz Rosenzweig (1866-1929), Freiburg, München

1986, Band II, S. 61 Iff. Diese Werke zeigen, dass das Problem des Todes und
seine Beziehung auf die Liebe nicht nur im Büchlein vom gesunden und kranken
Menschenverstand gegenwärtig ist.

5 F. Rosenzweig, Der Stern der Erlösung, Frankfurt a. M. 1992, S. 13.
6 F. Rosenzweig, Stern der Erlösung, S. 3-4.
7 F.J.W, von Schelling, Philosophie der Offenbarung, ed. und eingeleitet von M.

Frank, Frankfurt a. M. 21993 Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 181).

46



Rosenzweig, den Tod in ein Instrument für das Verständnis des Lebens

umzuwandeln: Sein Verständnis akzeptiert die Todesvergessenheit als

Vorbedingung zu keinem Zeitpunkt. Keine Verheissung der Trennung des Körpers
von der Seele, keine Verheissung eines Tages ohne Sonnenuntergang, keine

Verheissung von der Auferstehung ist imstande, die menschliche Angst vor
dem Tode zu mildern oder über sie zu trösten, weil diese Angst mit dem

Bewusstsein der menschlichen Endlichkeit eng verbunden ist und der

Mensch davon nicht befreit werden kann. Deswegen beabsichtigt Rosenzweig

nicht, Trost anzubieten oder das Sterben zu lehren. Unseres Erachtens

muss anderswo nach dem primären Ziel Rosenzweigs gesucht werden.

Rosenzweig versteht den Tod als „die furchtbare Armut, Einsamkeit und

Losgerissenheit von aller Welt"8 und bezieht sich somit unserer Interpretation

nach auf die Todesdarstellungen im Alten Testament. Im Buch Hiob
und in den Früheren Propheten wird der Tod beispielsweise nicht nur als

physischer Tod beschrieben (für diese Sicht finden sich im Alten Testament

nur wenige Bemerkungen, und die sind zudem nicht von besonderem

Belang), sondern auch als ein existentieller Zustand von Armut und Notwendigkeit,

als totale Isolation von der Schöpfung, als ein ,Von-den-Ereignissen-
und-der-Geschichte-der-Welt-losgerissen-Sein". In Ps 88,4 stellt She'ol das

Nicht-Land dar, nämlich den Ort, an dem nichts am Leben, aktiv und

dynamisch ist, den Ort, an dem keine Beziehungen möglich sind, weil die

Toten von der Erinnerung Gottes ausgeschlossen sind (Vers 6). Es ist

interessant, hier zu unterstreichen, dass der Tod kein Objekt einer besonderen

Erörterung in der Bibel ist (z. B. wird der Tod eines jeden Patriarchen wie ein

normales physisches Ereignis, nämlich als natürliches Ende des Lebens

beschrieben9), während er eine wichtige Rolle in der kanaanäischen,
babylonischen und ägyptischen Welt (z. B. im Gilgamesch-Epos und in der Kos-

mogonie von Memphis) spielt. Das metaphysische Schema einer empirischen
Welt und eines himmlischen Reichs ist dem Alten Testament völlig fremd:
Die zwei Bezugspunkte sind vielmehr Welt und Mensch einerseits, Gott
andererseits. Wie das Alte Testament die Seele nicht als geistiges, vom Körper

getrenntes Prinzip konzipiert, so kennt es keine Unterbewertung der

Endlichkeit und der Materie zugunsten einer himmlischen Dimension.
In der Perspektive der Bibel ist der Tod kein abstraktes Nichts, er ist

nicht nur die blosse Lebensabwesenheit, das einfache „Nicht-mehr-da-sein"

8 F. Rosenzweig, Stern der Erlösung, S. 4.
9 Im Alten Testament finden wir selbstverständlich auch furcht- und angstbezogene

Beschreibungen des Todes, aber sie beziehen sich immer auf einen zu frühen Tod als

Konsequenz einer Strafe Gottes (z.B. Ijob 36,13-15; 1 Sam 2,31; Dtn 30,15).

47



eines Körpers, sonst hätte Epikur mit seiner Behauptung recht gehabt, dass

der Mensch keinen Grund hat, den Tod zu fürchten: Solange das Leben da

ist, gibt es keinen Tod, und wenn der Tod da ist, gibt es den Menschen
bereits nicht mehr; so seine Überlegung (Brief an Menoikeus 124b-127a).

Nach Rosenzweig liegt die Todesangst im Umstand, dass der Tod ein

unumgängliches Etwas10 ist und die Vielfältigkeit der Formen, unter denen
sich dieses Etwas darstellt, die extreme confutatio des fundamentalen
philosophischen Denkens „von Jonien bis Jena" ist: die Idee einer einzigen und
universellen Erkenntnis des All. Da die Philosophie den Tod als ein
unumgängliches Etwas der Existenz aus ihrem Bereich ausgeschlossen hat, hat sie ihr
Ziel verfehlt und ihn in dem .diktatorischen' und kontrollierbaren Reich des

abstrakten Denkens verschlossen. Rosenzweig spart nur Arthur Schopenhauer
und Friedrich Nietzsche von seiner Kritik aus, weil sich diese Philosophen

dem Problem des Menschen als Geschöpf in seinem durch Vor- und Zunamen

festgelegten Sein11 stellen; sie konzipieren nämlich den Menschen als lebendiges

Geschöpf, das sich durch seine Handlungen in der Welt zeigt und
bestimmt. Deswegen ist der Primat der Handlung vor dem Sein ein
entscheidender Aspekt des neuen Denkens Rosenzweigs, das in einer Ethik der

„Tatsächlichkeit" (Rosenzweig benutzt dieses Wort als Synonym für „Fak-
tualität") wurzelt. Aber an diesem Punkt scheint es so, dass wir uns an einem

unlogischen Sprung in Rosenzweigs Argumentation befinden: Was ist die

Beziehung zwischen Tod und ethischer Handlung des Menschen? Wie ist es

möglich, eine solche Beziehung als .phänomenologische' zu interpretieren?
Und wie ist es möglich, die traditionelle Konzeption des Todes als

Abwesenheit, als Leere, als Entscheidungsunmöglichkeit, als Denkens- und

Bewegungsverneinung mit der ethischen Dimension zu verknüpfen? Um eine

Antwort auf diese Fragen zu geben, müssen wir uns auf die Argumentation
Rosenzweigs über die Entstehung des Selbst im dritten Teil des ersten Buchs
des Stern der Erlösung beziehen. Rosenzweig konzentriert sich auf das

Verständnis der Entstehung der abstrakten Anonymität des Individuumsbegriffes
und insbesondere auf die Art und Weise, in der jedes Geschöpf sein Selbst

bestimmt (mittels des Selbst unterscheidet sich ein Mensch von der Gemeinschaft

und verliert zugleich den Kontakt mit ihr). Individuum ist das

Geschöpf, das seine Persönlichkeit noch nicht entdeckt hat, und nach Rosenzweig

ist sie immer eine unter anderen,12 die Persönlichkeit setzt nämlich die

10 Die Ähnlichkeit dieses Gedankengangs mit dem §40 von Sein and Zeit ist beden¬
kenswert.

11 F. Rosenzweig, Stern der Erlösung, S. 10.
12 F. Rosenzweig, Stern der Erlösung, S. 74.

48



Anerkennung der Gemeinschaft voraus, bevor sie sich von dieser
unterscheidet. Unter einem engen methodologischen Blickwinkel ist der von
Rosenzweig für die Beschreibung des Todes des Individuums und die Entstehung

des Selbst gebrauchte Stil erstaunlich, weil er nicht der für die

philosophische und wissenschaftliche Analyse eines Phänomens typische zu sein

scheint: „Das Selbst überfällt den Menschen eines Tages wie ein gewappneter
Mann und nimmt von allem Gut seines Hauses Besitz."13

Aus einer phänomenlogischen Perspektive scheint das Rosenzweigsche
Selbst eine ähnliche Rolle zu spielen wie die Angst in Heideggers Sein und

Zeit; es ist nämlich ein plötzlicher Ausbruch im Leben des Individuums und
eine Aneignung dieses Lebens. Wie auch immer, die Entwicklung des Selbst

hat nicht nur nichts gemeinsam mit der Heideggerschen Angst, sondern das

Sich-Ereignen dieses Phänomens folgt einer radikal verschiedenen Dynamik:

„Das Selbst also wird an einem bestimmten Tag im Menschen geboren. Welcher Tag ist
das? Der gleiche, an dem [. .] das Individuum den Tod in die Gattung stirbt. Eben
dieser Augenblick lässt das Selbst geboren werden. Das Selbst, der ,Daimon', nicht im
Sinne von Goethes orphischer Stanze, wo das Wort grade die Persönlichkeit bezeichnet,
sondern im Sinn des Heraklitworts ,Sein Ethos ist dem Menschen Daimon', dieser
blinde und stumme, in sich verschlossene Daimon überfällt den Menschen das erste
Mal in der Maske des Eros, von da an geleitet er ihn durchs Leben bis zu jenem
Augenblick, wo er die Maske ablegt und sich ihm enthüllt als Thanatos. Dies ist der
zweite, und wenn man so will der geheimere Geburtstag des Selbst, wie es der zweite,
und wenn man so will erst der offenkundige, Sterbetag der Individualität ist."14

Das Selbst ist keine ontologische Kategorie, sondern die ethische Orientierung

jedes Menschen, und es entsteht aus der Dialektik (im Hegeischen
Sinne) von Eros und Thanatos. Eros entwickelt sich aus dem Bewusstein,
Teil einer Gemeinschaft zu sein, in der jedes Geschöpf uns von seiner bzw.

ihrer Armut aus anruft und auf die wir antworten sollen bzw. müssen. Das

Selbst eines jeden von uns ist strukturiert und unterscheidet sich gemäss der

Antwort, die jeder Mensch in seiner einzigartigen Geschichte auf die Armut
gibt. Diese Geschichte ist unvermeidlicherweise sowohl individuell als auch

Teil einer kollektiven Geschichte. Eros tötet den monadischen Charakter des

Individuums, und durch diese Eliminierung schafft er eine Wiedergeburt:
Der Tod, der das existentielle principium individuationis im Heideggerschen
Denken ist, zeigt sich als ein dialektisches Moment, das durch die Anerkennung

der Beziehung auf den Anderen aufgehoben wird. Deshalb steht am
Anfang des zweiten Teils des zweiten Buchs des Stern der Erlösung: „Stark
wie der Tod ist die Liebe."15

13 F. Rosenzweig, Stern der Erlösung, S. 11.
14 F. Rosenzweig, Stern der Erlösung, S. 11.
13 F. Rosenzweig, Stern der Erlösung, S. 174.

49



Sollte sich die Anerkennung meiner Lage und meiner Handlung in der
Existenz auf die verzweifelte Einsamkeit des Todes beschränken, wäre die

Lähmung und nicht die Entwerfbarkeit (im Sinne Heideggers) die Konsequenz

davon. Eros als Bewegung zum Anderen als dem Nächsten ist die
Liebe für und zur Schöpfung, in der sich die Dynamik eines solchen Selbst-

zum-Nächsten einfügt und in der diese Dynamik ihre Form findet. Liebe für
und zur Schöpfung ist syllogistisch auch Liebe für und zu Gott: In der

dialektischen Aufhebung von Thanatos durch Eros schlägt das Selbst die

,tödliche' Einsamkeit, in der das Denken von Sartre, Kierkegaard und
Heidegger verschlossen bleibt. In Sein und Zeit heisst es, dass „dann ich selbst

bin, wenn ich entwerfend auf mich zu bzw. zu mir zurückkomme"; nach

Heidegger entstehen die Anderen als Mit-Menschen nur als Hintergrundkulisse

in diesem Prozess, weil sie, „in den Bereich des Besorgens verwiesen",

„ontologisch an die Welt assimiliert sind".16 Für Sartre ist der Andere im
Status des Selbstseins ontologisch aufgehoben, aber zugleich ist der Andere

vom Selbstsein völlig getrennt: Der Andere kommt zur Existenz nur als Objekt

seiner bzw. ihrer jeweiligen Entwürfe.17 Nach Kierkegaard ist die Liebe

zu Gott zwar die Begründung der Liebe zum Anderen, aber wegen seiner

Konzeption der Negativität der Welt in ihrer existentiellen Dimension ist

Kierkegaard nicht imstande, eine Liebe zu begreifen, die zugleich keine
Selbstliebe ist (selbstverständlich unter Ausschluss des Vollzugs des Gebotes

der Nächstenliebe).18

Die von Rosenzweig festgestellte Beziehung mittels der Dialektik Eros /
Thanatos ist eine Beziehung zur .wirklichen' Person, welche die Einsamkeit
des Ich überwindet. Martin Buber schreibt diesbezüglich:

„[Die Beziehung zur wirklichen Person] kann stark wie der Tod sein, weil sie stärker als

die Einsamkeit ist, weil sie die Schranken der hohen Einsamkeit durchbricht, ihr strenges

Gesetz besiegt und die Brücke über den Abgrund der Weltangst von Selbstsein zu
Selbstsein schlägt."19

Damit, so scheint es, erklärt sich auch der scheinbare Widerspruch der

folgenden Behauptung: der durch die zeitliche und geschichtliche Handlung
des Eros (man kann nur in der Zeit und in der Entwicklung der Existenz

lieben) .geborene' Tod gibt einen ,Yor- und Zunamen" zu meinem Selbst-

1(> M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 171993, S. 123.
17 J.-P. Sartre, L'etre et le néant, Paris 1949, S. 115ff.
18 Diese Problematik wurde im Buch von M. Theunissen, Der Begriff Verzweiflung:

Korrekturen an Kierkegaard, Frankfurt a. M. 1993 ausführlich ausgearbeitet.
D M. Buber, Die Verwirklichung des Menschen. Zur Anthropologie M. Heideggers,

in: A. Liebert (ed.), Philosophia -philosophorum nostri temporis vox universa. Band
III/1-4: Ex Officina Societatis Philosophiae, Belgrad 1938, S. 293.

50



zum-Nächsten. Das Identitätsprinzip ist nicht mehr auf der ontologischen
Bestimmung des Seins gegründet (wie in der Philosophie „von Jonien bis

Jena") sondern auf der Entdeckung des Anderen mittels der Dialektik
Eros / Thanatos. Diese Dialektik übergibt mich der Welt und gibt mir einen

neuen Namen.
Ein ähnliches Phänomen findet sich unseres Erachtens im Pentateuch.

Wird sich ein Protagonist seiner von Gott gegebenen Rolle in der Gemeinschaft

bewusst, bekommt er einen neuen Namen: Abram wird zu Abra/wm,
da das He des göttlichen Namens (JHWH) den neuen Bund zwischen dem

Schöpfer und seinen Geschöpfen bezeichnet. Ebenso wird Jakob zu Israel,

nämlich zu dem, „der mit Gott kämpfte", um die Bedeutung der Erwählung
des jüdischen Volks zu erfassen. Jeder dieser Protagonisten stirbt den vom
Eros (nämlich vom göttlichen Gebot der Nächstenliebe) befohlenen Tod,
und Eros realisiert sich zugleich als Liebe jedes Geschöpfs zu den anderen.

Gott strebt nach einer ,wirklichen' Beziehung zu seinen Geschöpfen in der

Entwicklung der menschlichen Geschichte, nämlich einer Beziehung, die

nicht auf den abstrakten Formalismus des Ritus beschränkt ist.

In Rosenzweigs Denken bleibt der Tod zwar jenes Element, das der

Mensch am meisten fürchtet, und Rosenzweig selber versucht auch nicht, ein

Beruhigungsmittel dafür anzubieten; aber in jüdischer Perspektive kann der

Thanatos vom Eros in einer existentiellen Wiedergeburt dialektisch
umgewandelt werden: Diese Wiedergeburt entsteht aus der Entdeckung des

Anderen als Ereignis und als Phänomen im Horizont des menschlichen Lebens.

Ethos als Synthesis der dialektischen Dynamik von Eros und Thanatos und
als Bezugspunkt für den Vollzug einer wirklichen Beziehung zum Nächsten
und für die Bestimmung unserer Identität in der Zeit und in der Geschichte

der Schöpfung ist daher das in der Genesis erwähnte tov me^od. Es macht uns

zu Schuldigen gegenüber dem Tode und bereitet die letzthinnige Überwindung

des Todes im Vollzug der messianischen Zeit vor.

51


	Die Dialektik Eros / Thanatos als phänomenologische Aufgeschlossenheit zum Anderen in Franz Rosenzweigs Der Stern der Erlösung

