Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: Die Dialektik Eros / Thanatos als phanomenologische
Aufgeschlossenheit zum Anderen in Franz Rosenzweigs Der Stern der
Erlésung

Autor: Albertini, Francesca

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961559

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Dialektik Eros / Thanatos als
phinomenologische Aufgeschlossenheit zum
Anderen in Franz Rosenzweigs
Der Stern der Erlésung

. ouxk
von Francesca Albertini

ole o]
O, nicht unser Ohr diirfen wir verkaufen.
Auch auf dem Markte,
Im Errechnen des Staubes,
Tat manch einer schnell einen Sprun
Auf der Sehnsuchrt Seil,
Weil er etwas horte,
Aus dem Staube heraus tat er den Sprung
Und sirtigte sein Ohr.
Presst, o presst an der Zerstorung Tag
An die Erde das lauschende Ohr,
Und ihr werdet horen, durch den Schlaf hindurch
Werdet ihr horen
Wie im Tode
Das Leben beginnt.”

(NELLY SAcHS, Lange haben wir das Lau-
schen verlernt!, in: Fabrt ins Staublose)

Bevor wir die Konzeption des Todes und seine Implikationen im Denken
Franz Rosenzweigs erortern kénnen, miisste vorab nach dessen Bedeutung
(oder besser: Bedeutungen) im antiken Judentum und der rabbinischen
Tradition gefragt werden. Da wir uns hier mit einem so breiten Thema
indessen nicht niher beschiftigen kénnen,' sei die Aufmerksamkeit nur auf

*

Dr. Francesca Albertini, Albert-Ludwigs-Universitit, Kartiduserstrasse 136, D-79102
Freiburg im Breisgau.

Fiir eine erste Orientierung: J. LetroLpT, Der Tod bei Griechen und Juden, Leipzig
1942; A. ArLonso Aviia (ed.), Amor, muerte y mas alla en el judaismo y cristianismo
antiguos, Valladolid 1999; D. TovLLer (ed.), La mort et ses représentations dans le
Judaisme: actes du collogue organisé par le Centre d’Etudes [uives de I'Université de
Paris IV-Sorbonne en décembre 1989, Paris 2000.

44



Rashis Bibelkommentar sowie auf eine Aggada aus dem 14. Jahrhundert
gelenkt. In Gen 1,31 heisst es, dass Gott nach der Schépfung des Menschen
sah, dass das, was er gemacht hatte, nicht nur zv (,gut®), wie an den an-
deren Tagen der Schopfung, sondern zov me’od (,sehr gut®) war. Da nach
Rashi kein Wort der Tora zufillig ist, versucht er, die Griinde des Gebrauchs
von ,sehr® zu benennen. Sein Ergebnis ist verbliiffend: Denn nach Rashi,
der dabei auf den Midrasch (BerR X,5) zuriickgreift, bezieht sich dieses
surplus in Gen 1,31 auf den Tod. In keinem einzigen Abschnitt im Buch der
Schopfung steht, dass eines der Charakeeristika des Gartens Eden und seiner
Geschopfe die Unsterblichkeit ist; deshalb ist der Tod bereits am ersten Tag
der Schopfung implizit. Unter allen Geschopfen Gottes ist sich allerdings
nur der Mensch des Todes bewusst, und nur er akzeptert diesen als Zeichen
seiner eigenen Endlichkeit gegeniiber der gotdlichen Ewigkeit. Somit ist die
Strafe Gottes nach der Verstossung aus dem Garten Eden nicht die Einfiih-
rung des Todes in die Welt, sondern die Angst vor ihm: Nach dem Unge-
horsam Adams und Evas gegeniiber Gott wird der Tod nicht mehr fiir einen
natiirlichen Teil des Lebens gehalten. Die Angst vor dem Tode zusammen
mit der Vertreibung aus dem Paradies sind ein Joch, das das Menschenge-
schlecht von nun an zu tragen hat.

Es scheint, dass im Laufe der Jahrhunderte die rabbinische Tradition das
Potential fiir eine positive Interpretation des menschlichen Todes wachge-
halten hat, insofern als der Tod dem Menschen hilft, den letzthinnigen
Zweck seiner Endlichkeit und somit seine Rolle in der Schépfung zu ver-
stehen. In einer in der Bibliotheca Palatina (Rom, Vatikanische Museen?)
aufbewahrten Aggada aus dem 14. Jahrhundert ist zu lesen, dass sich ein
Schiiler eines Tages bei seinem Rabbi tiber den Tod beklagte, den dieser fiir
eine Form gottlicher Ungerechtigkeit hielt. Der Rabbi erwiderte:

Wenn der Tod nicht existierte, wiirdest Du vor der Schénheit einer Blume verweilen?
Nein, denn alle Elemente der Schopfung stiinden tagein, tagaus deinem Blick zur
Verfiigung. Du wirst nicht im Stande, Gott fiir so viel Schénheit zu danken®.
Unseres Erachtens sind die menschliche Angst vor dem Tode und ihr
Gegenstiick, nimlich das positive Potential des Todes fiir die Menschheit, im
gleichen Mass in Der Stern der Erlosung’® (Rosenzweig selbst definiert ihn als

2 Ms. Vatican hebr. 18/171a.

3 Das Thema des Todes findet man auch in F. RosenzwEig, Das neue Denken, in: F.
RosenzwElg, Der Mensch und sein Werk, ed. R. und A. MAaYER et al., 4 Binde,
Dordrecht 1984, dort: Band III, S. 139ff. und F. RosenzwEiG, Das Biichlein vom
gesunden und kranken Menschenverstand, ed. N.N. Gratzer, Frankfurt a. M. 1992,
auf die hier allerdings nicht eingegangen werden kann.

45



ein jiidisches Buch) gegenwirtig. Es ist hinlinglich bekannt, dass das erste
Buch des Stern der Erlisung mit dem Epigraph in philosophos! beginnt, da die
Philosophen (mit diesem Wort bezeichnet Rosenzweig die Geschichte des
Denkens ,von Ionien bis Jena“’) nichts anderes gemacht haben, als das
Thema des Todes zu verdringen oder zumindest auf einer metaphysischen
und existentiellen Ebene zu verharmlosen:

~Yom Tode, von der Furcht des Todes, hebt alles Erkennen des All an. Die Angst des
Irdischen abzuwerfen, dem Tod seinen Giftstachel, dem Hades seinen Pesthauch zu
nehmen, des vermisst sich die Philosophie. [... Dlie Philosophie leugnet [die] Angste

der Erde. [. ..] Der Mensch soll die Angst des Irdischen nicht von sich werfen; er soll in
der Furcht des Todes — bleiben.“®

In diesem incipit ist bereits deutlich, dass sich Rosenzweig im Gegensatz zum
ontologischen Formalismus Heideggers an das unreduzierbare lebendige In-
dividuum und nicht primir an die ontologische und transindividuale Scruk-
tur des Selbstseins wendet. Der Stern der Erlisung richtet sich auf das in der
Erde verankerte Sein des Menschen, wobei das vielleicht als ein Widerhall
der Einleitung von Schellings Philosophie der Offenbarung’ gehort werden
konnte, in der Schelling mit Nachdruck betont, dass eine Philosophie der
Offenbarung niemals das Denken von der Erfahrung abtrennen darf. Un-
seres Erachtens widerspiegelt der Anfang des Stern der Erlisung auch die
Wirkungen der biographischen Situation Rosenzweigs: Begonnen hatte Ro-
senzweig den im Februar 1919 abgeschlossenen Stern der Erlisung auf Post-
karten, die er im August 1918 von der Kriegsfront nach Hause geschickt
hatte, als er fiir eine gewisse Zeit als Freiwilliger in einem Lazarett arbeitete.
Der expressionistische Radikalismus seines Stils kénnte auch als Konsequenz
solcher extremen und tragischen Erfahrungen interpretiert werden. Wihrend
Sartre aus seiner Einkerkerung die Idee ableitet, dass das allgemeine Akzep-
tieren des ,Todes-im-Krieg“ als eines Dienstes fiir einen angeblich héheren
Zweck das offenkundigste Symptom der Absurditit des Lebens ist, versucht

4 Eines der besten Werke iiber dieses Thema wurde von E. BirkensTock geschrie-

ben: Heisst philosophieren sterben lernen? Antworten der Existenzphilosophie: Kierke-

gaard, Heidegger, Sartre, Rosenzweig, Freiburg, Miinchen 1997. Vgl. dazu auch W.

Marx, Die Bestimmung des Todes im ,Stern der Erlésung’, in: W. ScHMIED-

Kowarzik (ed.), Der Philosoph Franz Rosenzweig (1866 —1929), Freiburg, Miin-

chen 1986, Band II, S. 611ff. Diese Werke zeigen, dass das Problem des Todes und

seine Bezichung auf die Liebe nicht nur im Biichlein vom gesunden und kranken

Menschenverstand gegenwirtig ist.

F. RoSENZWEIG, Der Stern der Erlisung, Frankfurt a. M. 1992, S. 13.

F. RosENzWEIG, Stern der Erlosung, S. 3—4.

7 F.J.W. voN ScHELLING, Philosophie der Offenbarung, ed. und eingeleitet von M.
Frank, Frankfurt a. M. 1993 (= Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 181).

[« QAW

46



Rosenzweig, den Tod in ein Instrument fir das Verstindnis des Lebens
umzuwandeln: Sein Verstindnis akzeptiert die Todesvergessenheit als Vorbe-
dingung zu keinem Zeitpunkt. Keine Verheissung der Trennung des Korpers
von der Seele, keine Verheissung eines Tages ohne Sonnenuntergang, keine
Verheissung von der Auferstehung ist imstande, die menschliche Angst vor
dem Tode zu mildern oder iiber sie zu trésten, weil diese Angst mit dem
Bewusstsein der menschlichen Endlichkeit eng verbunden ist und der
Mensch davon nicht befreit werden kann. Deswegen beabsichtigt Rosen-
zweig nicht, Trost anzubieten oder das Sterben zu lehren. Unseres Erachtens
muss anderswo nach dem primiren Ziel Rosenzweigs gesucht werden.

Rosenzweig versteht den Tod als ,,die furchtbare Armut, Einsamkeit und
Losgerissenheit von aller Welt“® und bezieht sich somit unserer Interpreta-
tion nach auf die Todesdarstellungen im Alten Testament. Im Buch Hiob
und in den Friitheren Propheten wird der Tod beispielsweise nicht nur als
physischer Tod beschrieben (fiir diese Sicht finden sich im Alten Testament
nur wenige Bemerkungen, und die sind zudem nicht von besonderem Be-
lang), sondern auch als ein existentieller Zustand von Armut und Notwen-
digkeit, als totale Isolation von der Schopfung, als ein ,Von-den-Ereignissen-
und-der-Geschichte-der-Welt-losgerissen-Sein®. In Ps 88,4 stellt She’ol das
Nicht-Land dar, nimlich den Ort, an dem nichts am Leben, aktiv und
dynamisch ist, den Ort, an dem keine Beziehungen méglich sind, weil die
Toten von der Erinnerung Gottes ausgeschlossen sind (Vers 6). Es ist inter-
essant, hier zu unterstreichen, dass der Tod kein Objekt einer besonderen
Erérterung in der Bibel ist (z. B. wird der Tod eines jeden Patriarchen wie ein
normales physisches Ereignis, nimlich als natiirliches Ende des Lebens be-
schrieben”), wihrend er eine wichtige Rolle in der kanaaniischen, babylo-
nischen und igyptischen Welt (z. B. im Gilgamesch-Epos und in der Kos-
mogonie von Memphis) spielt. Das metaphysische Schema einer empirischen
Welt und eines himmlischen Reichs ist dem Alten Testament véllig fremd:
Die zwei Bezugspunkte sind vielmehr Welt und Mensch einerseits, Gott
andererseits. Wie das Alte Testament die Seele nicht als geistiges, vom Kor-
per getrenntes Prinzip konzipiert, so kennt es keine Unterbewertung der
Endlichkeit und der Materie zugunsten einer himmlischen Dimension.

In der Perspektive der Bibel ist der Tod kein abstraktes Nichts, er ist
nicht nur die blosse Lebensabwesenheit, das einfache ,,Nicht-mehr-da-sein®

8 F. ROSENZWEIG, Stern der Erlisung, S. 4.
9 Im Alten Testament finden wir selbstverstindlich auch furcht- und angstbezogene

Beschreibungen des Todes, aber sie beziehen sich immer auf einen zu frithen Tod als
Konsequenz einer Strafe Gottes (z.B. Ijob 36,13 -15; 1 Sam 2,31; Dtn 30,15).

47



eines Korpers, sonst hitte Epikur mit seiner Behauptung recht gehabr, dass
der Mensch keinen Grund hat, den Tod zu fiirchten: Solange das Leben da
ist, gibt es keinen Tod, und wenn der Tod da ist, gibt es den Menschen
bereits nicht mehr; so seine Uberlegung (Brief an Menoikeus 124b-127a).
Nach Rosenzweig liegt die Todesangst im Umstand, dass der Tod ein
unumgingliches Erwas'® ist und die Vielfiltigkeit der Formen, unter denen
sich dieses Etwas darstellt, die extreme confutatio des fundamentalen philo-
sophischen Denkens ,von Jonien bis Jena® ist: die Idee einer einzigen und
universellen Erkenntnis des A/l Da die Philosophie den Tod als ein unum-
gingliches Etwas der Existenz aus ihrem Bereich ausgeschlossen hat, hat sie ihr
Ziel verfehlt und ihn in dem ,diktatorischen’ und kontrollierbaren Reich des
abstrakten Denkens verschlossen. Rosenzweig spart nur Arthur Schopenhau-
er und Friedrich Nietzsche von seiner Kritik aus, weil sich diese Philosophen
dem Problem des Menschen als Geschépf iz seinem durch Vor- und Zunamen
festgelegten Sein'' stellen; sie konzipieren nimlich den Menschen als leben-
diges Geschopf, das sich durch seine Handlungen in der Welt zeigt und
bestimmt. Deswegen ist der Primat der Handlung vor dem Sein ein ent-
scheidender Aspekt des neuen Denkens Rosenzweigs, das in einer Ethik der
JTatsichlichkeit® (Rosenzweig benutzt dieses Wort als Synonym fiir ,Fak-
tualitit®) wurzelt. Aber an diesem Punkt scheint es so, dass wir uns an einem
unlogischen Sprung in Rosenzweigs Argumentation befinden: Was ist die
Beziehung zwischen Tod und ethischer Handlung des Menschen? Wie ist es
moglich, eine solche Beziechung als ,phinomenologische’ zu interpretieren?
Und wie ist es moglich, die traditionelle Konzeption des Todes als Abwe-
senheit, als Leere, als Entscheidungsunmoglichkeit, als Denkens- und Be-
wegungsverneinung mit der ethischen Dimension zu verkniipfen? Um eine
Antwort auf diese Fragen zu geben, miissen wir uns auf die Argumentation
Rosenzweigs iiber die Entstehung des Se/bst im dritten Teil des ersten Buchs
des Stern der Erlisung beziehen. Rosenzweig konzentriert sich auf das Ver-
stindnis der Entstehung der abstrakten Anonymitit des Individuumsbegrif-
fes und insbesondere auf die Art und Weise, in der jedes Geschopf sein Selbst
bestimmt (mittels des Se/bst unterscheidet sich ein Mensch von der Gemein-
schaft und verliert zugleich den Kontakt mit ihr). Individuum ist das Ge-
schopf, das seine Personlichkeit noch nicht entdeckt hat, und nach Rosen-
zweig ist sie immer eine unter anderen,' die Personlichkeit setzt nimlich die

10 Die Ahnlichkeit dieses Gedankengangs mit dem §40 von Sein und Zeit ist beden-
kenswert.

Il F. RoSENZWEIG, Stern der Erlosung, S. 10.

12 F. ROSENZWEIG, Stern der Erlosung, S. 74.

48



Anerkennung der Gemeinschaft voraus, bevor sie sich von dieser unter-
scheidet. Unter einem engen methodologischen Blickwinkel ist der von Ro-
senzweig fir die Beschreibung des Todes des Individuums und die Entste-
hung des Selbst gebrauchte Stil erstaunlich, weil er nicht der fiir die philo-
sophische und wissenschaftliche Analyse eines Phinomens typische zu sein
scheint: ,,Das Selbst iiberfillt den Menschen eines Tages wie ein gewappneter
Mann und nimmt von allem Gurt seines Hauses Besitz.“ "

Aus einer phinomenlogischen Perspektive scheint das Rosenzweigsche
Selbst eine ihnliche Rolle zu spielen wie die Angst in Heideggers Sein und
Zeit; es ist nimlich ein plétzlicher Ausbruch im Leben des Individuums und
eine Aneignung dieses Lebens. Wie auch immer, die Entwicklung des Se/bst
hat nicht nur nichts gemeinsam mit der Heideggerschen Angst, sondern das

Sich-Ereignen dieses Phinomens folgt einer radikal verschiedenen Dynamik:
,Das Selbst also wird an einem bestimmten Tag im Menschen geboren. Welcher Tag ist
das? Der gleiche, an dem [...] das Individuum den Tod in die Gattung stirbt. Eben
dieser Augenblick lisst das Selbst geboren werden. Das Selbst, der ,Daimon’, nicht im
Sinne von Goethes orphischer Stanze, wo das Wort grade die Personlichkeit bezeichner,
sondern im Sinn des Heraklitworts ,Sein Ethos ist dem Menschen Daimon’, dieser
blinde und stumme, in sich verschlossene Daimon iiberfillt den Menschen das erste
Mal in der Maske des Eros, von da an geleitet er ihn durchs Leben bis zu jenem
Augenblick, wo er die Maske ablegt und sich ihm enthiillt als Thanatos. Dies ist der
zweite, und wenn man so will der geheimere Geburtstag des Selbst, wie es der zweite,
und wenn man so will erst der offenkundige, Sterbetag der Individualitit ist.” H

Das Selbst ist keine ontologische Kategorie, sondern die ethische Orientie-
rung jedes Menschen, und es entsteht aus der Dialektik (im Hegelschen
Sinne) von Eros und Thanatos. Eros entwickelt sich aus dem Bewusstein,
Teil einer Gemeinschaft zu sein, in der jedes Geschopf uns von seiner bzw.
threr Armut aus anruft und auf die wir antworten sollen bzw. miissen. Das
Selbst eines jeden von uns ist strukturiert und unterscheidet sich gemiss der
Antwort, die jeder Mensch in seiner einzigartigen Geschichte auf die Armut
gibt. Diese Geschichte ist unvermeidlicherweise sowohl individuell als auch
Teil einer kollektiven Geschichte. Eros totet den monadischen Charakter des
Individuums, und durch diese Eliminierung schafft er eine Wiedergeburt:
Der Tod, der das existentielle principium individuationis im Heideggerschen
Denken ist, zeigt sich als ein dialektisches Moment, das durch die Anerken-
nung der Beziehung auf den Anderen aufgehoben wird. Deshalb steht am

Anfang des zweiten Teils des zweiten Buchs des Stern der Erlisung: ,Stark
wie der Tod ist die Liebe.“"

13 F. RoSENZWEIG, Stern der Erlgsung, S. 11.
14 F. ROSENZWEIG, Stern der Erlosung, S. 11.
15 F. ROSENZWEIG, Stern der Erlosung, S. 174.

49



Sollte sich die Anerkennung meiner Lage und meiner Handlung in der
Existenz auf die verzweifelte Einsamkeit des Todes beschrinken, wire die
Lihmung und nicht die Entwerfbarkeit (im Sinne Heideggers) die Konse-
quenz davon. Eros als Bewegung zum Anderen als dem Nichsten ist die
Liebe fur und zur Schopfung, in der sich die Dynamik eines solchen Se/bst-
zum-Niichsten einfiigt und in der diese Dynamik ihre Form findet. Liebe fiir
und zur Schépfung ist syllogistisch auch Liebe fiir und zu Gott: In der
dialektischen Aufthebung von Thanatos durch Eros schligt das Selbsr die
;tddliche’ Einsamkeit, in der das Denken von Sartre, Kierkegaard und Hei-
degger verschlossen bleibt. In Sein und Zeir heisst es, dass ,dann ich selbst
bin, wenn ich entwerfend auf mich zu bzw. zu mir zuriickkomme“; nach
Heidegger entstehen die Anderen als Mit-Menschen nur als Hintergrund-
kulisse in diesem Prozess, welil sie, ,in den Bereich des Besorgens verwiesen®,
sontologisch an die Welt assimiliert sind“."® Fiir Sartre ist der Andere im
Status des Selbstseins ontologisch aufgehoben, aber zugleich ist der Andere
vom Selbstsein vollig getrennt: Der Andere kommt zur Existenz nur als Ob-
jekt seiner bzw. ihrer jeweiligen Entwiirfe.'” Nach Kierkegaard ist die Liebe
zu Gott zwar die Begriindung der Liebe zum Anderen, aber wegen seiner
Konzeption der Negativitit der Welt in ihrer existentiellen Dimension ist
Kierkegaard nicht imstande, eine Liebe zu begreifen, die zugleich keine
Selbstliebe ist (selbstverstindlich unter Ausschluss des Vollzugs des Gebotes
der Nichstenliebe).'®

Die von Rosenzweig festgestellte Beziehung mittels der Dialektik Eros/
Thanatos ist eine Beziehung zur ,wirklichen® Person, welche die Einsamkeit
des Ich tiberwindet. Martin Buber schreibt diesbeziiglich:

»[Die Beziehung zur wirklichen Person] kann stark wie der Tod sein, weil sie stirker als
die Einsamkeit ist, weil sie die Schranken der hohen Einsamkeit durchbricht, ihr stren-
ges Gesetz besiegt und die Briicke iiber den Abgrund der Weltangst von Selbstsein zu
Selbstsein schligt.” 12

Damit, so scheint es, erklirt sich auch der scheinbare Widerspruch der fol-
genden Behauptung: der durch die zeitliche und geschichtliche Handlung
des Eros (man kann nur in der Zeit und in der Entwicklung der Existenz
lieben) ,geborene’ Tod gibt einen ,Vor- und Zunamen® zu meinem Selbst-

16 M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, Tiibingen 71993, S. 123.

17 ].-P. SARTRE, Letre et le néant, Paris 1949, S. 115ff.

18 Diese Problematik wurde im Buch von M. THEUNISSEN, Der Begriff Verzweiflung:
Korrekturen an Kierkegaard, Frankfurt a. M. 1993 ausfiihrlich ausgearbeitet.

19 M. Busker, Die Verwirklichung des Menschen. Zur Anthropologie M. Heideggers,
in: A. LieBerT (ed.), Philosophia — philosophorum nostri temporis vox universa. Band
I11/1-4: Ex Officina Societatis Philosophiae, Belgrad 1938, S. 293.

50



zum-Nichsten. Das Identititsprinzip ist nicht mehr auf der ontologischen
Bestimmung des Seins gegriindet (wie in der Philosophie ,von Jonien bis
Jena®) sondern auf der Entdeckung des Anderen mittels der Dialektik
Eros/Thanatos. Diese Dialektik iibergibt mich der Welt und gibt mir einen
neuen Namen.

Ein dhnliches Phinomen findet sich unseres Erachtens im Pentateuch.
Wird sich ein Protagonist seiner von Gott gegebenen Rolle in der Gemein-
schaft bewusst, bekommt er einen neuen Namen: Abram wird zu Abrasam,
da das He des gottlichen Namens (JHWH) den neuen Bund zwischen dem
Schopfer und seinen Geschopfen bezeichnet. Ebenso wird Jakob zu Israel,
nimlich zu dem, ,,der mit Gott kimpfte®, um die Bedeutung der Erwihlung
des jiidischen Volks zu erfassen. Jeder dieser Protagonisten stirbt den vom
Eros (nidmlich vom gottlichen Gebot der Nichstenliebe) befohlenen Tod,
und Eros realisiert sich zugleich als Liebe jedes Geschépfs zu den anderen.
Gott strebt nach einer wirklichen' Beziehung zu seinen Geschopfen in der
Entwicklung der menschlichen Geschichte, nimlich einer Beziehung, die
nicht auf den abstrakten Formalismus des Ritus beschrinke ist.

In Rosenzweigs Denken bleibt der Tod zwar jenes Element, das der
Mensch am meisten fiirchtet, und Rosenzweig selber versucht auch nicht, ein
Beruhigungsmittel dafiir anzubieten; aber in jiidischer Perspektive kann der
Thanatos vom Eros in einer existentiellen Wiedergeburt dialektisch umge-
wandelt werden: Diese Wiedergeburt entsteht aus der Entdeckung des An-
deren als Ereignis und als Phinomen im Horizont des menschlichen Lebens.
Ethos als Synthesis der dialektischen Dynamik von Eros und Thanatos und
als Bezugspunkt fiir den Vollzug einer wirklichen Beziehung zum Nichsten
und fiir die Bestimmung unserer Identitit in der Zeit und in der Geschichte
der Schépfung ist daher das in der Genesis erwihnte tov me’od. Es macht uns
zu Schuldigen gegeniiber dem Tode und bereitet die letzthinnige Uberwin-
dung des Todes im Vollzug der messianischen Zeit vor.

51



	Die Dialektik Eros / Thanatos als phänomenologische Aufgeschlossenheit zum Anderen in Franz Rosenzweigs Der Stern der Erlösung

