Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: Johannes Buxtorf Westphalus und die Erforschung des Judentums in
der Neuzeit

Autor: Burnett, Stephen G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961558

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johannes Buxtorf Westphalus und die

Erforschung des Judentums in der Neuzeit

von Stephen G. Burnett™

Wenn vom , Anfang der Erforschung des Judentums® die Rede ist, geht es
meistens um die Wissenschaft des Judentums im 19. Jahrhundert. Leopold
Zunz, Abraham Geiger und andere Griinderviter der Wissenschaft des Ju-
dentums haben es als ihre Aufgabe angesehen, die Religion, Geschichte,
Literatur und Sprachen der Juden und deren Erforschung auf eine neue Basis
zu stellen." Das bedeutet auch, dass sie einen neuen Wissenschaftsapparat
schaffen mussten, vor allem Lexika, Nachschlagewerke, Bibliographien und
Monographien zu bestimmten Themen wie z.B. dem jiidischen Gottes-
dienst. Diese Arbeit war notwendig, nicht nur weil sie manchmal ,,politische"
Zwecke erfiillen (etwa Leopold Zunz’ Gottesdienstliche Vortriige der Juden
[1837]) oder weitere wissenschaftliche Arbeiten unterstiitzen sollte, sondern
auch weil es innerhalb der akademischen Kreise schon eine ,wissenschaftliche
Literatur® iiber das Judentum gab. Diese Literatur stammte vor allem von
den christlichen Hebraisten des Reformationszeitalters und aus der Zeit der
protestantischen Orthodoxie. Leopold Zunz, Moritz Steinschneider, Alexan-
der Kohut und andere jiidische Gelehrte dieser Zeit mussten sich zuerst mit
der bereits existierenden Literatur auseinandersetzen, um sie entweder zu
korrigieren oder zu ersetzen. Unter den christlichen Hebraisten des 16. bis

" Stephen G. Burnett PhD, 1901 Oakdale Ave., Lincoln, Nebraska, 68506, USA;
Assistant Professor am Department of Classics and Religious Studies sowie Depart-
ment of History an der University of Nebraska at Lincoln, Lincoln, Nebraska,
USA. — Herzlich danken méchte ich Frau Dr. Verena Dohrn, Universitit Han-
nover, und Prof. Dr. Stefan Schreiner fiir ihre Hilfe bei der Durchsicht und Her-
ausgabe dieses Aufsatzes.

I Vgl. die beiden Artikel ,Wissenschaft des Judentums® und ,,Zunz, Leopold®, in: G.
Wicopker (ed.), The New Standard Jewish Encyclopedia, New York 71992. Siehe
auch S. DusNov, History of the Jews. Band V: From the Congress of Vienna to the
Emergence of Hitler, South Brunswick 1973, S. 95-103 (= Weltgeschichte des
jiidischen Volkes. Band IX: Die neueste Geschichte, Berlin 1929, S. 111-122),

30



18. Jahrhunderts darf man Johannes Buxtorf Westphalus (den Alteren) als
einen der wichtigsten Experten in Fragen des Judentums und dessen Erfor-
schung bezeichnen. Man kénnte ihn sogar als einen der Begriinder der jii-
dischen Studien bezeichnen, auch wenn deren Gestalt der christlichen Or-
thodoxie entspricht.

1. Die Entwicklung der Hebriischen Studien
wihrend der Frithen Neuzeit

Buxtorf war keineswegs der erste christliche Gelehrte, der gute Kenntnisse in
den Sprachen, Literaturen und der Religion der Juden besass. Er stand auf
den Schultern von Riesen, auch wenn sie aus heutiger Sicht etwas kleiner
wirken. Um seine Leistungen und Schwichen besser zu verstehen, miissen
wir mit der Entwicklung der hebriischen Studien im Reformationszeitalter
beginnen. Danach wird von Buxtorfs Leben und Werk zu reden sein, um
zum Schluss eine Bilanz seiner Leistungen zu ziehen.

Schon im Spitmittelalter gab es einige christliche Gelehrte sowie getaufte
Juden, die in gewissem Masse die hebriische Sprache der Bibel und zum Teil
auch die nachbiblische hebriische Literatur kannten. Zu denken ist vor allem
an Nikolaus von Lyra, Pablo de Santa Maria und Raimundo Martini. Aber
solche Sprachkenntnisse waren nicht weit verbreitet. Der Franziskaner Kon-
rad Pellikan musste im letzten Jahrzehnt des 15. Jahrhunderts die hebriische
Grammatik ohne Lehrbuch studieren und selbst eine Grammatik schreiben.?
Fiir Johannes Reuchlin war es leichter, weil er jiidische Lehrer fand, die
bereit waren, ihm zu helfen. Das aber war ebensowenig selbstverstindlich
wie leicht.

Im Jahrhundert der Reformation verbesserte sich der Kenntnisstand der
hebriischen Sprache bei den christlichen Gelehrten deutlich. Dazu trugen
vier Entwicklungen bei, die sich gegenzeitig verstirkten. Zu nennen sind (1)
neue ideologische bzw. theologische Griinde, Hebriisch zu studieren, (2) die
Entstehung hebriischer Buchdruckereien, (3) die Einrichtung und Verbrei-
tung von Lehrstithlen der hebriischen Sprache an europiischen Universiti-
ten und (4) die Bereitschaft einiger jiidischer Gelehrter oder getaufter Juden,
Hebriischunterricht zu erteilen.” Hinsichtlich der Ideologie/ Theologie gab

2 R.G. Hosss, Conrad Pellican and the Psalms: The Ambivalent Legacy of a Pioneer
Hebraist, in: Reformation and Renaissance Review 1 (1999), S. 72-99.

3 ]. Friepman, The Most Ancient Testimony: Christian-Hebraica in the Age of Renais-
sance Nostalgia, Athens (Ohio) 1983, S. 24 -49.

31



es verschiedene Griinde, die Humanisten veranlassten, Hebriisch zu lernen.
Fiir Pico della Mitandola und Reuchlin ging es vor allem um das Studium
der Kabbala als Mittel, zur Weisheit des Altertums zuriickzufinden. Fiir an-
dere Humanisten und fiir die Reformatoren war die Kenntnis der hebrii-
schen Sprache der Bibel von Belang. Der Ruf ad fontes (,zuriick zu den
Quellen®) wurde sehr ernst genommen und liess ein Publikum fiir hebriische
Biicher und hebriischen Sprachunterricht entstehen.

Die Entwicklungen des hebriischen Buchdrucks und der Hebriischlehr-
stithle hingen zum Teil miteinander zusammen. Die wichtigsten Autoren
hebriischer Biicher waren meist Professoren, und Professoren brauchten
Lehrbiicher fiir ihre Studenten. Andererseits entschieden die Drucker, ob es
sich lohnte, diese besonders schwer herstellbaren Biicher iiberhaupt zu druk-
ken. Anfang des 16. Jahrhunderts gab es kaum Hebriischlehrbiicher fiir ein
christliches Publikum. Es bestand auch kein grosser Bedarf an ihnen. Als
Reuchlin 1506 das erste Grammatikbuch mit Lexikon veréffentlichte, war
das zwar eine grosse wissenschaftliche Leistung, erwies sich fiir den Drucker
und Verleger aber als ein schlechtes Geschift, weil sich die Nachfrage danach
sehr in Grenzen hielt.” Mitte des Jahrhunderts druckten meist die grossten
Druckereien Europas, wie Heinrich Petri und Hieronymus Frobenius in
Basel und Christoffel Plantijn in Antwerpen hebriische Biicher.” Ende des
16. Jahrhunderts 4dnderte sich die Lage der hebriischen Drucker deutlich.
Nach meiner Zihlung gab es zwischen 1501 und 1600 insgesamt 914 he-
briische Biicher, die fiir christliche Leser gedruckt worden waren; 437 (un-
gefihr 48 %) davon in Deutschland. Die meisten dieser Biicher waren, sofern
nicht Ausgaben der hebriischen Bibel, Hilfsmittel zum Verstehen ihrer he-
briischen Sprache. Immerhin war damit die Basis fiir eine zukiinftige Be-
gegnung mit der jiidischen Literatur deutlich breiter geworden als zuvor.

Mit Unterstiitzung der Humanisten wurden seit Anfang des 16. Jahr-
hunderts Lehrstiihle fiir hebriische Sprache in Europa, vor allem in Deutsch-
land eingerichtet. Den Anfang machte in Spanien die Komplutensische Uni-
versitit zu Alcala, gefolgt von dem Dreisprachenkolleg in Léwen. Die Re-
formation verstirkte diese Entwicklung. Seit 1518 (Wittenberg) und bis ins
17. Jahrhundert entstand eine grosse Reihe neuer Lehrstithle an protestan-

4 H. WipMmaNN, Zu Reuchlins Rudimenta Hebraica, in: E. Geck et al. (ed.), Fest-
schrift fiir Josef Benzing zum Sechzigsten Geburtstag 4. Februar 1964, Wiesbaden
1964 , S. 492-498.

5> S.G. Burnert, Christian Hebrew Printing in the Sixteenth Century: Printers,
Humanism, and the Impact of the Reformation, in: Helmantica 51/154 (2000), S.
21-22.

32



tischen und katholischen Universititen und Hochschulen (selbst an den Je-
suitenuniversititen). Zwischen 1501 und 1650 gab es nach meiner neuesten
Zihlung in ganz Europa 509 Minner (darunter 200 Deutsche), die als Do-
zenten oder Professoren der hebriischen Sprache an Universititen lehrten.
Obwohl diese Zahlen freilich auf Schitzungen beruhen, bekommt man den-
noch einen Eindruck davon, wie stark sich die Lage des Hebriischunterrichts
an europiischen Universititen seit 1501 dnderte.

Den vergleichsweise geringsten Einfluss auf diese Entwicklung hatte da-
bei die Bereitschaft jidischer Gelehrter, Christen Hebriischunterricht zu
erteilen. Einige dieser Privatlehrer sind bekannt, an erster Stelle der aus
Neustadt bei Niirnberg stammende Elia Levita (Elijahu ben Asher ha-Lewi),
der die meiste Zeit seines Lebens in Venedig verbrachte, und Matthias Adria-
nus, ein getaufter Jude aus Spanien. Levitas Titigkeit als Autor war fiir die
Entwicklung der Hebraistik in der frithen Neuzeit besonders wichtig. Adria-
nus unterrichtete mehrere deutsche Professoren der ersten Generation christ-
licher Hebraisten, z.B. Pellikan, Miinster, Capito, aber auch Reuchlin. Er
war der erste Lehrstuhlinhaber zu Lowen.

Buxtorf begann seine Karriere als Erforscher der hebriischen Sprache
erst, als die eben genannten Entwicklungen bereits in vollem Gange waren.
Er wohnte in Basel, das lingst ein Zentrum des hebriischen Buchdrucks
geworden war, und lehrte an der dortigen Universitdt, deren erster Lehr-
stuhlinhaber fir Hebriisch Konrad Pellican seit 1524 bereits dort titig war.
Zu seiner Zeit setzte sich die Erkenntnis durch, dass die Kenntnis des He-
briischen der Bibel fiir die Christenheit sehr wichtig war, vor allem fiir die
Protestanten. Weniger deutlich war die Bedeutung der nachbiblischen he-
briischen, jiidischen Literatur. Buxtorfs Verdienst ist es, fiir seine Nachfolger
die Motivation und auch die Hilfsmittel zur Erforschung der nachbiblischen
hebriischen, jtidischen Literatur vorbereitet zu haben.

2. Buxtorfs Leben und Werke

Buxtorf wurde 1564 im westfilischen Kamen geboren. Seine Familie zihlte
zur Oberschicht der Kleinstadt. Sein Grossvater Joachim Buxtorf wirkte 30
Jahre lang als Biirgermeister von Kamen; sein Vater Johannes Buxtorf fiihrte
die Reformation in Kamen ein, und zwar nach reformierter, nicht nach
lutherischer Lehre. Westfalen war damals keine Hochburg der Universitits-
bildung, aber es gab doch sehr gute Sekundarschulen, die stark vom Hu-
manismus geprigt waren.® Der junge Buxtorf besuchte die Lateinschule in

6 A.H. voN WALTHER, Hohere Schulen in Westfalen, in: Westfilische Zeitschrift 107
(1957], 5. 23.

g4



Hamm, wo er seinen ersten Hebriischunterricht erhielt. 1605, in seiner
dedicatio auf den Magistrat der Stadt Hamm schrieb er:

»Zu dieser Zeit nimlich begann Herr Georg Fabricius, damals Konrektor Eurer Schule,
dort die hebriische Sprache zuverlissig und erfolgreich zu unterrichten; von ihm habe
auch ich ihre Anfangsgriinde gelernt. In dankbarer Erinnerung daran wollte ich das
vorliegende Lehrbuch der hebriischen Sprache mit einer Widmung an Euch veréffent-
lichen — teils um meine Bereitschaft, dringenden Wunsche zu bekriftigen, dass das
Studium dieser Sprache auch weiter in ihr gepflegt und noch fester verankert werde.
Denn dies ist sicher: wie zwangsliufig mit dem Verfall der Schulen im gleichen Zuge die
Kirchen wanken und stiirzen, so wiirde mit dem Verfall der Sprachenkenntnis in der
Kirche zugleich die unverfilschte Bibelauslegung zusammenbrechen.“”

Danach besuchte er das Archigymnasium in Dortmund und die refor-
mierte Hochschule zu Herborn. Dort studierte er Theologie bei Piscator und
Olevianus. 1587 erlangte er die Erlaubnis, einige Probepredigten zu halten.®
Seine Ausbildungszeit kronte er mit einer akademischen Reise zu den Uni-
versititen in Heidelberg, Ziirich und Basel. Dank Protektion von Johann
Jakob Grynius wurde er Antistes, Hauptpfarrer, der Basler Kirche in Basel.

1588 fand Grynius fiir Buxtorf eine Stelle als Hauslehrer der Familie
Curio, bei der er sechs Jahre wohnte und mit Margaretha Curio auch seine
zukiinftige Frau kennen lernte. Im Sommer 1588 wurde Buxtorf an die
Universitit Basel berufen, um dort Hebriisch zu lehren. 1590 nahm er den
Lehrstuhl an und lehrte dort bis zu seinem Tod 1629. Am 18. Februar 1593
heiratete er Margaretha Curio. Dieser Ehe wurden sieben Kinder geboren.
Der bekannteste Spross der Familie ist Johannes Buxtorf der Jiingere, der
nach seines Vaters Tod den Lehrstuhl fiir Hebriische Sprache bekam und
ebenso beriihmt wie sein Vater wurde.

Buxtorf der Altere arbeitete zugleich bei den hebriischen Druckern der
Stadt Basel, bei Konrad Waldkirch und Ludwig Kénig dem Jiingeren. Dies
zu tun, hatte er verschiedene Griinde. Als Autor hebriischer Biicher wollte
er, dass sie fehlerfrei gedruckt wurden; deshalb betitigte er sich selbst als
Korrektor seiner eigenen Biicher. Stadt und Universitit hatten ihn auch
verpflichtet, die Texte zu iiberpriifen, wenn Drucker jiidische Biicher pro-
duzierten, um eventuelle Listerungen und umstiirzlerische Wendungen zu
identifizieren und zu streichen.” Abgesehen davon brauchte er diese zusitz-

7 J. Buxtorr, Einfihrung, Praeceptiones de Grammaticae Lingua Hebraea, Basel:
Konrad Waldkirch 1605 (Prijs no. 18); Teiliibersetzung von K. Kiesow, in: Verein
der Freunde des Gymnasium Hammonense zu Hamm, Mitteilungen 45 (Dezember
1985), S. 9.

8  S.G. BurNerr, From Christian Hebraism to Jewish Studies: Johannes Buxtorf (1564 —
1629) and Hebrew Learning in the Seventeenth-Century, Leiden 1996 (= Studies in
the History of Christian Thought 68), S. 10 Anm. 14.

9 S.G. Burnert, From Christian Hebraism to Jewish Studies, S. 37—-38.

34



liche Arbeit, um seine Familie ernihren zu kénnen. Denn die Universitit
Basel hatte damals den fragwiirdigen Ruf, die am schlechtesten bezahlende
Universitidt deutscher Linder zu sein. Phillip Scherb, ein bertihmter Basler
Arzt, der an der Hochschule zu Altdorf lehrte, lehnte einen ehrenvollen Ruf
an seine Heimatuniversitit mit der Erklirung ab, er wohne lieber im Aus-
land, als dass er im Vaterland verhungere.'® Vor allem als Zensor und Druk-
ker juidischer Biicher kniipfte Buxtorf Kontakte mit Juden. Er arbeitete mit
den judischen Korrektoren und Druckern zu Basel, die meistens in der
Vorstadt Allschwyl wohnten. Einige wohnten auch bei ithm, als er 1618 -
1619 die Rabbinerbibel zum Druck brachte.'" Mit Juden hatte er auch auf
der Frankfurter Messe Kontakt sowie durch seine Geschiftskorrespondenz
als Agent fiir den Drucker Waldkirch. Durch diese personlichen und ge-
schiftlichen Verbindungen erhielt Buxtorf die Méglichkeit, Fragen iiber das
jidische Leben zu stellen. Als Zensor musste er mehrere jiidische Biicher
lesen, vor allem Biicher auf Juden-Deutsch, die fiir Frauen und wenig ge-
bildete Minner bestimmt waren.'? Daher waren Buxtorfs Kenntnisse vom
Judentum zumeist lebensnah, wenn auch etwas schlicht.

Buxtorfs zahlreiche gedruckte Werke lassen sich in drei Kategorien ord-
nen. Bei den meisten seiner Biicher handelt es sich um pidagogische Werke,
die das Lernen der hebriischen Sprache fordern sollten: Das erste war ein
kleines Lexikon der hebriischen Sprache, ein fiir Theologiestudenten be-
stimmtes Taschenbuch (1600), das letzte ein Lexikon des Talmuds, das zehn
Jahre nach seinem Tod erst von Johannes Buxtorf dem Jiingeren herausge-
geben wurde. Fachmann war Buxtorf auf dem Gebiet der Sprachen der
jiidischen Literatur. Er verfasste Biicher iiber hebriische und aramiische
Grammatik, dazu Worterbiicher fiir beide Sprachen in allen Grossen. Er gab
zwel hebriische Briefsteller heraus, damit seine Studenten Grammatik iiben
und Briefe in hebriischer Sprache schreiben konnten. Seiner Institutio Epis-
tolaris (Basel 1610) figte er sogar den hebriischen Brief eines Juden aus
Niirnberg bei."” Seine Einfiihrung in die Hebriische Poetik, die innerhalb
seines 7hesaurus Grammaticus Linguae Sanctae Hebraeae (1. Auflage, Basel:
Konrad Waldkirch 1609) erschien, war nur sehr schmal, aber wahrscheinlich
noch umfangreich genug, um seinen Studenten behilflich zu sein, Gelegen-
heitsgedichte auf Hebriisch zu schreiben.

10 S. G. BURNETT, From Christian Hebraism to Jewish Studies, S. 25.

11 S.G. BUrNETT, Johannes Buxtorf I and the Circumcision Incident of 1619, in:
Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde 89 (1989), S. 135 —144.

12" C. WeissLEr, The Religion of Traditional Ashkenazic Women: Some Methodolog-
ical Issues, in: Association for Jewish Studies Review 12 (1987), S. 78.

13 S.G. BURNETT, Johannes Buxtorf I, S. 141.

D2



So wichtig Buxtorfs verschiedene Grammatiken und Lexika waren und
bis ins 19. Jahrhundert von Gelehrten benutzt wurden, bahnbrechend und
wirklich innovativ war seine wissenschaftliche hebriische Bibliographie.
Zwar gab es, als Buxtorf seine Forschungen begann, Titelregister in Gram-
matikbiichern wie Sebastian Miinsters Grammatica Hebraea Eliae Levitae
Germani (Basel: Frobenius 1552) und Gilbert Genebrards /ndex Librorum
Rabbinicorum Editorum (1587)," aber keine Bibliographie im heutigen Sin-
ne in der Art eines Registers der jeweiligen Auflagen, die von verschiedenen
Druckern gedruckt wurden. Buxtorf identifizierte 413 jtidische Biicher, in-
klusive 5 Handschriften, und 198 gedruckte Biicher, die mit bestimmten
anderen Ausgaben identifizierbar sind, die meisten (159) von ihnen aus sei-
ner eigenen Bibliothek."” Buxtorfs Arbeit war nur der erste Schritt auf dem
Wege hin zu einer wissenschaftlichen Gesamtbibliographie der jiidischen
Drucke; doch als Moritz Steinschneider dieses Unternehmen begann, hatte
er in den alten Bibliographien Johann Christoph Wolfs ebenso wie Johannes
Buxtorfs eine grosse Hilfe, und die Bibliographien der frithen Neuzeit ge-
horen zweifellos zu den Grundlagen der Wissenschaft des Judentums.

Buxtorfs philologische Biicher waren nach dem Muster der lateinischen
Schulbiicher der gleichen Gattung geschrieben; hatten sie doch einen ihn-
lichen Zweck. Vom Inhalt her waren sie stark von jiidischen Autoren ge-
prigt, geschrieben aber waren sie alle auf Latein, damit sie Lateinschiilern
und Universititsstudenten niitzlich waren. Wie oben bereits gesagt, dienten
sie bis ins 19. Jahrhundert hinein einem christlichen Publikum als Lehrbii-
cher. Emil Kautzsch hatte es bei seiner Antrittsvorlesung an der Universitit
Basel (1879) wahrscheinlich ganz ernst gemeint, als er erzihlte, wie oft er
noch die verschiedenen Buxtorfschen Biicher als Nachschlagswerke benutzt
habe,' wenngleich man nicht umhin kommt anzumerken, dass er damit bei
seinen Horern, unter denen damals auch einige Buxtorfs waren, wohl eher
einen guten Eindruck machen wollte.

Eine zweite Kategorie Buxtorfscher Werke waren Werke zur hebriischen
Bibel selbst. Dazu gehoren: seine Ausgabe der Rabbinerbibel, seine Einfiih-
rung in die Masora, eine Konkordanz zur hebriischen Bibel. Diese drei

14 Gedrucke als Anhang zu G. GENEBRARDS EISAGOGE: Ad Legenda et Intelligenda
Hebraeae et Orientalium sine Punctis Script., Paris: Aegidius Corbinus 1587, S.
145 —148.

15 S.G. BurNETT, From Christian Hebraism to Jewish Studies, S. 155 —-163.272—-284.
Siehe dazu auch K. PrLarczyk, Quellen zu einer Bibliographie hebriischer Drucke
des 16. — 18. Jahrhunderts aus Polen, Johannes Buxtort’s Bibliotheca Rabbinica, in:
Judaica 51 (1995), S. 237-250.

16 E. KautzscH, Johannes Buxtorf der Altere, Basel 1879.

36



Werke stammen aus seinen letzten Lebensjahren, als er schon bekannt und in
der Lage war, solch monumentale Werke zu verfassen und veréffentlichen zu
konnen. Seine Ausgabe der Rabbinerbibel folgte mit einigen Verinderungen
dem Muster der dritten Auflage der Biblia Rabbinica Daniel Bombergs von
1548. Buxtorf wollte eine grossere Auswahl an Kommentaren bieten und
erweiterte seine Rabbinerbibel daher um die Kommentare von Ibn Ezra zu
Jesaja und den kleinen Propheten.'” Die jiidischen Kommentare wurden
jedoch scharf zensiert und viele Stellen geindert oder ausgelassen. Ausser den
Kommentaren versuchte Buxtorf auch, eine bessere Masora zu bieten. Er
erginzte seine Vorlage mit Stellen aus der Ausgabe von 1568. Als Begleit-
buch zur Biblia Rabbinica schrieb er seine Einfithrung in die Masora unter
dem Titel T7berias (Basel 1620).

Auch die Texte der Targumim versuchte Buxtorf zu verbessern, und zwar
im Sinn einer Korrektur der Grammatik. Zeitgleich schrieb er unter dem
Titel Babylonia einen Kommentar zum gesamten Targum-Text. Den Kom-
mentar zu verdffentlichen gelang jedoch nicht. Ebenso erging es seinem
Sohn, obwohl seine Pline dafiir fest genug waren, wie die Aufnahme des
Titels in den Leipziger Messekatalog von 1636 beweist."® Ebenso verstand
Buxtorf seine Bibelkonkordanz, die freilich erst nach seinem Tod 1632 er-
schien, als eine Verbesserung der Masora.

Buxtorfs Arbeit an der Bibel war nicht nur von philologischem Interesse
geleitet, sondern zugleich theologisch begriindet. Eine der wichtigsten Fra-
gen der theologischen Polemik zwischen Protestanten (gleichviel ob refor-
miert oder lutherisch) und den Katholiken war die Frage, ob die Heilige
Schrift allein ein glaubwiirdiges Fundament der Theologie darstellt oder ob
man auch die Tradition und den Papst braucht, um die Schrift richtig zu
verstehen. Schon Mitte des 16. Jahrhunderts hatte Bischof Wilhelm Linda-
nus diese Frage als Waffe gegen die Protestanten benutzt, und Kardinal
Bellarmin diskutierte sie spiter in seinen Kontroversschriften.'” Buxtorf war
Philologe, aber doch theologisch genug gebildet, um den hebriischen Bibel-
text gegen Angriffe zu verteidigen. In diesem Zusammenhang ist auch auf
Buxtorfs Position in der Frage des Alters der Vokalzeichen zu verweisen.
Wenn die biblischen Autoren oder vielleicht Esra und andere ,Minner der
Grossen Versammlung®, das sind die Gelehrten nach Esra, die Vokalzeichen

17 S.G. BurNETT, Johannes Buxtorf I, S. 173.

18 G. Gross, Messekatalog, Friihling 1636, Leipzig: Grosse 1636, A3v, unter ,Calvi-
nistischer Theologie eingeordnet.

19 H. FauLensacH, Die Struktur der Theologie des Amandus Polanus von Polansdorf,
Ziirich 1967 (= Basler Studien zur historischen und systematischen Theologie 9).

37



geschrieben haben, dann sind sie nach ihm ebenso Bestandteil des von Gott
gegebenen Bibeltexts wie die Konsonanten. Sein Eintreten fiir das Alter der
Vokalzeichen war zwar philologisch begriindet, aber theologisch inspiriert.
Denn wenn der Text nur aus Konsonanten bestiinde, gibe es hinsichtlich der
Auslegung bestimmter Stellen nicht nur eine gréssere Unsicherheit, sondern
Mehrdeutigkeit. Deshalb ist fiir die Schriftauslegung die Frage, ob die Vo-
kalzeichen von Gott gegeben oder eine menschliche Erginzung des Textes
sind, von héchster Bedeutung. Bereits gegen Ende von Buxtorfs Leben war
es unter den reformierten Theologen (insbesondere zwischen Buxtorf und
Cappellus) zu einem Streit iiber das Alter der Vokalzeichen gekommen. Un-
gefihr zehn Jahre nach Buxtorfs Tod brach er erneut aus, und diesmal war es
Buxtorf der Jiingere, der vehement die Position seines Vaters vertrat, doch
gehort dies schon zu einer anderen Geschichte.”

Die dritte und letzte Kategorie von Buxtorfs Werken wird von einem
einzigen Buch reprisentiert, von der Juden Schul, einer Darstellung des Ju-
dentums, das ist des jiidischen Glaubens und Lebens. Zu ihrer Zeit war
Buxtorfs Juden Schul (Basel: Henric-Petri 1603) eine bahnbrechende Lei-
stung. Es gab zwar vorher schon einige Biicher, die von getauften Juden
geschrieben worden waren, allen voran ANTONIUS MARGARITHA, Der Gantz
Jiidische Glaub (Augsburg 1530); doch bei diesen handelte es sich um relativ
schmale Binde, die zumeist aus der Erfahrung ihrer Autoren, nicht aber aus
Gelehrsamkeit und wissenschaftlicher Arbeit entsprungen waren.”’ Demge-
geniiber basierte Buxtorfs Buch auf breitem Wissen. Als Zensor hatte er
nicht nur Gebetbiicher gelesen, sondern auch jiidisch-deutsche populire
Werke wie Moses ben Henoch Altschulers Brantspiegel, Joseph ben Eliezer
Halfons Orah Hayyim, Benjamin Sloniks Abhandlung iiber die Gebote fiir
Frauen Ein Schin Frauenbiichlein und das Maasebuch, das sich als eine ,jjii-
disch-deutsche Gemara“ bezeichnet.”” Gerade diese jiidisch-deutschen Bii-
cher waren fiir Buxtorf ganz praktische Quellen; boten sie doch Erklirungen
in deutscher Sprache und zitierten dazu talmudische Stellen, um die Gebote

20 F.P. van Stam, The Controversy over the Theology of Saumur, 1635 —1650. Disrupt-
ing Debates among the Huguenots in Complicated Circumstances, Amsterdam 1988
(= Studies of the Institute Pierre Bayle, Nijmegen 19).

21 S, G. BurnerT, Distorted Mirrors: Antonius Margaritha, Johann Buxtorf and
Christian Ethnographies of the Jews, in: Sixteenth Century Journal 25 (1994), S.
275-280. Siehe auch E. CARLEBACH, Divided Souls, New York 2001.

22 . Prys, Die Basler Hebriischen Drucke (1492 —1866), ed. B. Prys, Olten, Freiburg
im Breisgau 1964, Nr. 173.175-178. Vgl. C. WEissLer, The Religion of Tradi-
tional Ashkenazic Women, S. 82.

38



zu begriinden.” Des weiteren nutzte Buxtorf hebriische Quellen wie Elias
Levitas Tzshbi (Isny 1541, Nachdruck Jerusalem 2001) and Isaak Alfasis
Halakhot.** Ausserdem konnte er jiidische Bibelkommentare lesen und zitie-
ren, um die Auslegung einzelner Bibelstellen aus jiidischer Sicht darzustellen.
Zudem hatte Buxtorf ein gewisses historisches Interesse und zitierte sehr oft
David Gans Zemach David (Prag 1592; Neuausgabe M. BReUER [ed.], Je-
rusalem 1983), Abraham Ibn Dauds Sefer ha-Qabbala (editio princeps, Man-
tua 1514, Neudrucke Venedig 1545, Basel 1580 etc.; Neuausgabe G.D.
Comnen [ed.], London *1969) und andere jiidische historische und chrono-
graphische Werke.

Dennoch sollte Buxtorfs Gelehrsamkeit nicht tibertrieben gelobt werden.
Er zitiert zwar eine lange Reihe von Quellen, benutzt hat er aber meistens
nur drei: Simon Levi Giinzbergs Minhagim (Briiuche), Joseph Karos Schul-
chan Arukh (Der gedeckte Tisch), eine vierteilige Zusammenfassung des jii-
dischen Gesetzes, und den Talmud. Wie Buxtorf selbst 1606 in einem Brief
schrieb, las er fiir jedes Thema die entsprechenden Stellen in Minhagim,
danach im Schulchan Arukh.” Erst dann zog er den Talmud heran, um auf
dieser vergleichsweise schmalen Quellen-Basis seinen Bericht zu schreiben.
Anliegen seiner Juden Schul war es, den Glauben und das Leben der Juden zu

erkliren und — zu kritisieren. In seiner Einfithrung schrieb er:

»Damit aber nun uns Teutschen auch ein mal kund unnd wissend seyn méchte, ob die
Jiiden cin so heiligen Wandel fiihren, unnd auff das Gesetz Mosis so stark unnd eifferig
halten, unnd das allein verstendig, heilig, rein unnd gerecht Volck Gottes seyn, wie sie
ein eusserlichen Schein fithren, unnd dessein ein Rhum haben wollen. So hab ich
jedermenniglichen ihrem Glauben unnd Religion, mit Jiidischen Fabeln, wie die Hei-
ligen Aposteln geredt, wol durch spicket, mit sampt dem ganwzen jiidischen Leben
und Wandel, auss ihren Biichern, griindlich und wahrhafttig erkliret, und jederman fiir
augen stellen [. . N b

23 H. Porrack, An Historical Explanation of the Origin and Development of Jewish
Books of Customs (Sifre Minbagim): 1100 —1300, in: Jewish Social Studies 49
(1987); S. 207.

24 ¥, Pruys, Die Basler Hebriischen Drucke, Nr. 152, 172 und 182.

25 Quaeris praeterea, quomodo Fabulas illas judaicas congesserim. Respondeo ipsos Ju-
daeos mibi suggessisse. Primo & principaliter oblato libro Rituum, cui Minhagim
nomen. Et qui hebraeo germanice editus est. Eum si cupis tibi dono mittam. Deinde
intellexi totum illorum jus, civile & canonicum & quae praeterea habeat, dinim quasi
Aphorismis comprehensum in libro, cui Shulhan Aruk nomen. Hunc etiam opera Ju-
daeorum accepi. Postea Talmud ipsum & eos, quos praeterea cito, assecuus sum, in hos
animi gratia excurri, & quicquid reperi, ad Minhagim retuli.“ So Johannes Buxtorf .
an Matthias Martinius, Basel, 4. September 1606, gedruckt in: ]. BuxToRr¥, Epistola
Johannis Buxtorfii, P. ad Matthiam Martinium, in: Bibliotheca historico-philologico-
theologica classis 4, fasciculum 3 (1721), S. 601. Zitiert bei S.G. BURNETT, From
Christian Hebraism to Jewish Studies, S. 64 Anm. 34.

26 ]. BUXTOREF, Juden Schul, Jolio 6r-v.

39



Beweisen wollte er vor allem, dass das Judentum auf dem Talmud, nicht
jedoch auf biblischem Fundament basiert. Darum fiigte er am Ende fast
jeden Kapitels Bibelstellen an, die mit dem Thema zu tun haben, um den
jiidischen Briuchen oder Aspekten des jiidischen Glaubens die ,reine bibli-
sche Lehre® gegeniiberzustellen. Seine Methode dhnelt der antikatholischen
Polemik; beeinflusst war sie von Amandus Polanus, seinem Basler Kollegen
an der theologischen Fakultit. Polanus hatte gelehrt:

,die unmirtelbare Ursache der Theologie ist das Wort Gottes, das folglich das Funda-
ment (principium) unserer Theologie ist. Das erste Prinzip, dem alle theologische Dok-
trinen entstammen, ist ,Der Herr sagte’ oder ,Gotr sagte’. Das Fundament ist einsam
und muss so sein, weil alle Propheten und Apostel uns zu diesem Wort allein berufen
haben, wie die ganze Schrift bezeugt, und weil wir Gott nicht verstehen kénnen, ohne
dass er sich durch sich selbst bekannt machte.“%

Auf seine Weise konnte Buxtorf damit in der Juden Schul eine mit den
Mitteln der protestantischen Apologetik und Theologie arbeitende Wider-
legung des Judentums als menschliche Erfindung anbieten.

Buxtorfs Darstellung des Judentums beginnt mit einer Diskussion der 13
Grundlehren des Maimonides, wobei er eine jede aus christlicher Sicht scharf
kritisiert. Auch wenn diese 13 Grundlehren oft in jiidischen Gebetbiichern
abgedruckt worden sind, haben sie im Judentum dennoch nie den Rang
eines ,offiziellen“ Bekenntnisses erlangt, vergleichbar etwa der Confessio Au-
gustana fiir evangelische Christen. Dennoch ist Buxtorfs Darstellung fiir die
Diskussion seiner Zeit typisch: Die theologischen Argumente der christli-
chen Seite gegen das Judentum gehen in der Regel von Maimonides’ 13
Grundlehren aus.

Im Anschluss daran bietet er eine Darstellung des jiidischen Lebens von
der Geburt bis zum Tod. Er untermauert seine Darstellung mit zahlreichen
Zitaten aus jiidischen Quellen. Auch macht er einige Bemerkungen iber
Briuche, die er selbst beobachtet hat. Wenn er jiidisches Leben beschreibr,
ist sein Ton milder als im ersten Kapitel, dennoch bleibt er seinem Ziel treu:
Er will jiidisches Leben so genau wie méglich beschreiben, um es dann um
so besser kritisieren zu kénnen. Dass das Buch kein eigentliches Argument
liefert, um einem jiidischen Leser die Wahrheit des christlichen Glaubens
nahe zu bringen, erklirt sich damit, dass es vor allem fiir christliches Pu-
blikum, insbesondere fiir die Geistlichkeit bestimmt war.

27 A. Poranus, Syntagma Theologiae Christianae, Geneva: Jacob Stoer 1617. Band I,
S. xiv, zitiert und iibersetzt nach R.A. MULLER, Post-Reformation Reformed Dog-
matics. Band I: Prolegommena to Theology, Grand Rapids (Michigan) 1987, S. 304,

40



Dennoch ist Buxtorfs Darstellung vom Glauben und Leben der Juden
auch wieder eine grosse Leistung. Seine Schwichen sind mit seinen Erfah-
rungen und seiner Gelehrsamkeit verbunden. Buxtorf verfasste sein Buch
wesentlich auf der Basis der ,Juden eigenen Biicher®, wie er schreibt. Diese
Biicher aber waren zumeist fiir Ungebildete bestimmt und konnten deshalb
den Erwartungen der rabbinischen Elite nicht entsprechen. Buxtorf betrach-
tete das Judentum unter dem Gesichtspunkt des Glaubensbekenntnisses des
einzelnen. Dass jiidischer Glaube eigentlich nur innerhalb der Gemeinschaft
richtig gelebt werden kann, hat er nicht gesehen und nicht begriffen. Ent-
sprechend gering war sein Verstindnis von Gemeindeleben und jiidischer
Selbstverwaltung. Was er beschreibt, ist deshalb nicht falsch, aber doch mehr
als liickenhaft.

Gleichwohl lieferte Buxtorfs Buch meiner Meinung nach einen Beitrag
zum Verstindnis der Juden (wenn auch nicht zur Verstindigung mit ihnen),
weil er aus seiner Sicht erkliren konnte, dass die jiidische Religion und das
judische Leben fiir die christliche Gesellschaft nicht gefihrlich oder schidlich
seien. Buxtorf war nicht nur ein akademischer Experte fiir die Sprachen und
die Literatur der Juden, er war auch ein Beamter der Stadt Basel. Als Zensor
judischer Biicher wusste er, dass die meisten dieser Biicher aus christlicher
Sicht ganz harmlos waren. Listerungen jeder Art jedoch galten zugleich als
Verletzungen der Gesetze der Bibel, des Heiligen Romischen Reiches und
der christlichen Theologie. Damals glaubte man, dass Gott, wenn man Li-
sterungen toleriert, die ganze Gesellschaft strafen werde. Zwar fand Buxtorf
einige Stellen in jiidischen Biichern, die seiner Meinung nach listerlich wa-
ren, aber er sah fiir Magistrat und Gesellschaft dann keine Gefahr, wenn sie
ordentlich, korrekt zensiert wiirden. Im Prinzip war es auch keine Frage, ob
der judische Gottesdienst selbst eine Art Listerung gegen das Christentum
darstellte. Wenn die Gebetbiicher zensiert wurden, war die Mehrheitsgesell-
schaft vor dieser Gefahr sicher.”®

Buxtorfs Darstellung ist frei von spitmittelalterlichen populiren Vorstel-
lungen iiber Juden als Kindesmérder oder Zauberer. Zwar glaubte er, dass
jidische Arzte inkompetent seien, aber nicht, dass sie ihre Patienten heimlich
vergifteten. Kurz gesagt, er versuchte die Realitit jiidischen Lebens darzu-
stellen und schaffte dies auch einigermassen. Auch bot er ein besseres Fun-
dament fiir die Betrachtung der Judenfrage.

Im 17. Jahrhundert wurde sein Buch Juden Schul oft auf Deutsch nach-
gedruckt und ins Lateinische, Niederlindische und Englische iibersetzt. Bux-

28 S.G. BurnNEetrT, From Christian Hebraism to Jewish Studies, S. 80 Anm. 96.

41



torf hatte auch jiidische Leser. Leon da Modena schrieb seine Geschichte der
Jiidischen Riten (Historia de’riti hebraici [1637]) als Antwort auf Buxtorf,
obwohl er dessen Namen in seinem Buch nicht einmal nannte. Modena hat
seine Intention nur in einem Privatbrief klar ausgesprochen.” Zwar schrieb
er weit mehr iiber das Gemeindeleben der Juden, aber iiber die meisten
seiner Themen schrieb er mit der Juden Schul neben sich auf dem Schreib-
tisch. Er konnte nicht schreiben, was er wollte, sondern musste Buxtorfs
Darstellung immer wieder beriicksichtigen, um sie zu korrigieren.

Nach Buxtorfs Tod hat eine Reihe von Autoren sich seiner Darstellung
bedient und ihn zitiert. Er hatte gleichsam einen Standard etabliert, be-
stimmt, welche Topoi diskutiert, wie sie organisiert werden miissen und vor
allem, dass die Diskussion von den Biichern der Juden ausgehen sollte. Wie
eine Ironie der (deutschen) Geistesgeschichte mag es erscheinen, dass gerade
unter der lutherischen Orthodoxie die Kenntnis des Talmuds und der Eifer,
ihn zu studieren, in der Originalsprache zu lesen und zu verstehen, grisser
war als je zuvor und danach. Die Mittel und die Motivation dazu hatte
Buxtorf mit seinen philologischen Werken und der Juden Schul geliefert.

3. Buxtorfs Leistungen

Durch seine wissenschaftliche Arbeit hat Buxtorf drei grosse Leistungen er-
bracht. Er verfasste Standardwerke zur hebriischen und aramiischen Gram-
matik, die bis ins 19. Jahrhundert gut brauchbar waren und erst durch die
das Arabische zum Vergleich heranziehende hebriische Philologie des 19.
und 20. Jahrhunderts ersetzt wurden. Auch seine Biblia Rabbinica, die Bi-
belkonkordanz und die Einfithrung in die Masora sind bis ins 19. Jahrhun-
dert genutzt worden. Buxtorf war, wie die meisten der christlichen Hebrai-
sten seiner Zeit, vor allem ein Bibelwissenschaftler, der sich dann fiir nach-
biblische jiidische Werke interessierte, wenn sie etwas mit Bibelwissenschaft
zu tun hatten.

Buxtorfs Biicher iiber hebriische Poesie und das Schreiben hebriischer
Briefe sind am schnellsten in Vergessenheit geraten. Zu eng waren sie mit
den alten Schulen und Universititen verbunden. Auch zu Buxtorfs Zeit gab
es nur wenige Studenten, die hebriische Gedichte schreiben oder Vortrige
halten konnten. Buxtorf selbst klagte 1606 in einem Brief an Joseph Scaliger,
dass sein erster Briefsteller von seinen Studenten nicht gut angenommen

29 S.G. BURNETT, From Christian Hebraism to Jewish Studies, S. 86—87.

42



worden sei.”® Nur von sehr strengen Lehrern wie Buxtorf oder Johann Hein-
rich Hottinger wurden diese Briefsteller regelmissig als Lehrbiicher benutzt.
Anders als die meisten Studenten des Hebriischen zu dieser Zeit musste
Johann Jakob Buxtorf 1658 Ubungen nach dem Briefsteller machen.”

Von allen seinen Biichern bereitet Buxtorfs Juden Schul die grossten
Schwierigkeiten hinsichtlich ihrer Einordnung und im Rahmen heutiger jii-
discher Studien. Allgemein wiirde ich sagen, dass es das Verdienst von Bux-
torfs Juden Schul gewesen ist, Informationen angeboten und damit zu einer
besseren 6ffentlichen Meinungsbildung iiber das Judentum unter den gebil-
deten Schichten im Deutschland des 17. und 18. Jahrhunderts beigetragen
zu haben. Mit besseren Informationen ausgestattet, konnten die Leser ent-
scheiden, ob die Juden fiir die Gesellschaft ,gefihrlich® waren. Shmuel Et-
tinger hat vor vierzig Jahren bereits die These aufgestellt, die Arbeit der
christlichen Hebraisten sei ein wichtiger Beitrag zur Wandlung des Juden-
bildes im gebildeten Europa gewesen.”” Die These ist nach wie vor interes-
sant und bedenkenswert, wenn sie bislang auch nicht bewiesen ist. Die Re-
zeption der Juden Schul war kein einfaches Phinomen, denn jedes Buch
hatte sein eigenes Schicksal. Buxtorf hatte ein Fundament gelegt, auf dem
andere Autoren aufbauen konnten, so z. B. Johann Jakob Schudt mit seinen
vierbiandigen Judischen Merckwiirdigkeiten (Frankfurt/M. 1714 -1721). Bux-
torfs Darstellung half allerdings auch Autoren antijiidischer Streitschriften
wie Johann Eisenmenger bei ihrer Arbeit. Dennoch war es Buxtorf, ein sehr
bewusster Christ, der das Fundament fiir eine Art Toleranz legte, nicht weil
er es gewollt, sondern weil er durch seine Wissenschaft anderen Vorstellun-
gen von den Juden und ihrer Stellung innerhalb der Gesellschaft den Weg
gebahnt hat. Auch wenn er dabei vor allem christliche Interessen und nicht
jiidische vertrat, hat Buxtorf durch seine Biicher dennoch zur Entstehung
nicht der, aber einer Wissenschaft des Judentums beigetragen, bis am Beginn
des 19. Jahrhunderts jiidische Gelehrte mit Universitdtsbildung die akade-
mischen jiidischen Studien auf eine neue Basis zu stellen begannen und
ihnen einen Platz ausserhalb der Interessen der christlichen Theologie gaben.

30 S.G. BurNEerT, From Christian Hebraism to Jewish Studies, S. 139.

31 S.G. Burnerrt, From Christian Hebraism to Jewish Studies, S. 145. Josephus Abu-
dacnus hat die Iustitutio auch einmal als Lehrbuch an der Universitit Léwen be-
nuezt. Siehe dazu A. HamiLton, An Egyptian Traveller in the Republic of Letters:
Josephus Barbatus or Abudacnus the Copt, in: journal of the Warburg and Court-
auld Institutes 57 (1994), S. 134.

32 S. ETTINGER, The Beginnings of the Change in the Attitude of European Society
towards the Jews, in: Seripta Hierosolymitana 7 (1961), S. 193-219. Siehe auch J.
ISRAEL, Enropean Jewry in the Age of Mercantilism 15501750, London *1998, S,
45-47.

43



	Johannes Buxtorf Westphalus und die Erforschung des Judentums in der Neuzeit

