
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: Johannes Buxtorf Westphalus und die Erforschung des Judentums in
der Neuzeit

Autor: Burnett, Stephen G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Buxtorf Westphalus und die

Erforschung des Judentums in der Neuzeit

von Stephen G. Burnett*

Wenn vom „Anfang der Erforschung des Judentums" die Rede ist, geht es

meistens um die Wissenschaft des Judentums im 19. Jahrhundert. Leopold
Zunz, Abraham Geiger und andere Gründerväter der Wissenschaft des

Judentums haben es als ihre Aufgabe angesehen, die Religion, Geschichte,
Literatur und Sprachen der Juden und deren Erforschung auf eine neue Basis

zu stellen.1 Das bedeutet auch, dass sie einen neuen Wissenschaftsapparat
schaffen mussten, vor allem Lexika, Nachschlagewerke, Bibliographien und

Monographien zu bestimmten Themen wie z. B. dem jüdischen Gottesdienst.

Diese Arbeit war notwendig, nicht nur weil sie manchmal „politische"
Zwecke erfüllen (etwa Leopold Zunz' Gottesdienstliche Vorträge der Juden
[1837]) oder weitere wissenschaftliche Arbeiten unterstützen sollte, sondern
auch weil es innerhalb der akademischen Kreise schon eine „wissenschaftliche
Literatur" über das Judentum gab. Diese Literatur stammte vor allem von
den christlichen Hebraisten des Reformationszeitalters und aus der Zeit der

protestantischen Orthodoxie. Leopold Zunz, Moritz Steinschneider, Alexander

Kohut und andere jüdische Gelehrte dieser Zeit mussten sich zuerst mit
der bereits existierenden Literatur auseinandersetzen, um sie entweder zu

korrigieren oder zu ersetzen. Unter den christlichen Hebraisten des 16. bis

Stephen G. Burnett PhD, 1901 Oakdale Ave., Lincoln, Nebraska, 68506, USA;
Assistant Professor am Department of Classics and Religious Studies sowie Department

of History an der University of Nebraska at Lincoln, Lincoln, Nebraska,
USA. - Herzlich danken möchte ich Frau Dr. Verena Dohm, Universität
Hannover, und Prof. Dr. Stefan Schreiner für ihre Hilfe bei der Durchsicht und
Herausgabe dieses Aufsatzes.

1 Vgl. die beiden Artikel „Wissenschaft des Judentums" und „Zunz, Leopold", in: G.
Wigoder (ed.), The New Standard Jewish Encyclopedia, New York 71992. Siehe
auch S. Dubnov, History of the Jews. Band V: From the Congress of Vienna to the

Emergence of Hitler, South Brunswick 1973, S. 95-103 Weltgeschichte des

jüdischen Volkes. Band IX: Die neueste Geschichte, Berlin 1929, S. 111-122).

30



18. Jahrhunderts darf man Johannes Buxtorf Westphalus (den Älteren) als

einen der wichtigsten Experten in Fragen des Judentums und dessen

Erforschung bezeichnen. Man könnte ihn sogar als einen der Begründer der
jüdischen Studien bezeichnen, auch wenn deren Gestalt der christlichen
Orthodoxie entspricht.

1. Die Entwicklung der Hebräischen Studien
während der Frühen Neuzeit

Buxtorf war keineswegs der erste christliche Gelehrte, der gute Kenntnisse in
den Sprachen, Literaturen und der Religion der Juden besass. Er stand auf
den Schultern von Riesen, auch wenn sie aus heutiger Sicht etwas kleiner
wirken. Um seine Leistungen und Schwächen besser zu verstehen, müssen

wir mit der Entwicklung der hebräischen Studien im Reformationszeitalter

beginnen. Danach wird von Buxtorfs Leben und Werk zu reden sein, um
zum Schluss eine Bilanz seiner Leistungen zu ziehen.

Schon im Spätmittelalter gab es einige christliche Gelehrte sowie getaufte
Juden, die in gewissem Masse die hebräische Sprache der Bibel und zum Teil
auch die nachbiblische hebräische Literatur kannten. Zu denken ist vor allem

an Nikolaus von Lyra, Pablo de Santa Maria und Raimundo Martini. Aber
solche Sprachkenntnisse waren nicht weit verbreitet. Der Franziskaner Konrad

Pellikan musste im letzten Jahrzehnt des 15. Jahrhunderts die hebräische

Grammatik ohne Lehrbuch studieren und selbst eine Grammatik schreiben.2

Für Johannes Reuchlin war es leichter, weil er jüdische Lehrer fand, die

bereit waren, ihm zu helfen. Das aber war ebensowenig selbstverständlich

wie leicht.

Im Jahrhundert der Reformation verbesserte sich der Kenntnisstand der
hebräischen Sprache bei den christlichen Gelehrten deutlich. Dazu trugen
vier Entwicklungen bei, die sich gegenzeitig verstärkten. Zu nennen sind (1)

neue ideologische bzw. theologische Gründe, Hebräisch zu studieren, (2) die

Entstehung hebräischer Buchdruckereien, (3) die Einrichtung und Verbreitung

von Lehrstühlen der hebräischen Sprache an europäischen Universitäten

und (4) die Bereitschaft einiger jüdischer Gelehrter oder getaufter Juden,
Hebräischunterricht zu erteilen.3 Hinsichtlich der Ideologie/Theologie gab

2 R. G. Hobbs, Conrad Pellican and the Psalms: The Ambivalent Legacy of a Pioneer
Hebraist, in: Reformation and Renaissance Review 1 (1999), S. 72-99.

3 J. Friedman, The Most Ancient Testimony: Christian-Hebraica in the Age ofRenais¬

sance Nostalgia, Athens (Ohio) 1983, S. 24-49.

31



es verschiedene Gründe, die Humanisten veranlassten, Hebräisch zu lernen.

Für Pico della Mitandola und Reuchlin ging es vor allem um das Studium
der Kabbala als Mittel, zur Weisheit des Altertums zurückzufinden. Für
andere Humanisten und für die Reformatoren war die Kenntnis der hebräischen

Sprache der Bibel von Belang. Der Ruf ad fontes („zurück zu den

Quellen") wurde sehr ernst genommen und liess ein Publikum für hebräische

Bücher und hebräischen Sprachunterricht entstehen.

Die Entwicklungen des hebräischen Buchdrucks und der Hebräischlehrstühle

hängen zum Teil miteinander zusammen. Die wichtigsten Autoren
hebräischer Bücher waren meist Professoren, und Professoren brauchten
Lehrbücher für ihre Studenten. Andererseits entschieden die Drucker, ob es

sich lohnte, diese besonders schwer herstellbaren Bücher überhaupt zu druk-
ken. Anfang des 16. Jahrhunderts gab es kaum Hebräischlehrbücher für ein
christliches Publikum. Es bestand auch kein grosser Bedarf an ihnen. Als
Reuchlin 1506 das erste Grammatikbuch mit Lexikon veröffentlichte, war
das zwar eine grosse wissenschaftliche Leistung, erwies sich für den Drucker
und Verleger aber als ein schlechtes Geschäft, weil sich die Nachfrage danach
sehr in Grenzen hielt.4 Mitte des Jahrhunderts druckten meist die grössten
Druckereien Europas, wie Heinrich Petri und Hieronymus Frobenius in
Basel und Christoffel Plantijn in Antwerpen hebräische Bücher.5 Ende des

16. Jahrhunderts änderte sich die Lage der hebräischen Drucker deutlich.
Nach meiner Zählung gab es zwischen 1501 und 1600 insgesamt 914
hebräische Bücher, die für christliche Leser gedruckt worden waren; 437
(ungefähr 48 %) davon in Deutschland. Die meisten dieser Bücher waren, sofern

nicht Ausgaben der hebräischen Bibel, Hilfsmittel zum Verstehen ihrer
hebräischen Sprache. Immerhin war damit die Basis für eine zukünftige
Begegnung mit der jüdischen Literatur deutlich breiter geworden als zuvor.

Mit Unterstützung der Humanisten wurden seit Anfang des 16.

Jahrhunderts Lehrstühle für hebräische Sprache in Europa, vor allem in Deutschland

eingerichtet. Den Anfang machte in Spanien die Komplutensische
Universität zu Alcala, gefolgt von dem Dreisprachenkolleg in Löwen. Die
Reformation verstärkte diese Entwicklung. Seit 1518 (Wittenberg) und bis ins

17. Jahrhundert entstand eine grosse Reihe neuer Lehrstühle an protestan-

4 H. Widmann, Zu Reuchlins Rudimenta Hebraica, in: E. Geck et al. (ed.), Fest¬

schrift fiir Josef Benzing zum Sechzigsten Geburtstag 4. Februar 1964, Wiesbaden
1964 S. 492-498.

5 S. G. Burnett, Christian Hebrew Printing in the Sixteenth Century: Printers,
Humanism, and the Impact of the Reformation, in: Helmantica 51/154 (2000), S.

21-22.

32



tischen und katholischen Universitäten und Hochschulen (selbst an den

Jesuitenuniversitäten). Zwischen 1501 und 1650 gab es nach meiner neuesten

Zählung in ganz Europa 509 Männer (darunter 200 Deutsche), die als

Dozenten oder Professoren der hebräischen Sprache an Universitäten lehrten.
Obwohl diese Zahlen freilich auf Schätzungen beruhen, bekommt man
dennoch einen Eindruck davon, wie stark sich die Lage des Hebräischunterrichts

an europäischen Universitäten seit 1501 änderte.

Den vergleichsweise geringsten Einfluss auf diese Entwicklung hatte dabei

die Bereitschaft jüdischer Gelehrter, Christen Hebräischunterricht zu
erteilen. Einige dieser Privatlehrer sind bekannt, an erster Stelle der aus

Neustadt bei Nürnberg stammende Elia Levita (Elijahu ben Asher ha-Lewi),
der die meiste Zeit seines Lebens in Venedig verbrachte, und Matthias Adria-

nus, ein getaufter Jude aus Spanien. Levitas Tätigkeit als Autor war für die

Entwicklung der Hebraistik in der frühen Neuzeit besonders wichtig. Adria-
nus unterrichtete mehrere deutsche Professoren der ersten Generation christlicher

Hebraisten, z. B. Pellikan, Münster, Capito, aber auch Reuchlin. Er
war der erste Lehrstuhlinhaber zu Löwen.

Buxtorf begann seine Karriere als Erforscher der hebräischen Sprache

erst, als die eben genannten Entwicklungen bereits in vollem Gange waren.
Er wohnte in Basel, das längst ein Zentrum des hebräischen Buchdrucks

geworden war, und lehrte an der dortigen Universität, deren erster
Lehrstuhlinhaber für Hebräisch Konrad Pellican seit 1524 bereits dort tätig war.
Zu seiner Zeit setzte sich die Erkenntnis durch, dass die Kenntnis des

Hebräischen der Bibel für die Christenheit sehr wichtig war, vor allem für die
Protestanten. Weniger deutlich war die Bedeutung der nachbiblischen
hebräischen, jüdischen Literatur. Buxtorfs Verdienst ist es, für seine Nachfolger
die Motivation und auch die Hilfsmittel zur Erforschung der nachbiblischen
hebräischen, jüdischen Literatur vorbereitet zu haben.

2. Buxtorfs Leben und Werke

Buxtorf wurde 1564 im westfälischen Kamen geboren. Seine Familie zählte

zur Oberschicht der Kleinstadt. Sein Grossvater Joachim Buxtorf wirkte 30
Jahre lang als Bürgermeister von Kamen; sein Vater Johannes Buxtorf führte
die Reformation in Kamen ein, und zwar nach reformierter, nicht nach
lutherischer Lehre. Westfalen war damals keine Hochburg der Universitätsbildung,

aber es gab doch sehr gute Sekundärschulen, die stark vom
Humanismus geprägt waren.6 Der junge Buxtorf besuchte die Lateinschule in

6 A. H. von Walther, Höhere Schulen in Westfalen, in: Westfälische Zeitschrift 107
(1957), S. 23.

33



Hamm, wo er seinen ersten Hebräischunterricht erhielt. 1605, in seiner

dedicatio auf den Magistrat der Stadt Hamm schrieb er:

„Zu dieser Zeit nämlich begann Herr Georg Fabricius, damals Konrektor Eurer Schule,
dort die hebräische Sprache zuverlässig und erfolgreich zu unterrichten; von ihm habe
auch ich ihre Anfangsgründe gelernt. In dankbarer Erinnerung daran wollte ich das

vorliegende Lehrbuch der hebräischen Sprache mit einer Widmung an Euch veröffentlichen

- teils um meine Bereitschaft, dringenden Wunsche zu bekräftigen, dass das

Studium dieser Sprache auch weiter in ihr gepflegt und noch fester verankert werde.
Denn dies ist sicher: wie zwangsläufig mit dem Verfall der Schulen im gleichen Zuge die
Kirchen wanken und stürzen, so würde mit dem Verfall der Sprachenkenntnis in der
Kirche zugleich die unverfälschte Bibelauslegung zusammenbrechen."7

Danach besuchte er das Archigymnasium in Dortmund und die
reformierte Hochschule zu Herborn. Dort studierte er Theologie bei Piscator und
Olevianus. 1587 erlangte er die Erlaubnis, einige Probepredigten zu halten.8

Seine Ausbildungszeit krönte er mit einer akademischen Reise zu den

Universitäten in Heidelberg, Zürich und Basel. Dank Protektion von Johann
Jakob Grynäus wurde er Antistes, Hauptpfarrer, der Basler Kirche in Basel.

1588 fand Grynäus für Buxtorf eine Stelle als Hauslehrer der Familie
Curio, bei der er sechs Jahre wohnte und mit Margaretha Curio auch seine

zukünftige Frau kennen lernte. Im Sommer 1588 wurde Buxtorf an die

Universität Basel berufen, um dort Hebräisch zu lehren. 1590 nahm er den

Lehrstuhl an und lehrte dort bis zu seinem Tod 1629. Am 18. Februar 1593
heiratete er Margaretha Curio. Dieser Ehe wurden sieben Kinder geboren.
Der bekannteste Spross der Familie ist Johannes Buxtorf der Jüngere, der
nach seines Vaters Tod den Lehrstuhl für Hebräische Sprache bekam und
ebenso berühmt wie sein Vater wurde.

Buxtorf der Ältere arbeitete zugleich bei den hebräischen Druckern der
Stadt Basel, bei Konrad Waldkirch und Ludwig König dem Jüngeren. Dies

zu tun, hatte er verschiedene Gründe. Als Autor hebräischer Bücher wollte

er, dass sie fehlerfrei gedruckt wurden; deshalb betätigte er sich selbst als

Korrektor seiner eigenen Bücher. Stadt und Universität hatten ihn auch

verpflichtet, die Texte zu überprüfen, wenn Drucker jüdische Bücher
produzierten, um eventuelle Lästerungen und umstürzlerische Wendungen zu
identifizieren und zu streichen.9 Abgesehen davon brauchte er diese zusätz-

7 J. Buxtorf, Einführung, Praeceptiones de Grammaticae Lingua Hebraea, Basel:
Konrad Waldkirch 1605 (Prijs no. 18); Teilübersetzung von K. Kiesow, in: Verein
der Freunde des Gymnasium Hammonense zu Hamm, Mitteilungen 45 (Dezember
1985), S. 9.

8 S. G. Burnett, From Christian Hebraism to Jewish Studies: Johannes Buxtorf(1564-
1629) and Hebrew Learning in the Seventeenth-Century, Leiden 1996 Studies in
the History of Christian Thought 68), S. 10 Anm. 14.

1 S.G. Burnett, From Christian Hebraism to Jewish Studies, S. 37-38.

34



liehe Arbeit, um seine Familie ernähren zu können. Denn die Universität
Basel hatte damals den fragwürdigen Ruf, die am schlechtesten bezahlende

Universität deutscher Länder zu sein. Phillip Scherb, ein berühmter Basler

Arzt, der an der Hochschule zu Altdorf lehrte, lehnte einen ehrenvollen Ruf
an seine Heimatuniversität mit der Erklärung ab, er wohne lieber im
Ausland, als dass er im Vaterland verhungere.10 Vor allem als Zensor und Druk-
ker jüdischer Bücher knüpfte Buxtorf Kontakte mit Juden. Er arbeitete mit
den jüdischen Korrektoren und Druckern zu Basel, die meistens in der

Vorstadt Allschwyl wohnten. Einige wohnten auch bei ihm, als er 1618 —

1619 die Rabbinerbibel zum Druck brachte." Mit Juden hatte er auch auf
der Frankfurter Messe Kontakt sowie durch seine Geschäftskorrespondenz
als Agent für den Drucker Waldkirch. Durch diese persönlichen und
geschäftlichen Verbindungen erhielt Buxtorf die Möglichkeit, Fragen über das

jüdische Leben zu stellen. Als Zensor musste er mehrere jüdische Bücher
lesen, vor allem Bücher auf Juden-Deutsch, die für Frauen und wenig
gebildete Männer bestimmt waren.12 Daher waren Buxtorfs Kenntnisse vom
Judentum zumeist lebensnah, wenn auch etwas schlicht.

Buxtorfs zahlreiche gedruckte Werke lassen sich in drei Kategorien
ordnen. Bei den meisten seiner Bücher handelt es sich um pädagogische Werke,
die das Lernen der hebräischen Sprache fördern sollten: Das erste war ein

kleines Lexikon der hebräischen Sprache, ein für Theologiestudenten
bestimmtes Taschenbuch (1600), das letzte ein Lexikon des Talmuds, das zehn

Jahre nach seinem Tod erst von Johannes Buxtorf dem Jüngeren herausgegeben

wurde. Fachmann war Buxtorf auf dem Gebiet der Sprachen der

jüdischen Literatur. Er verfasste Bücher über hebräische und aramäische

Grammatik, dazu Wörterbücher für beide Sprachen in allen Grössen. Er gab

zwei hebräische Briefsteller heraus, damit seine Studenten Grammatik üben

und Briefe in hebräischer Sprache schreiben konnten. Seiner Institutio Epis-
tolaris (Basel 1610) fügte er sogar den hebräischen Brief eines Juden aus

Nürnberg bei.13 Seine Einführung in die Hebräische Poetik, die innerhalb
seines Thesaurus Grammaticus Linguae Sanctae Hebraeae (1. Auflage, Basel:

Konrad Waldkirch 1609) erschien, war nur sehr schmal, aber wahrscheinlich
noch umfangreich genug, um seinen Studenten behilflich zu sein,
Gelegenheitsgedichte auf Hebräisch zu schreiben.

10 S.G. Burnett, From Christian Hebraism to Jewish Studies, S. 25.
11 S.G. Burnett, Johannes Buxtorf I and the Circumcision Incident of 1619, in:

Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 89 (1989), S. 135-144.
12 C. Weissler, The Religion of Traditional Ashkenazic Women: Some Methodolog¬

ical Issues, in: Association for Jewish Studies Review 12 (1987), S. 78.
H S.G. Burnett, Johannes Buxtorf I, S. 141.

35



So wichtig Buxtorfs verschiedene Grammatiken und Lexika waren und
bis ins 19. Jahrhundert von Gelehrten benutzt wurden, bahnbrechend und
wirklich innovativ war seine wissenschaftliche hebräische Bibliographie.
Zwar gab es, als Buxtorf seine Forschungen begann, Titelregister in
Grammatikbüchern wie Sebastian Münsters Grammatica Hebraea Eliae Levitae

Germani (Basel: Frobenius 1552) und Gilbert Genebrards Index Librorum
Rabbinicorum Editorum (1587),1'1 aber keine Bibliographie im heutigen Sinne

in der Art eines Registers der jeweiligen Auflagen, die von verschiedenen

Druckern gedruckt wurden. Buxtorf identifizierte 413 jüdische Bücher,
inklusive 5 Handschriften, und 198 gedruckte Bücher, die mit bestimmten
anderen Ausgaben identifizierbar sind, die meisten (159) von ihnen aus seiner

eigenen Bibliothek.15 Buxtorfs Arbeit war nur der erste Schritt auf dem

Wege hin zu einer wissenschaftlichen Gesamtbibliographie der jüdischen
Drucke; doch als Moritz Steinschneider dieses Unternehmen begann, hatte

er in den alten Bibliographien Johann Christoph Wolfs ebenso wie Johannes
Buxtorfs eine grosse Hilfe, und die Bibliographien der frühen Neuzeit
gehören zweifellos zu den Grundlagen der Wissenschaft des Judentums.

Buxtorfs philologische Bücher waren nach dem Muster der lateinischen
Schulbücher der gleichen Gattung geschrieben; hatten sie doch einen
ähnlichen Zweck. Vom Inhalt her waren sie stark von jüdischen Autoren
geprägt, geschrieben aber waren sie alle auf Latein, damit sie Lateinschülern
und Universitätsstudenten nützlich waren. Wie oben bereits gesagt, dienten
sie bis ins 19. Jahrhundert hinein einem christlichen Publikum als Lehrbücher.

Emil Kautzsch hatte es bei seiner Antrittsvorlesung an der Universität
Basel (1879) wahrscheinlich ganz ernst gemeint, als er erzählte, wie oft er
noch die verschiedenen Buxtorfschen Bücher als Nachschlagswerke benutzt
habe,16 wenngleich man nicht umhin kommt anzumerken, dass er damit bei

seinen Hörern, unter denen damals auch einige Buxtorfs waren, wohl eher

einen guten Eindruck machen wollte.
Eine zweite Kategorie Buxtorfscher Werke waren Werke zur hebräischen

Bibel selbst. Dazu gehören: seine Ausgabe der Rabbinerbibel, seine Einführung

in die Masora, eine Konkordanz zur hebräischen Bibel. Diese drei

H Gedruckt als Anhang zu G. Genebrards EISAGOGE: Ad Legenda et Intelligenda
Hebraeae et Orientalium sine Punctis Script., Paris: Aegidius Corbinus 1587, S.

145-148.
•5 S.G. Burnett, From Christian Hebraism to Jewish Studies, S. 155-163.272-284.

Siehe dazu auch K. Pilarczyk, Quellen zu einer Bibliographie hebräischer Drucke
des 16.-18. Jahrhunderts aus Polen, Johannes Buxtorfs Bibliotheca Rabbinica, in:
Judaica 51 (1995), S. 237-250.
E. Kautzsch, Johannes Buxtorfder Altere, Basel 1879.

36



Werke stammen aus seinen letzten Lebensjahren, als er schon bekannt und in
der Lage war, solch monumentale Werke zu verfassen und veröffentlichen zu
können. Seine Ausgabe der Rabbinerbibel folgte mit einigen Veränderungen
dem Muster der dritten Auflage der Biblia Rabbinica Daniel Bombergs von
1548. Buxtorf wollte eine grössere Auswahl an Kommentaren bieten und
erweiterte seine Rabbinerbibel daher um die Kommentare von Ibn Ezra zu
Jesaja und den kleinen Propheten.17 Die jüdischen Kommentare wurden
jedoch scharf zensiert und viele Stellen geändert oder ausgelassen. Ausser den

Kommentaren versuchte Buxtorf auch, eine bessere Masora zu bieten. Er

ergänzte seine Vorlage mit Stellen aus der Ausgabe von 1568. Ais Begleitbuch

zur Biblia Rabbinica schrieb er seine Einfuhrung in die Masora unter
dem Titel Tiberias (Basel 1620).

Auch die Texte der Targumim versuchte Buxtorf zu verbessern, und zwar
im Sinn einer Korrektur der Grammatik. Zeitgleich schrieb er unter dem

Titel Babylonia einen Kommentar zum gesamten Targum-Text. Den
Kommentar zu veröffentlichen gelang jedoch nicht. Ebenso erging es seinem

Sohn, obwohl seine Pläne dafür fest genug waren, wie die Aufnahme des

Titels in den Leipziger Messekatalog von 1636 beweist.18 Ebenso verstand

Buxtorf seine Bibelkonkordanz, die freilich erst nach seinem Tod 1632
erschien, als eine Verbesserung der Masora.

Buxtorfs Arbeit an der Bibel war nicht nur von philologischem Interesse

geleitet, sondern zugleich theologisch begründet. Eine der wichtigsten Fragen

der theologischen Polemik zwischen Protestanten (gleichviel ob reformiert

oder lutherisch) und den Katholiken war die Frage, ob die Heilige
Schrift allein ein glaubwürdiges Fundament der Theologie darstellt oder ob

man auch die Tradition und den Papst braucht, um die Schrift richtig zu
verstehen. Schon Mitte des 16. Jahrhunderts hatte Bischof Wilhelm Lindanus

diese Frage als Waffe gegen die Protestanten benutzt, und Kardinal
Bellarmin diskutierte sie später in seinen Kontroversschriften.19 Buxtorf war
Philologe, aber doch theologisch genug gebildet, um den hebräischen Bibeltext

gegen Angriffe zu verteidigen. In diesem Zusammenhang ist auch auf
Buxtorfs Position in der Frage des Alters der Vokalzeichen zu verweisen.

Wenn die biblischen Autoren oder vielleicht Esra und andere „Männer der
Grossen Versammlung", das sind die Gelehrten nach Esra, die Vokalzeichen

17 S.G. Burnett, Johannes Buxtorf I, S. 173.
18 G. Gross, Messekatalog, Frühling 1636, Leipzig: Grosse 1636, A3v, unter „Calvi-

nistischer Theologie" eingeordnet.
'9 H. Faulenbach, Die Struktur der Theologie des Amandus Polanus von Polansdorf,

Zürich 1967 Basler Studien zur historischen und systematischen Theologie 9).

37



geschrieben haben, dann sind sie nach ihm ebenso Bestandteil des von Gott
gegebenen Bibeltexts wie die Konsonanten. Sein Eintreten für das Alter der

Vokalzeichen war zwar philologisch begründet, aber theologisch inspiriert.
Denn wenn der Text nur aus Konsonanten bestünde, gäbe es hinsichtlich der

Auslegung bestimmter Stellen nicht nur eine grössere Unsicherheit, sondern

Mehrdeutigkeit. Deshalb ist für die Schriftauslegung die Frage, ob die
Vokalzeichen von Gott gegeben oder eine menschliche Ergänzung des Textes

sind, von höchster Bedeutung. Bereits gegen Ende von Buxtorfs Leben war
es unter den reformierten Theologen (insbesondere zwischen Buxtorf und
Cappellus) zu einem Streit über das Alter der Vokalzeichen gekommen.
Ungefähr zehn Jahre nach Buxtorfs Tod brach er erneut aus, und diesmal war es

Buxtorf der Jüngere, der vehement die Position seines Vaters vertrat, doch

gehört dies schon zu einer anderen Geschichte.20

Die dritte und letzte Kategorie von Buxtorfs Werken wird von einem

einzigen Buch repräsentiert, von der Juden Schul, einer Darstellung des

Judentums, das ist des jüdischen Glaubens und Lebens. Zu ihrer Zeit war
Buxtorfs Juden Schul (Basel: Henric-Petri 1603) eine bahnbrechende

Leistung. Es gab zwar vorher schon einige Bücher, die von getauften Juden
geschrieben worden waren, allen voran Antonius Margaritha, Der Gantz

Jüdische Glaub (Augsburg 1330); doch bei diesen handelte es sich um relativ
schmale Bände, die zumeist aus der Erfahrung ihrer Autoren, nicht aber aus

Gelehrsamkeit und wissenschaftlicher Arbeit entsprungen waren.21

Demgegenüber basierte Buxtorfs Buch auf breitem Wissen. Als Zensor hatte er
nicht nur Gebetbücher gelesen, sondern auch jüdisch-deutsche populäre
Werke wie Moses ben Henoch Altschulers Brantspiegel, Joseph ben Eliezer

Halfons Orah Hayyim, Benjamin Sloniks Abhandlung über die Gebote für
Frauen Ein Schön Frauenbüchlein und das Maasebuch, das sich als eine
„jüdisch-deutsche Gemara" bezeichnet.22 Gerade diese jüdisch-deutschen
Bücher waren für Buxtorf ganz praktische Quellen; boten sie doch Erklärungen
in deutscher Sprache und zitierten dazu talmudische Stellen, um die Gebote

20 F. P. van Stam, The Controversy over the Theology ofSaumur, 1635-1650. Disrupt¬
ing Debates among the Huguenots in Complicated Circumstances, Amsterdam 1988

Studies of the Institute Pierre Bayle, Nijmegen 19).
21 S.G. Burnett, Distorted Mirrors: Antonius Margaritha, Johann Buxtorf and

Christian Ethnographies of the Jews, in: Sixteenth Century Journal 25 (1994), S.

275-280. Siehe auch E. Carlebach, Divided Souls, New York 2001.
22 J. Prijs, Die Basler Hebräischen Drucke (1492 —1866), ed. B. Prijs, Ölten, Freiburg

im Breisgau 1964, Nr. 173.175 — 178. Vgl. C. Weissler, The Religion of Traditional

Ashkenazic Women, S. 82.

38



zu begründen.23 Des weiteren nutzte Buxtorf hebräische Quellen wie Elias

Levitas Tishbi (Isny 1541, Nachdruck Jerusalem 2001) and Isaak Alfasis
Halakhot.1A Ausserdem konnte er jüdische Bibelkommentare lesen und zitieren,

um die Auslegung einzelner Bibelstellen aus jüdischer Sicht darzustellen.

Zudem hatte Buxtorf ein gewisses historisches Interesse und zitierte sehr oft
David Gans Zemach David (Prag 1592; Neuausgabe M. Breuer [ed.],
Jerusalem 1983), Abraham Ibn Dauds Sefer ha-Qabbala (editio princeps, Mantua

1514, Neudrucke Venedig 1545, Basel 1580 etc.; Neuausgabe G. D.
Cohen [ed.], London 21969) und andere jüdische historische und
chronographische Werke.

Dennoch sollte Buxtorfs Gelehrsamkeit nicht übertrieben gelobt werden.
Er zitiert zwar eine lange Reihe von Quellen, benutzt hat er aber meistens

nur drei: Simon Levi Günzbergs Minhagim {Bräuche), Joseph Karos Schulchan

Arukh {Der gedeckte Tisch), eine vierteilige Zusammenfassung des

jüdischen Gesetzes, und den Talmud. Wie Buxtorf selbst 1606 in einem Brief
schrieb, las er für jedes Thema die entsprechenden Stellen in Minhagim,
danach im Schulchan Arukh.15 Erst dann zog er den Talmud heran, um auf
dieser vergleichsweise schmalen Quellen-Basis seinen Bericht zu schreiben.

Anliegen seiner Juden Schul war es, den Glauben und das Leben der Juden zu
erklären und - zu kritisieren. In seiner Einführung schrieb er:

„Damit aber nun uns Teutschen auch ein mal kund unnd wissend seyn möchte, ob die
Jüden ein so heiligen Wandel führen, unnd auff das Gesetz Mosis so stark unnd eifferig
halten, unnd das allein verstendig, heilig, rein unnd gerecht Volck Gottes seyn, wie sie

ein eusserlichen Schein führen, unnd dessein ein Rhum haben wollen. So hab ich
jedermenniglichen ihrem Glauben unnd Religion, mit Jüdischen Fabeln, wie die
Heiligen Aposteln geredt, wol durch spicket, mit sampt dem gantzen jüdischen Leben
und Wandel, auss ihren Büchern, gründlich und wahrhafftig erkläret, und jederman für
äugen stellen [. .]".2S

23 H. Pollack, An Historical Explanation of the Origin and Development of Jewish
Books of Customs (Sifre Minhagim): 1100-1300, in: Jewish Social Studies 49
(1987), S. 207.

24 J. Prijs, Die Basler Hebräischen Drucke, Nr. 152, 172 und 182.
25 „Qtiaeris praeterea, quomodo Fabulas illas judaicas congesserim. Respondeo ipsos Ju-

daeos mihi suggessisse. Primo Sc principaliter oblato libro Rittium, cui Minhagim
nomen. Et qui hebraeo germanice editus est. Eum si cupis tibi dono mittam. Deinde
intellexi totum illorum jus, civile Sc canonicum Sc quae praeterea habeat, dinim quasi
Aphorismis comprehensum in libro, cui Shulhan Aruk nomen. Hunc etiam opera Ju-
daeorum accepi. Postea Talmud ipsum Sc eos, quos praeterea cito, assecuus sum, in hos

animi gratia excurri, Sc qtdcquid reperi, ad Minhagim retuli." So Johannes Buxtorf I.
an Matthias Martinius, Basel, 4. September 1606, gedruckt in: J. Buxtorf, Epistola
Johannis Buxtorfii, P. ad Matthiam Martinium, in: Bibliotheca historico-philologico-
theologica classis 4, fascicidum 3 (1721), S. 601. Zitiert bei S. G. Burnett, From
Christian Hebraism to Jewish Studies, S. 64 Anm. 34.

2(> J. Buxtorf, Juden Schul, folio 6r-v.

39



Beweisen wollte er vor allem, dass das Judentum auf dem Talmud, nicht

jedoch auf biblischem Fundament basiert. Darum fügte er am Ende fast

jeden Kapitels Bibelstellen an, die mit dem Thema zu tun haben, um den

jüdischen Bräuchen oder Aspekten des jüdischen Glaubens die „reine biblische

Lehre" gegenüberzustellen. Seine Methode ähnelt der antikatholischen

Polemik; beeinflusst war sie von Amandus Polanus, seinem Basler Kollegen

an der theologischen Fakultät. Polanus hatte gelehrt:

„die unmittelbare Ursache der Theologie ist das Wort Gottes, das folglich das Fundament

(principium) unserer Theologie ist. Das erste Prinzip, dem alle theologische
Doktrinen entstammen, ist ,Der Herr sagte' oder ,Gott sagte'. Das Fundament ist einsam
und muss so sein, weil alle Propheten und Apostel uns zu diesem Wort allein berufen
haben, wie die ganze Schrift bezeugt, und weil wir Gott nicht verstehen können, ohne
dass er sich durch sich selbst bekannt machte."27

Auf seine Weise konnte Buxtorf damit in der Juden Schul eine mit den

Mitteln der protestantischen Apologetik und Theologie arbeitende Widerlegung

des Judentums als menschliche Erfindung anbieten.

Buxtorfs Darstellung des Judentums beginnt mit einer Diskussion der 13

Grundlehren des Maimonides, wobei er eine jede aus christlicher Sicht scharf
kritisiert. Auch wenn diese 13 Grundlehren oft in jüdischen Gebetbüchern

abgedruckt worden sind, haben sie im Judentum dennoch nie den Rang
eines „offiziellen" Bekenntnisses erlangt, vergleichbar etwa der Confessio

Augustana für evangelische Christen. Dennoch ist Buxtorfs Darstellung für die

Diskussion seiner Zeit typisch: Die theologischen Argumente der christlichen

Seite gegen das Judentum gehen in der Regel von Maimonides' 13

Grundlehren aus.

Im Anschluss daran bietet er eine Darstellung des jüdischen Lebens von
der Geburt bis zum Tod. Er untermauert seine Darstellung mit zahlreichen

Zitaten aus jüdischen Quellen. Auch macht er einige Bemerkungen über

Bräuche, die er selbst beobachtet hat. Wenn er jüdisches Leben beschreibt,

ist sein Ton milder als im ersten Kapitel, dennoch bleibt er seinem Ziel treu:
Er will jüdisches Leben so genau wie möglich beschreiben, um es dann um
so besser kritisieren zu können. Dass das Buch kein eigentliches Argument
liefert, um einem jüdischen Leser die Wahrheit des christlichen Glaubens

nahe zu bringen, erklärt sich damit, dass es vor allem für christliches

Publikum, insbesondere für die Geistlichkeit bestimmt war.

27 A. Polanus, Syntagma Theologiae Christianae, Geneva: Jacob Stoer 1617. Band I,
S. xiv, zitiert und übersetzt nach R. A. Muller, Post-Reformation Reformed
Dogmatics. Band I: Prolegommena to Theology, Grand Rapids (Michigan) 1987, S. 304.

40



Dennoch ist Buxtorfs Darstellung vom Glauben und Leben der Juden
auch wieder eine grosse Leistung. Seine Schwächen sind mit seinen

Erfahrungen und seiner Gelehrsamkeit verbunden. Buxtorf verfasste sein Buch
wesentlich auf der Basis der „Juden eigenen Bücher", wie er schreibt. Diese

Bücher aber waren zumeist für Ungebildete bestimmt und konnten deshalb

den Erwartungen der rabbinischen Elite nicht entsprechen. Buxtorf betrachtete

das Judentum unter dem Gesichtspunkt des Glaubensbekenntnisses des

einzelnen. Dass jüdischer Glaube eigentlich nur innerhalb der Gemeinschaft

richtig gelebt werden kann, hat er nicht gesehen und nicht begriffen.
Entsprechend gering war sein Verständnis von Gemeindeleben und jüdischer
Selbstverwaltung. Was er beschreibt, ist deshalb nicht falsch, aber doch mehr
als lückenhaft.

Gleichwohl lieferte Buxtorfs Buch meiner Meinung nach einen Beitrag
zum Verständnis der Juden (wenn auch nicht zur Verständigung mit ihnen),
weil er aus seiner Sicht erklären konnte, dass die jüdische Religion und das

jüdische Leben für die christliche Gesellschaft nicht gefährlich oder schädlich
seien. Buxtorf war nicht nur ein akademischer Experte für die Sprachen und
die Literatur der Juden, er war auch ein Beamter der Stadt Basel. Als Zensor

jüdischer Bücher wusste er, dass die meisten dieser Bücher aus christlicher
Sicht ganz harmlos waren. Lästerungen jeder Art jedoch galten zugleich als

Verletzungen der Gesetze der Bibel, des Heiligen Römischen Reiches und
der christlichen Theologie. Damals glaubte man, dass Gott, wenn man

Lästerungen toleriert, die ganze Gesellschaft strafen werde. Zwar fand Buxtorf
einige Stellen in jüdischen Büchern, die seiner Meinung nach lästerlich

waren, aber er sah für Magistrat und Gesellschaft dann keine Gefahr, wenn sie

ordentlich, korrekt zensiert würden. Im Prinzip war es auch keine Frage, ob

der jüdische Gottesdienst selbst eine Art Lästerung gegen das Christentum
darstellte. Wenn die Gebetbücher zensiert wurden, war die Mehrheitsgesellschaft

vor dieser Gefahr sicher.28

Buxtorfs Darstellung ist frei von spätmittelalterlichen populären Vorstellungen

über Juden als Kindesmörder oder Zauberer. Zwar glaubte er, dass

jüdische Ärzte inkompetent seien, aber nicht, dass sie ihre Patienten heimlich

vergifteten. Kurz gesagt, er versuchte die Realität jüdischen Lebens
darzustellen und schaffte dies auch einigermassen. Auch bot er ein besseres

Fundament für die Betrachtung der Judenfrage.
Im 17. Jahrhundert wurde sein Buch Juden Schul oft auf Deutsch

nachgedruckt und ins Lateinische, Niederländische und Englische übersetzt. Bux-

28 S. G. Burnett, From Christian Hebraism to Jewish Studies, S. 80 Anm. 96.

41



torf hatte auch jüdische Leser. Leon da Modena schrieb seine Geschichte der

Jüdischen Riten (Historia de'riti hebraici [1637]) als Antwort auf Buxtorf,
obwohl er dessen Namen in seinem Buch nicht einmal nannte. Modena hat
seine Intention nur in einem Privatbrief klar ausgesprochen.29 Zwar schrieb

er weit mehr über das Gemeindeleben der Juden, aber über die meisten
seiner Themen schrieb er mit der Juden Schul neben sich auf dem Schreibtisch.

Er konnte nicht schreiben, was er wollte, sondern musste Buxtorfs

Darstellung immer wieder berücksichtigen, um sie zu korrigieren.
Nach Buxtorfs Tod hat eine Reihe von Autoren sich seiner Darstellung

bedient und ihn zitiert. Er hatte gleichsam einen Standard etabliert,
bestimmt, welche Topoi diskutiert, wie sie organisiert werden müssen und vor
allem, dass die Diskussion von den Büchern der Juden ausgehen sollte. Wie
eine Ironie der (deutschen) Geistesgeschichte mag es erscheinen, dass gerade

unter der lutherischen Orthodoxie die Kenntnis des Talmuds und der Eifer,
ihn zu studieren, in der Originalsprache zu lesen und zu verstehen, grösser

war als je zuvor und danach. Die Mittel und die Motivation dazu hatte

Buxtorf mit seinen philologischen Werken und der Juden Schul geliefert.

3. Buxtorfs Leistungen

Durch seine wissenschaftliche Arbeit hat Buxtorf drei grosse Leistungen
erbracht. Er verfasste Standardwerke zur hebräischen und aramäischen Grammatik,

die bis ins 19. Jahrhundert gut brauchbar waren und erst durch die

das Arabische zum Vergleich heranziehende hebräische Philologie des 19.

und 20. Jahrhunderts ersetzt wurden. Auch seine Biblia Rabbinica, die
Bibelkonkordanz und die Einführung in die Masora sind bis ins 19. Jahrhundert

genutzt worden. Buxtorf war, wie die meisten der christlichen Hebrai-

sten seiner Zeit, vor allem ein Bibelwissenschaftler, der sich dann für
nachbiblische jüdische Werke interessierte, wenn sie etwas mit Bibelwissenschaft

zu tun hatten.
Buxtorfs Bücher über hebräische Poesie und das Schreiben hebräischer

Briefe sind am schnellsten in Vergessenheit geraten. Zu eng waren sie mit
den alten Schulen und Universitäten verbunden. Auch zu Buxtorfs Zeit gab

es nur wenige Studenten, die hebräische Gedichte schreiben oder Vorträge
halten konnten. Buxtorf selbst klagte 1606 in einem Brief an Joseph Scaliger,
dass sein erster Briefsteller von seinen Studenten nicht gut angenommen

29 S.G. Burnett, From Christian Hebraism to Jewish Studies, S. 86-87.

42



worden sei.30 Nur von sehr strengen Lehrern wie Buxtorf oder Johann Heinrich

Hottinger wurden diese Briefsteller regelmässig als Lehrbücher benutzt.
Anders als die meisten Studenten des Hebräischen zu dieser Zeit musste
Johann Jakob Buxtorf 1658 Übungen nach dem Briefsteller machen.31

Von allen seinen Büchern bereitet Buxtorfs Juden Schul die grössten
Schwierigkeiten hinsichtlich ihrer Einordnung und im Rahmen heutiger
jüdischer Studien. Allgemein würde ich sagen, dass es das Verdienst von Buxtorfs

Juden Schul gewesen ist, Informationen angeboten und damit zu einer
besseren öffentlichen Meinungsbildung über das Judentum unter den gebildeten

Schichten im Deutschland des 17. und 18. Jahrhunderts beigetragen

zu haben. Mit besseren Informationen ausgestattet, konnten die Leser

entscheiden, ob die Juden für die Gesellschaft „gefährlich" waren. Shmuel

Ettinger hat vor vierzig Jahren bereits die These aufgestellt, die Arbeit der
christlichen Hebraisten sei ein wichtiger Beitrag zur Wandlung des Judenbildes

im gebildeten Europa gewesen.32 Die These ist nach wie vor interessant

und bedenkenswert, wenn sie bislang auch nicht bewiesen ist. Die
Rezeption der Juden Schul war kein einfaches Phänomen, denn jedes Buch
hatte sein eigenes Schicksal. Buxtorf hatte ein Fundament gelegt, auf dem
andere Autoren aufbauen konnten, so z.B. Johann Jakob Schudt mit seinen

vierbändigen Judischen Merkwürdigkeiten (Frankfurt/M. 1714 — 1721). Buxtorfs

Darstellung half allerdings auch Autoren antijüdischer Streitschriften
wie Johann Eisenmenger bei ihrer Arbeit. Dennoch war es Buxtorf, ein sehr

bewusster Christ, der das Fundament für eine Art Toleranz legte, nicht weil

er es gewollt, sondern weil er durch seine Wissenschaft anderen Vorstellungen

von den Juden und ihrer Stellung innerhalb der Gesellschaft den Weg
gebahnt hat. Auch wenn er dabei vor allem christliche Interessen und nicht
jüdische vertrat, hat Buxtorf durch seine Bücher dennoch zur Entstehung
nicht der, aber einer Wissenschaft des Judentums beigetragen, bis am Beginn
des 19. Jahrhunderts jüdische Gelehrte mit Universitätsbildung die
akademischen jüdischen Studien auf eine neue Basis zu stellen begannen und
ihnen einen Platz ausserhalb der Interessen der christlichen Theologie gaben.

30 S.G. Burnett, From Christian Hebraism to Jewish Studies, S. 139.
31 S.G. Burnett, From Christian Hebraism to Jewish Studies, S. 145. Josephus Abu-

dacnus hat die Institutio auch einmal als Lehrbuch an der Universität Löwen
benutzt. Siehe dazu A. Hamilton, An Egyptian Traveller in the Republic of Letters:
Josephus Barbatus or Abudacnus the Copt, in: Journal of the Warburg and Court-
auld Institutes 57 (1994), S. 134.

3^ S. Ettinger, The Beginnings of the Change in the Attitude of European Society
towards the Jews, in: Scripta Hierosolymitana 7 (1961), S. 193-219. Siehe auch J.

Israel, European Jewry in the Age ofMercantilism 1550-1750, London 31998, S.

45-47.

43


	Johannes Buxtorf Westphalus und die Erforschung des Judentums in der Neuzeit

