Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: Uber die Bibelkritik

Autor: Breuer, Mordechai

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961557

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber die Bibelkritik

von Mordechai Breuer™

Vorwort: Rabbiner Mordechai Breuer antwortet seinen Kritikern

Der folgende Aufsatz des Jerusalemer Rabbiners Mordechai Breuer lisst, um der rich-
tigen Einordnung willen, einige einleitende Bemerkungen geboten erscheinen. Als Rab-
biner Breuer im Jahre 1960 seine beiden Aufsitze iiber die Bibelkritik veroffentlichee,’
[6ste dies, wie von vornherein nicht anders zu erwarten war, in der jiidisch-orthodoxen
Welt heftige Reaktionen aus. Denn was der Enkel des Frankfurter Rabbiners Salomon
Breuer (1850-1926) und Neffe seines Sohnes, des Rechtsgelehrten und Religions-
philosophen Isaak Breuer (1883 —1946), in der in Israel erscheinenden Zeitschrift De‘or
vorschlug, erschien, von einem orthodoxen Standpunkt aus betrachtet, revolutionir:
Breuer forderte, im Hinblick auf die im Protestantismus des deutschen Sprachraumes
im neunzehnten Jahrhundert grossgewordene klassische Bibelkritik kiinftig auf jede
orthodox-jiidische Apologetik zu verzichten und insbesondere auf die Erklirung der
Pentateuch-Forschung Julius Wellhausens in positiver Weise einzugehen.

Es war in der anschliessenden Diskussion nicht zufillig, dass Ablehnung wie Zu-
stimmung sich auf den Rezeptionsraum der Traditionslinie und Familie des Verfassers,
namentlich der Schriften seines Urgrossvaters, des Begriinders der Frankfurter Neoor-
thodoxie in eben jenem Jahrhundert der Bibelkritik, des Rabbiners Samson Raphael
Hirsch, konzentrierten. Der Londoner Rabbiner und Dajan Griinfeld, von dessen Brief
Mordechai Breuer in seiner im folgenden dokumentierten Verteidigungsschrift berich-
tet, war der Herausgeber und Ubersetzer der Schriften Hirschs ins Englische.” Zur
Unterstiitzung des vorgeschlagenen Ansatzes kamen bei Breuer in erster Linie Motive
aus dem religionsphilosophischen Werk seines Onkels Isaak Breuer zur Anwendung, vor
allem die aus dem kabbalistischen Werk des Jesaja halevi Horovitz (ca. 1555 —1625)
Shene lubot habrit (Zwei Tafeln des Bundes) iibernommene transzendentale Funktion der
Gemeinde Israel als derjenigen Kenesset Yisrael, die einst am Sinai stand und seitdem,
durch alle Zeiten hindurch, fiir die Wahrheit und Zuverlissigkeit der von dort iiber-

*

M. Breuer, Al Biqoret Hamiqra [Uber die Schriftkritik, zuerst erschienen] in:
Megadim 30 5759/1998 —1999), S. 97—107; Aus dem Hebriischen iibersetzt, um
Anmerkungen vermehrt und durch ein Vorwort eingeleitet von PD Dr. Matthias
Morgenstern, Institutum Judaicum, Liebermeisterstrasse 14, D-72076 Tiibingen.

I M. Breuer, Glaube, Wissenschaft und Schrifterklirung [hebr.], in: Deor 11
(1960), S. 18—25 und 12 (1960), S. 12-27; vgl. dazu M. MORGENSTERN, Or-
thodoxe Wege zur Bibelkritik, in: Judaica 56 (2000), S. 178 —192.234 —250.

2 Vgl. S.R. HirscH, Judaism Eternal. Selected Essays from the Writings of Rabbi Samson

Raphael Hirsch, London 1956 und S. R. Hirscu, Horeb. A Philosophy of Jewish Laws

and Observances, London 1962.

18



nommenen Offenbarung garantiert.” Daneben untermauerte Rabbiner Breuer seine bi-
belkritische Argumentation mit Anleihen aus dem Schrifttum des Talmud-Kommen-
tators Arje Lob ben Ascher (ca. 1695-1785), der — wie der Autor nicht versiumt
hervorzuheben — als Metzer Gemeinderabbiner im Frankreich des spiten achtzehnten
Jahrhunderts ein Zeitgenosse des Arztes und Begrunders der modernen Pentateuch-
Kritik Jean Astruc (1684 —1766) gewesen sei. 4 Im Riickblick auf die Auseinanderset-
zungen jener Jahre erinnert Rabbiner Breuer schliesslich an den britischen Gelehrten
Louis Jacobs, der nach seinen zustimmenden Ausserungen zur ,Hoheren Kritik“ in den
sechziger Jahren seine einflussreiche Stelle am Londoner Jews™ College verlor und seine,
wie Breuer schreibt, Karriere ruinierte.’

Auch in anderer Hinsicht scheint die hier vertretene Linie in den Kontext eines
bemerkenswerten religiosen und religionspolitischen Nonkonformismus™ zu gehren.
Dieser lisst sich in Israel durch eine agudistisch geprigte Distanz zur nationalreligios-
zionistischen Hauptstromung charakterisieren, die nur aus der Perspektive mancher sich
staatstragend gebender Krifte als ,ultraorthodox® erscheint. Zu welcher Flexibilitdt die-
se ,Ultraorthodoxen® der Talmud-Hochschule im Gush Etzion, an der Breuer noch
heute lehrt, fihig sind, zeigte in den achtziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts die
Parteigriindung Memad (,Dimension”, Akronym von Mahane HaMerkaz Hadati/
Lager der religiésen Mitte), die sich von einer strikt orthodoxen Grundlage aus der
nationalistischen Radikalisierung des nationalreligiosen mamstrmm entgegenstellte und
scitdem fiir einen Kompromiss mit den Palédstinensern wirbt.®

Mutatis mutandis steht in dieser politischen Frage wie in der Diskussion um das
rechte Verstindnis der Tora die Auseinandersetzung mit den innerorthodoxen Gegnern
im Vordergrund: Der folgende Text ist nicht (oder nicht in erster Linie) fir sikular
lebende Juden oder Christen geschrieben. Die Art und Weise, wie Breuer in dieser
Auseinandersetzung seinen orthodoxen Kritikern gegeniibertritt, ist dabei kennzeich-
nend fiir die Tradition seiner Familie. Von den Gegnern als Linksabweicher attackiert zu
werden, diese Gegner aber widerum von ,rechtsaussen® anzugreifen, war von jeher ein
bewihrtes Frankfurter Rezept gewesen. Die Frankfurter Anhinger Hirschs hatten sich
schon zur Zeit des ,,Kulturkampfes® in Deutschland nie von jemandem an Orthodoxie

3 Vgl. dazu 1. BReUER, Der Neue Kusari. Ein Weg zum Judentum, Frankfurt am Main
1934, S. 219ff. und 1. BreUER, Kenesseth Jissrael, in: Nahalat Zewi 1934 -35, S.
12 —122 sowie I. BREUER, Nochmals Kenesseth Jisrael, in: Nahalat Zewi 1934 —35,
S. 159 -168.229-239.

4 Vgl. M. Breuer, Torat Hale‘udot shel Ba‘al Sha’agat Arye, in: Megadim, Yeshivat
Har-Esion, Elon Shvut [Broschiire ohne Jahr], S. 15. Arje Léb ben Ascher, ein um
1695 im russischen Gouvernement Minsk geborener Talmudist, starb 1785 in
Metz. Sein bedeutendstes Werk Sha’agar Aryeh (Das Gebriill des Lowen) erschien
1756 in erster Auflage in Frankfurt/ Oder.

5 Vgl. M. Breuer, Tora vom Himmel und Bibelkritik — Eine Antwort auf J. Knoll
[hebr.], in: Megadim 33 (5761/2001), S. 128 —129; zu den von seinen Gegnem
beanstandeten Titeln gehéren L. Jacoss, We have Reason to believe, London 1995
(zuvor 1957, #1962, *1965) sowie sein Principles of]ewzslo Faith, New York 1964;
zu seinem ,Fall“ vgl. den Artikel iiber Jacobs, Louis, in: C. Rotn et al. (ed.),
Encyclopedia Judaica. Band 1X, Jerusalem 1971, Sp. 1236 -1237.

6 Vgl. HaAretz vom 9. 9. 1988; Jerusalem Post vom 12. 11. 1988 sowie M. Mor-
GENSTERN, Kampf um den Staat. Religion und Nationalismus in Israel, Frankfurt am
Main 1990, S. 109 -110.179 —189.

19



iibertreffen lassen.” Dass diese Orthodoxie einherging mit kultureller Weite und Welt-
offenheit, hatte die Gegner dieses Typs der Neoorthodoxie von Anfang an entweder mit
ungldubigem Erstaunen erfiillt oder sie in Rage versetzt, wie sie noch in Gershom
Scholems Invektive gegen die ,grauenhafte Akkomodationstheologie® Hirschs nach-
halle.® Dabei bestand die Stirke der Frankfurter von Anfang an darin, dass sie in der Tat
eben nicht nur (zum Pragmatismus verpflichtete) Gemeindepolitiker, sondern auch
(sehr grundsitzlich denkende) Theologen waren. Bis heute scheint es eben dieses
,Grundsirtzlich-Theologische® zu sein, was im innerorthodoxen Gesprich in Israel den
Schriften Rabbiner Breuers gelegentlich die Rezeption verstellt. Es kennzeichnet seine
»jeckische® Beharrlichkeit und Gelassenheit, dass Breuer sich davon nicht beirren lisst.
Im hohen Alter noch hat er mit einem Kommentar zur Tora angefangen und erst vor
kurzem die ersten beiden Binde zur Genesis vorgelegt.” Die im folgenden in Uberset-
zung wiedergegebene Antwort des Rabbiners an seine orthodoxen Kritiker liest sich als
ein programmatisches Manifest und als Vorwort zu allen weiteren exegetischen Bemii-
hungen.

Matthias Morgenstern

L.

Die Erforscher der Bibel haben, wie bekannt, bewiesen, dass die Tora nicht
von einem einzigen Menschen niedergeschrieben wurde, sondern der Feder
einer ganzen Anzahl von Autoren entstammt. Sie wurde auch nicht in einer
einzigen Generation verfasst, auch nicht in vierzig Tagen oder vierzig Jahren,
sondern ist Resultat einer Entwicklung von Hunderten von Jahren, einer
Entwicklung, die erst nach dem babylonischen Exil ihren Abschluss fand.
Die orthodoxen Juden sind vor diesen Beweisen zuriickgeschreckt, die im
Widerspruch zu ihrem Glauben an die ,vom Himmel“ geoffenbarte Tora zu
stehen schien. Sie behaupteten daher, dass alle Beweise der Forschung nich-
tig seien: Ein einziger Autor habe die ganze Tora schreiben kénnen vom
,Anfang® (Gen 1,1) bis zu ,vor den Augen ganz Israels” (Dtn 34,12) — und
das in einer Generation, an einem einzigen Ort, gleich nach dem Auszug aus
Agypren.

Vor etwa vierzig Jahren habe ich die Beweise der Forscher und die Ge-
genargumente der Orthodoxen einer Untersuchung unterzogen und bin zu

der Uberzeugung gelangt, dass die Forscher ohne jeden Zweifel im Recht

7 Vgl. M. MORGENSTERN, Von Frankfurt nach Jerusalem. Isaak Breuer und die Ge-
sc/ﬂr/)te des Austrittsstreits in der deutsch-jiidischen Orthodoxie, Tiibingen 1995, S.
163 -185.

8 Vgl. G. ScHoLem, Politik der Mystik, in: Jidische Rundschau vom 17. 7. 1934, S.
1-2.

9 M. BREUER, Pirge Bereshit. Band 1 und II, Elon Shvut, Hoza’at Tvunot 5759/
1998-99.

20



sind. Die Annahme, dass ein einziger Mensch in einer einzigen Generation
die Tora geschrieben habe, ist in der Tat unmdglich. Aber ich habe nicht
verstanden und verstehe bis heute nicht, was diese Frage mit dem Glauben
an die Gottlichkeit der Tora zu tun haben soll. Wenn uns der Glaube an-
befohlen wire, dass unser Lehrer Mosche die ganze Tora geschrieben hat,
hitten wir ein Problem; denn dieses ist in der Tat absolut unméglich. Aber es
heisst nirgendwo, dass Mosche, unser Lehrer, die Tora abgefasst hat: Es
verhilt sich gerade umgekehrt: Diese Behauptung ist gerade das klassische
Beispiel der Leugnung des himmlischen Ursprungs der Tora. Wer sagt, dass
Mosche nur einen einzigen Vers der Tora aus eigener Einsicht geschrieben
habe, iiber den heisst es: ,Denn das Wort des Ewigen hat er verachtet® (bSan
99a). Wir sagen vielmehr, dass der Heilige, gelobt sei er!, die Tora mit
schwarzem Feuer auf weissem Feuer '’ tausend Generationen vor Erschaffung
der Welt geschrieben und danach Mosche am Sinai diktiert hat. Wie sollte
der Beweis moglich sein, dass dies die Krifte des Ewigen (ibersteigt? Ich sage
daher, dass alle Beweise der Bibelkritiker, von ihren Voraussetzungen ausge-
hend, richtig sind. Wenn man die Tora als menschliches, gewshnlich-lite-
rarisches und natiirliches Produkt sieht, kann sie auf keinen Fall von einem
einzigen Menschen niedergeschrieben worden sein. Wir sagen aber, dass die
Tora eine gottliche, tibernatiirliche Schopfung ist, und vor Gott ist kein
Ding unmdoglich. Wer — entgegen den Naturgesetzen und den Gesetzen der
Evolution — die Welt in sieben Tagen erschaffen hat, kann auch die Tora im
Gegensatz zu den literarischen Entwicklungsgesetzen schreiben. Der eine
Gott kann ein Buch schreiben, dass — wenn es Menschenwerk wire — nur
durch viele Autoren und aufgrund einer jahrhunderte- und generationenlan-
gen Entwicklung hitte geschrieben werden kénnen."

Vor diesem Hintergrund habe ich einen Ansatz zur Tora-Erklirung vor-
geschlagen, der alle Erklirungen der Bibelkritiker ohne Wenn und Aber
akzeptiert. Nach ihren Worten enthilt die Tora literarische Erzeugnisse un-
terschiedlicher Autoren, die im Hinblick auf ihre Uberzeugungen, ihren
Glauben und ihren Stil differieren. Jedes einzelne dieser Erzeugnisse wurde

10° So Nachmanides im Vorwort zu seinem Pentateuch-Kommentar; vgl. M. BREUER,
Glaube, Wissenschaft und Schrifterklirung, S. 18 (De‘r 11) und S. 12 (De‘or 12);
zu diesem Zitat vgl. auch F. RoseNzwEIG, Kleinere Schrifien, Berlin 1937, S. 110 —
111.

11 Zur Parallelisierung von Gottes ,,Zehnwort der Schépfung” und seinem ,,Zehnwort
am Sinai“ vgl. zu Gen 1,1 S.R. HirscH, Der Pentateuch, iibersetzt und erliutert,
Frankfurt am Main 1867—-1878 (Nachdruck Frankfurt am Main, Tel Aviv 1986),
S. 75 vgl. auch 1. BReuERr, Der Begriff der Wunders im Judentum, in: Jidische
Monarshefie 3 (1916), S. 258-271.

21



demnach zunichst als Text fiir sich verfasst. Danach wurde ein Redaktor
titig, der diese Texte vorfand und sich vom in ihnen enthaltenen Reichtum
anregen liess. Er sah, dass jeder Autor seine Wahrheit, die seiner Anschauung
entsprach und den Tiefen seiner Seele entsprang, niederschrieb. Weil jeder
Autor eine Wahrheit zum Ausdruck brachte, auch wenn diese Wahrheiten
gelegentlich als widerspriichlich erschienen, wollte er auf keine von ihnen
verzichten. Deshalb fasste er sie in einem Rahmen zusammen, verband sie
durch passende Verbindungsstiicke und machte aus allem ein Buch — das
Buch der Tora, wie es uns iiberkommen ist.

Auf dhnliche Weise lege auch ich die Tora aus. Ich sehe, dass die Tora
Erzihlungen und Gesetzestexte enthilt, die sich verschiedentlich widerspre-
chen. Dies ist nicht tiberraschend, es steht vielmehr von vornherein zu er-
warten. Denn es gibt ja nichts, was nicht unterschiedliche, ja widerspriich-
liche Gesichtspunkte hitte. Jeder Gesichtspunkt driickt seine Wahrheit aus,
die einer der Eigenschaften des Ewigen angemessen ist. Allerdings handelt es
sich dabei nur um eine partikulare Wahrheit. Nur die Zusammenschau aller
Gesichtspunkte bringt die ganze Wahrheit zum Ausdruck, die alle Eigen-
schaften des Ewigen umfasst, und nur so finden wir DIE Wahrheit der Tora.
Daher hat der Heilige, gelobt sei er!, die unterschiedlichen Gesichtspunkte
in einen Rahmen gebracht, gab ihnen einen passenden literarischen Aus-
druck und schuf so das Buch der Tora. Das ist das Buch, das Mosche aus
seiner Hand am Sinai erhielt und den Kindern Israels iiberlieferte.

Dies schrieb ich vor etwa vierzig Jahren in einem Aufsatz in der Zeit-
schrift De‘ot. Die religiose Offentlichkeit, fast ohne Ausnahme, wies diesen
Ansatz mit aller Entschiedenheit zuriick, freilich ohne ihn iiberhaupt zu
verstehen. Diese Reaktion versetzte mich in grosses Erstaunen; bis auf den
heutigen Tag ist sie mir unverstindlich geblieben. Als ich meinen Aufsatz zu
Papier brachte, war ich der Meinung gewesen, selbstverstindliche Dinge
niederzuschreiben, die nichts Neues enthielten. Eine teilweise Erklirung fiir
die Reaktion der religigsen Offentlichkeit fand ich in einem Brief, den mir
der Rabbiner und Dajan Griinfeld s.A. aus London schrieb: All dies, so

Griinfeld, sei richtig, aber die Leute kénnen es nicht verstehen.

,Du gehst von der Denkrichtung Kants aus. Bis zu Kant waren die Leute der Meinung,
dass es méglich sei, die Existenz Gottes zu beweisen. Aber Kant hat nachgewiesen, dass
der Verstand nichts iiber etwas aussagen kann, was iber ihn hinausgeht. Und Gott
jedenfalls iibersteigt die Natur, er kann durch den menschlichen Verstand nicht be-
griffen werden. Deshalb ist es unm('iF[ich, mit Hilfe der Ratio Beweise beizubringen, die
die Existenz des Ewigen belegen oder ihr widersprechen. In idhnlicher Weise sagst du,
dass es unméglich sei, den Glauben an die Gortlichkeit der Tora zu beweisen oder sie zu
widerlegen. Denn die Niederschrift der Tora durch den Ewigen steht im Widerspruch
zu den Naturgesetzen und kann durch den menschlichen Verstand nicht begriffen
werden. Aber gie Menschen sind noch nicht reif fiir diese Unterscheidungen.*

22



So schrieb mir der Rabbiner Griinfeld, und er hatte Recht. Aber seitdem
hat sich viel geindert. Offensichtlich kann die orthodoxe Offentlichkeit heu-
te bereits damit zurechtkommen, dass der Heilige, gelobt sei er!, ein Buch
schreiben kann, dass Menschen nur gemeinsam mit anderen Autoren und
tiber Jahrhunderte hinweg schreiben kénnen. Mit Gottes Hilfe war es mir
vergonnt, Schiller und Studenten heranzuziehen, die die Tora mit Hilfe
dieser , Aspektenlehre® verstehen und dieses Verstindnis auch ihrerseits an
ihre Schiiler weitergeben. Sie kdnnen anerkennen, dass die Tora unterschied-
liche und widerspriichliche Aspekte enthilt, die ein einziger Mensch un-
mdglich niederschreiben kann. Aber sie verstehen, dass der eine Gortt diese
Widerspriiche niederlegen kann, weil sie seine Eigenschaften zum Ausdruck

bringen und daher Teil der Wahrheit der géttlichen Tora sind.

I1.

In den vergangenen Jahren sche ich freilich eine beunruhigende Entwick-
lung, und ich beginne, dariiber nachzudenken, ob vielleicht Rabbiner Griin-
feld nicht in hoherem Masse im Recht war, als ich zunichst gedacht hatte.
Ich nehme wahr, dass ein Teil derer, die meiner ,,Aspektenlehre® folgen, mit
ihr aber nicht zugleich ihre glaubensmissige Grundlage iibernommen haben.
Die Distinktion zwischen einem menschlich-natiirlichen literarischen Er-
zeugnis und der gottlich-iibernatiirlichen Tora wird von ihnen nicht verstan-
den oder akzeptiert. Von verschiedenen Seiten hére ich, dass ich zwar das
Tor geoéffnet habe, aber den Weg nicht zu Ende gegangen sei. Ich habe
dargelegt, dass die Tora gottlich ist, auch wenn sie widerspriichliche Aspekte
enthilt. Aber ich sei immer noch der Meinung, dass alle diese Aspekte von
einem Propheten niedergeschrieben worden seien — von Mosche ben Am-
ram, der sie am Berg Sinai empfangen habe. Sie aber gehen einen Schritt
weiter: lhrer Meinung nach ist die Tora gottlich — nicht nur, wenn sie
widerspriichliche Aspekte enthilt, sondern auch, wenn sie durch unter-
schiedliche Propheten niedergeschrieben wurde, die im Namen des Ewigen
zu unterschiedlichen Zeiten weissagten. Das ist die Zusammenfassung dieser
neuen Lehre. Ich hére sie zu unterschiedlichen Gelegenheiten — nicht ohne
Verbitterung und Schmerz.

Vor einiger Zeit brachten mir gegeniiber Studentinnen ihre Verwunde-
rung zum Ausdruck, dass ich ,darauf bestehe®, dass die Tora gerade durch
Mosche geschrieben sei; denn das komme ja eigentlich gar nicht in Frage.
Unsere Weisen sagten zwar an vielen Stellen [so die Studentinnen], dass

23



Mosche die Tora am Sinai empfangen habe, doch das binde uns selbstver-
stindlich nicht. Im Talmud heisse es ja auch (bBB 14b-15a), dass Samuel
das nach seinem Namen genannte Buch und Esra das Chronikbuch verfasst
habe, und dennoch beweise Abravanel (im-Vorwort zu seinem Samuel-Kom-
mentar), dass Samuel dieses Buch nicht geschrieben habe. Und der Verfasser
des ,Schaagat Arje” sage, dass Esra die Chronik nicht selbst verfasst, sondern
aus mehreren ihm vorliegenden Quellen zusammengestellt habe.

Ahnliches, so die Studentinnen, seien auch wir iiber die Tora zu sagen
berechtigt. Nicht Mosche habe die Tora verfasst, sondern eine Reihe anderer
Propheten, die nach ihm zur Zeit des ersten Tempels aufgestanden seien,
hitten sie in prophetischem Geist niedergeschrieben. Nach ihm sei ein Re-
daktor erschienen — auch ein Prophet —, der die Texte seiner Vorginger in
prophetischem Geist zusammengestellt und aus ihnen das Buch der Tora
gemacht habe, wie es heute in unseren Hinden ist. Obwohl dies der Lehre
der Tannaiten und Amorier klar widerspreche, handele es sich dabei keines-
falls um ein Problem. Denn es heisse doch nirgendwo, wer leugne, dass die
Tora durch Mosche geschrieben sei, sondern nur, wer sage, dass die Tora
nicht ,vom Himmel“ sei, habe keinen Anteil an der kiinftigen Welt (bSan
99a). Und sie, diese Studentinnen, glaubten ganz und vollstindig, dass die
Tora ,vom Himmel kommt“ und im Geiste der Prophetie des Ewigen ge-
schrieben worden sei — freilich so, dass sie unterschiedliche Quellen enthalte,
die sich unterschiedlichen Autoren verdankten, die allesamt Propheten Got-
tes gewesen seien.

Dies wird voller Begeisterung und Uberzeugungskraft vorgetragen, in der
Annahme, eine solche Meinung als ,gliubiger Jude® vertreten zu konnen.
(...) All dies griindet aber auf einem Missverstindnis des Ausdrucks ,Tora
vom Himmel“. Dieser Ausdruck will nicht sagen, dass die Tora von einem
Propheten aufgeschrieben wurde, auf dem der Geist des Ewigen ruhte und
der daher ,Worte des lebendigen Gottes“ niedergeschrieben habe. Dann hit-
ten die Weisen auch sagen konnen, das Buch Jesaja und das Buch der Psal-
men seien ,vom Himmel“. Denn auch diese Biicher sind in prophetischer
Inspiration durch den Heiligen Geist geschrieben, und es besteht kein Zwei-
fel daran, dass sie Worte des lebendigen Gottes enthalten. Dennoch haben
die Weisen von keinem dieser Biicher gesagt, es sei ,vom Himmel®, sondern
diese Bezeichnung der Tora vorbehalten. Damit haben sie zum Ausdruck
gebracht, dass die Tora eine absolut transzendente Schépfung ist und ihre
Schriftwerdung iiber menschliches Verstehen geht. Kein Mensch hat diese
Worte geschrieben, und auch nicht einer der hochsten Engel, sondern Gortt,
der den Himmel und die Erde mit seinem Wort geschaffen, hat auch die

24



Tora mit seiner Schrift niedergeschrieben. Wie die Erschaffung der Welt vom
menschlichen Verstand nicht erfasst werden kann, weil auch sie die Dimen-
sionen von Raum und Zeit iibersteigt, so ist die Schriftwerdung der Tora
vom Verstand nicht fassbar, weil sie die Dimensionen von Raum und Zeit
tibersteigt. Diese Idee haben die Weisen zum Ausdruck gebracht, als sie
sagten, die Tora sei mit schwarzem Feuer auf weissem Feuer geschrieben —
tausend Generationen ,vor“ Erschaffung der Welt, als Raum und Zeit noch
nicht waren und ausser Gott nichts anderes existierte.

Deshalb sagen wir, dass die Tora uns nicht mitteilt, was sich auf der Welt
zugetragen hat, weil sie oberhalb der Welt ist und der Welt vorausging. Thr
Wesen besteht gerade darin, gottliche Gedanken mitzuteilen, die die Eigen-
schaften der Heiligkeit zum Ausdruck bringen. Von daher sagen die Weisen,
dass der Heilige, gelobt sei er!, die Tora angeschaut und (dann) die Welt
erschaffen hat. Denn die Tora griindet sich nicht auf die irdische Realitit,
sondern die irdische Realitit beruht auf dem, was in der Tora geschrieben
steht. Und diese Tora, deren Schriftwerdung vom Verstand nicht erfasst
werden kann, wurde dann durch Gott dem Menschen tibergeben. Zu diesem
Zweck offenbarte sich Gott Israel im Feuer und in der Wolke und im Schall
des Horns und liess sie die zehn Worte héren, die die Essenz der Tora sind.
Wenn Israel gewollt hitte, hitte der Ewige das Sinai-Ereignis fortsetzen und
sie auch alles Ubrige héren lassen kénnen — von ,Am Anfang® bis zu ,,in den
Augen ganz Israels“ oder bis zu ,da starb Mosche®. Aber Israel war dazu
nicht bereit. Obwohl unter ihnen Propheten und Prophetenséhne weilten
und andere, die prophetisch begabt waren, befand sich unter ihnen keiner —
mit Ausnahme Mosches, unseres Lehrers —, der zum Tora-Empfang imstande
gewesen ware.

Bei der Tora handelt es sich nicht um eine Prophetie, die der Prophet aus
eigenem Entschluss — aufgrund einer visioniren Offenbarung Gottes oder
aufgrund eines Traums — mitteilte. Die Tora ist eine gottliche Schopfung, die
der Prophet, wie sie wirklich ist, von Gott empfingt. Mosche hatte keinen
Anteil an ihrer Niederschrift; nichts in der Tora wurde auf seine Veranlas-
sung geschrieben. Mosche war nichts als ein ehrlicher Makler zwischen Gortt
und Israel. Er empfing die Tora am Sinai und gab sie an Israel weiter. Wie
der Ewige zu Anfang von Angesicht zu Angesicht mit Israel sprach und sie
die Zehn Worte horen liess, so sprach er nachher mit Mosche von Angesicht
zu Angesicht und diktierte ihm alle iibrigen Teile der Tora. Die Tora selbst
legt Zeugnis dariiber ab, dass kein anderer Prophet in Israel aufstand wie
Mosche, den der Ewige erkannte von Angesicht zu Angesicht."” Das ist die

12 Vgl. S.R. Hirsch, Siwan, in: Jeschurun 3 (5617/1856-57), S. 444 mit Bezug auf
Dtn 34,10.

25



Essenz des Glaubens an die ,Tora vom Himmel®, wie er in Israel von jeher
bekannt und angenommen ist und wie er aus den Worten aller Weisen und
aller fritheren und spiteren Gelehrten zu uns dringt.

Mir scheint, dass dariiber keine Meinungsunterschiede bestehen und nie-
mand eine andere Deutung vorgeschlagen hat. Auch ich selbst habe von
diesem Glauben nicht ein Jota dndern wollen — nichts hinzufiigen und nichts
wegnehmen. Die Entdeckungen der Bibelkritik waren nicht imstande, diesen
Glauben anzutasten, denn diese haben nur den Inhalt der Tora verindert,
nicht ihr Wesen. Unsere Viter waren der Meinung, dass die Tora ein uni-
formes, ein einfaches Buch ist, das nur eine Wahrheit zum Ausdruck bringt,
dass sie daher dem Werk eines einzelnen Schriftstellers dhnelt, der nur seine
eindimensionale Wahrheit zum Ausdruck bringt. Demgegeniiber wissen wir
heute, dass die Tora ein komplexes Buch ist, das viele Aspekte und sich
widersprechende Wahrheiten enthilt, dass sie daher eher einem Buch ihnelt,
das aus verschiedenen Texten unterschiedlicher Autoren zusammengesetzt
ist. Jeder Aspekt von ihnen driickt seine Wahrheit aus, und nur die Zusam-
menstellung aller Wahrheiten bringt die vollstindige, die integrale Wahrheit
zum Ausdruck. Aber all dies hat nichts mit dem Glauben an die ,Tora vom
Himmel® zu tun. Denn wenn Gott das eindimensionale Buch unserer Viter
schreiben konnte, dann war er auch imstande, das komplexe Buch zu schrei-
ben, das die Forscher der Bibelkritik entdeckt haben. All dies wird von
denen nicht verstanden, die den Entdeckungen der Bibelkritik entnehmen,
dass die Tora nicht von unserem Lehrer Mosche, sondern von einigen an-
deren Propheten geschrieben worden sein kénne, die nach ihm kamen. Die-
jenigen verneinen den transzendenten Charakter der Tora und verstehen
nicht, dass der Schopfer des Himmels und der Erde auch derjenige ist, der
die Tora geschrieben hat. Stattdessen sagen sie, die Tora sei ein gewohnliches
menschliches Erzeugnis, nach den Gesetzmissigkeiten literarischen Schaffens
geschrieben, und das ,vom Himmel“ beziche sich nur darauf, dass diese
Texte von Propheten und unter gottlicher Inspiration geschrieben seien.
Nach dieser Auffassung hitten die Entdeckungen der Bibelkritik nicht nur
den Inhalt der Tora verindert, sondern auch die Identitit des Autors. (. ..)

III.

Eine weitere Anmerkung ist in diesem Zusammenhang angebracht. Als die
Bibelkritik entdeckte, dass die Tora aus verschiedenen Schichten zusammen-
gesetzt ist, horte sie auf, sich fiir die Tora in ihrer Gesamtheit zu interessieren

26



und beschiiftigte sich nur noch mit ihren Quellen. Jede Quelle enthilt ja eine
eigenstindige Schopfung, deren literarischer Wert keinem Zweifel unterliegt.
Dementsprechend ging es darum, die geistige Welt einer jeden Schicht zu
verstehen mitsamt der Botschaft, die sie ihrer Zeit mitteilen wollte. Dement-
sprechend widmete die Forschung der Frage nach dem Verhiltnis der un-
terschiedlichen Schichten zueinander keine Aufmerksamkeit; natiirlich gab
es auch kein Interesse daran, die Widerspriiche zwischen den Quellen zum
Ausgleich zu bringen. Denn es konnte ja nicht anders sein, als dass zwischen
Biichern, die von unterschiedlichen Schriftstellern mit unterschiedlichen
Auffassungen und Glaubensvorstellungen geschrieben worden waren, Wi-
derspriiche bestiinden. (.. .)

In diesem Zusammenhang ist auf Franz Rosenzweig hinzuweisen, der auf
den Mangel dieses Ansatzes aufmerksam gemacht hat. Rosenzweig bestand
darauf, dass die Tora nicht nur eine Sammlung von unterschiedlichen Quel-
lenschriften unterschiedlicher Autoren, sondern in erster Linie das Buch ei-
nes Redaktors sei, der diese Quellen zusammengefiigt habe. Dieser Redaktor
habe sicherlich die Widerspriiche zwischen den einzelnen Schichten wahr-
genommen. Dennoch habe er es fiir richtig gehalten, sie in einem Buch zu
versammeln und zusammenzuftugen. Er war der Meinung, dass diese Schich-
ten nebeneinander bestehen kénnten, weil sie sich im Grunde weniger wi-
dersprichen, als dass sie sich gegenseitig erginzten. Von da her seien die
Tora-Quellen nicht als eigenstindige Texte zu lesen. Vielmehr sei das Buch
zu lesen, das diese Quellen zu einem integralen Text zusammengefasst habe —
die Tora, die uns vom Redaktor her iitberkommen sei. Uns obliege es, die
Tora vom Redaktor her auszulegen, nach Massgabe der Bedeutung, die er
dem Ensemble der Schichten gegeben habe. Der Redaktor, der dieses Buch
geschaffen habe, verdiene es, Rabbeinu, unser Lehrer, genannt zu werden,
denn ven ihm hitten wir das Buch der Tora empfangen, so sei er es, der Israel
die Tora lehre.”” (.. .)

Es scheint freilich, als habe Rosenzweig nicht die notwendigen Schluss-
folgerungen aus seinem Ansatz gezogen. Augenscheinlich hat er einen Weg
betreten, ist diesen Weg aber nicht zu Ende gegangen. Denn das Buch, das er
Tora nennt, ist fir ihn in jeder Hinsicht ein profanes Buch. Dieses Buch
enthilt lyrische und epische Bestandteile, die zu einem grossartigen literari-

13 So Rosenzweig in einem Brief vom 21. 4. 1927 an Jacob Rosenheim, den Vorsit-
zenden der Frankfurter Austrittsgemeinde (Israelitische Religionsgesellschaft), deren
erster Rabbiner S.R. Hirsch gewesen war; abgedruckt in: F. RosenzweiG, Kleinere
Schriften, S. 128 —133. In diesem Brief ging es unter anderem um den Vergleich der
Pentateuch-Ubersetzungen von Hirsch und Buber/Rosenzweig.

¥



schen Produkt zusammengefasst sind, das ohne jeden Zweifel die Betrach-
tung und Erforschung lohnt. Aber diese Eigenschaften machen das Buch
nicht zur Tora, denn es ist nicht Subjekt der Lehre, sondern Objekt der
Forschung, zu dem wir uns — wie zu jedem anderen profanen Buch auch —
kritisch und distanziert verhalten. Wenn wir dort etwas Grossartiges entdek-
ken, nehmen wir es voll Bewunderung an, aber wenn wir etwas lesen, was
nicht zu unseren Vorstellungen passt, weisen wir es entschlossen ab. Aber das
ist nicht die Tora, deren Lehre und deren Weisungen dem Volk Israel so lieb
sind wie das Leben. (...)

Nur wer die Tora als absolute Wahrheit akzeptiert, hat die Tora und lehrt
Tora. Nur der kann in den Toren der Tora sitzen und das Gebot des Tora-
Lernens erfiillen, der sich von der Tora den Weg weisen lisst, auf dem er
gehen will, der sich von ihr zeigen lisst, was er tun soll, der alle ihre Wei-
sungen halten will. Diese Bedingung wird durch ein Buch, das durch einen
Redaktor zu uns gekommen ist, niche erfiille. Und weil dieses Buch nicht die
Tora ist, ist der Redaktor auch nicht unser Lehrer. Letztendlich handelt es
sich nur um einen geistbegabten Menschen, der uns an seiner Weisheit und
seinen Gedanken Anteil gibt, der aber nicht die Autoritit besitzt, uns seine
Lehre aufzuzwingen. Wir wigen vielmehr seine Worte nach Massgabe un-
seres Verstandes und entscheiden, ob wir sie annehmen oder ablehnen. (.. .)

IV.

Dementsprechend sind auch die Versuche zu bewerten, die einen Schritt
weiter als Rosenzweig gehen und gliubig annehmen, dass dieses Buch die
slora vom Himmel“ ist, weil die Verfasser der Quellenschriften und ihr
Redaktor Propheten Gottes gewesen seien. Demnach handele es sich bei
diesem Buch um kein profanes Erzeugnis, um kein blosses Objekt unserer
wissenschaftlichen Forschung, dessen Anschauungen wir nach unserem ei-
genen Gutdiinken annehmen oder verwerfen diirften. Es handele sich viel-
mehr um das Buch der Tora, das dem Volk Israel den Weg zeige, und alle
ihre Worte sind wahr und gerecht. (.. .)

Es scheint freilich, dass auch die Vertreter dieses Ansatzes ihren Weg
nicht zu Ende gegangen sind. Denn sie haben — allein mit Hilfe ihres Glau-
bens an die himmlische Tora und daran, dass sie von inspirierten Schrift-
stellern niedergeschrieben worden sei — ein profanes Buch in ein heiliges
Buch verwandelt. Aber dieser Glaube hat nichts, worauf er sich stiitzen
konnte. Denn jeder, der die Tora ohne Vorurteile liest, wird in ihr nur das

28



profane Erzeugnis finden, das die Bibelkritiker entdeckt und erforscht haben
— aber keinen Beweis oder auch nur Hinweis darauf, dass sie mit Hilfe
prophetischer Inspiration niedergeschrieben wurde. Es ist auch unméglich zu
behaupten, dass die Tradition des Volkes Israel dies annimmt: Denn keiner
von den Grossen und Weisen Israels hat je behauptet, dass die Tora von
Propheten niedergeschrieben sei. Vielmehr handelt es sich um eine erfun-
dene Lehre, die keinen Anhalt in der Uberlieferung Israels hat. Demgegen-
tiber sagt die Tradition Israels — und Kenesser Yisrael legt dariiber Zeugnis ab
von Geschlecht zu Geschlecht: Der Vater lehrt es den Sohn wie der Lehrer
seinen Schiiler —, dass die Tora ,vom Himmel® sei, dass sie mit gottlicher
Schrift geschrieben wurde, schwarzes Feuer auf weissem Feuer." Dieses
Zeugnis ist glaubwiirdig. Es wurde — ohne Anfechtung und Meinungsun-
terschiede — von Generation zu Generation weitervererbt, und uns obliegt es,
dieses Zeugnis unverfilscht und unverindert anzunehmen. Demnach ist die
Tora nicht Prophetenwort, sondern Gotteswort — so wie es aus seinem Mun-
de kam. Sie entspringt weder einem Redaktor noch einem prophetisch be-
gabten Lehrer, sondern dem héchsten Souverin, der mit ihr allen anderen
geschaffenen Dingen zuvorkam.

Dieser Glaube ist den Anhingern der neuen Lehre freilich zu hoch. Sie
sind einen Schritt in Richtung des Glaubens gegangen, aber in der Mitte des
Weges stehengeblieben und nehmen von der Gemeinde Israels (Kenesset
Yisrael) nur die Hilfte des Zeugnisses an. Indem sie das Zeugnis der Tra-
dition in Wahrheit verfilschen, bleibt ihnen am Ende nichts iibrig. Sie haben
die Hiresie der Schriftkritik verlassen — aber zum Glauben Israels sind sie
nicht vorgedrungen. An die Stelle des Glaubens der Gemeinde Israels haben
sie einen neuen Glauben gesetzt, der nichts anderes ist als ein phantasievol-
ler, falscher Zauber, ohne Wurzeln und ohne Fliigel: nicht in der profanen
Welt des menschlichen Verstandes und nicht in der heiligen Welt des Glau-
bens Israels. (.. .)

14 Vgl. I. BREUER, Der Neue Kusari, S. 338: ,Alles hingt in der Tat davon ab, ob die
jiidische Nation, ob Kenesseth Jiffrael die Wahrheit spricht, wenn sie die Thora des
miindlichen Wortes durch Moses von Gott am Sinai empfangen haben will.®

29



	Über die Bibelkritik

