
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: Über die Bibelkritik

Autor: Breuer, Mordechai

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über die Bibelkritik

von Mordechai Breuer *

Vorwort: Rabbiner Mordechai Breuer antwortet seinen Kritikern

Der folgende Aufsatz des Jerusalemer Rabbiners Mordechai Breuer lässt, um der
richtigen Einordnung willen, einige einleitende Bemerkungen geboten erscheinen. Als
Rabbiner Breuer im Jahre 1960 seine beiden Aufsätze über die Bibelkritik veröffentlichte,1
löste dies, wie von vornherein nicht anders zu erwarten war, in der jüdisch-orthodoxen
Welt heftige Reaktionen aus. Denn was der Enkel des Frankfurter Rabbiners Salomon
Breuer (1850-1926) und Neffe seines Sohnes, des Rechtsgelehrten und
Religionsphilosophen Isaak Breuer (1883 -1946), in der in Israel erscheinenden Zeitschrift De'ot
vorschlug, erschien, von einem orthodoxen Standpunkt aus betrachtet, revolutionär:
Breuer forderte, im Hinblick auf die im Protestantismus des deutschen Sprachraumes
im neunzehnten Jahrhundert grossgewordene klassische Bibelkritik künftig auf jede
orthodox-jüdische Apologetik zu verzichten und insbesondere auf die Erklärung der
Pentateuch-Forschung Julius Wellhausens in positiver Weise einzugehen.

Es war in der anschliessenden Diskussion nicht zufällig, dass Ablehnung wie
Zustimmung sich auf den Rezeptionsraum der Traditionslinie und Familie des Verfassers,
namentlich der Schriften seines Urgrossvaters, des Begründers der Frankfurter Neoor-
thodoxie in eben jenem Jahrhundert der Bibelkritik, des Rabbiners Samson Raphael
Hirsch, konzentrierten. Der Londoner Rabbiner und Dajan Grünfeld, von dessen Brief
Mordechai Breuer in seiner im folgenden dokumentierten Verteidigungsschrift berichtet,

war der Herausgeber und Übersetzer der Schriften Hirschs ins Englische.2 Zur
Unterstützung des vorgeschlagenen Ansatzes kamen bei Breuer in erster Linie Motive
aus dem religionsphilosophischen Werk seines Onkels Isaak Breuer zur Anwendung, vor
allem die aus dem kabbalistischen Werk des Jesaja halevi Horovitz (ca. 1555-1625)
Skene luhot habrit (Zwei Tafeln des Bundes) übernommene transzendentale Funktion der
Gemeinde Israel als derjenigen Kenesset Yisrael, die einst am Sinai stand und seitdem,
durch alle Zeiten hindurch, für die Wahrheit und Zuverlässigkeit der von dort über-

M. Breuer, AI Biqoret Hamiqra [Über die Schriftkritik, zuerst erschienen] in:
Megadim 30 5759/1998-1999), S. 97-107; Aus dem Hebräischen übersetzt, um
Anmerkungen vermehrt und durch ein Vorwort eingeleitet von PD Dr. Matthias
Morgenstern, Institutum Judaicum, Liebermeisterstrasse 14, D-72076 Tübingen.

1 M. Breuer, Glaube, Wissenschaft und Schrifterklärung [hebr.], in: De'ot 11

(1960), S. 18-25 und 12 (1960), S. 12-27; vgl. dazu M. Morgenstern,
Orthodoxe Wege zur Bibelkritik, in: Judaica 56 (2000), S. 178-192.234-250.

2 Vgl. S. R. Hirsch Judaism Eternal. Selected Essays from the Writings ofRabbi Samson

Raphael Hirsch, London 1956 und S. R. Hirsch, Horeb. A Philosophy ofJewish Laws
and Observances, London 1962.

18



nommenen Offenbarung garantiert.3 Daneben untermauerte Rabbiner Breuer seine
bibelkritische Argumentation mit Anleihen aus dem Schrifttum des Talmud-Kommentators

Arje Löb ben Ascher (ca. 1695 — 1785), der — wie der Autor nicht versäumt
hervorzuheben — als Metzer Gemeinderabbiner im Frankreich des späten achtzehnten
Jahrhunderts ein Zeitgenosse des Arztes und Begründers der modernen Pentateuch-
Kritik Jean Astruc (1684-1766) gewesen sei.4 Im Rückblick auf die Auseinandersetzungen

jener Jahre erinnert Rabbiner Breuer schliesslich an den britischen Gelehrten
Louis Jacobs, der nach seinen zustimmenden Äusserungen zur „Höheren Kritik" in den

sechziger Jahren seine einflussreiche Stelle am Londoner Jews' College verlor und seine,
wie Breuer schreibt, Karriere ruinierte.5

Auch in anderer Hinsicht scheint die hier vertretene Linie in den Kontext eines
bemerkenswerten religiösen und religionspolitischen Nonkonformismus' zu gehören.
Dieser lässt sich in Israel durch eine agudistisch geprägte Distanz zur nationalreligiös-
zionistischen Hauptströmung charakterisieren, die nur aus der Perspektive mancher sich

staatstragend gebender Kräfte als „ultraorthodox" erscheint. Zu welcher Flexibilität diese

„Ultraorthodoxen" der Talmud-Hochschule im Gush Etzion, an der Breuer noch
heute lehrt, fähig sind, zeigte in den achtziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts die

Parteigründung Memad („Dimension", Akronym von Mahane HaMerkaz Hadati/
Lager der religiösen Mitte), die sich von einer strikt orthodoxen Grundlage aus der
nationalistischen Radikalisierung des nationalreligiösen mainstream entgegenstellte und
seitdem für einen Kompromiss mit den Palästinensern wirbt.6

Mutatis mutandis steht in dieser politischen Frage wie in der Diskussion um das

rechte Verständnis der Tora die Auseinandersetzung mit den innerorthodoxen Gegnern
im Vordergrund: Der folgende Text ist nicht (oder nicht in erster Linie) für säkular
lebende Juden oder Christen geschrieben. Die Art und Weise, wie Breuer in dieser

Auseinandersetzung seinen orthodoxen Kritikern gegenübertritt, ist dabei kennzeichnend

für die Tradition seiner Familie. Von den Gegnern als Linksabweicher attackiert zu
werden, diese Gegner aber widerum von „rechtsaussen" anzugreifen, war von jeher ein
bewährtes Frankfurter Rezept gewesen. Die Frankfurter Anhänger Hirschs hatten sich
schon zur Zeit des „Kulturkampfes" in Deutschland nie von jemandem an Orthodoxie

3 Vgl. dazu I. Breuer, Der Neue Kusari. Ein Weg zum Judentum, Frankfurt am Main
1934, S. 219ff. und I. Breuer, Kenesseth Jissrael, in: Nahalat Zewi 1934-35, S.

12-122 sowie 1. Breuer, Nochmals Kenesseth Jisrael, in: Nahalat Zeiui 1934-35,
S. 159-168.229-239.

4 Vgl. M. Breuer, Torat HaTe'udot shel Ba'al Sha'agat Arye, in: Megadim, Yeshivat

Har-Esion, Elon Shvut [Broschüre ohne Jahr], S. 15. Arje Löb ben Ascher, ein um
1695 im russischen Gouvernement Minsk geborener Talmudist, starb 1785 in
Metz. Sein bedeutendstes Werk Sha'agat Aryeh (Das Gebrüll des Löwen) erschien
1756 in erster Auflage in Frankfurt/Oder.

5 Vgl. M. Breuer, Tora vom Himmel und Bibelkritik - Eine Antwort auf J. Knoll
[hebr.], in: Megadim 33 (5761/2001), S. 128-129; zu den von seinen Gegnern
beanstandeten Titeln gehören L. Jacobs, We have Reason to believe, London 4 1995
(zuvor 1957, 21962, 31965) sowie sein Principles ofJewish Faith, New York 1964;
zu seinem „Fall" vgl. den Artikel über Jacobs, Louis, in: C. Roth et al. (ed.),
Encyclopedia Judaica. Band IX, Jerusalem 1971, Sp. 1236-1237.

6 Vgl. HaAretz vom 9. 9. 1988; Jerusalem Post vom 12. 11. 1988 sowie M. Mor¬
genstern, Kampfum den Staat. Religion und Nationalismus in Israel, Frankfurt am
Main 1990, S. 109-110.179-189.

19



übertreffen lassen.7 Dass diese Orthodoxie einherging mit kultureller Weite und
Weltoffenheit, hatte die Gegner dieses Typs der Neoorthodoxie von Anfang an entweder mit
ungläubigem Erstaunen erfüllt oder sie in Rage versetzt, wie sie noch in Gershom
Scholems Invektive gegen die „grauenhafte Akkomodationstheologie" Hirschs
nachhallt.8 Dabei bestand die Stärke der Frankfurter von Anfang an darin, dass sie in der Tat
eben nicht nur (zum Pragmatismus verpflichtete) Gemeindepolitiker, sondern auch
(sehr grundsätzlich denkende) Theologen waren. Bis heute scheint es eben dieses

„Grundsätzlich-Theologische" zu sein, was im innerorthodoxen Gespräch in Israel den
Schriften Rabbiner Breuers gelegentlich die Rezeption verstellt. Es kennzeichnet seine

„jeckische" Beharrlichkeit und Gelassenheit, dass Breuer sich davon nicht beirren lässt.

Im hohen Alter noch hat er mit einem Kommentar zur Tora angefangen und erst vor
kurzem die ersten beiden Bände zur Genesis vorgelegt.9 Die im folgenden in Übersetzung

wiedergegebene Antwort des Rabbiners an seine orthodoxen Kritiker liest sich als

ein programmatisches Manifest und als Vorwort zu allen weiteren exegetischen
Bemühungen.

Matthias Morgenstern

I.

Die Erforscher der Bibel haben, wie bekannt, bewiesen, dass die Tora nicht

von einem einzigen Menschen niedergeschrieben wurde, sondern der Feder

einer ganzen Anzahl von Autoren entstammt. Sie wurde auch nicht in einer

einzigen Generation verfasst, auch nicht in vierzig Tagen oder vierzig Jahren,
sondern ist Resultat einer Entwicklung von Hunderten von Jahren, einer

Entwicklung, die erst nach dem babylonischen Exil ihren Abschluss fand.

Die orthodoxen Juden sind vor diesen Beweisen zurückgeschreckt, die im
Widerspruch zu ihrem Glauben an die „vom Himmel" geoffenbarte Tora zu
stehen schien. Sie behaupteten daher, dass alle Beweise der Forschung nichtig

seien: Ein einziger Autor habe die ganze Tora schreiben können vom
„Anfang" (Gen 1,1) bis zu „vor den Augen ganz Israels" (Dtn 34,12) - und
das in einer Generation, an einem einzigen Ort, gleich nach dem Auszug aus

Ägypten.
Vor etwa vierzig Jahren habe ich die Beweise der Forscher und die

Gegenargumente der Orthodoxen einer Untersuchung unterzogen und bin zu
der Überzeugung gelangt, dass die Forscher ohne jeden Zweifel im Recht

7 Vgl. M. Morgenstern, Von Frankfurt nach Jerusalem. Isaak Breuer und die Ge¬

schichte des Austrittsstreits in der deutsch-jüdischen Orthodoxie, Tübingen 1995, S.

163-185.
8 Vgl. G. Scholem, Politik der Mystik, in: Jüdische Rundschau vom 17. 7. 1934, S.

1-2.
9 M. Breuer, Pirqe Bereshit. Band I und II, Elon Shvut, Hoza'at Tvunot 5759/

1998-99.

20



sind. Die Annahme, dass ein einziger Mensch in einer einzigen Generation
die Tora geschrieben habe, ist in der Tat unmöglich. Aber ich habe nicht
verstanden und verstehe bis heute nicht, was diese Frage mit dem Glauben

an die Göttlichkeit der Tora zu tun haben soll. Wenn uns der Glaube
anbefohlen wäre, dass unser Lehrer Mosche die ganze Tora geschrieben hat,
hätten wir ein Problem; denn dieses ist in der Tat absolut unmöglich. Aber es

heisst nirgendwo, dass Mosche, unser Lehrer, die Tora abgefasst hat: Es

verhält sich gerade umgekehrt: Diese Behauptung ist gerade das klassische

Beispiel der Leugnung des himmlischen Ursprungs der Tora. Wer sagt, dass

Mosche nur einen einzigen Vers der Tora aus eigener Einsicht geschrieben
habe, über den heisst es: „Denn das Wort des Ewigen hat er verachtet" (bSan

99a). Wir sagen vielmehr, dass der Heilige, gelobt sei er!, die Tora mit
schwarzem Feuer auf weissem Feuer10 tausend Generationen vor Erschaffung
der Welt geschrieben und danach Mosche am Sinai diktiert hat. Wie sollte
der Beweis möglich sein, dass dies die Kräfte des Ewigen übersteigt? Ich sage

daher, dass alle Beweise der Bibelkritiker, von ihren Voraussetzungen ausgehend,

richtig sind. Wenn man die Tora als menschliches, gewöhnlich-literarisches

und natürliches Produkt sieht, kann sie auf keinen Fall von einem

einzigen Menschen niedergeschrieben worden sein. Wir sagen aber, dass die

Tora eine göttliche, übernatürliche Schöpfung ist, und vor Gott ist kein

Ding unmöglich. Wer - entgegen den Naturgesetzen und den Gesetzen der

Evolution — die Welt in sieben Tagen erschaffen hat, kann auch die Tora im

Gegensatz zu den literarischen Entwicklungsgesetzen schreiben. Der eine

Gott kann ein Buch schreiben, dass - wenn es Menschenwerk wäre — nur
durch viele Autoren und aufgrund einer Jahrhunderte- und generationenlangen

Entwicklung hätte geschrieben werden können.11

Vor diesem Hintergrund habe ich einen Ansatz zur Tora-Erklärung
vorgeschlagen, der alle Erklärungen der Bibelkritiker ohne Wenn und Aber

akzeptiert. Nach ihren Worten enthält die Tora literarische Erzeugnisse
unterschiedlicher Autoren, die im Hinblick auf ihre Überzeugungen, ihren
Glauben und ihren Stil differieren. Jedes einzelne dieser Erzeugnisse wurde

10 So Nachmanides im Vorwort zu seinem Pentateuch-Kommentar; vgl. M. Breuer,
Glaube, Wissenschaft und Schrifterklärung, S. 18 (De'ot 11) und S. 12 (De'ot 12);
zu diesem Zitat vgl. auch F. Rosenzweig, Kleinere Schriften, Berlin 1937, S. 110 —

111.
11 Zur Parallelisierung von Gottes „Zehnwort der Schöpfung" und seinem „Zehnwort

am Sinai" vgl. zu Gen 1,1 S.R. Hirsch, Der Pentateuch, übersetzt und erläutert,
Frankfurt am Main 1867-1878 (Nachdruck Frankfurt am Main, Tel Aviv 1986),
S. 7; vgl. auch I. Breuer, Der Begriff der Wunders im Judentum, in: Jüdische
Monatshefte 3 (1916), S. 258-271.

21



demnach zunächst als Text für sich verfasst. Danach wurde ein Redaktor

tätig, der diese Texte vorfand und sich vom in ihnen enthaltenen Reichtum

anregen liess. Er sah, dass jeder Autor seine Wahrheit, die seiner Anschauung
entsprach und den Tiefen seiner Seele entsprang, niederschrieb. Weil jeder
Autor eine Wahrheit zum Ausdruck brachte, auch wenn diese Wahrheiten

gelegentlich als widersprüchlich erschienen, wollte er auf keine von ihnen
verzichten. Deshalb fasste er sie in einem Rahmen zusammen, verband sie

durch passende Verbindungsstücke und machte aus allem ein Buch - das

Buch der Tora, wie es uns überkommen ist.

Auf ähnliche Weise lege auch ich die Tora aus. Ich sehe, dass die Tora

Erzählungen und Gesetzestexte enthält, die sich verschiedentlich widersprechen.

Dies ist nicht überraschend, es steht vielmehr von vornherein zu
erwarten. Denn es gibt ja nichts, was nicht unterschiedliche, ja widersprüchliche

Gesichtspunkte hätte. Jeder Gesichtspunkt drückt seine Wahrheit aus,

die einer der Eigenschaften des Ewigen angemessen ist. Allerdings handelt es

sich dabei nur um eine partikulare Wahrheit. Nur die Zusammenschau aller

Gesichtspunkte bringt die ganze Wahrheit zum Ausdruck, die alle
Eigenschaften des Ewigen umfasst, und nur so finden wir DIE Wahrheit der Tora.

Daher hat der Heilige, gelobt sei er!, die unterschiedlichen Gesichtspunkte
in einen Rahmen gebracht, gab ihnen einen passenden literarischen
Ausdruck und schuf so das Buch der Tora. Das ist das Buch, das Mosche aus

seiner Hand am Sinai erhielt und den Kindern Israels überlieferte.

Dies schrieb ich vor etwa vierzig Jahren in einem Aufsatz in der
Zeitschrift De'ot. Die religiöse Öffentlichkeit, fast ohne Ausnahme, wies diesen

Ansatz mit aller Entschiedenheit zurück, freilich ohne ihn überhaupt zu
verstehen. Diese Reaktion versetzte mich in grosses Erstaunen; bis auf den

heutigen Tag ist sie mir unverständlich geblieben. Als ich meinen Aufsatz zu

Papier brachte, war ich der Meinung gewesen, selbstverständliche Dinge
niederzuschreiben, die nichts Neues enthielten. Eine teilweise Erklärung für
die Reaktion der religiösen Öffentlichkeit fand ich in einem Brief, den mir
der Rabbiner und Dajan Grünfeld s.A. aus London schrieb: All dies, so

Grünfeld, sei richtig, aber die Leute können es nicht verstehen.

„Du gehst von der Denkrichtung Kants aus. Bis zu Kant waren die Leute der Meinung,
dass es möglich sei, die Existenz Gottes zu beweisen. Aber Kant hat nachgewiesen, dass

der Verstand nichts über etwas aussagen kann, was über ihn hinausgeht. Und Gott
jedenfalls übersteigt die Natur, er kann durch den menschlichen Verstand nicht
begriffen werden. Deshalb ist es unmöglich, mit Hilfe der Ratio Beweise beizubringen, die
die Existenz des Ewigen belegen oder ihr widersprechen. In ähnlicher Weise sagst du,
dass es unmöglich sei, den Glauben an die Göttlichkeit der Tora zu beweisen oder sie zu
widerlegen. Denn die Niederschrift der Tora durch den Ewigen steht im Widerspruch
zu den Naturgesetzen und kann durch den menschlichen Verstand nicht begriffen
werden. Aber aie Menschen sind noch nicht reif für diese Unterscheidungen."

22



So schrieb mir der Rabbiner Grünfeld, und er hatte Recht. Aber seitdem
hat sich viel geändert. Offensichtlich kann die orthodoxe Öffentlichkeit heute

bereits damit zurechtkommen, dass der Heilige, gelobt sei er!, ein Buch
schreiben kann, dass Menschen nur gemeinsam mit anderen Autoren und
über Jahrhunderte hinweg schreiben können. Mit Gottes Hilfe war es mir
vergönnt, Schüler und Studenten heranzuziehen, die die Tora mit Hilfe
dieser „Aspektenlehre" verstehen und dieses Verständnis auch ihrerseits an
ihre Schüler weitergeben. Sie können anerkennen, dass die Tora unterschiedliche

und widersprüchliche Aspekte enthält, die ein einziger Mensch

unmöglich niederschreiben kann. Aber sie verstehen, dass der eine Gott diese

Widersprüche niederlegen kann, weil sie seine Eigenschaften zum Ausdruck

bringen und daher Teil der Wahrheit der göttlichen Tora sind.

II.

In den vergangenen Jahren sehe ich freilich eine beunruhigende Entwicklung,

und ich beginne, darüber nachzudenken, ob vielleicht Rabbiner Grünfeld

nicht in höherem Masse im Recht war, als ich zunächst gedacht hatte.

Ich nehme wahr, dass ein Teil derer, die meiner „Aspektenlehre" folgen, mit
ihr aber nicht zugleich ihre glaubensmässige Grundlage übernommen haben.

Die Distinktion zwischen einem menschlich-natürlichen literarischen

Erzeugnis und der göttlich-übernatürlichen Tora wird von ihnen nicht verstanden

oder akzeptiert. Von verschiedenen Seiten höre ich, dass ich zwar das

Tor geöffnet habe, aber den Weg nicht zu Ende gegangen sei. Ich habe

dargelegt, dass die Tora göttlich ist, auch wenn sie widersprüchliche Aspekte
enthält. Aber ich sei immer noch der Meinung, dass alle diese Aspekte von
einem Propheten niedergeschrieben worden seien - von Mosche ben Am-
ram, der sie am Berg Sinai empfangen habe. Sie aber gehen einen Schritt
weiter: Ihrer Meinung nach ist die Tora göttlich — nicht nur, wenn sie

widersprüchliche Aspekte enthält, sondern auch, wenn sie durch
unterschiedliche Propheten niedergeschrieben wurde, die im Namen des Ewigen
zu unterschiedlichen Zeiten weissagten. Das ist die Zusammenfassung dieser

neuen Lehre. Ich höre sie zu unterschiedlichen Gelegenheiten - nicht ohne

Verbitterung und Schmerz.

Vor einiger Zeit brachten mir gegenüber Studentinnen ihre Verwunderung

zum Ausdruck, dass ich „darauf bestehe", dass die Tora gerade durch
Mosche geschrieben sei; denn das komme ja eigentlich gar nicht in Frage.

Unsere Weisen sagten zwar an vielen Stellen [so die Studentinnen], dass

23



Mosche die Tora am Sinai empfangen habe, doch das binde uns selbstverständlich

nicht. Im Talmud heisse es ja auch (bBB 14b-15a), dass Samuel

das nach seinem Namen genannte Buch und Esra das Chronikbuch verfasst

habe, und dennoch beweise Abravanel (im Vorwort zu seinem Samuel-Kommentar),

dass Samuel dieses Buch nicht geschrieben habe. Und der Verfasser

des „Schaagat Arje" sage, dass Esra die Chronik nicht selbst verfasst, sondern

aus mehreren ihm vorliegenden Quellen zusammengestellt habe.

Ähnliches, so die Studentinnen, seien auch wir über die Tora zu sagen

berechtigt. Nicht Mosche habe die Tora verfasst, sondern eine Reihe anderer

Propheten, die nach ihm zur Zeit des ersten Tempels aufgestanden seien,

hätten sie in prophetischem Geist niedergeschrieben. Nach ihm sei ein
Redaktor erschienen — auch ein Prophet -, der die Texte seiner Vorgänger in

prophetischem Geist zusammengestellt und aus ihnen das Buch der Tora

gemacht habe, wie es heute in unseren Eländen ist. Obwohl dies der Lehre
der Tannaiten und Amoräer klar widerspreche, handele es sich dabei keinesfalls

um ein Problem. Denn es heisse doch nirgendwo, wer leugne, dass die

Tora durch Mosche geschrieben sei, sondern nur, wer sage, dass die Tora
nicht „vom Himmel" sei, habe keinen Anteil an der künftigen Welt (bSan

99a). Und sie, diese Studentinnen, glaubten ganz und vollständig, dass die

Tora „vom Himmel kommt" und im Geiste der Prophétie des Ewigen
geschrieben worden sei — freilich so, dass sie unterschiedliche Quellen enthalte,
die sich unterschiedlichen Autoren verdankten, die allesamt Propheten Gottes

gewesen seien.

Dies wird voller Begeisterung und Uberzeugungskraft vorgetragen, in der

Annahme, eine solche Meinung als „gläubiger Jude" vertreten zu können.
All dies gründet aber auf einem Missverständnis des Ausdrucks „Tora

vom Himmel". Dieser Ausdruck will nicht sagen, dass die Tora von einem

Propheten aufgeschrieben wurde, auf dem der Geist des Ewigen ruhte und
der daher ,Worte des lebendigen Gottes" niedergeschrieben habe. Dann hätten

die Weisen auch sagen können, das Buch Jesaja und das Buch der Psalmen

seien „vom Himmel". Denn auch diese Bücher sind in prophetischer
Inspiration durch den Heiligen Geist geschrieben, und es besteht kein Zweifel

daran, dass sie Worte des lebendigen Gottes enthalten. Dennoch haben

die Weisen von keinem dieser Bücher gesagt, es sei „vom Himmel", sondern

diese Bezeichnung der Tora vorbehalten. Damit haben sie zum Ausdruck

gebracht, dass die Tora eine absolut transzendente Schöpfung ist und ihre

Schriftwerdung über menschliches Verstehen geht. Kein Mensch hat diese

Worte geschrieben, und auch nicht einer der höchsten Engel, sondern Gott,
der den Himmel und die Erde mit seinem Wort geschaffen, hat auch die

24



Tora mit seiner Schrift niedergeschrieben. Wie die Erschaffung der Welt vom
menschlichen Verstand nicht erfasst werden kann, weil auch sie die Dimensionen

von Raum und Zeit übersteigt, so ist die Schriftwerdung der Tora

vom Verstand nicht fassbar, weil sie die Dimensionen von Raum und Zeit
übersteigt. Diese Idee haben die Weisen zum Ausdruck gebracht, als sie

sagten, die Tora sei mit schwarzem Feuer auf weissem Feuer geschrieben —

tausend Generationen „vor" Erschaffung der Welt, als Raum und Zeit noch
nicht waren und ausser Gott nichts anderes existierte.

Deshalb sagen wir, dass die Tora uns nicht mitteilt, was sich auf der Welt

zugetragen hat, weil sie oberhalb der Welt ist und der Welt vorausging. Ihr
Wesen besteht gerade darin, göttliche Gedanken mitzuteilen, die die
Eigenschaften der Heiligkeit zum Ausdruck bringen. Von daher sagen die Weisen,
dass der Heilige, gelobt sei er!, die Tora angeschaut und (dann) die Welt
erschaffen hat. Denn die Tora gründet sich nicht auf die irdische Realität,
sondern die irdische Realität beruht auf dem, was in der Tora geschrieben
steht. Und diese Tora, deren Schriftwerdung vom Verstand nicht erfasst

werden kann, wurde dann durch Gott dem Menschen übergeben. Zu diesem

Zweck offenbarte sich Gott Israel im Feuer und in der Wolke und im Schall
des Horns und liess sie die zehn Worte hören, die die Essenz der Tora sind.

Wenn Israel gewollt hätte, hätte der Ewige das Sinai-Ereignis fortsetzen und
sie auch alles Übrige hören lassen können — von „Am Anfang" bis zu „in den

Augen ganz Israels" oder bis zu „da starb Mosche". Aber Israel war dazu

nicht bereit. Obwohl unter ihnen Propheten und Prophetensöhne weilten
und andere, die prophetisch begabt waren, befand sich unter ihnen keiner -
mit Ausnahme Mosches, unseres Lehrers -, der zum Tora-Empfang imstande

gewesen wäre.
Bei der Tora handelt es sich nicht um eine Prophétie, die der Prophet aus

eigenem Entschluss — aufgrund einer visionären Offenbarung Gottes oder

aufgrund eines Traums - mitteilte. Die Tora ist eine göttliche Schöpfung, die

der Prophet, wie sie wirklich ist, von Gott empfängt. Mosche hatte keinen
Anteil an ihrer Niederschrift; nichts in der Tora wurde auf seine Veranlassung

geschrieben. Mosche war nichts als ein ehrlicher Makler zwischen Gott
und Israel. Er empfing die Tora am Sinai und gab sie an Israel weiter. Wie
der Ewige zu Anfang von Angesicht zu Angesicht mit Israel sprach und sie

die Zehn Worte hören liess, so sprach er nachher mit Mosche von Angesicht
zu Angesicht und diktierte ihm alle übrigen Teile der Tora. Die Tora selbst

legt Zeugnis darüber ab, dass kein anderer Prophet in Israel aufstand wie
Mosche, den der Ewige erkannte von Angesicht zu Angesicht.12 Das ist die

12 Vgl. S.R. Hirsch, Siwan, in: Jeschurun 3 (5617/1856-57), S. 444 mit Bezug auf
Dtn 34,10.

25



Essenz des Glaubens an die „Tora vom Himmel", wie er in Israel von jeher
bekannt und angenommen ist und wie er aus den Worten aller Weisen und
aller früheren und späteren Gelehrten zu uns dringt.

Mir scheint, dass darüber keine Meinungsunterschiede bestehen und
niemand eine andere Deutung vorgeschlagen hat. Auch ich selbst habe von
diesem Glauben nicht ein Jota ändern wollen — nichts hinzufügen und nichts

wegnehmen. Die Entdeckungen der Bibelkritik waren nicht imstande, diesen

Glauben anzutasten, denn diese haben nur den Inhalt der Tora verändert,
nicht ihr Wesen. Unsere Väter waren der Meinung, dass die Tora ein
uniformes, ein einfaches Buch ist, das nur eine Wahrheit zum Ausdruck bringt,
dass sie daher dem Werk eines einzelnen Schriftstellers ähnelt, der nur seine

eindimensionale Wahrheit zum Ausdruck bringt. Demgegenüber wissen wir
heute, dass die Tora ein komplexes Buch ist, das viele Aspekte und sich

widersprechende Wahrheiten enthält, dass sie daher eher einem Buch ähnelt,
das aus verschiedenen Texten unterschiedlicher Autoren zusammengesetzt
ist. Jeder Aspekt von ihnen drückt seine Wahrheit aus, und nur die

Zusammenstellung aller Wahrheiten bringt die vollständige, die integrale Wahrheit

zum Ausdruck. Aber all dies hat nichts mit dem Glauben an die „Tora vom
Himmel" zu tun. Denn wenn Gott das eindimensionale Buch unserer Väter
schreiben konnte, dann war er auch imstande, das komplexe Buch zu schreiben,

das die Forscher der Bibelkritik entdeckt haben. All dies wird von
denen nicht verstanden, die den Entdeckungen der Bibelkritik entnehmen,
dass die Tora nicht von unserem Lehrer Mosche, sondern von einigen
anderen Propheten geschrieben worden sein könne, die nach ihm kamen.

Diejenigen verneinen den transzendenten Charakter der Tora und verstehen

nicht, dass der Schöpfer des Himmels und der Erde auch derjenige ist, der

die Tora geschrieben hat. Stattdessen sagen sie, die Tora sei ein gewöhnliches
menschliches Erzeugnis, nach den Gesetzmässigkeiten literarischen Schaffens

geschrieben, und das „vom Himmel" beziehe sich nur darauf, dass diese

Texte von Propheten und unter göttlicher Inspiration geschrieben seien.

Nach dieser Auffassung hätten die Entdeckungen der Bibelkritik nicht nur
den Inhalt der Tora verändert, sondern auch die Identität des Autors.

III.

Eine weitere Anmerkung ist in diesem Zusammenhang angebracht. Als die

Bibelkritik entdeckte, dass die Tora aus verschiedenen Schichten zusammengesetzt

ist, hörte sie auf, sich für die Tora in ihrer Gesamtheit zu interessieren

26



und beschäftigte sich nur noch mit ihren Quellen. Jede Quelle enthält ja eine

eigenständige Schöpfung, deren literarischer Wert keinem Zweifel unterliegt.
Dementsprechend ging es darum, die geistige Welt einer jeden Schicht zu
verstehen mitsamt der Botschaft, die sie ihrer Zeit mitteilen wollte.
Dementsprechend widmete die Forschung der Frage nach dem Verhältnis der

unterschiedlichen Schichten zueinander keine Aufmerksamkeit; natürlich gab

es auch kein Interesse daran, die Widersprüche zwischen den Quellen zum
Ausgleich zu bringen. Denn es konnte ja nicht anders sein, als dass zwischen

Büchern, die von unterschiedlichen Schriftstellern mit unterschiedlichen

Auffassungen und Glaubensvorstellungen geschrieben worden waren,
Widersprüche bestünden.

In diesem Zusammenhang ist auf Franz Rosenzweig hinzuweisen, der auf
den Mangel dieses Ansatzes aufmerksam gemacht hat. Rosenzweig bestand

darauf, dass die Tora nicht nur eine Sammlung von unterschiedlichen
Quellenschriften unterschiedlicher Autoren, sondern in erster Linie das Buch
eines Redaktors sei, der diese Quellen zusammengefügt habe. Dieser Redaktor
habe sicherlich die Widersprüche zwischen den einzelnen Schichten

wahrgenommen. Dennoch habe er es für richtig gehalten, sie in einem Buch zu
versammeln und zusammenzufügen. Er war der Meinung, dass diese Schichten

nebeneinander bestehen könnten, weil sie sich im Grunde weniger
widersprächen, als dass sie sich gegenseitig ergänzten. Von da her seien die

Tora-Quellen nicht als eigenständige Texte zu lesen. Vielmehr sei das Buch

zu lesen, das diese Quellen zu einem integralen Text zusammengefasst habe —

die Tora, die uns vom Redaktor her überkommen sei. Uns obliege es, die

Tora vom Redaktor her auszulegen, nach Massgabe der Bedeutung, die er
dem Ensemble der Schichten gegeben habe. Der Redaktor, der dieses Buch

geschaffen habe, verdiene es, Rabbeinu, unser Lehrer, genannt zu werden,
denn von ihm hätten wir das Buch der Tora empfangen, so sei er es, der Israel

die Tora lehre.13

Es scheint freilich, als habe Rosenzweig nicht die notwendigen
Schlussfolgerungen aus seinem Ansatz gezogen. Augenscheinlich hat er einen Weg
betreten, ist diesen Weg aber nicht zu Ende gegangen. Denn das Buch, das er

Tora nennt, ist für ihn in jeder Hinsicht ein profanes Buch. Dieses Buch
enthält lyrische und epische Bestandteile, die zu einem grossartigen literari-

13 So Rosenzweig in einem Brief vom 21. 4. 1927 an Jacob Rosenheim, den Vorsit¬
zenden der Frankfurter Austrittsgemeinde (Israelitische Religionsgesellschaft), deren
erster Rabbiner S. R. Hirsch gewesen war; abgedruckt in: F. Rosenzweig, Kleinere
Schriften, S. 128 — 133. In diesem Brief ging es unter anderem um den Vergleich der
Pentateuch-Ubersetzungen von Hirsch und Buber / Rosenzweig.

27



sehen Produkt zusammengefasst sind, das ohne jeden Zweifel die Betrachtung

und Erforschung lohnt. Aber diese Eigenschaften machen das Buch

nicht zur Tora, denn es ist nicht Subjekt der Lehre, sondern Objekt der

Forschung, zu dem wir uns — wie zu jedem anderen profanen Buch auch —

kritisch und distanziert verhalten. Wenn wir dort etwas Grossartiges entdek-
ken, nehmen wir es voll Bewunderung an, aber wenn wir etwas lesen, was

nicht zu unseren Vorstellungen passt, weisen wir es entschlossen ab. Aber das

ist nicht die Tora, deren Lehre und deren Weisungen dem Volk Israel so lieb
sind wie das Leben.

Nur wer die Tora als absolute Wahrheit akzeptiert, hat die Tora und lehrt
Tora. Nur der kann in den Toren der Tora sitzen und das Gebot des Tora-
Lernens erfüllen, der sich von der Tora den Weg weisen lässt, auf dem er

gehen will, der sich von ihr zeigen lässt, was er tun soll, der alle ihre

Weisungen halten will. Diese Bedingung wird durch ein Buch, das durch einen

Redaktor zu uns gekommen ist, nicht erfüllt. Und weil dieses Buch nicht die

Tora ist, ist der Redaktor auch nicht unser Lehrer. Letztendlich handelt es

sich nur um einen geistbegabten Menschen, der uns an seiner Weisheit und
seinen Gedanken Anteil gibt, der aber nicht die Autorität besitzt, uns seine

Lehre aufzuzwingen. Wir wägen vielmehr seine Worte nach Massgabe
unseres Verstandes und entscheiden, ob wir sie annehmen oder ablehnen.

IV.

Dementsprechend sind auch die Versuche zu bewerten, die einen Schritt
weiter als Rosenzweig gehen und gläubig annehmen, dass dieses Buch die

„Tora vom Himmel" ist, weil die Verfasser der Quellenschriften und ihr
Redaktor Propheten Gottes gewesen seien. Demnach handele es sich bei

diesem Buch um kein profanes Erzeugnis, um kein blosses Objekt unserer
wissenschaftlichen Forschung, dessen Anschauungen wir nach unserem

eigenen Gutdünken annehmen oder verwerfen dürften. Es handele sich
vielmehr um das Buch der Tora, das dem Volk Israel den Weg zeige, und alle

ihre Worte sind wahr und gerecht.
Es scheint freilich, dass auch die Vertreter dieses Ansatzes ihren Weg

nicht zu Ende gegangen sind. Denn sie haben - allein mit Hilfe ihres Glaubens

an die himmlische Tora und daran, dass sie von inspirierten Schriftstellern

niedergeschrieben worden sei — ein profanes Buch in ein heiliges
Buch verwandelt. Aber dieser Glaube hat nichts, worauf er sich stützen
könnte. Denn jeder, der die Tora ohne Vorurteile liest, wird in ihr nur das

28



profane Erzeugnis finden, das die Bibelkritiker entdeckt und erforscht haben

- aber keinen Beweis oder auch nur Hinweis darauf, dass sie mit Hilfe
prophetischer Inspiration niedergeschrieben wurde. Es ist auch unmöglich zu

behaupten, dass die Tradition des Volkes Israel dies annimmt: Denn keiner

von den Grossen und Weisen Israels hat je behauptet, dass die Tora von
Propheten niedergeschrieben sei. Vielmehr handelt es sich um eine erfundene

Lehre, die keinen Anhalt in der Uberlieferung Israels hat. Demgegenüber

sagt die Tradition Israels - und Kenesset Yisrael legt darüber Zeugnis ab

von Geschlecht zu Geschlecht: Der Vater lehrt es den Sohn wie der Lehrer
seinen Schüler -, dass die Tora „vom Himmel" sei, dass sie mit göttlicher
Schrift geschrieben wurde, schwarzes Feuer auf weissem Feuer.1'* Dieses

Zeugnis ist glaubwürdig. Es wurde — ohne Anfechtung und Meinungsunterschiede

— von Generation zu Generation weitervererbt, und uns obliegt es,

dieses Zeugnis unverfälscht und unverändert anzunehmen. Demnach ist die

Tora nicht Prophetenwort, sondern Gotteswort - so wie es aus seinem Munde

kam. Sie entspringt weder einem Redaktor noch einem prophetisch
begabten Lehrer, sondern dem höchsten Souverän, der mit ihr allen anderen

geschaffenen Dingen zuvorkam.
Dieser Glaube ist den Anhängern der neuen Lehre freilich zu hoch. Sie

sind einen Schritt in Richtung des Glaubens gegangen, aber in der Mitte des

Weges stehengeblieben und nehmen von der Gemeinde Israels (Kenesset

Yisrael) nur die Hälfte des Zeugnisses an. Indem sie das Zeugnis der
Tradition in Wahrheit verfälschen, bleibt ihnen am Ende nichts übrig. Sie haben

die Häresie der Schriftkritik verlassen - aber zum Glauben Israels sind sie

nicht vorgedrungen. An die Stelle des Glaubens der Gemeinde Israels haben
sie einen neuen Glauben gesetzt, der nichts anderes ist als ein phantasievoller,

falscher Zauber, ohne Wurzeln und ohne Flügel: nicht in der profanen
Welt des menschlichen Verstandes und nicht in der heiligen Welt des Glaubens

Israels.

14 Vgl. I. Breuer, Der Neue Kusari, S. 338: „Alles hängt in der Tat davon ab, ob die

jüdische Nation, ob Kenesseth Jißrael die Wahrheit spricht, wenn sie die Thora des

mündlichen Wortes durch Moses von Gott am Sinai empfangen haben will."

29


	Über die Bibelkritik

