
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: Das ambivalente Islambild eines venezianischen Juden des 16.
Jahrhunderts : Capsalis Osmanische Chronik

Autor: Jacobs, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das ambivalente Islambild eines
venezianischen Juden des 16. Jahrhunderts:

Capsalis Osmanische Chronik

von Martin Jacobs*

Für die Entstehung des westlichen Islambildes spielt neben den mittelalterlichen

Kreuzzügen die „frühe Neuzeit" eine entscheidende Rolle, da sie von
den entgegengesetzten Expansionsbestrebungen des christlichen „Abendlandes"

und des Osmanischen Reiches geprägt war. Mehr als die Entdeckung
der „Neuen Welt" bestimmte die „Türkenfurcht" das europäische Bewusst-

sein im 16. und 17. Jahrhundert, wie die unvergleichlich hohe Auflage der

zu dieser Zeit durch den Buchdruck rasant verbreiteten turcica erkennen
lässt.1 Indem sich auch zeitgenössische jüdische Schriftsteller diesem
literarischen Gegenstand widmeten,2 behandelten sie einerseits ein modisches

* PD Dr. Martin Jakobs, Institut für Judaistik, Freie Universität Berlin, Schwendener
Strasse 27, D-14195 Berlin.

1 Der von C. Göllner, Turcica: Die europäischen Türkendrucke des XVI. Jahrhun¬
derts. Band I, Bukarest, Berlin 1961; Band II, Bukarest, Baden-Baden 1968, her-
ausgebene Überblick zählt 2463 Drucke, die zwischen den Jahren 1501 und 1600
erschienen sind.

2 Neben Capsali ist hier vor allem sein Zeitgenosse Yosef ha-Kohen aus Genua zu
nennen, der 1554 in Sabbioneta eine französisch-türkische Chronik zum Druck
brachte, die den Titel Sefer divre ha-yamim le-malke sarefat u-vet otoman ha-togar,
„Chronik der Könige Frankreichs und des türkischen Hauses der Osmanen" führt
(die späteren Drucke sind zensiert). Zu weiteren Informationen und Sekundärliteratur

siehe die Einleitung von D.A. Gross zu seiner (unvollständigen) Edition
des „dritten" Teils der Chronik Sefer divre ha-yamim le-malke sarefat u-malke vet
otoman ha-togar, helek shelishi [hebr.], Jerusalem 1955, S. 3-26 (Nachdruck der
hebräischen Einleitung in: S. Kodesh [ed.], David A. Gross Anniversary Volume,

Jerusalem 1983, hebräischer Teil S. 54-99; und englische Übersetzung ohne Anm.
[„The Life and Works ofJoseph Hacohen"] ebenda, englischer Teil S. 41-71); Y. H.
Yerushalmi, Messianic Impulses in Joseph ha-Kohen, in: B. D. Cooperman (ed.),
Jewish Thought in the Sixteenth Century, Cambridge 1983, 460-487; R. Bonfil,
Gli ebrei d'Italia e la Riforma: una questione da riconsiderare, in: Nouvelles de la

république des lettres 2 (1996), S. 47-60 sowie M. Jacobs, Yosef ha-Kohen, Paolo
Giovio and Sixteenth-Century Historiography, in: D. Ruderman/G. Veltri (ed.),
Jewish Scholarship and Philosophy in the Renaissance [im Druck].

2



Thema, andererseits sahen sie die politischen Konstellationen ihrer Epoche
aus einer besonderen Perspektive, wie die 1523 auf Hebräisch verfasste Os-
manische Chronik Eliyyahu Capsalis verdeutlicht.3

Eliyyahu Capsali4 wurde ca. 1485 in Candia, dem heutigen Iraklion, auf
der Insel Kreta geboren, die 1204 infolge des vierten Kreuzzugs in den Besitz

Venedigs gelangt war und bis zur osmanischen Eroberung im Jahr 1669

unter venezianischer Herrschaft verblieb. Die gezielte Kolonisierungspolitik
der Venezianer auf Kreta führte dort zu einem merklichen italienischen Ein-
fluss. In direkten Kontakt mit italienischer Kultur gelangte Eliyyahu Capsali
während seiner eineinhalb Studienjahre in Italien: 1508 ging er nach Padua,

wo er (wie bereits sein Vater) an der berühmten Yeshiva des Yehuda Minz
lernte. Als habsburgische Truppen 1509 Verona eroberten und auch Padua

bedrohten, floh Capsali nach Venedig und setzte dort sein Studium fort.
Doch auch in Venedig liessen ihn die zu dieser Zeit Oberitalien überziehenden

Kriege keine Ruhe finden, so dass er bald nach Kreta zurückkehrte.5

In Candia diente er seit 1518 als Rabbiner der Gemeinde. Hier wurde

Capsali nicht nur zum geistlichen, sondern mehrfach auch zum zivilen

Repräsentanten der Juden ernannt, der von den Notabein der Gemeinde jeweils
für eine begrenzte Amtszeit gewählt wurde und der Autorisierung durch die

signoria bedurfte. Anlässlich der Pest von 1523 beauftragten die Behörden

Capsali mit den Quarantänemassnahmen innerhalb der zudecca. Nachdem
die Epidemie aber nicht einzugrenzen war, verhängten die Venezianer über
das jüdische Viertel eine Ausgangssperre. Da auch Capsali das Haus nicht
verlassen konnte und zur Untätigkeit gezwungen war, suchte er sich durch

3 Zu einer umfassenderen Untersuchung von Capsalis Chronik siehe meine im Er¬
scheinen begriffene Habilitationsschrift unter dem Titel Malkhut Yishma'el: Die
Herrschaft des Islam im Bild jüdischer Chroniken des 16. und 17. Jahrhunderts, in der
ich die Werke von Yosef ha-Kohen, Eliyyahu Capsali und Yosef Sambari, einem
ägyptisch-jüdischen Chronisten des 17. Jahrhunderts, eingehend untersuche und in
einen zeit- und literaturhistorischen Kontext stelle.

4 Zu seiner Biographie siehe M. Benayahu, Rabbi Eliyahu Capsali of Crete [hebr.],
Tel Aviv 1983; Y. Moreno Koch, Un intelectual judio en el Renacimiento; R.

Eliyahu Capsali, in: El Olivo 31 (1990), S. 33-48.
3 Capsalis Studienerfahrungen haben sich in seiner Venezianischen Chronik, die er

mit einer Geschichte der ashkenazischen Lehrzentren Oberitaliens verknüpfte,
niedergeschlagen; sie ist im Anschluss an seine Osmanische Geschichte veröffentlicht,
siehe die Edition von A. Shmuelevitz/S. Simonsohn/M. Benayahu, Seder
Eliyahu Zuta by Rabbi Eliyahu Ben Elqana Capsali [hebr.], 3 Bände, Jerusalem 1975 —

83 (im folgenden SEZ), dort: Band II, S. 215-327; zur Venezianischen Chronik
siehe N. PorgÉs, Élie Capsali et sa Chronique de Venise, in: Revue des Études Juives
77 (1923), S. 20-40; 78 (1924), S. 15-34; 79 (1924), S. 28-60; A. Brener,
Portrait of the Rabbi as Young Humanist: A Reading of Elijah Capsali's ,Chronicle
of Venice', in: Italia 11 (1994), S. 37-60.

3



die Arbeit an seiner Osmanischen Chronik von der trostlosen Situation
abzulenken - so jedenfalls beschreibt er selbst den Anlass für die Entstehung
des Werkes,6 auch wenn er damit einer literarischen Konvention folgt.

Wie es bei vielen vormodernen — jüdischen und nichtjüdischen — Werken
der Fall ist, führt Capsalis 1523 abgeschlossene Osmanische Chronik in den

Handschriften keinen Titel. Doch am Ende des Vorwortes erklärt Capsali, er
habe sein Werk Seder Eliyyahu zuta („kleine Ordnung des Elias" bzw. „Ordnung

des kleinen Elias", siehe unten) genannt.7 Mit der Wahl dieser
Uberschrift hebt Capsali in Art einer captatio benevolentiae seine eigene Bescheidenheit

hervor:

„Da es bereits einen Seder Eliyyahu rabba [,grosse Ordnung des Elias' bzw. .Ordnung
des grossen Elias'] gibt und weil ich jedenfalls klein an Weisheit und Stellung, jung und
verächtlich bin und mich ,der kleine Elia' nenne, habe ich diesen Titel gewählt, der
angemessenerweise ,der Seder des kleinen Elia' sein soll."K

Darüber hinaus will der Autor mit dem Begriff des seder („Ordnung") auf
den geordneten Aufbau des Werkes anspielen.

Der Seder Eliyyahu zuta ist in vier „Bücher" unterteilt, deren erstes eine

Art Vorgeschichte darstellt: Eine kurze, „universalgeschichtliche" Einleitung
von der Schöpfung bis zu den Nachkommen Noahs, die als die Stammväter
aller bekannten Völker galten, hat den Zweck, die osmanische Geschichte als

das eigentliche Thema des Werkes biblisch - und damit weltgeschichtlich -
zu verankern. Wie Capsali aber ausdrücklich hervorhebt, lässt sich die

traditionelle jüdische Zuordnung der „Türken" zu den Nachfahren des

biblischen Ismael nicht genealogisch, sondern nur religiös begründen:

„Am Ende der Zeit nahmen die Türken (ha-turqi) dieselbe Religion an wie die Yish-

ma'elim (d.h. Araber). Daher werden auch sie dem Namen Ismael zugeordnet, weil sie

an die Religion von Muhammad glaubten, der von Ismael abstammt, der zu den Nach-

6 SEZ 166, Band II, S. 109-110.
7 Zum SEZ siehe C. Berlin, A Sixteenth-Century Hebrew Chronicle of the Otto¬

man Empire: The Seder Eliyahu Zuta of Elijah Capsali and Its Message, in: C.
Berlin (ed.), Studies in Jewish Bibliography, Elistory and Literature in ELonor of I.
Edward Kiev, New York 1971, S. 21-44; A. Shmuelevitz, Capsali as a Source for
Ottoman History, 1450-1523, in: International Journal ofMiddle East Studies 9

(1978), S. 339-344; A. Shmuelivitz, Jewish-Muslim Relations in the Writings of
Rabbi Eliyahu Capsali [hebr.], in: Pe'amim 61 (1994), S. 75-82 sowie die
einleitenden Aufsätze von Shmuelevitz, Simonsohn und Benayahu in Band III ihrer
Edition des SEZ.

8 Capsalis Vorwort zum SEZ Band I, S. 20. Die Titel Seder Eliyyahu rabba und zuta
werden auch als Bezeichnung von ethischen Midrashim gebraucht; siehe die Edition

von M. Friedmann (Ish Shalom), Seder Eliyyahu rabba we-Seder Eliyyahu
zuta, Wien 1904 (Nachdruck Jerusalem 1969).

4



fahren Sems, des Sohnes Noahs, gehört, obwohl die Türken von den Nachfahren
Corners, des Sohnes Japhets, des Sohnes Noahs, abstammen."9

Folgerichtig schliesst sich ein Abschnitt über Muhammad und „seine

Religion" (Kap. 4 — 5) an, in dem Capsali eine Reihe von Legenden über den

Ursprung des Islam bietet (siehe unten). Die nächsten Kapitel (6 — 9)
enthalten - in einer der zeitgenössischen christlichen Geschichtsschreibung über
die „Türken" vergleichbaren Form - Kurzbiographien der Sultane von cOth-

män I. (ca. 1300-1324) bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts, in denen der

Schwerpunkt auf den Auseinandersetzungen der Osmanen mit den Byzantinern

liegt. Erst mit der Eroberung Konstantinopels (1453) unter Mehmed
II. wird Capsalis Darstellung der Ereignisse ausführlicher und genauer.

Das zweite Buch umfasst die Regierungszeit Bäyazlds II. (1481-1512)
und ordnet in diesen Zeitrahmen die Ausweisung der Juden von der
Iberischen Halbinsel, den gerush Sefarad, ein. Das dritte, von allen umfangreichste

Buch ist gänzlich der Regierung Selîms I. (1512 — 1520) gewidmet und
behandelt somit die Zeitgeschichte des Autors. Dieser Teil ist der Kern des

Werkes und stellt die Kriege und Eroberungen Selîms in Persien, Syrien,
Palästina und Ägypten dar. Das vierte Buch beschreibt die ersten vier
Regierungsjahre Süleymäns I. (1520-1566), und im letzten Kapitel geht

Capsali auf die Umstände ein, unter denen er sein Werk 1523 vollendete.

Während sich seine jüdischen Quellen weitgehend nachvollziehen
lassen,10 ist es umstritten, ob Capsali für die Darstellung der muslimisch-
osmanischen Geschichte schriftliche Quellen benutzte. Der Autor selbst
beruft sich in dieser Hinsicht lediglich auf mündliche Informanten, insbesondere

auf seinen Grossonkel Moshe Capsali.11 Dieser hatte sich bereits zu

byzantinischer Zeit in Konstantinopel niedergelassen und spielte nach der

Eroberung der Stadt durch die Osmanen (1453) eine entscheidende Rolle
bei der Neuorganisation der jüdischen Gemeinde.12 Mochte Capsali also

gewisse familiäre Traditionen über den konstantinopolitanischen Hof zur

9 SEZ 3, Band I, S. 36.
10 Unter den mittelalterlichen hebräischen Chroniken benutzte er den Sefer Yosippon,

aus dem er einen Abschnitt über den Ursprung der Turkvölker kopierte {SEZ 3,
Band I, S. 35; vgl. D. Flusser [ed.], The Jossipon. Band I [hebr.], Jerusalem 1978,
S. 4-5), und Ibn Da'uds Sefer ha-qabbala, eine der wenigen Quellen, die Capsali
namentlich angibt {SEZ 47, Band I, S. 158; vgl. ibidem, Anm. 5).

H Vorwort zum SEZ, Band I, S. 11.
12 Zu Moshe Capsali siehe M. Benayahu, Capsali, S. 20-61. Zur traditionellen

Auffassung, Moshe Capsali sei der erste „Oberrabbiner" des Osmanischen Reiches

gewesen, siehe M. Benayahu, Capsali, S. 62-70 sowie die begründete Kritik von J.

(R.) Hacker, ,The Chief Rabbinate' in the Ottoman Empire in the 15th and 16th
Centuries [hebr.], in: Zion 49 (1984), S. 225-263.

5



Zeit seines Grossonkels ererbt haben, so muss seine Darstellung der osma-
nischen Zeitgeschichte auf einer anderen Basis beruhen.

Die häufige Verwendung italienischer Lehnwörter sowie die detaillierten

Angaben über Dogen und andere venezianische Würdenträger deuten darauf
hin, dass Capsalis Quellen im venezianisch-kretischen Milieu zu vermuten
sind. Da die Dogenrepublik die Ausdehnung des Osmanischen Reiches nicht
mit militärischen Mitteln verhindern konnte, suchte sie ihre Interessen im
östlichen Mittelmeer durch Handelsverträge mit den Sultanen zu sichern.13

Die Levantepolitik Venedigs stützte sich insbesondere auf Candioten, die,
des Griechischen mächtig, ein gewisses Expertentum in osmanischen
Beziehungen entwickelt hatten.

Mehrere venezianische Botschafter an der Hohen Pforte stammten aus

Kreta oder machten auf ihren diplomatischen Missionen in Candia Halt,
was Capsali die Gelegenheit bot, Neuigkeiten über den konstantinopolita-
nischen Hof zu erfahren. Ausdrücklich erwähnt Capsali den venezianischen
Gesandten (bailo) Antonio Giustiniani, der 1513 nach Istanbul gereist war,
um nach der Thronbesteigung Sellms I. (1512) die venezianisch-osmani-
schen Abkommen zu erneuern. Auf der Rückfahrt kam Giustiniani durch
Candia, wo er seine von dem neuen Sultan gewonnenen Eindrücke in
Anwesenheit des Rabbiners schilderte.1"1 Aufgrund dieses zeitlichen und kulturellen

Hintergrundes kann es nicht verwundern, dass Capsalis Osmanische
Chronik einen venezianischen Blickwinkel erkennen lässt.

Bei der folgenden Darstellung von Capsalis Islambild wird jedoch nicht
seine Version der Sultansgeschichte, sondern seine Beschreibung der islamischen

Frühzeit im Vordergrund stehen. Es gilt zu zeigen, dass Capsali christliche

anti-islamische Traditionen verarbeitete, die aus den Kreuzfahrerstaaten
des Nahen Ostens stammten und in Venedig auch nach dem Ende der

Kreuzzüge fortlebten. In der Aufbereitung dieses Materials reflektiert der
Seder Eliyyahu zuta die „Frontsituation" des venezianischen Imperiums
gegenüber dem Osmanischen Reich.

O Zu den diplomatischen Beziehungen zwischen Venedig und dem Osmanischen
Reich siehe L. Valensi, Venise et la Sublime Porte: la naissance du despote, Paris
1987; P. Brummet, Ottoman Seapower and Levantine Diplomacy in the Age of
Discovery, New York 1994.

14 SEZ 100, Band I, S. 282-283. Ferner erwähnt Capsali den Gesandten Marco
Minio, der nach der Eroberung Belgrads (1521) zur Erneuerung des osmanisch-
venezianischen Friedensvertrags nach Konstantinopel fuhr und auf dem Rückweg
ebenfalls in Candia Station machte; siehe SEZ 152, Band II, S. 19-20.

6



Der Islam in der Darstellung Capsalis

Wie in der zeitgenössischen christlichen Literatur über den Islam gewöhnlich
der militärisch-politische Aspekt von Muhammads Wirken betont wird, ist
der Prophet des Islam auch für Capsali in erster Linie ein „mächtiger und
starker König". Im Seder Eliyyahu zuta fehlt es nicht nur an einer zeitlichen,
sondern auch an einer geographischen Einordnung Muhammads. Nach

Capsali spielt die Frühzeit des Islam in einem nicht näher definierten „Land
des Ostens": „Nach vielen Tagen trat im Lande des Ostens ein mächtiger
und starker König auf, dessen Name MHMYT (d. h. Muhammad) lautete."15

Bezüglich der Herkunft Muhammads überliefert Capsali eine Tradition,
deren christlich-polemischer Ursprung unübersehbar ist:

,yiele sagen, dass Muhammad ein goy (d.h. Christ), einer unter den bedeutenden
Männern Roms und seinen Fürsten, einer der hochstehenden Kardinäle (GRDYNLY)
des Papstes (Papa) war. Als die Römer sahen, dass er ein erfolgreicher Kriegsmann war,
sandten sie ihn aus, durch das Land des Ostens zu ziehen und darin zu wandern, um es

für sie zu erobern, und gelobten ihm Gelübde und schworen ihm, ihn - wenn er Erfolg
habe - bei seiner Rückkehr zum Papst zu machen."16

Anschliessend heisst es, Muhammad habe „den ganzen Osten den

Römern unterworfen". Doch bei seiner Rückkehr nach Rom hätten seine

ehemaligen Verbündeten ihr Wort gebrochen und gegen ihn Widerstand geleistet.

Daraufhin sei Muhammad wieder in die von ihm eroberten Städte des

Ostens gereist und habe über sie geherrscht.
Die Legende basiert auf der Vorstellung, der Islam sei eine Apostasie des

Christentums (derelicta fide catholica)17 und geht wahrscheinlich auf
Traditionen zurück, denen zufolge Muhammad von christlichen Lehrern beein-

flusst wurde. Daraus hat sich die phantastische Idee entwickelt, er selbst sei

ein ambitionierter Kardinal gewesen. Sie taucht bereits im 13. Jahrhundert
auf und ist unter anderem in einer Liber Nicolay genannten Sammlung von
Legenden über Muhammad aus dem 14. Jahrhundert bezeugt.18

15 SEZ 4, Band I, S. 36.
16 SEZ 4, Band I, S. 38.
*7 N. Daniel, Islam and the West: The Making ofan Image, Oxford 21993, S. 104; 371

Anm. 19.
18 Siehe dazu A. Mancini, Per lo studio della leggenda di Maometto in occidente, in:

Rendiconti dell'Accademia Nazionale dei Lincei CMSF. Ser. 6, 10 (1934), S. 325-
349, dort: S. 327-328, Anm. 4. Mancini zitiert aus einem Kodex des 14.
Jahrhunderts der Biblioteca Nazionale di Parigi; siehe dazu auch A. d'Ancona, La
leggenda di Maometto in occidente, in: Studi di critica e storia letteraria di Alessan-
dro dAncona. Band II, Bologna 21912, S. 165-306, dort: S. 210f£; M.K. Setton,
Western Hostility to Islam and Prophecies of Turkish Doom, Philadelphia 1992, S.

2-3. Zu weiteren Versionen der Legende siehe d'Ancona, leggenda, S. 214-215.

7



Wie in christlichen Streitschriften dient sie im Seder Eliyyahu zuta dazu,
den Offenbarungscharakter des Islam zu bestreiten. Dass der Jude Capsali
den prophetischen Anspruch Muhammads nicht ernst nimmt, ist keinesfalls

verwunderlich. Ihn sucht er insbesondere mit dem, ebenfalls aus der christlichen

Polemik rezipierten Vorwurf zu widerlegen, Muhammad sei ein

Trickbetrüger gewesen:

„Und Muhammad nahm sich vor, eine neue Religion in der Welt zu stiften und in den
Augen des unwissenden Volkes {'am ha-ares) gross zu erscheinen und die alten Religionen,

die vor ihm waren, abzuschaffen.
Er war ein listenreicher Mensch, der es verstand, die Geschöpfe für sich zu gewinnen,

denn er war besonders schlau; ,und wohin er sich auch wandte, richtete er Übel an'
(1 Sam 14,47). Jedenfalls nahm er eine Taube ,und lehrte' sie .Erkenntnis und machte'
ihr ,den Weg der Einsicht kund' (Jes 40,14). Wenn dann Muhammad vor dem Volk
und den Fürsten sass, kam die Taube vor den Augen alles Volks angeflogen und flüsterte
in seine Ohren Alle die es sahen, waren erstaunt und fragten ihn: »Was ist das?«

und er erwiderte ihnen: [,Ein Spruch desjenigen, der die Worte Gottes hört und] der
die Visionen des Allmächtigen sieht' (Num 24,4) Zahllose ähnliche Tricks
vollbrachte er viele Tage lang und stahl (damit) das Herz seiner Anhänger (...); .daher
wurde es zum Sprichwort: Ist auch' Muhammad .unter den Propheten?'" (vgl. 1 Sam
10,12).19

Die Behauptung, Muhammad habe eine Taube so dressiert, dass es den

Anschein erweckte, sie flüstere ihm „göttliche" Worte ins Ohr, richtet sich

gleichfalls gegen den Offenbarungscharakter des Islam. Sie klingt an die

Darstellung des Heiligen Geistes als Taube an20 und entspringt somit zweifellos

der christlichen, anti-islamischen Polemik. Dies wird auch durch das

Vorkommen des Motivs von der dressierten Taube im zuvor erwähnten Liber

Nicolay bestätigt. Ferner ist diese Legende bei Vincent de Beauvais (gestorben

1264) belegt,21 dessen Speculum historiale eine umfangreiche polemische

Darstellung des Islam (Buch 23, Kap. 39-67) enthält. Vincent bezieht sich

in diesem Zusammenhang auf ein anonymes libellas de Machometi fallacis
(„Büchlein über die Täuschungen Muhammads"), das sich in partibus trans-
marinis (der in der Kreuzfahrerzeit für die Levante gebrauchte Begriff) be-

19 SEZ 4, Band I, S. 36-37.
20 Vgl. Mk 1,10; Mt 3,16; Lk 3,22; Joh 1,32.
21 Siehe bereits A. d'Ancona, leggenda, S. 198 und 269-270, Anm. 71. Auf die

Parallele zwischen Capsali und dem Speculum hat auch S. Shtober aufmerksam

gemacht; siehe seine Aufsätze zu Yosef Sambari, in denen er nebenbei auf Capsali
eingeht: S. Shtober, Muhammad and the Beginning of Islam in the Chronicle
Sefer Divrey Yoseph, in: M. Sharon (ed.), Studies in Islamic History and Civilization
in Honour ofProf. D. Ayalon, Jerusalem, Leiden 1986, S. 319 — 352, dort: S. 334; S.

Shtober, A Jewish Look at the Beginning of Islam: The Version of Yosef Sambari,
the Author of ,Sefer Divrei Yosef' [hebr.J, in: Pe'amim 61 (1994), S. 83-108,
dort: S. 94.

8



finden solle. In diesem libellus werde unter anderem folgende Legende über
Muhammad überliefert:

,Wenn er zum Volk sprach, kam eine Taube, die in der Nähe war und die er dazu selbst
in trügerischer Absicht erzogen hatte, auf seine Schulter geflogen, liess sich nieder und
verzehrte Körner, die gewöhnlich in seinem Ohr verborgen waren, und schien ihm
gleichsam Worte des Gesetzes einzugeben."22

Mit dieser Parallele ist jedoch nicht bewiesen, dass Capsali das Speculum

gelesen hat, da er zahlreiche andere Aussagen Vincents über den Islam ignoriert.

Durch welches christliche oder jüdische Medium Capsali von diesen

Legenden erfuhr, muss daher offen bleiben.

Mit den folgenden Worten zitiert Capsali jedenfalls wortwörtlich aus

einer jüdischen Quelle, dem im 13. Jahrhundert entstandenen Schreiben des

R. Ya'akov ben Eliyyahu von Venedig23 gegen den Konvertiten Pablo Chri-
stiani:

Viele solche Dinge tat Muhammad, und die Zeichen, die er vollbrachte, waren mit der
Hand gemacht und eine Augentäuschung. Die grossen Wunder wirkte er durch Betrug
und Listen,'24' doch der grösste Teil des Ostens liess sich durch seine Listen täuschen

Und sie glaubten, dass er ein Prophet Gottes und sein Gesandter sei und dass der
Geist Gottes und seine Kraft ihn gesandt hätten. Und diejenigen, die in seinen
Fussspuren wandelten und unter seiner Fahne lagerten, wurden so viele wie die Menge des
Volkes."25

Mit der Identifikation dieser Quelle wird zumindest ansatzweise erkennbar,
wie Motive der christlichen Polemik gegen den Islam in den Seder Eliyyahu
zuta gelangten. Da das von Capsali verarbeitete Schreiben venezianischen

Ursprungs ist, liegt die Annahme nahe, dass auch R. Ya'akov Traditionen
rezipierte, die aus den Kreuzfahrerstaaten stammten.

Wie die christliche anti-islamische Tradition zahlreiche Legenden über
den Ursprung des Qur än hervorbrachte, mit denen der offenbarte Charakter

der heiligen Schrift des Islam in Frage gestellt werden sollte,26 so findet
sich auch bei Capsali eine entsprechende polemische Erzählung:

22 Speculum historiale 23,39, übersetzt nach dem lateinischen Text der Edition Vin-
centius Bellovacensis, Speculum quadruplex sive speculum malus, Douai 1624
(Faksimiledruck in 4 Bänden, Graz 1964), 912b.

23 Es wurde von J. Kobak unter dem Titel Iggeret vikkuah, in: Jeschurun 6 (1868),
hebr. Teil S. 1-34, veröffentlicht; dazu siehe J. Mann, Une source d'histoire juive
au XIIIe siècle: La lettre polémique de Jacob b. Elie à Pablo Christiani, in: Revue des

Études Juives 82 (1926), S. 363-377.
24 Bis hier zitiert Capsali aus dem Iggeret vikkuah, ed. von J. Kobak, S. 13.
25 SEZ 5, Band I, S. 41.
26 Vgl. N. Daniel, Islam and the West, S. 54ff.

9



A. ,„Und es erging ein Aufruf in seinem ganzen Königreich und auch ein schriftliches
Dekret' (Esra 1,1): Euch Völkern, Nationen und Sprachen sei gesagt: Kommt an
einem bestimmten Tag, lasst euch im Schatten Muhammads nieder und hört aus
seinem Mund eine neue Tora."

B. „Und er befahl seinem Freund 'All, seine Gesetze und Weisungen (torotaw) nie¬
derzuschreiben. Er (d.h. Muhammad) sagte sie ihm, und 'All schrieb (sie) in ein
Buch mit Tinte, und Turzemän sass ,zu seiner Rechten, um ihn zu kontrollieren'
(wörtlich: anzuklagen', Sach 3,1) Und das Werk, das Muhammad schuf,
wurde vollendet und heisst bei ihnen (d.h. den Muslimen) ilfiir'än (d.h. al-

Qur'än)."
C. „In diesem Buch bekannte er (d. h. Muhammad) die Einheit Gottes in vollständiger

Einheit (yihed ha-el be-takhlit ha-yihud). Und alle Verse, die in 24 Büchern über
die Einheit (Gottes) sprechen, sammelte er von hier und da und übertrug sie in es

(d. h. das Buch) in ihrer Schrift und ihrer Sprache."
D. Aber dieser Mann, Muhammad, konnte nicht schreiben. Wenn er etwas zu schrei¬

ben beabsichtigte, unterzeichnete er daher nicht mit seiner Unterschrift, sondern
tauchte seine ganze Hand mit seinen fünf Fingern in Tinte ein und drückte sie
anstelle seiner Unterschrift als Zeichen für die Angehörigen Ismaels ab."27

Die Tradition, Muhammad sei ein Analphabet (arabisch: ummt) gewesen
(D.), spielt in der biographischen Uberlieferung (sïra) des Islam und der

Qur'än-Exegese (tafsïr) eine besondere Rolle und dient insbesondere dazu,

den Offenbarungscharakter des Qur'än zu bekräftigen.28 In der christlichen
Polemik wird sie demgegenüber zum Beweis der These angeführt, der

Qur'än sei ein Plagiat, das auf die jüdischen und christlichen Berater
Muhammads zurückgehe.29

Auf ähnliche Weise spricht Capsali zwei Gefährten Muhammad die
entscheidende Rolle bei der Abfassung des Qur'än zu, den er in Korruption des

lateinischen Alchoranns als ilfuUän bezeichnet (B.). Die beiden Gefährten

Muhammads, die von ihm 'All und Turzemän{i) genannt werden,
charakterisiert Capsali folgendermassen:

E. „Ihm schlössen sich zwei Männer an, ,die verstehen, Unheil zu stiften, aber nicht
wissen, Gutes zu tun' (Jer 4,22). Der eine hiess 'All, der andere Turzemäni. 'All war
ein sehr weiser Mann, und manche sagen, dass er ein Jude war und man das

gottlose Wasser über ihn gebracht hatte (d. h., dass er getauft worden war) ,)."3(1

27 SEZ 4, Band I, S. 37.
28 Dazu siehe an neuerer Literatur I. Goldfeld, The Illiterate Prophet (Nabl Ummt)-.

An Inquiry into the Development of a Dogma in Islamic Tradition, in: Der Islam
57 (1980), S. 58-67; N. Calder, The Umml in Early Islamic Juridic Literature,
in: Der Islam 67 (1990), S. 111-123; K. 'Athamina, 'Al-Nabiyy al-Umiyy': An
Inquiry into the Meaning of a Qur'anic Verse, in: Der Islam 69 (1992), S. 61-80.

29 N. Daniel, Islam and the West, S. 107; vgl. Speculum historiale 23,50, 916b: quia
cum Machomet idiota 8c sine Uteris esset. Auch Ya'akov von Venedig nennt Muhammad

einen Analphabeten, siehe J. Kobak (ed.), Iggeret vikkuah, S. 13.
30 SEZ 4, Band I, S. 36.

10



Die Behauptung, (zehn) jüdische Lehrer hätten massgeblich auf die

Komposition des Qur'än Einfluss genommen, spielt bereits in der aus der

Kairoer Geniza bekannten jüdisch-arabischen Tradition eine wichtige Rolle,31

die Capsali allerdings unbekannt war. Dass der Seder Eliyyahu zuta hingegen
aus der jüdischen Polemik der christlichen Länder schöpft, zeigt die These,

'All (b. Abi Tälib), der im Islam als Vetter und Schwiegersohn des Propheten
gilt, sei ein getaufter Jude gewesen. Dies soll sicherlich erklären, warum er

„Unheil stiftete".

Mit der zweiten, Turzemän(i) genannten Person dürfte 'Uthmän bin
al-'Affan, der spätere dritte Kalif, gemeint sein. Dafür spricht die
Kontrollfunktion, die ihm hier bei der Verschriftlichung des Qur'än zugemessen
wird; denn nach islamischer Überlieferung wurde die autoritative Fassung
des Qur'än während des Kalifats von 'Uthmän (644 — 656) niedergeschrieben.

'Uthmäns Kontrolle des Textes wird im Seder Eliyyahu zuta mittels
eines Zitates von Sach 3,1 ausgedrückt (E.): „Der Ankläger (ha-satan) steht

zu seiner Rechten, um ihn anzuklagen." Indem er 'Uthmän mit dem Satan

vergleicht, rückt Capsali den Qur'än in die Nähe des Teufelswerks, wie er

auch Muhammad (in Aufnahme von Ya'akov von Venedig) „Gefährten Ash-

madays" tituliert.32

Trotz dieser scharfen Polemik gibt Capsali zu, dass der Qur'än einen

genuinen Monotheismus enthält (C.),33 ein Eingeständnis, das allerdings

31 J. Leveen, Mohammed and His Jewish Friends, in: Jewish Quarterly Review 16

(1925-26), S. 399-406; 17 (1926-27), S. 237; M. Schwabe, Mohammed's Ten
Jewish Companions [hebr.J, in: Tarbiz 2 (1931), S. 74-89; J. Mann, An Early
Theologico-Polemical Work, in: Hebrew Union College Annual 12-13 (1937-38),
S. 411-459.

32 SEZ 5, Band I, S. 38. Zu Ashmaday als Inspirator der jüdischen Lehrer Muhammads

vgl. den von B. Cohen veröffentlichten Text Une légende juive de Mahomet,
in: Revue des Études Juives 88 (1929), S. 1-17, der dem ed. zufolge im 17.
Jahrhundert in Italien entstanden sein soll. Die Behauptung, der Satan sei der Autor des

Qur'än, geht ebenfalls auf die christliche Polemik zurück und findet sich z. B. im
13. Kap. von Riccoldo da Montecroces polemischen Standardwerk Improbatio Al-
corani-, siehe Patrologiae Cursus Completus. Accurante J.-P. Migne. Series Graeca
154, Sp. 1115; vgl. A. d'Ancona, leggenda, S. 262, Anm. 58; N. Daniel, Islam
and the West, S. 362 Anm. 86.

33 So bereits Maimonides in seiner Antwort an den Proselyten 'Ovadya; siehe J. Blau
(ed.), Teshuvot ha-Rambam. Band II, Jerusalem 21986, S. 726 Nr. 448: „Diese
Yishma'elim (d.h. Muslime) sind überhaupt keine Götzendiener und sie
bekennen die Einheit Gottes (meyahadim la-el [. .] yihud), wie es sich gehört" (vgl.
die ähnliche Terminologie bei Capsali [C.]); dazu siehe D. Novak, The Treatment
of Islam and Muslims in the Legal Writings of Maimonides, in: W. M.
Brinner/ S. D. Ricks (ed.), Studies in Islamic andJudaic Traditions. Band I, Atlanta
1986, S. 233-250, insbesondere S. 238ff.; zu Maimonides' Einstellung zum Islam

11



auch die schärfsten christlichen Gegner des Islam machten.3'1 Das Bekenntnis
des Qur än zur Einheit Gottes ist jedoch nach Capsali darauf zurückzuführen,

dass die entsprechenden Verse „von hier und da", d.h. aus unterschiedlichen

Versen der Hebräischen Bibel, kompiliert worden seien.33

Die Behauptung, der Qur'än sei lediglich ein Plagiat, dürfte ursprünglich
eine Reaktion auf die muslimische Lehre dargestellt haben, der von Judentum

und Christentum überlieferte Wortlaut der Tora (und der Evangelien)
stelle eine ,Verfälschung" bzw. „veränderte Form" (arabisch: tahrif bzw. tab-

dll) des ursprünglichen, offenbarten Textes dar.36 Umgekehrt wird in der

christlichen Polemik der Qur'än als Verfälschung des göttlichen Wortes
bezeichnet;37 und aus diesem Milieu stammen auch die Aussagen Capsalis.

Wie erwähnt, behandelt Capsali die Frühzeit des Islam nur als eine

Einleitung zu seiner Sultanschronik. Während er in den islamgeschichtlichen

Kapiteln des Seder Eliyyahu zuta das polemische, christliche Islambild
übernimmt, bietet Capsali eine idealisierte Darstellung der Osmanen. Im Rahmen

seiner religiösen Geschichtsinterpretation wurde Capsali von der

Auffassung geleitet, die osmanischen Herrscher seien ein göttliches Werkzeug,

um die aus Spanien und Portugal ausgewiesenen Juden nach Palästina zu
führen und damit den endzeitlichen qibbus geluyot (die „Sammlung der
Zerstreuten") einzuleiten.36 Dies bringt bereits Capsalis Einführung in die os-

siehe auch G.F. Hourani, Maimonides and Islam, in: W. M. Brinner/S.D.
Ricks (ed.), Studies in Islamic and Judaic Traditions, S. 53-165; E. Schlossberg,
The Attitude of Maimonides Towards Islam [hebr.], PeAmim 42 (1990), S. 38-60.

34 Dazu siehe N. Daniel, Islam and the West, S. 60f£; sowie für die byzantinische
Polemik: W. Eichner, Die Nachrichten über den Islam bei den Byzantinern, in:
Der Islam 23 (1936), S. 133-162.197-244, dort: S. 158ff.

35 In der aus der Geniza bekannten Version der Legende finden sich sogar Zitate der
angeblich von den 10 jüdischen Gefährten Muhammads in den Qur'än interpolierten

Verse; siehe J. Leveen, Mohammed, S. 402ff.
36 Hierzu siehe H. Lazarus-Yafeh, Intertwined Worlds: Medieval Islam and Bible

Criticism, Princeton 1992, S. 19-28; Tahrif in: The Encyclopedia of Islam. New
edition. Band X, Leiden, S. 111-112; C. Adang, Muslim Writers on Judaism and
the Hebrew Bible: From Ibn Rabban to Ibn Hazm, Leiden, New York, Köln 1996, S.

223-248; M. R. Cohen, Under Crescent and Cross: The Jews in the Middle Ages,
Princeton 1994, S. 145ff-

32 Siehe dazu N. Daniel, Islam and the West, S. 77-88; vgl. W. Eichner, Nachrich¬
ten, S. 152ff.

38 Dennoch kann der gerush Sefarad nicht als der einzige Impuls gelten, der Capsali
zur Geschichtsschreibung veranlasste (wie Yerushalmi behauptet), vielmehr ist bei
ihm auch mit einem Einfluss der italienischen Geschichtsschreibung zu rechnen;
siehe dazu Kap. 3.1. meiner Habilitationsschrift Malkhut Yishma'el. Zur Diskussion

über die Ursachen für die Entstehung der jüdischen Historiographie des 16.

Jahrhunderts siehe Y. H. Yerushalmi, Clio and the Jews: Reflections on Jewish
Historiography in the Sixteenth Century, in: Proceedings of the American Academy

12



manische Geschichte zum Ausdruck, die sich direkt an seine Darstellung der

Ursprünge des Islam anschliesst.

Zur Verdeutlichung der historischen Mission, die Capsali den Osmanen

zugedenkt, stellt er seinen Biographien einzelner osmanischer Herrscher ein

Traumgesicht 'Othmäns I., des Begründers der Dynastie, voran:

„In diesen Tagen träumte Otmän (d.h. 'Othmän) einen bedeutenden und wundervollen
Traum: Gott Hess 'Othmän sehen, dass aus seinem Kopf ein kleiner Baum zu wachsen

begann, der immer weiter wuchs, bis er sehr gross wurde und ein mächtiger Baum war,
,der Zweige trieb und Laub hervorbrachte' (Ez 17,6) Am Morgen war 'Othmän
aufgeregt und rief nach seinen Freunden, Bekannten und Verwandten und erzählte
ihnen seinen Traum. Sie sagten ihm: Das heisst gewiss, dass ein Reich aus deinen
Lenden hervorgehen und bis zum Himmel und zu den Sternen wachsen wird Als
'Othmän die Deutung seines Traumes hörte, war er froh und bewahrte die Sache für
sich."39

Der hier wiedergegebene Traum 'Othmäns ist eine der auch aus
offiziellen osmanischen Chroniken bekannten Ursprungslegenden des Osmani-
schen Reiches und wird dort in verschiedenen Varianten überliefert (die ihn
teilweise 'Othmäns Vater Ertoghrul zuschreiben).40 In der osmanischen

Historiographie heisst es allerdings, aus dem Nabel oder den Lenden 'Othmäns
(und nicht aus seinem Kopf) sei ein Baum hervorgewachsen, welcher der

ganzen Welt Schatten spendete. Die Erzählung projiziert das imperiale Streben

der Osmanen in die Zeit ihres Stammvaters zurück und stellt ihren

Aufstieg als Teil eines mittels des Traumes offenbarten, göttlichen Ge-

for Jewish Research 46—47 (1979 — 80), S. 607—638; Y.H. Yerushalmi, Zachor:
Erinnere Dich!Jüdische Geschichte und jüdisches Gedächtnis, Berlin 1988, S. 65-74,
sowie die Kritik an Yerushalmi: R. Bonfil, Esiste une storiografia ebraica medio-
evale?, in: Aspetti delta storiografia ebraica, ACSGA 4 (1983 [Rom 1987]) 2, S.

227-247; R. Bonfil, How Golden Was the Age of the Renaissance in Jewish
Historiography?, in: A. Rapoport-Albert (ed.), Essays in Jewish Historiography,
Atlanta 21988, S. 78 — 102; R. Bonfil, Jewish Attitudes Toward History and
Historical Writing in Pre-Modern Times, in: Jewish History 11 (1997), S. 7-40; E.

Gutwirth, The Expulsion from Spain and Jewish Historiography, in: A.
Rapoport-Albert/S.J. Zipperstein (edJ, Jewish History: Essays in Honour of Chimen
Abramsky, London 1988, S. 141-161; M. Jacobs, Yosef ha-Kohen (siehe Anm. 2).

39 SEZ 5, Band I, S. 42.
4° Dazu siehe J. Hammer-Purgstall, Histoire de lEmpire Ottoman. Band I, Paris

1835, S. 67; H.A. Gibbons, The Foundation of the Ottoman Empire: A History of
the Osmanlis up to the Death ofBayezid I 1300-1403, London 1916 (Nachdruck
1968), S. 23-24; V.L. Ménage, On the Recensions of Uruj's .History of the
Ottomans', in: Bulletin of the School of Oriental and African Studies 30 (1967), S.

314-322; C. Imber, The Ottoman Dynastic Myth, in: Turcica 19 (1987), S.

7-27, insbesondere S. 20f£; G. Hagen, Träume als Sinnstiftung: Überlegungen zu
Traum und historischem Denken bei den Osmanen (zu Gotha, Ms. T. 17/1), in:
H. Stein (ed.), Wilhelm Pertsch, Orientalist und Bibliothekar, zum 100. Todestag,
Gotha 1999, S. 101-122.

13



schichtsplans dar. Aus diesem Grund hat auch Capsali das Motiv in seine

Chronik integriert.
Der Gedanke, die Macht der Monarchen sei gottgegeben, ist gewiss nicht

aussergewöhnlich, sondern eine Religionen und Kulturen transzendierende

Vorstellung. Darüber weit hinausgehend, misst Capsali den Osmanen eine

zentrale Rolle in dem von Gott inszenierten Weltendrama zu. Um dies zu
veranschaulichen, verlässt er die historische Narrative und unternimmt einen
Exkurs ins mythische Genre: Capsali beschreibt eine himmlische Versammlung

am Neujahrstag, in der Gott den versammelten Engelklassen seine Pläne

mit den Osmanen mitteilt. Von der historischen Erzählung ist dieser

fiktive Einschub, der Anklänge an den Targum zum Danielbuch und den

Zohar aufweist,41 unter anderem durch den Gebrauch des Aramäischen deutlich

unterschieden:

„,Es geschah am grossen Tag des Gerichts, am Neujahrstag, da versammelte der Heilige
- gepriesen sei er - um sich die Klassen der Engel am Ort des Gerichts damit (sie)

hörten, was der Herr sagen würde und was er auf Erden verfügte' Da hob der

König der Könige an und sprach: Seht, ich habe am Tag des Gerichts den 'Othmän und
seine Söhne über die Völker, Nationen, Reiche und Zungen eingesetzt, ,um zu
entwurzeln, zu zerbrechen, zu zerstören und zu verwüsten'.'42' Da hoben die Engel und alle
Himmelsheere an und sprachen: Gesegnet sei der Name des Weltenherrn, ,der den
Wechsel der Epochen und Zeiten herbeiführt, Könige stürzt und Könige aufrichtet'
(Dan 2,31) Zur selben Zeit ,schallte eine Stimme vom Himmel: Dir, 'Othmän,
sei gesagt' (Dan 4,28): Ein mächtiges, starkes und geehrtes Reich wird dir gegeben, das

Tribut auf Erden erhebt und Meere spaltet ,und es wird hart sein wie Eisen, ganz
wie das Eisen alles zerhämmert und dünn schlägt wird es zerhämmern und
zertrümmern' (Dan 2,40)".43

Capsali identifiziert die Dynastie cOthmäns mit dem „vierten" Reich der

Daniel-Vision (Dan 2,40), das als das letzte der Weltgeschichte galt und
nach dem die Erlösung kommen sollte. Die „eiserne" Herrschaft des Danielbuches

wurde im Judentum wie im Christentum allgemein auf die Gegenwart

bezogen und galt meistens als Allegorie für Rom bzw. die christliche
Welt.44 Angesichts der Existenz islamischer Reiche sahen sich aber einige

41 Zur himmlischen Versammlung der Engel vgl. Zohar, Ed. Wilna. Band II, 32b.
42 Zitat aus TJon zu Jer 1,10; siehe A. Sperber (ed.), The Bible in Aramaic. Band III:

The Latter Prophets According to Targum Jonathan, Leiden 1962, S. 133.
43 SEZ 6, Band I, S. 43.
44 Die klassische Aufteilung des Vier-Reiche-Schemas erfolgt zwischen Babylonien,

Persien, Griechenland und Rom; siehe dazu J.W. Swain, The Theory of the Four
Monarchies: Opposition History Under the Roman Empire, in: Classical Philology
35 (1940), S. 1-21; D. Flusser Judaism and the Origins ofChristianity, Jerusalem
1988, S. 317-344; Y. Yahalom, The Transition of Kingdoms in Eretz Israel
(Palestine) as Conceived by Poets and Homilists [hebr.], in: Shalem 6 (1992), S.

1-22.

14



jüdische Autoren genötigt, ihre Interpretation dieser Realität anzupassen: Da
das „vierte" im Danielbuch beschriebene Imperium aus eisernen und tönernen

Elementen bestehen sollte, splitterten sie es zwischen Rom, Byzanz und
der malkhut YishmaJl, der Herrschaft des Islam, auf.

In seiner Deutung der Osmanen als das „eiserne" Reich der Daniel-
Vision folgt Capsali dem Vorbild Avraham Ihn 'Ezras. Diesem schien die

Zusammenfassung des Christentums und des Islam zu einer „Herrschaft"
wenig überzeugend, weshalb Ihn 'Ezra die malkhut Yawan (die „griechische
Herrschaft") und Rom zum vorletzten Reich verband.*'5 Das „vierte" und
letzte Imperium der Weltgeschichte war seiner Meinung nach die malkhut
Yishma 77,46 die Herrschaft des Islam, als deren gegenwärtige Vertreter Capsali

die Osmanen ansah.

Während der beschriebenen himmlischen Versammlung sollen die

(zukünftigen) osmanischen Kriege im „Buch der Kriege des Herrn" (Num
21,14) festgehalten worden sein. Geschichte ist für den Verfasser des Seder

Eliyyahu zuta also Realisierung eines wr-gezeichneten Plans, den sein eigenes
Werk (von ihm hier iggeret, „Schreiben" genannt) lediglich nach-zeichnet:

„Zu dieser Zeit wurden im ,Buch der Kriege des Herrn' alle Worte dieses Schreibens
(.ha-iggeret ha-zot) aufgeschrieben und aufgezeichnet. Und ,mit dem Siegel des Königs'
(Est 8,8), (d.h.) des Königs der Könige der Könige, des Heiligen - gepriesen sei er -
wurde unterzeichnet, dass 'Othmän auf der Welt herrschen wird und nach seinem
Willen tun und gross werden soll. ,Und einem Schreiben, das [im Namen des Königs]
geschrieben und mit dem Siegel des Königs unterzeichnet ist, lässt sich nichts entgegnen'

(Est 8,8)."47

Capsali verfasste seine Chronik, als die Osmanen mit Syrien, Palästina

und Ägypten (1516/17) den Grossteil des im Westen bekannten Orients
unterworfen hatten und ein Teil der sefardischen Migranten im Osmanischen

Reich eine neue Heimat fand.48 Der Autor knüpfte seine messiani-

45 Avraham Ibn 'Ezra zu Dan 2,39, siehe A. Mondshine (ed.), The Short Commentary
on Daniel: A Critical Edition. M.A. Thesis, Bar-Ilan University [hebr.], Ramat Gan
1977, 12,7ff.; vgl. Ibn 'Ezras ausführlichen Kommentar zu Dan 2,39 in den
üblichen Miqra'ot gedolot-Ausgaberi; siehe auch G. D. Cohen, Esau as Symbol in
Early Medieval Thought, in: A. Altmann (ed.), Jewish Medieval and Renaissance
Studies, Cambridge 1967, dort: S. 46ff. und Anm. 96; Y. Yahalom, Transition, S.

12.
46 Avraham Ibn 'Ezra (A. Mondshine [ed.], Short Commentary on Daniel, 13,5);

ebenso in Ibn 'Ezras ausführlichem Kommentar zu Dan 2,39 und 7,14.
47 SEZ 6, Band I, S. 51.
4g Dass es sich bei der verbreiteten Vorstellung, die Sultane hätten die sefardischen

Flüchtlinge besonders zuvorkommend behandelt, um ein Klischee handelt, betont
J. (R.) Hacker, Ottoman Policies Towards the Jews and Jewish Attitudes Towards
the Ottomans During the 15th Century, in: B. Braude/B. Lewis (ed.), Christians

15



sehen Hoffnungen an die Herrschaft Süleymäns I. („des Prächtigen", 1520 —

1566), in dessen ersten Regierungsjahren er sein Werk (1523) abschloss. Das

letzte historische Ereignis, das im Seder Eliyyahu zuta behandelt wird, ist die

Eroberung der Insel Rhodos (1522),49 die bis dahin ein Stützpunkt der

Johanniter in dem bereits zuvor weitgehend von den Osmanen kontrollierten

östlichen Mittelmeer gewesen war. Auch hierin konnte Capsali ein
Zeichen für den bevorstehenden, endzeitlichen Sieg der malkhut Yishmacel über
das Christentum sehen. Als sich seine messianischen Erwartungen in den

folgenden Jahren nicht erfüllten, unterliess es Capsali, sein Werk zu überarbeiten

und die zeitliche Erwartung weiter hinauszuschieben. In diesem

Schweigen ist vielleicht ein Zeichen für eine grundsätzliche Enttäuschung
seiner Hoffnungen zu sehen.10

Dass Capsali trotz seiner hochgradigen Idealisierung der osmanischen

Sultane in den Seder Eliyyahu zuta anti-islamische Traditionen aufnahm, mag
als Widerspruch angesehen werden. In gewissem Umfang ist dies auf das

Material zurückzuführen, das ihm über den Islam zur Verfügung stand: Wo

Capsali nicht direkt aus der christlichen Polemik schöpfte, rezipierte er
jüdische Überlieferungen, deren Wurzeln ebenfalls in den nach Venedig
gelangten Kreuzfahrertraditionen des 13. Jahrhunderts zu suchen sind. Ausserdem

macht die Rolle, die Capsali den Osmanen im Zusammenhang der

göttlich gelenkten Geschichte zuschreibt, keine positive Bewertung ihrer
Religion notwendig. Schliesslich wird bereits in der Bibel der persische König
Kyros, den Capsali als Archetypen der Osmanen ansieht, zum „Hirten" und
„Gesalbten" Gottes (Jes 44,28; 45,1) erklärt, ohne dass damit seine Religion
positiv bewertet wird.

Was ihre transzendentale Geschichtsauffassung betrifft, ist Capsalis Chronik

zweifellos als „mittelalterlich" zu bewerten.11 Allerdings hat auch in der

christlichen Historiographie um 1500 kein abrupter Wechsel von der

religiösen zur säkularen Geschichtsschreibung stattgefunden. Vielmehr entstan-

and Jews in the Ottoman Empire: The Functioning ofa Plural Society. Band I, New
York, London 1982, S. 117-126; J. (R.) Hacker, The Ottoman System of Sürgün
and Its Influence on the Jewish Society in the Ottoman Empire [hebr.], in: Zion 55
(1990), S. 27-82; J.(R.) Hacker, The Sürgün System and Jewish Society in the
Ottoman Empire During the Fifteenth to the Seventeenth Centuries, in: A.
Rodrigue (ed.), Ottoman and Turkish Jewry: Community and Leadership, Bloomington
(Indiana) 1992, S. 1-66.

49 SEZ 158, Band II, S. 35.
5° Ähnlich C. Berlin, Sixteenth-Century Chronicle, S. 40.
51 R. Bonfil sieht in ihr daher einen „Schwanengesang" der jüdischen Geschichts¬

schreibung des Mittelalters; siehe R. Bonfil, How Golden Was the Age of the
Renaissance?, S. 90.

16



den im Italien des Cinquecento noch eine Reihe von Weltchroniken, die in
Form und Konzeption die mittelalterliche Tradition fortsetzten52 und — was
den Islam und die „Türken" betrifft - die aus der Kreuzfahrerzeit stammenden

Klischees weitertransportierten.53 Wie viele seiner Zeitgenossen blieb

Capsali dem alten, religiös gebundenen Welt- und Geschichtsbild verbunden.

In seiner Ausweitung des historischen Horizonts auf fremde Völker,
Religionen und Länder nahm er aber einen charakteristischen Impuls der

„frühen Neuzeit" auf.

Capsalis ambivalentes Islambild, das zwischen der Polemik gegen den —

aus jüdischer Sicht — „falschen Propheten" Muhammad und der Idealisierung

der osmanischen Sultane schwankt, reflektiert die Situation eines Juden

am Rande des venezianischen Imperiums: Einerseits hatte Capsali an der

Kultur seiner Heimatstadt teil und rezipierte mit ihr das aus der Kreuzfahrerzeit

stammende christliche Islambild; andererseits hoffte er, die Expansion
des Osmanischen Reiches, die zu Beginn des 16. Jahrhunderts unaufhaltbar
erschien, könne die Rückkehr der Juden nach Palästina ermöglichen.

Dazu siehe E.W. Cochrane, Historians and Historiography in the Italian Renaissance,

Chicago, London 1981, S. 382-389.
53 Zur spätmittelalterlich-frühneuzeitlichen Geschichtsschreibung über die „Türken"

siehe folgende, ausgewählte Literatur: V.J. Parry, Renaissance Historical Literature
in Relation to the Near and Middle East, in: B. Lewis/P. M. Holt (ed.), Historians
of the Middle East, London 1962, S. 277-289; A. Patrides, ,The Bloody and
Cruell Türke': The Background of a Renaissance Commonplace, in: Studi Romani
10 (1963), S. 126-135; R. Schwoebel, The Shadow of the Crescent: The Renaissance

Image ofthe Turk (1453 -1517), Nieuwkoop 1967, insbesondere S. 147-175;
W. Cochrane, Historians, S. 324-337.562-566; U. Andermann, Geschichtsdeutung

und Prophétie: Krisenerfahrung und -bewältigung am Beispiel der
osmanischen Expansion im Spätmittelalter und in der Reformationszeit, in: B. Guth-
müller/W. Kühlmann (ed.), Europa und die Türken in der Renaissance, Tübingen
2000, S. 29-54 (der Aufsatzband enthält noch weitere relevante Beiträge).

17


	Das ambivalente Islambild eines venezianischen Juden des 16. Jahrhunderts : Capsalis Osmanische Chronik

