Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 58 (2002)

Artikel: Das ambivalente Islambild eines venezianischen Juden des 16.
Jahrhunderts : Capsalis Osmanische Chronik

Autor: Jacobs, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961556

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das ambivalente Islambild eines
venezianischen Juden des 16. Jahrhunderts:

Capsalis Osmanische Chronik

von Martin Jacobs™

Fiir die Entstehung des westlichen Islambildes spielt neben den mittelalter-
lichen Kreuzziigen die ,frithe Neuzeit® eine entscheidende Rolle, da sie von

den entgegengesetzten Expansionsbestrebungen des christlichen ,Abendlan-

des

“ und des Osmanischen Reiches geprigt war. Mehr als die Entdeckung

der ,Neuen Welt“ bestimmte die ,Tiirkenfurcht“ das europiische Bewusst-
sein im 16. und 17. Jahrhundert, wie die unvergleichlich hohe Auflage der
zu dieser Zeit durch den Buchdruck rasant verbreiteten turcica erkennen

lisst.'! Indem sich auch zeitgenéssische jiidische Schriftsteller diesem litera-
rischen Gegenstand widmeten,” behandelten sie einerseits ein modisches

*

PD Dr. Martin Jakobs, Institut fiir Judaistik, Freie Universitit Berlin, Schwendener
Strasse 27, D-14195 Berlin.

Der von C. GOLLNER, Turcica: Die europiischen Tiirkendrucke des XVI. Jahrhun-
derts. Band I, Bukarest, Berlin 1961; Band II, Bukarest, Baden-Baden 1968, her-
ausgebene Uberblick zihlt 2463 Drucke, die zwischen den Jahren 1501 und 1600
erschienen sind.

Neben Capsali ist hier vor allem sein Zeitgenosse Yosef ha-Kohen aus Genua zu
nennen, der 1554 in Sabbioneta eine franzésisch-tiirkische Chronik zum Druck
brachte, die den Titel Sefer divre ha-yamim le-malke sarefat u-vet otoman ha-togar,
,Chronik der Kénige Frankreichs und des tiirkischen Hauses der Osmanen fithrt
(die spiteren Drucke sind zensiert). Zu weiteren Informationen und Sekundirli-
teratur siehe die Einleitung von D.A. Gross zu seiner (unvollstindigen) Edition
des ,dritten” Teils der Chronik Sefer divre ha-yamim le-malke savefat u-malke vet
otoman ha-togar, helek shelishi [hebr.], Jerusalem 1955, S. 3—26 (Nachdruck der
hebriischen Einleitung in: S. KoDEsH led.], David A. Gross Anniversary Volume,
Jerusalem 1983, hebriischer Teil S. 54 —99; und englische Ubersetzung ohne Anm.
[.I'he Life and Works of Joseph Hacohen] ebenda, englischer Teil S. 41-71); Y. H.
YeErUsHALMI, Messianic Impulses in Joseph ha-Kohen, in: B. D. CoorErRMAN (ed.),
Jewish Thought in the Sixteenth Century, Cambridge 1983, 460-487; R. BoNFIL,
Gli ebrei d’'Italia e la Riforma: una quesnone da riconsiderare, in: Nouvelles de la
république des lettres 2 (1996), S. 47—-60 sowie M. Jacoss, Yosef ha-Kohen, Paolo
Giovio and Sixteenth-Century Historiography, in: D. RuperMan/G. VELTRI (ed.),
Jewish Scholarship and Philosophy in the Renaissance [im Druck].



Thema, andererseits sahen sie die politischen Konstellationen ihrer Epoche
aus einer besonderen Perspektive, wie die 1523 auf Hebriisch verfasste Os-
manische Chronik Eliyyahu Capsalis verdeutlicht.’

Eliyyahu Capsali* wurde ca. 1485 in Candia, dem heutigen Iraklion, auf
der Insel Kreta geboren, die 1204 infolge des vierten Kreuzzugs in den Besitz
Venedigs gelangt war und bis zur osmanischen Eroberung im Jahr 1669
unter venezianischer Herrschaft verblieb. Die gezielte Kolonisierungspolitik
der Venezianer auf Kreta fiihrte dort zu einem merklichen italienischen Ein-
fluss. In direkten Kontakt mit italienischer Kultur gelangte Eliyyahu Capsali
wihrend seiner eineinhalb Studienjahre in Italien: 1508 ging er nach Padua,
wo er (wie bereits sein Vater) an der berithmten Yeshiva des Yehuda Minz
lernte. Als habsburgische Truppen 1509 Verona eroberten und auch Padua
bedrohten, floh Capsali nach Venedig und setzte dort sein Studium fort.
Doch auch in Venedig liessen ihn die zu dieser Zeit Oberitalien tiberziehen-
den Kriege keine Ruhe finden, so dass er bald nach Kreta zuriickkehrte.”

In Candia diente er seit 1518 als Rabbiner der Gemeinde. Hier wurde
Capsali nicht nur zum geistlichen, sondern mehrfach auch zum zivilen Re-
prisentanten der Juden ernannt, der von den Notabeln der Gemeinde jeweils
fir eine begrenzte Amtszeit gewihlt wurde und der Autorisierung durch die
signoria bedurfre. Anlisslich der Pest von 1523 beauftragten die Behorden
Capsali mit den Quarantinemassnahmen innerhalb der zudecca. Nachdem
die Epidemie aber nicht einzugrenzen war, verhingten die Venezianer iiber
das juidische Viertel eine Ausgangssperre. Da auch Capsali das Haus nicht
verlassen konnte und zur Unditigkeit gezwungen war, suchte er sich durch

3 Zu einer umfassenderen Untersuchung von Capsalis Chronik siche meine im Er-
scheinen begriffene Habilitationsschrift unter dem Titel Malkhut Yishma‘el: Die
Herrschaft des Islam im Bild jiidischer Chroniken des 16. und 17. Jahrbunderts, in der
ich die Werke von Yosef ha-Kohen, Eliyyahu Capsali und Yosef Sambari, einem
dgyptisch-jiidischen Chronisten des 17. Jahrhunderts, eingehend untersuche und in
einen zeit- und literaturhistorischen Kontext stelle.

4 Zu seiner Biographie siche M. Benavanu, Rabbi Eliyahu Capsali of Crete [hebr.],
Tel Aviv 1983; Y. Moreno KocH, Un intelectual judio en el Renacimiento: R.
Eliyahu Capsali, in: E/ Olive 31 (1990), S. 33—48.

5> Capsalis Studienerfahrungen haben sich in seiner Venezianischen Chronik, die er
mit einer Geschichte der ashkenazischen Lehrzentren Oberitaliens verkniipfte, nie-
dergeschlagen; sie ist im Anschluss an seine Osmanische Geschichte verdffentlichr,
siche die Edition von A. SumUELEVITZ/S. StMONSOHN/ M. BeNavanu, Seder Eli-
yahu Zuta by Rabbi Eliyahu Ben Elgana Capsali [hebr.], 3 Binde, Jerusalem 1975—
83 (im folgenden SEZ), dort: Band II, S. 215-327; zur Venezianischen Chronik
siche N. Porges, Elie Capsali et sa Chronique de Venise, in: Revue des Etudes Juives
77 (1923), S. 20—40; 78 (1924), S. 15-34; 79 (1924), S. 28—60; A. BRENER,
Portrait of the Rabbi as Young Humanist: A Reading of Elijah Capsali’s ,Chronicle
of Venice', in: Italia 11 (1994), S. 37-60.



die Arbeit an seiner Osmanischen Chronik von der trostlosen Situation ab-
zulenken — so jedenfalls beschreibt er selbst den Anlass fiir die Entstehung
des Werkes,® auch wenn er damit einer literarischen Konvention folgt.

Wie es bei vielen vormodernen — jiidischen und nichtjiidischen — Werken
der Fall ist, fiihrt Capsalis 1523 abgeschlossene Osmanische Chronik in den
Handschriften keinen Titel. Doch am Ende des Vorwortes erklirt Capsali, er
habe sein Werk Seder Eliyyahu zuta (,kleine Ordnung des Elias“ bzw. ,,Ord-
nung des kleinen Elias“, siche unten) genannt.” Mit der Wahl dieser Uber-
schrift hebt Capsali in Art einer captatio benevolentiae seine eigene Beschei-
denheit hervor:

,Da es bereits einen Seder Eliyyahu rabba [,grosse Ordnung des Elias' bzw. ,Ordnung
des grossen Elias‘] gibt und weil ich jedenfalls klein an Weisheit und Stellung, jung und
verichtlich bin und mich ,der kleine Elia® nenne, habe ich diesen Titel gewihlt, der
angemessenerweise ,der Seder des kleinen Elia® sein soll.“®

Dariiber hinaus will der Autor mit dem Begriff des seder (,Ordnung) auf
den geordneten Aufbau des Werkes anspielen.

Der Seder Eliyyabu zuta ist in vier ,Biicher” unterteilt, deren erstes eine
Art Vorgeschichte darstellt: Eine kurze, ,universalgeschichtliche” Einleitung
von der Schépfung bis zu den Nachkommen Noahs, die als die Stammviter
aller bekannten Vilker galten, hat den Zweck, die osmanische Geschichte als
das eigentliche Thema des Werkes biblisch — und damit weltgeschichtlich —
zu verankern. Wie Capsali aber ausdriicklich hervorhebt, lisst sich die tra-
ditionelle jiidische Zuordnung der ,Itirken® zu den Nachfahren des bibli-
schen Ismael nicht genealogisch, sondern nur religios begriinden:

»Am Ende der Zeit nahmen die Tiirken (ha-turgi) dieselbe Religion an wie die Yish-

ma‘elim (d.h. Araber). Daher werden auch sie dem Namen Ismael zugeordnet, weil sie
an die Religion von Muhammad glaubten, der von Ismael abstammt, der zu den Nach-

6 SEZ 166, Band II, S. 109 —110.

7 Zum SEZ siche C. BerLiN, A Sixteenth-Century Hebrew Chronicle of the Otto-
man Empire: The Seder Eliyahu Zuta of Elijah Capsali and Its Message, in: C.
BerLIN (ed.), Studies in Jewish Bibliography, History and Literature in Honor of I.
Edward Kiev, New York 1971, S. 21— 44; A. SumutLEvITZ, Capsali as a Source for
Orttoman History, 1450 —1523, in: International journal of Middle East Studies 9
(1978), S. 339-344; A. SuMUELIVITZ, Jewish-Muslim Relations in the Writings of
Rabbi Eliyahu Capsali [hebr.], in: Pe‘amim 61 (1994), S. 75—82 sowie die einlei-
tenden Aufsitze von Shmuelevitz, Simonsohn und Benayahu in Band III ihrer
Edition des SEZ.

8  Capsalis Vorwort zum SEZ Band I, S. 20. Die Titel Seder Eliyyahu rabba und zuta
werden auch als Bezeichnung von ethischen Midrashim gebraucht; siehe die Edi-
tion von M. FrIEDMANN (IsH SHALOM), Seder Eliyyahu rabba we-Seder Eliyyahu
zuta, Wien 1904 (Nachdruck Jerusalem 1969).



fahren Sems, des Sohnes Noahs, gehort, obwohl die Tiirken von den Nachfahren Go-

mers, des Sohnes Japhets, des Sohnes Noahs, abstammen.’

Folgerichtig schliesst sich ein Abschnitt iber Muhammad und ,seine
Religion® (Kap. 4 —5) an, in dem Capsali eine Reihe von Legenden tiber den
Ursprung des Islam bietet (siche unten). Die nichsten Kapitel (6-9) ent-
halten — in einer der zeitgendssischen christlichen Geschichtsschreibung iiber
die ,Tiirken® vergleichbaren Form — Kurzbiographien der Sultane von ‘Oth-
man I. (ca. 1300 —-1324) bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts, in denen der
Schwerpunkt auf den Auseinandersetzungen der Osmanen mit den Byzan-
tinern liegt. Erst mit der Eroberung Konstantinopels (1453) unter Mehmed
I1. wird Capsalis Darstellung der Ereignisse ausfiihrlicher und genauer.

Das zweite Buch umfasst die Regierungszeit Bayazids II. (1481-1512)
und ordnet in diesen Zeitrahmen die Ausweisung der Juden von der Iberi-
schen Halbinsel, den gerush Sefarad, ein. Das dritte, von allen umfangreich-
ste Buch ist ginzlich der Regierung Selims I. (1512-1520) gewidmet und
behandelt somit die Zeitgeschichte des Autors. Dieser Teil ist der Kern des
Werkes und stellt die Kriege und Eroberungen Selims in Persien, Syrien,
Palistina und Agypten dar. Das vierte Buch beschreibt die ersten vier Re-
gierungsjahre Siileymans I. (1520-1566), und im letzten Kapitel geht
Capsali auf die Umstinde ein, unter denen er sein Werk 1523 vollendete.

Wihrend sich seine jiidischen Quellen weitgehend nachvollziehen las-
sen,'’ ist es umstritten, ob Capsali fiir die Darstellung der muslimisch-
osmanischen Geschichte schriftliche Quellen benutzte. Der Autor selbst be-
ruft sich in dieser Hinsicht lediglich auf miindliche Informanten, insbeson-
dere auf seinen Grossonkel Moshe Capsali.'' Dieser hatte sich bereits zu
byzantinischer Zeit in Konstantinopel niedergelassen und spielte nach der
Eroberung der Stadt durch die Osmanen (1453) ecine entscheidende Rolle
bei der Neuorganisation der jlidischen Gemeinde."” Mochte Capsali also
gewisse familidre Traditionen iiber den konstantinopolitanischen Hof zur

SEZ %, Band 1. 5. 36,

10" Unter den mittelalterlichen hebriischen Chroniken benutzte er den Sefer Yosippon,
aus dem er einen Abschnitt iiber den Ursprung der Turkvolker kopierte (SEZ 3,
Band I, S. 35; vgl. D. Frusser [ed.], The jossipon. Band I [hebr.], Jerusalem 1978,
S. 4-5), und Ibn Da’uds Sefer ha-gabbala, eine der wenigen Quellen, die Capsali
namentlich angibt (SEZ 47, Band 1, S. 158; vgl. ibidem, Anm. 5).

11 Vorwort zum SEZ, Band [, S. 11.

12 7Zu Moshe Capsali siche M. Benavanu, Capsali, S. 20—61. Zur traditionellen
Auffassung, Moshe Capsali sei der erste ,,Oberrabbiner des Osmanischen Reiches
gewesen, siche M. BENavanu, Capsali, S. 6270 sowie die begriindete Kritik von J.
(R.) Hacker, ;The Chief Rabbinate’ in the Ottoman Empire in the 15th and 16th
Centuries [hebr.], in: Zion 49 (1984), S. 225-2063.



Zeit seines Grossonkels ererbt haben, so muss seine Darstellung der osma-
nischen Zeitgeschichte auf einer anderen Basis beruhen.

Die hiufige Verwendung italienischer Lehnworter sowie die detaillierten
Angaben tiber Dogen und andere venezianische Wiirdentriger deuten darauf
hin, dass Capsalis Quellen im venezianisch-kretischen Milieu zu vermuten
sind. Da die Dogenrepublik die Ausdehnung des Osmanischen Reiches nicht
mit militirischen Mitteln verhindern konnte, suchte sie ihre Interessen im
ostlichen Mittelmeer durch Handelsvertrige mit den Sultanen zu sichern."
Die Levantepolitik Venedigs stiitzte sich insbesondere auf Candioten, die,
des Griechischen michtig, ein gewisses Expertentum in osmanischen Bezie-
hungen entwickelt hatten.

Mehrere venezianische Botschafter an der Hohen Pforte stammten aus
Kreta oder machten auf ihren diplomatischen Missionen in Candia Halr,
was Capsali die Gelegenheit bot, Neuigkeiten iiber den konstantinopolita-
nischen Hof zu erfahren. Ausdriicklich erwihnt Capsali den venezianischen
Gesandten (bailo) Antonio Giustiniani, der 1513 nach Istanbul gereist war,
um nach der Thronbesteigung Selims I. (1512) die venezianisch-osmani-
schen Abkommen zu erneuern. Auf der Riickfahrt kam Giustiniani durch
Candia, wo er seine von dem neuen Sultan gewonnenen Eindriicke in An-
wesenheit des Rabbiners schilderte." Aufgrund dieses zeitlichen und kultu-
rellen Hintergrundes kann es nicht verwundern, dass Capsalis Osmanische
Chronik einen venezianischen Blickwinkel erkennen lisst.

Bei der folgenden Darstellung von Capsalis Islambild wird jedoch nicht
seine Version der Sultansgeschichte, sondern seine Beschreibung der islami-
schen Frithzeit im Vordergrund stehen. Es gilt zu zeigen, dass Capsali christ-
liche anti-islamische Traditionen verarbeitete, die aus den Kreuzfahrerstaaten
des Nahen Ostens stammten und in Venedig auch nach dem Ende der
Kreuzziige fortlebten. In der Aufbereitung dieses Materials reflektiert der
Seder Eliyyahu zura die ,Frontsituation® des venezianischen Imperiums ge-
geniiber dem Osmanischen Reich.

13 Zu den diplomatischen Beziehungen zwischen Venedig und dem Osmanischen
Reich siche L. VALENSI, Venise et la Sublime Porte: la naissance du despote, Paris
1987; P. BrumMET, Ottoman Seapower and Levantine Diplomacy in the Age of
Discovery, New York 1994.

14 SEZ 100, Band I, S. 282-283. Ferner erwihnt Capsali den Gesandten Marco
Minio, der nach der Eroberung Belgrads (1521) zur Erneuerung des osmanisch-
venezianischen Friedensvertrags nach Konstantinopel fuhr und auf dem Riickweg

ebenfalls in Candia Station machte; siche SEZ 152, Band II, S. 19-20.



Der Islam in der Darstellung Capsalis

Wie in der zeitgenossischen christlichen Literatur iiber den Islam gewohnlich
der militdrisch-politische Aspekt von Muhammads Wirken betont wird, ist
der Prophet des Islam auch fiir Capsali in erster Linie ein ,michtiger und
starker Konig“. Im Seder Eliyyahu zuta tehlt es nicht nur an einer zeitlichen,
sondern auch an einer geographischen Einordnung Muhammads. Nach
Capsali spielt die Friihzeit des Islam in einem nicht niher definierten ,Land
des Ostens“: ,Nach vielen Tagen trat im Lande des Ostens ein michtiger
und starker Konig auf, dessen Name MHMYT (d.h. Muhammad) lautete.“

Beziiglich der Herkunft Muhammads tiberliefert Capsali eine Tradition,
deren christlich-polemischer Ursprung uniibersehbar ist:

Viele sagen, dass Muhammad ein goy (d.h. Christ), einer unter den bedeutenden
Minnern Roms und seinen Fiirsten, einer der hochstehenden Kardinile (GRDYNLY)
des Papstes (Papa) war. Als die Romer sahen, dass er ein erfolgreicher Kriegsmann war,
sandten sie ihn aus, durch das Land des Ostens zu ziehen und darin zu wandern, um es
fiir sie zu erobern, und gelobten ihm Geliibde und schworen ihm, ihn — wenn er Erfolg
habe — bei seiner Riickkehr zum Papst zu machen.“'¢

Anschliessend heisst es, Muhammad habe ,den ganzen Osten den Ro-
mern unterworfen. Doch bei seiner Riickkehr nach Rom hitten seine ehe-
maligen Verbiindeten ihr Wort gebrochen und gegen thn Widerstand gelei-
stet. Darauthin sei Muhammad wieder in die von ihm eroberten Stidte des
Ostens gereist und habe iiber sie geherrscht.

Die Legende basiert auf der Vorstellung, der Islam sei eine Apostasie des
Christentums (derelicta fide catholica)'” und geht wahrscheinlich auf Tradi-
tionen zuriick, denen zufolge Muhammad von christlichen Lehrern beein-
flusst wurde. Daraus hat sich die phantastische Idee entwickelt, er selbst sei
ein ambitionierter Kardinal gewesen. Sie taucht bereits im 13. Jahrhundert
auf und ist unter anderem in einer Liber Nicolay genannten Sammlung von
Legenden iiber Muhammad aus dem 14. Jahrhundert bezeugt."

15 SEZ 4, Band 1, S. 36.

16 SEZ 4, Band 1, S. 38.

17" N. DaNikL, Islam and the West: The Making of an Image, Oxford #1993, S. 104; 371
Anm. 19.

Siehe dazu A. Mancing, Per lo studio della leggenda di Maometto in occidente, in:
Rendiconti dell’Accademia Nazionale dei Lincet CMSF. Ser. 6, 10 (1934), S. 325—
349, dort: S. 327-328, Anm. 4. Mancini zitiert aus einem Kodex des 14. Jahr-
hunderts der Biblioteca Nazionale di Parigi; siche dazu auch A. p’Ancona, La
leggenda di Maometto in occidente, in: Studi di critica e storia letteraria di Alessan-
dro d’Ancona. Band 11, Bologna 21912, S. 165-306, dort: S. 210ff.; M. K. SETTON,
Western Hostility to Islam and Prophecies of Turkish Doom, Philadelphia 1992, S.
2-3. Zu weiteren Versionen der Legende siche D’ANCONA4, leggenda, S. 214 -215.

18

7



Wie in christlichen Streitschriften dient sie im Seder Eliyyahu zuta dazu,
den Offenbarungscharakeer des Islam zu bestreiten. Dass der Jude Capsali
den prophetischen Anspruch Muhammads nicht ernst nimmt, ist keinesfalls
verwunderlich. Thn sucht er insbesondere mit dem, ebenfalls aus der christ-
lichen Polemik rezipierten Vorwurf zu widerlegen, Muhammad sei ein
Trickbetriiger gewesen:

,Und Muhammad nahm sich vor, eine neue Religion in der Welt zu stiften und in den
Augen des unwissenden Volkes (‘@m ha-ares) gross zu erscheinen und die alten Religio-
nen, die vor ihm waren, abzuschaffen.

Er war ein listenreicher Mensch, der es verstand, die Geschopfe fiir sich zu gewin-
nen, denn er war besonders schlau; ,und wohin er sich auch wandte, richtete er Ubel an°
(1 Sam 14,47). Jedenfalls nahm er eine Taube ,und lehrte’ sie ,Erkenntnis und machte’
ihr ,den Weg der Einsicht kund‘ (Jes 40,14). Wenn dann Muhammad vor dem Volk
und den Fiirsten sass, kam die Taube vor den Augen alles Volks angeflogen und fliisterte
in seine Ohren (.. .). Alle die es sahen, waren erstaunt und fragten ihn: »Was ist das?«
und er erwiderte ihnen: [,Ein Spruch desjenigen, der die Worte Gottes hort und] der
die Visionen des Allmichtigen sicht' (Num 24,4) (.. .). Zahllose dhnliche Tricks voll-
brachte er viele Tage lang und stahl (damit) das Herz seiner Anhinger (...); ,daher
wurde es zum Sprichwort: Ist auch® Muhammad ,unter den Propheten?*® (vgl. 1 Sam
10,12)."”

Die Behauptung, Muhammad habe eine Taube so dressiert, dass es den
Anschein erweckte, sie fliistere ihm ,géttliche” Worte ins Ohr, richtet sich
gleichfalls gegen den Offenbarungscharakter des Islam. Sie klingt an die
Darstellung des Heiligen Geistes als Taube an* und entspringt somit zwei-
fellos der christlichen, anti-islamischen Polemik. Dies wird auch durch das
Vorkommen des Motivs von der dressierten Taube im zuvor erwihnten Liber
Nicolay bestitigt. Ferner ist diese Legende bei Vincent de Beauvais (gestor-
ben 1264) belegt,”' dessen Speculum historiale eine umfangreiche polemische
Darstellung des Islam (Buch 23, Kap. 39—-67) enthilt. Vincent bezieht sich
in diesem Zusammenhang auf ein anonymes /libellus de Machometi fallacis
(,Biichlein iiber die Tduschungen Muhammads®), das sich in partibus trans-
marinis (der in der Kreuzfahrerzeit fiir die Levante gebrauchte Begriff) be-

19 SEZ 4, Band 1, S. 36-37.

20 Vgl. Mk 1,10; Mt 3,16; Lk 3,22; Joh 1,32.

21 Siche bereits A. D’ANCONA, leggenda, S. 198 und 269-270, Anm. 71. Auf die
Parallele zwischen Capsali und dem Speculum hat auch S. Shtober aufmerksam
gemacht; siche seine Aufsitze zu Yosef Sambari, in denen er nebenbei auf Capsali
eingeht: S. SHTOBER, Muhammad and the Beginning of Islam in the Chronicle
Sefer Divrey Yoseph, in: M. SHARON (ed.), Studies in Islamic History and Civilization
in Honour of Prof. D. Ayalon, Jerusalem, Leiden 1986, S. 319—352, dort: S. 334; S.
SHTOBER, A Jewish Look at the Beginning of Islam: The Version of Yosef Sambari,
the Author of ,Sefer Divrei Yosef® [hebr.], in: Pe‘amim 61 (1994), S. 83 -108,
dort: S. 94.



finden solle. In diesem /ibellus werde unter anderem folgende Legende iiber
Muhammad iberliefert:

~Wenn er zum Volk sprach, kam eine Taube, die in der Nihe war und die er dazu selbst
in triigerischer Absicht erzogen hatte, auf seine Schulter geflogen, liess sich nieder und
verzehrte Kérner, die gewdhnlich in seinem Ohr verborgen waren, und schien ihm
gleichsam Worte des Gesetzes einzugeben.® <

Mit dieser Parallele ist jedoch nicht bewiesen, dass Capsali das Speculum
gelesen hat, da er zahlreiche andere Aussagen Vincents tiber den Islam igno-
riert. Durch welches christliche oder jiidische Medium Capsali von diesen
Legenden erfuhr, muss daher offen bleiben.

Mit den folgenden Worten zitiert Capsali jedenfalls wortwortlich aus
einer jidischen Quelle, dem im 13. Jahrhundert entstandenen Schreiben des
R. Ya‘akov ben Eliyyahu von Venedig® gegen den Konvertiten Pablo Chri-
stiani:

Viele solche Dinge tat Muhammad, und die Zeichen, die er vollbrachte, waren mit der
Hand gemacht und eine Augentiuschung, Die grossen Wunder wirkte er durch Betrug
und Listen,” doch der grosste Teil des Ostens liess sich durch seine Listen tiuschen
(. . .). Und sie glaubten, dass er ein Prophet Gottes und sein Gesandter sei und dass der
Geist Gottes und seine Kraft ihn gesandt hitten. Und diejenigen, die in seinen Fuss-
spuren wandelten und unter seiner Fahne lagerten, wurden so viele wie die Menge des
Volkes.“?*®

Mit der Identifikation dieser Quelle wird zumindest ansatzweise erkennbar,
wie Motive der christlichen Polemik gegen den Islam in den Seder Eliyyahu
zuta gelangten. Da das von Capsali verarbeitete Schreiben venezianischen
Ursprungs ist, liegt die Annahme nahe, dass auch R. Ya‘akov Traditionen
rezipierte, die aus den Kreuzfahrerstaaten stammten.

Wie die christliche anti-islamische Tradition zahlreiche Legenden iiber
den Ursprung des Qur’an hervorbrachte, mit denen der offenbarte Charak-
ter der heiligen Schrift des Islam in Frage gestellt werden sollte,”® so findet
sich auch bei Capsali eine entsprechende polemische Erzihlung:

22 Speculum historiale 23,39, iibersetzt nach dem lateinischen Text der Edition Vin-
centius Bellovacensis, Speculum quadruplex sive speculum maius, Douai 1624 (Faksi-
miledruck in 4 Binden, Graz 1964), 912b.

23 Es wurde von J. Kosak unter dem Titel Iggeret vikkuah, in: Jeschurun 6 (1868)
hebr. Teil S. 1- 34, versffendicht; dazu siche J. Mann, Une source d’histoire juive
au XIII° siecle: La lettre polémique de Jacob b. Elie & Pablo Christiani, in: Revue des
Etudes ]uwe; 82 (1926), S. 363-377.

24 Bis hier zitiert Capsali aus dem lggeret vikkuah, ed. von J. KoBak, S. 13.

25 SEZS, Band I, S. 41.

26 Vgl. N. DANIEL, Islam and the West, S. S4ff.



A. ,,,Und es erging ein Aufruf in seinem ganzen Kénigreich und auch ein schriftliches
Dekret® (Esra 1,1): Euch Volkern, Nationen und Sprachen sei gesagt: Kommt an
einem bestimmten Tag, lasst euch im Schatten Muhammads nieder und hért aus
seinem Mund eine neue Tora.“

B. ,Und er befahl seinem Freund ‘Ali, seine Gesetze und Weisungen (mmmw) nie-
derzuschreiben. Er (d. h. Muhammad) sagte sie thm, und ‘Al1 schrieb (sie) in ein
Buch mit Tinte, und Zurzeman sass ,zu seiner Rechten, um ihn zu kontrollieren®
(wortlich: ,anzuklagen®, Sach 3,1) (...). Und das Werk, das Muhammad schuf,
wurde vollendet und heisst bei ihnen (d.h. den Muslimen) zlﬁtr an (d.h. al-
Qur’an

C. ,In dlesem Buch bekannte er (d. h. Muhammad) die Einheit Gottes in vollstindiger
Einheit (yihed ha-el be-takhlit ha-yz/md ). Und alle Verse, die in 24 Biichern iiber
die Einheit (Gottes) sprechen, sammelte er von hier und da und tbertrug sie in es
(d.h. das Buch) in ihrer Schrift und ihrer Sprache.”

D. Aber dieser Mann, Muhammad, konnte nicht schreiben. Wenn er etwas zu schrei-
ben beabsmhtlgte, unterzeichnete er daher nicht mit seiner Unterschnft, sondern
tauchte seine ganze Hand mit seinen fiinf Fingern in Tinte ein und driickee sie
anstelle seiner Unterschrift als Zeichen fiir die Angehorigen Ismaels ab.“”

Die Tradition, Muhammad sei ein Analphabet (arabisch: ummi) gewesen
(D.), spielt in der biographischen Uberlieferung (sirz) des Islam und der
Qur’an-Exegese (zafsir) eine besondere Rolle und dient insbesondere dazu,
den Offenbarungscharakter des Qur’an zu bekriftigen.*® In der christlichen
Polemik wird sie demgegeniiber zum Beweis der These angefiihrt, der
Qur’an sei ein Plagiat, das auf die jiidischen und christlichen Berater Mu-
hammads zuriickgehe.”

Auf dhnliche Weise spricht Capsali zwei Gefihrten Muhammad die ent-
scheidende Rolle bei der Abfassung des Qur’an zu, den er in Korruption des
lateinischen Alchoranus als ilfur’an bezeichnet (B.). Die beiden Gefihrten
Muhammads, die von ihm ‘Ali und Turzemain(i) genannt werden, charak-
terisiert Capsali folgendermassen:

E. ,Ihm schlossen sich zwei Minner an, ,die verstehen, Unheil zu stiften, aber nicht
wissen, Gutes zu tun® (Jer 4,22). Der eine hiess ‘Ali, der andere Zurzemani. ‘Ali war
ein sehr weiser Mann, und manche sagen, dass er ein Jude war und man das
gottlose Wasser iiber ihn gebrachr harte (d. h., dass er getauft worden war) (. . .).“*

27 SEZ 4, Band I, S. 37.

28 Dazu siehe an neuerer Literatur I. GoLDFELD, The Illiterate Prophet (Nabi Ummi):
An Inquiry into the Development of a Dogma in Islamic Tradition, in: Der Islam
57 (1980), S. 58—67; N. CALDER, The Ummi in Early Islamic Juridic Literature,
in: Der Islam 67 (1990), S. 111-123; K. ‘ATHAMINA, ‘Al-Nabiyy al-Umiyy’: An
Inquiry into the Meaning of a Qur’anic Verse, in: Der Islam 69 (1992), S. 61 - 80.

29 N. DaNikL, Islam and the West, S. 107; vgl. Speculum historiale 23,50, 916b: quia
cum Machomet idiota & sine literis esset. Auch Ya‘akov von Venedig nennt Muham-
mad einen Analphabeten, siche ]J. KoBaxk (ed.), lggeret vikkuah, S. 13.

30 SEZ 4, Band I, S. 36.

10



Die Behauptung, (zehn) jiidische Lehrer hitten massgeblich auf die
Komposition des Qur’an Einfluss genommen, spielt bereits in der aus der
Kairoer Geniza bekannten jiidisch-arabischen Tradition eine wichtige Rolle,”
die Capsali allerdings unbekannt war. Dass der Seder Eliyyahu zuta hingegen
aus der jiidischen Polemik der christlichen Linder schopft, zeigt die These,
‘Alf (b. Abi Talib), der im Islam als Vetter und Schwiegersohn des Propheten
gilt, sei ein geraufter Jude gewesen. Dies soll sicherlich erkliren, warum er
,Unbheil stiftete”.

Mit der zweiten, Turzemin(i) genannten Person diirfte ‘Uthman bin
al-‘Affan, der spitere dritte Kalif, gemeint sein. Daftir spricht die Kontroll-
funktion, die ihm hier bei der Verschriftlichung des Qur’an zugemessen
wird; denn nach islamischer Uberlieferung wurde die autoritative Fassung
des Qur’an wihrend des Kalifats von ‘Uthmin (644 —656) niedergeschrie-
ben. ‘Uthmans Kontrolle des Textes wird im Seder Eliyyahu zuta mittels
eines Zitates von Sach 3,1 ausgedriickt (E.): ,Der Ankliger (ha-satan) steht
zu seiner Rechten, um ihn anzuklagen.” Indem er ‘Uthman mit dem Sazan
vergleicht, riickt Capsali den Qur’an in die Nihe des Teufelswerks, wie er
auch Muhammad (in Aufnahme von Ya‘akov von Venedig) ,,Gefihrten Ash-
madays® tituliert.”?

Trotz dieser scharfen Polemik gibt Capsali zu, dass der Qur’an einen
genuinen Monotheismus enthilt (C.),” ein Eingestindnis, das allerdings

31 J. Leveen, Mohammed and His Jewish Friends, in: jewish Quarterly Review 16
(1925-26), S. 399-406; 17 (1926-27), S. 237; M. ScuwaBg, Mohammed’s Ten
Jewish Companions [hebr.], in: Tarbiz 2 (1931), S. 74—89; J. Mann, An Early
Theologico-Polemical Work, in: Hebrew Union College Annual 1213 (1937-38),
S. 411-459.

32 SEZ 5, Band 1, S. 38. Zu Ashmaday als Inspirator der jiidischen Lehrer Muham-
mads vgl. den von B. Conen veréffentlichten Text Une légende juive de Mahomet,
in: Revue des Etudes Juives 88 (1929), S. 1-17, der dem ed. zufolge im 17. Jahr-
hundert in Italien entstanden sein soll. Die Behauptung, der Satan sei der Autor des
Qur’an, geht ebenfalls auf die christliche Polemik zuriick und findet sich z. B. im
13. Kap. von Riccoldo da Montecroces polemischen Standardwerk Improbatio Al-
corani; siche Patrologiae Cursus Completus. Accurante J.-P. Migne. Series Graeca
154, Sp. 1115; vgl. A. D’ANCONA, leggenda, S. 262, Anm. 58; N. DaNIEL, Islam
and the West, S. 362 Anm. 86.

33 So bereits Maimonides in seiner Antwort an den Proselyten ‘Ovadya; siehe J. BLau
(ed.), Teshuvor ha-Rambam. Band 11, Jerusalem %1986, S. 726 Nr. 448: ,Diese
Yishma‘elim (d.h. Muslime) sind iiberhaupt keine Gétzendiener (. ..) und sie be-
kennen die Einheit Gottes (meyahadim la-el |. . ] yibud), wie es sich gehort™ (vgl.
die dhnliche Terminologie bei Capsali [C.]); dazu siche D. Novak, The Treatment
of Islam and Muslims in the Legal Writings of Maimonides, in: W.M.
BrINNER/ S. D. Ricks (ed.), Studies in Islamic and Judaic Traditions. Band |, Atlanta
1986, S. 233-250, insbesondere S. 238ff.; zu Maimonides’ Einstellung zum Islam

LIk



auch die schirfsten christlichen Gegner des Islam machten.** Das Bekenntnis
des Qur’an zur Einheit Gottes ist jedoch nach Capsali darauf zuriickzufiih-
ren, dass die entsprechenden Verse ,von hier und da“, d.h. aus unterschied-
lichen Versen der Hebriischen Bibel, kompiliert worden seien.”

Die Behauptung, der Qur’an sei lediglich ein Plagiat, diirfte urspriinglich
eine Reaktion auf die muslimische Lehre dargestellt haben, der von Juden-
tum und Christentum iiberlieferte Wortlaut der Tora (und der Evangelien)
stelle eine ,Verfilschung® bzw. ,verinderte Form® (arabisch: tabrif bzw. tab-
dil) des urspriinglichen, offenbarten Textes dar.”® Umgekehrt wird in der
christlichen Polemik der Qur’an als Verfilschung des gottlichen Wortes be-
zeichnet;”” und aus diesem Milieu stammen auch die Aussagen Capsalis.

Wie erwihnt, behandelt Capsali die Friihzeit des Islam nur als eine Ein-
leitung zu seiner Sultanschronik. Wihrend er in den islamgeschichtlichen
Kapiteln des Seder Eliyyahu zuta das polemische, christliche Islambild iiber-
nimmt, bietet Capsali eine idealisierte Darstellung der Osmanen. Im Rah-
men seiner religiosen Geschichtsinterpretation wurde Capsali von der Auf-
fassung geleitet, die osmanischen Herrscher seien ein gottliches Werkzeug,
um die aus Spanien und Portugal ausgewiesenen Juden nach Palistina zu
fiihren und damit den endzeitlichen gibbus geluyor (die ,Sammlung der Zer-
streuten”) einzuleiten.”® Dies bringt bereits Capsalis Einfilhrung in die os-

siche auch G.F. Hourani, Maimonides and Islam, in: W.M. BrinNer/S.D.
Ricks (ed.), Studies in Islamic and Judaic Traditions, S. 53 —165; E. SCHLOSSBERG,
The Attitude of Maimonides Towards Islam [hebr.], Pe‘amim 42 (1990), S. 38 —60.

34 Dazu siche N. DANIEL, [slam and the West, S. GOff.; sowie fiir die byzantinische
Polemik: W. EicHNER, Die Nachrichten tiber den Islam bei den Byzantinern, in:
Der Ilam 23 (1936), S. 133 -162.197-244, dort: S. 158ff.

35 In der aus der Geniza bekannten Version der Legende finden sich sogar Zitate der
angeblich von den 10 jiidischen Gefihrten Muhammads in den Qur’an interpolier-
ten Verse; siehe J. LEVEEN, Mohammed, S. 402ff.

36 Hierzu siehe H. Lazarus-YareH, Intertwined Worlds: Medieval [slam and Bible
Criticism, Princeton 1992, S. 19-28; Tahrif, in: The Encyclopedia of Islam. New
edition. Band X, Leiden, S. 111-112; C. Apanc, Muslim Writers on Judaism and
the Hebrew Bible: From Ibn Rabban to 1bn Hazm, Leiden, New York, Kéln 1996, S.
223-248; M.R. CoHEN, Under Crescent and Cross: The Jews in the Middle Ages,
Princeton 1994, S. 145ff.

37 Siehe dazu N. DANIEL, Islam and the West, S. 77—88; vgl. W. EicHNER, Nachrich-
ten, S. 152ff.

38 Dennoch kann der gerush Sefarad niche als der einzige Impuls gelten, der Capsali
zur Geschichtsschreibung veranlasste (wie Yerushalmi behauptet), vielmehr ist bei
ihm auch mit einem Einfluss der italienischen Geschichtsschreibung zu rechnen;
siche dazu Kap. 3.1. meiner Habilitationsschrift Malkhut Yishma‘el. Zur Diskus-
sion iiber die Ursachen fiir die Entstehung der jiidischen Historiographie des 16.
Jahrhunderts siche Y.H. YErusHALMI, Clio and the Jews: Reflections on Jewish
Historiography in the Sixteenth Century, in: Proceedings of the American Academy

12



manische Geschichte zum Ausdruck, die sich direkt an seine Darstellung der
Urspriinge des Islam anschliesst.

Zur Verdeutlichung der historischen Mission, die Capsali den Osmanen
zugedenkt, stellt er seinen Biographien einzelner osmanischer Herrscher ein
Traumgesicht ‘Othmans 1., des Begriinders der Dynastie, voran:

.In diesen Tagen triumte Otman (d. h. ‘Othman) einen bedeutenden und wundervollen
Traum: Gortt liess ‘Othmin sehen, dass aus seinem Kopf ein kleiner Baum zu wachsen
begann, der immer weiter wuchs, bis er sehr gross wurde und ein michtiger Baum war,
,der Zweige trieb und Laub hervorbrachte’ (Ez 17,6) (.. .). Am Morgen war ‘Othman
aufgeregt und rief nach seinen Freunden, Bekannten und Verwandten und erzihlee
ihnen seinen Traum. Sie sagten ihm: Das heisst gewiss, dass ein Reich aus deinen
Lenden hervorgehen und bis zum Himmel und zu den Sternen wachsen wird (. . .). Als
‘Othman die Deutung seines Traumes horte, war er froh und bewahrte die Sache fiir

sich.“%

Der hier wiedergegebene Traum ‘Othmans ist eine der auch aus offi-
ziellen osmanischen Chroniken bekannten Ursprungslegenden des Osmani-
schen Reiches und wird dort in verschiedenen Varianten iiberliefert (die ithn
teilweise ‘Othmans Vater Ertoghrul zuschreiben).* In der osmanischen Hi-
storiographie heisst es allerdings, aus dem Nabel oder den Lenden ‘Othmans
(und nicht aus seinem Kopf) sei ein Baum hervorgewachsen, welcher der
ganzen Welt Schatten spendete. Die Erzihlung projiziert das imperiale Stre-
ben der Osmanen in die Zeit ihres Stammuvaters zuriick und stellt ihren
Aufstieg als Teil eines mittels des Traumes offenbarten, gottlichen Ge-

for Jewish Research 46—47 (1979-80), S. 607-638; Y.H. YERUSHALMI, Zachor:
Erinnere Dich! Jiidische Geschichte und jiidisches Gediichtnis, Berlin 1988, S. 65-74,
sowie die Kritik an Yerushalmi: R. BoNFIL, Esiste une storiografia ebraica medio-
evale?, in: Aspetti della storiografia ebraica, ACSGA 4 (1983 [Rom 1987]) 2, S.
227-247: R, BONFIL, How Golden Was the Age of the Renaissance in Jewish
Historiography?, in: A. RarororT-ALBERT (ed.), Essays in Jewish Historiography,
Atlanta 71988, S. 78 —102; R. BonriL, Jewish Attitudes Toward History and His-
torical Writing in Pre-Modern Times, in: Jewish History 11 (1997), S 7-40; E.
GurwirtH, The Expulsion from Spain and Jewish Historiography, in: A. Raro-
PORT-ALBERT/S.]. ZIPPERSTEIN (ed.), Jewish History: Essays in Honour of Chimen
Abramsky, London 1988, S. 141-161; M. Jacoss, Yosef ha-Kohen (siche Anm. 2).

39 SEZ S5, Band 1, S. 42.

40 Dazu siehe ]J. Hammer-PurGsTaLL, Histoire de I'Empire Ottoman. Band I, Paris
1835, S. 67; H. A. GiBBONS, The Foundation of the Ottoman Empire: A History of
the Osmanlis up to the Death of Bayezid I 1300-1403, London 1916 (Nachdruck
1968), S. 23-24; V.L. MenaGge, On the Recensions of Uruj’s ,History of the
Ottomans', in: Bulletin of the School of Oriental and Aﬁ‘zazn Studies 30 (1967), S.
314-322; C. ImBeR, The Ottoman Dynastic Myth, in: Turcica 19 (1987), S.
7-27, insbesondere S. 20ff.; G. HageN, Traume als Sinnstiftung: Uberlegungen zu
Traum und historischem Denken bei den Osmanen (zu Gotha, Ms. T. 17/1), in:
H. Stein (ed.), Wilbelm Pertsch, Orientalist und Bibliothekar, zum 100. Todestag,
Gotha 1999, S. 101-122.

13



schichtsplans dar. Aus diesem Grund hat auch Capsali das Motiv in seine
Chronik integriert.

Der Gedanke, die Macht der Monarchen sei gottgegeben, ist gewiss nicht
aussergewdhnlich, sondern eine Religionen und Kulturen transzendierende
Vorstellung. Dariiber weit hinausgehend, misst Capsali den Osmanen eine
zentrale Rolle in dem von Gott inszenierten Weltendrama zu. Um dies zu
veranschaulichen, verlisst er die historische Narrative und unternimmt einen
Exkurs ins mythische Genre: Capsali beschreibt eine himmlische Versamm-
lung am Neujahrstag, in der Gott den versammelten Engelklassen seine Pli-
ne mit den Osmanen mitteilt. Von der historischen Erzihlung ist dieser
fiktive Einschub, der Anklinge an den Targum zum Danielbuch und den
Zohar aufweist,”’ unter anderem durch den Gebrauch des Aramiischen deut-
lich unterschieden:

»»Es geschah am grossen Tag des Gerichts, am Neujahrstag, da versammelte der Heilige
— gepriesen sei er — um sich die Klassen der Engel am Ort des Gerichts (. . .), damit (sie)
horten, was der Herr sagen wiirde und was er auf Erden verfiigte® (...). Da hob der
Kénig der Konige an und sprach: Seht, ich habe am Tag des Gerichts den ‘Othmian und
seine Sohne iiber die Volker, Nationen, Reiche und Zungen eingesetzt, ,um zu ent-
wurzeln, zu zerbrechen, zu zerstéren und zu verwiisten®.“*?) Da hoben die Engel und alle
Himmelsheere an und sprachen: Gesegnet sei der Name des Weltenherrn, ,der den
Wechsel der Epochen und Zeiten herbeifiihrt, Konige stiirzc und Konige aufrichrer’
(Dan 2,31) (...). Zur selben Zeit ,schallte eine Stimme vom Himmel: Dir, ‘Othman,
sei gesagt’ (Dan 4,28): Ein michtiges, starkes und geehrtes Reich wird dir gegeben, das
Tribut auf Erden erhebt und Meere spaltet (. . .), ,und es wird hart sein wie Eisen, ganz
wie das Eisen alles zerhimmert und diinn schligt (...), wird es zerhimmern und
zertcrimmern’ (Dan 224())“.43

Capsali identifiziert die Dynastie ‘Othmans mit dem ,vierten® Reich der
Daniel-Vision (Dan 2,40), das als das letzte der Weltgeschichte galt und
nach dem die Erlosung kommen sollte. Die ,eiserne” Herrschaft des Daniel-
buches wurde im Judentum wie im Christentum allgemein auf die Gegen-
wart bezogen und galt meistens als Allegorie fiir Rom bzw. die christliche
Welt.* Angesichts der Existenz islamischer Reiche sahen sich aber einige

41 Zur himmlischen Versammlung der Engel vgl. Zohar, Ed. Wilna. Band II, 32b.

42 Zitat aus TJon zu Jer 1,10; siche A. SPERBER (ed.), The Bible in Aramaic. Band III:
The Latter Prophets According to Targum Jonathan, Leiden 1962, S. 133.

43 SEZ 6, Band 1, S. 43.

44 Die klassische Aufteilung des Vier-Reiche-Schemas erfolgt zwischen Babylonien,
Persien, Griechenland und Rom; siehe dazu J. W. Swain, The Theory of the Four
Monarchies: Opposition History Under the Roman Empire, in: Classical Philology
35 (1940), S. 1-21; D. FLUSSER, Judaism and the Origins of Christianity, Jerusalem
1988, S. 317—344; Y. Yanarom, The Transition of Kingdoms in Eretz Israel
(Palestine) as Conceived by Poets and Homilists [hebr.], in: Shalem 6 (1992), S.
1-22.

14



jidische Autoren genétigt, ihre Interpretation dieser Realitit anzupassen: Da
das ,vierte” im Danielbuch beschriebene Imperium aus eisernen und toner-
nen Elementen bestehen sollte, splitterten sie es zwischen Rom, Byzanz und
der malkbut Yishma‘el, der Herrschaft des Islam, auf.

In seiner Deutung der Osmanen als das ,eiserne” Reich der Daniel-
Vision folgt Capsali dem Vorbild Avraham Ibn ‘Ezras. Diesem schien die
Zusammenfassung des Christentums und des Islam zu einer ,Herrschaft”
wenig tiberzeugend, weshalb Ibn ‘Ezra die malkhut Yawan (die ,griechische
Herrschaft) und Rom zum wvorletzten Reich verband.”” Das ,vierte“ und
letzte Imperium der Weltgeschichte war seiner Meinung nach die malkhut
Yishma‘el,*® die Herrschaft des Islam, als deren gegenwirtige Vertreter Capsa-
li die Osmanen ansah.

Wihrend der beschriebenen himmlischen Versammlung sollen die (zu-
kiinftigen) osmanischen Kriege im ,Buch der Kriege des Herrn® (Num
21,14) festgehalten worden sein. Geschichte ist fiir den Verfasser des Seder
Eliyyahu zuta also Realisierung eines vor-gezeichneten Plans, den sein eigenes
Werk (von ihm hier iggeret, ,Schreiben® genannt) lediglich nach-zeichnet:

»Zu dieser Zeit wurden im ,Buch der Kriege des Herrn® alle Worte dieses Schreibens
(ha-iggeret ha-zot) aufgeschrieben und aufgezeichnet. Und ,mit dem Siegel des Kénigs®
(Est 8,8), (d.h.) des Kénigs der Kénige der Kénige, des Heiligen — gepriesen sei er —
wurde unterzeichnet, dass ‘Othman auf der Welt herrschen wird und nach seinem
Willen tun und gross werden soll. ,Und einem Schreiben, das [im Namen des Kénigs]
geschrieben und mit dem Siegel des Kénigs unterzeichnet ist, lisst sich nichts entgeg-
nen‘ (Est 8,8).“%

Capsali verfasste seine Chronik, als die Osmanen mit Syrien, Palistina
und Agypten (1516/17) den Grossteil des im Westen bekannten Orients

unterworfen hatten und ein Teil der sefardischen Migranten im Osmani-
schen Reich eine neue Heimat fand.*® Der Autor kniipfte seine messiani-

45 Avraham Ibn ‘Ezra zu Dan 2,39, siche A. MoNDsHINE (ed.), The Short Commentary
on Daniel: A Critical Edition. M.A. Thesis, Bar-Ilan University [hebr.], Ramat Gan
1977, 12,7ft; vgl. Ibn ‘Ezras ausfiihrlichen Kommentar zu Dan 2,39 in den iib-
lichen Migra’ot gedolot-Ausgaben; sieche auch G.D. Congn, Esau as Symbol in
Early Medieval Thought, in: A. ALtMANN (ed.), fewish Medieval and Renaissance
Studlies, Cambridge 1967, dort: S. 46ff. und Anm. 96; Y. Yanarom, Transition, S.
12.

46 Ayraham Ibn ‘Ezra (A. MonpsHINE [ed.], Short Commentary on Daniel, 13,5);
ebenso in Ibn ‘Ezras ausfiihrlichem Kommentar zu Dan 2,39 und 7,14.

47 SEZ 6, Band 1, S. 51.

48 Dass es sich bei der verbreiteten Vorstellung, die Sultane hitten die sefardischen
Fliichtlinge besonders zuvorkommend behandelt, um ein Klischee handelt, betont
J. (R.) HAckER, Ottoman Policies Towards the Jews and Jewish Attitudes Towards
the Ottomans During the 15th Century, in: B. Braupe/B. Lewis (ed.), Christians

15



schen Hoffnungen an die Herrschaft Siileymans I. (,des Prichtigen®, 1520 —
1566), in dessen ersten Regierungsjahren er sein Werk (1523) abschloss. Das
letzte historische Ereignis, das im Seder Eliyyahu zuta behandelt wird, ist die
Eroberung der Insel Rhodos (1522),” die bis dahin ein Stiitzpunkt der
Johanniter in dem bereits zuvor weitgehend von den Osmanen kontrollier-
ten Ostlichen Mittelmeer gewesen war. Auch hierin konnte Capsali ein Zei-
chen fiir den bevorstehenden, endzeitlichen Sieg der malkhut Yishma ‘el tiber
das Christentum sehen. Als sich seine messianischen Erwartungen in den
folgenden Jahren nicht erfiillten, unterliess es Capsali, sein Werk zu tiberar-
beiten und die zeitliche Erwartung weiter hinauszuschieben. In diesem
Schweigen ist vielleicht ein Zeichen fiir eine grundsitzliche Enttiuschung
seiner Hoffnungen zu sehen.”

Dass Capsali trotz seiner hochgradigen Idealisierung der osmanischen
Sultane in den Seder Eliyyahu zuta anti-islamische Traditionen aufnahm, mag
als Widerspruch angesehen werden. In gewissem Umfang ist dies auf das
Material zuriickzuftihren, das ihm iiber den Islam zur Verfiigung stand: Wo
Capsali nicht direkt aus der christlichen Polemik schépfte, rezipierte er jii-
dische Uberlieferungen, deren Wurzeln ebenfalls in den nach Venedig ge-
langten Kreuzfahrertraditionen des 13. Jahrhunderts zu suchen sind. Ausser-
dem macht die Rolle, die Capsali den Osmanen im Zusammenhang der
gottlich gelenkten Geschichte zuschreibt, keine positive Bewertung ihrer Re-
ligion notwendig. Schliesslich wird bereits in der Bibel der persische Konig
Kyros, den Capsali als Archetypen der Osmanen ansieht, zum ,Hirten” und
,Gesalbten Gottes (Jes 44,28; 45,1) erklirt, ohne dass damit seine Religion
positiv bewertet wird.

Wias ihre transzendentale Geschichtsauffassung betrifft, ist Capsalis Chro-
nik zweifellos als ,mittelalterlich zu bewerten.’! Allerdings hat auch in der
christlichen Historiographie um 1500 kein abrupter Wechsel von der reli-
gidsen zur sikularen Geschichtsschreibung stattgefunden. Vielmehr entstan-

and Jews in the Ottoman Empire: The Functioning of a Plural Society. Band 1, New
York, London 1982, S. 117-126; J. (R.) Hacker, The Ottoman System of Siirgiin
and Its Influence on the Jewish Society in the Ottoman Empire [hebr.], in: Zion 55
(1990), S. 27-82; J.(R.) HAckER, The Sirgiin System and Jewish Society in the
Ottoman Empire During the Fifteenth to the Seventeenth Centuries, in: A. Ro-
DRIGUE (ed.), Ottoman and Turkish Jewry: Community and Leadership, Bloomington
(Indiana) 1992, S. 1-66.

49 SEZ 158, Band I, S. 35.

50  Ahnlich C. BERLIN, Sixteenth-Century Chronicle, S. 40.

51 R. Bonfil sicht in ihr daher einen ,Schwanengesang® der jiidischen Geschichts-
schreibung des Mittelalters; siche R. BonriL, How Golden Was the Age of the
Renaissance?, S. 90.

16



den im Italien des cinguecento noch eine Reihe von Weltchroniken, die in
Form und Konzeption die mittelalterliche Tradition fortsetzten’” und — was
den Islam und die ,Tiirken“ betrifft — die aus der Kreuzfahrerzeit stammen-
den Klischees weitertransportierten.” Wie viele seiner Zeitgenossen blieb
Capsali dem alten, religids gebundenen Welt- und Geschichtsbild verbun-
den. In seiner Ausweitung des historischen Horizonts auf fremde Vélker,
Religionen und Linder nahm er aber einen charakteristischen Impuls der
Hfrithen Neuzeit“ auf.

Capsalis ambivalentes Islambild, das zwischen der Polemik gegen den —
aus jiidischer Sicht — ,falschen Propheten® Muhammad und der Idealisie-
rung der osmanischen Sultane schwankt, reflektiert die Situation eines Juden
am Rande des venezianischen Imperiums: Einerseits hatte Capsali an der
Kultur seiner Heimatstadt teil und rezipierte mit ihr das aus der Kreuzfah-
rerzeit stammende christliche Islambild; andererseits hoftte er, die Expansion
des Osmanischen Reiches, die zu Beginn des 16. Jahrhunderts unauthaltbar
erschien, konne die Riickkehr der Juden nach Palistina erméglichen.

52 Dazu siehe E. W. CocHRANE, Historians and Historiography in the Italian Renais-
sance, Chicago, London 1981, S. 382-389.

53 Zur spitmittelalterlich-frithneuzeitlichen Geschichtsschreibung iiber die ,Tiirken"
siche folgende, ausgewihlte Literatur: V.]. PARRY, Renaissance Historical Literature
in Relation to the Near and Middle East, in: B. LEwis/P. M. Hovr (ed.), Historians
of the Middle East, London 1962, S. 277-289; A. PartripES, ,I'he Bloody and
Cruell Turke’: The Background of a Renaissance Commonplace, in: Studi Romani
10 (1963), S. 126-135; R. ScHWOEBEL, 1he Shadow of the Crescent: The Renais-
sance Image of the Turk (1453 —1517), Nieuwkoop 1967, insbesondere S. 147—-175;
W. CocHRANE, Historians, S. 324 —337.562—-566; U. ANDERMANN, Geschichts-
deutung und Prophetie: Krisenerfahrung und -bewiltigung am Beispiel der osma-
nischen Expansion im Spitmittelalter und in der Reformationszeit, in: B. Gutn-
MULLER/ W. KUHLMANN (ed.), Europa und die Tiirken in der Renaissance, Tiibingen
2000, S. 29-54 (der Aufsatzband enthilt noch weitere relevante Beitrige).

17



	Das ambivalente Islambild eines venezianischen Juden des 16. Jahrhunderts : Capsalis Osmanische Chronik

