
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 57 (2001)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Nicholas de Lange, An Introduction to Judaism, Cambridge: Cambridge
University Press 2000, XXII + 247 S., ISBN 0-521-46073-5 (kartoniert),
0-521-46624-5 (broschiert).

Unter den nachgerade zahlreichen „Einführungen ins Judentum" verdient die vorliegende
einen Ehrenplatz. Auf gut 250 S. (inclusive Glossar, Bibliographie und Register) werden

Gegenwart, Geschichte (von heute aus betrachtet), Sozialstruktur und Lebenspraxis des

Judentums in seinen so verschiedenen Ausprägungen dargestellt. Kaum etwas ist zu
vermissen, oft genug wird auch die Praxis der Sephardim gewürdigt (was nicht allgemein
üblich ist). Keine Glaubenslehre und kein Ritus wird ohne seine Textgrundlage vermittelt.
So charakterisiert der Verfasser denn auch die grundlegenden Bücher, von der Bibel bis zu
Maimonides' philosophischem Hauptwerk, den Zohar nicht zu vergessen (bei welcher

Gelegenheit in wohltuender Deutlichkeit vor dilettantischer „Steinbruch"-Interpretation
gewarnt wird). Ausgezeichnet sind de Langes Übersichten über die deutsch-jüdische
Philosophie der Neuzeit (dass das europäische Judentum, seines physischen Untergangs
ungeachtet, nicht abgeschrieben werden kann, wird sehr klar gemacht) sowie über die

Entstehung von Orthodoxie und Reform nebst weiteren Varianten des neuzeitlichen Judentums

(Wie lange wird es wohl dauern, bis man realisiert, dass „Orthodoxie" ein

Modernitätsphänomen ist, Begriffe wie „modern Orthodoxy" und „Ultra-Orthodoxie" also keine

Berechtigung haben?). Zehn Konzepte, die einen Juden dazu führen sollen, ein guter Jude

zu werden, stellt der Verfasser in engem Anschluss an die Quellen zusammen. Das Schlusskapitel

ist eine Bestandsaufnahme der Gegenwart - ohne Illusionen, aber nicht ohne

Hoffnung - und zeigt mögliche Zukunftsperspektiven auf, ohne in Prophétie zu verfallen.

Hatte schon das siebte Kapitel („Gott und das jüdische Volk") einiges zur Theologie des

Judentums dargelegt, so endet auch das letzte mit einem theologischen Aufgabenkatalog,
freilich auch mit der Klage über die theologische Unbedarftheit des heutigen Judentums
aller Schattierungen. Das gut gestaltete, lebendig differenziert geschriebene Buch verdient

weitgehende Beachtung.

Simon Lauer

Stephen B. Chapman, The Law and the Prophets. A Study in Old Testament

Canon Formation, Tübingen: Mohr Siebeck 2000 Forschungen zum Alten
Testament 27), XVII + 356 S., ISBN 3-16-147135-0.

Tora, Propheten, Schriften - in dieser Anordnung der drei Teile der Hebräischen Bibel

spiegelt sich die sukzessive Entstehung des Kanons der Hebräischen Bibel wider: Nach

293



dem Abschluss des ersten Teils, der Tora, wohl in der Zeit Esras, folgt ungefähr in der

Mitte des 3. Jahrhunderts v. Chr. die Festlegung des Prophetenkanons, und am Ende
stehen schliesslich die Schriften. Dieser These, die mittlerweile fast zum alttestamentlichen
Grundwissen gehört und die sich in zahlreichen Einleitungen und Einführungen zum
Alten Testament findet, setzt Steve B. Chapman in seiner 1998 an der Yale University
angenommenen Dissertation ein anderes Modell entgegen: Die „Propheten" sind dem

„Gesetz" nicht nachgeordnet; „Gesetz" und „Propheten" bilden vielmehr die beiden

gleichwertigen Grundelemente des Kanons der Elebräischen Bibel. Von entscheidender

Bedeutung sind in diesem Zusammenhang Dtn 34,10-12 und Mal 3,22-24, die zwei

„kanonbewusste" Abschlüsse („'canon conscious' endings") darstellen, die die beiden
konstitutiven Teile des vorchristlichen und vorrabbinischen Kanons beschliessen, „Gesetz"
und „Propheten" damit zueinander in Relation setzen und so einen „Intertext" oder
„Kanon" konstituieren.

Dieser Prozess einer synchronen Formation eines zweigeteilten Kanons setzte — so

Chapman - wohl in der Mitte des 6. Jahrhunderts v.Chr. in deuteronomistischen Kreisen

ein; im Laufe der Zeit wurden die beiden Teile erweitert, wobei gegenseitige Beeinflussungen

festzustellen sind (z. B. wenn Figuren aus dem Pentateuch prophetische Züge
erhalten [vgl. Gen 20] oder Prophetengestalten dem Mose angeglichen werden [vgl. 1 Kön
19]). Eine relativ stabile Form erreichten beide Teilsammlungen des einen Kanons schliesslich

im 4. Jahrhundert v. Chr. Verschiedene Belege, vor allem aus dem Deuteronomischen
Geschichtswerk (vgl. unter anderem 2 Kön 17,7-23 und 21,10-15), Jeremia (Jer 6,19b;
24,4-6), Sach 1,7-8 und der Chronik (vgl. die Prophetenerzählungen und Zitationsformeln)

stützen - so der Verfasser - diese These der Gleichwertigkeit der beiden Kanonteile

für die nachexilische Zeit. - Die Formation des dritten Kanonteils, der Schriften,
wird in dem hier vorliegenden Werk nicht mehr thematisiert.

Im Sinne einer hermeneutischen Grundlegung weist Chapman auf die notwendige
Differenzierung zwischen der Entstehung des Kanons als einem Prozess literarischer

Entwicklung auf der einen und einem Prozess der Kanonformation im eigentlichen Sinne auf
der anderen Seite hin. Entscheidend für den Kanonisierungsprozess ist seine Bestimmung
als „process of strong evaluation", dessen Ziel weniger in der Affirmation bestehender

Ideologien liegt, als vielmehr darin, einen Rahmen zu schaffen, innerhalb dessen alternative

personale und soziale Werte diskutiert und kreiert werden können (vgl. hierzu die

Arbeiten des Philosophen und Kulturkritikers Charles Altieri, die wiederum vom Werk
und Denken des kanadischen Philosophen Charles Taylor beeinflusst sind). Dem Kanon
und der Formation des Kanons kommen damit subversive Qualität zu, und die Endform
des kanonischen Textes besitzt ein höheres Mass an hermeneutischer Intentionalität, als

dies bisher expliziert wurde.

Mit dieser Parallelität von „Gesetz" und „Propheten" entfällt die qualitative Vorordnung

des Gesetzes vor die „Propheten", die häufig ja für eine nomistische Charakterisierung

des frühen Judentums in Anspruch genommen wurde. „In the Law and the Prophets,

Judaism and Christianity have not received 'Law plus commentary' or 'Prophets plus

background', but the fully mature witness of Israel to a dialectic that continues to be

constitutive of the reality of God. Within this biblical dialectic of Moses and the prophets,
election and righteousness, law and promise, grace and repentance, there exists the

enduring witness that God is souvereign und just, unitary in character and purpose, but

persistently twofold in human telling" (S. 292).

294



Bemerkenswert an dieser Arbeit ist zunächst das hohe systematische Niveau der

Ausführungen, das die einzelnen (manchmal etwas knapp ausfallenden) exegetischen

Darlegungen des Autors begleitet, sowie dessen Sensibilität für die Relation zwischen den

Ergebnissen der alttestamentlichen Wissenschaft und den Anliegen des jüdisch-christlichen
Dialogs. Man ist Chapman dankbar, neue und bislang kaum beachtete Aspekte der

Bedeutung von Kanon und Kanonformation in die Diskussion eingebracht zu haben, und
man darf auf die Reaktionen auf seine neue Blickwinkel und Perspektiven eröffnende
Arbeit gespannt sein!

Beate Ego

Aharon R. E. Agus, Das Judentum in seiner Entstehung: Grundzüge rabbi-
nisch-biblischer Religiosität, Stuttgart, Berlin, Köln: Kohlhammer Verlag 2001

Judentum und Christentum 4), 260 S„ DM 39,90, ISBN'3-17-016422-
8.

In seinem neuen Buch entfaltet der Dozent für Talmud und Rabbinische Literatur an der

Hochschule für Jüdische Studien in Heidelberg einem breiteren Leserkreis seine

„Auffassung hinsichtlich des Wesens des Rabbinischen Judentums, wie sich dieses innerhalb der

Geistesgeschichte sowie über die jüdische Gemeinde hinaus entwickelte und sichtbar wurde

und wird" (S. 11). Zu diesem Zweck präsentiert der Band eine Materialsammlung zu
den biblischen Wurzeln der rabbinischen Religiosität mit Erwägungen zum jüdischen
Verständnis des Kanons (S. 35-36), zum Verständnis des Chanukka-Festes („Die Rein-

terpretation des Tempel-Lichts", S. 69-88), zu den Sprüchen der Väter („Die torah und
die hermeneutische Gemeinde", S. 89-104), zur soziologischen Struktur des frühen
Judentums („Die chawerim: Altere Formen des rabbinischen Judentums", S. 105 -134), zu

Grundbegriffen der rabbinischen Theologie („Theologie, Autorität und Wahrheit im frühen

rabbinischen Judentum", S. 135-186), zum Miteinander und Gegeneinander der

„Häuser" Shamai und Hillel („Pluralität und Pluralismus in rabbinischer Religiosität", S.

181-202), zu „Reinterpretation der Tempel-Religiosität" (S. 203-223) sowie schliesslich

zur rabbinischen Anthropologie („Nichtörtlichkeit des rabbinischen Judentums", S. 231 —

246). Reihenfolge und Formulierung der einzelnen Kapitelüberschriften geben den
systematischen Anspruch des Autors zu erkennen. Dieser geht über die historische

Nachzeichnung hinaus und ist - auch durch die Aufnahme von religionswissenschaftlichen
Fragestellungen - unmittelbar auf die gegenwärtige religiöse Situation bezogen: „Die
Erkenntnis von Religionen zielt gleichsam auf die Erforschung von Artefakten - wobei der

Versuch unternommen wird, aus dem Konvolut von Texten und Biographien eine
Konstellation herauszukristallisieren, welche ungeachtet der vorhandenen Unzulänglichkeiten
des Materials, im Sinne einer platonischen Methexis ein [sie] Entscheidung hinsichtlich
einer Teilhabe an dem theoretischen Konstrukt ermöglichen soll" (S. 13). Wenn das Buch

Leser findet, die sich - über die Beschäftigung mit den „Artefakten" hinaus - auf die

Suche nach der „Religiosität" machen, die „das Leben selbst reflektiert" (S. 14), hat es

seinen Zweck erfüllt.

Matthias Morgenstern

295



Hubert Frankemölle (ed.), Christen und Juden gemeinsam ins dritte
Jahrtausend: „das Geheimnis der Erlösung heisst Erinnerung", Paderborn: Bonifatius,

Frankfurt/M.: Lembeck 2001, 312 S., ISBN 3-89710-152-1
(Bonifatius), ISBN 3-87476-378-1 (Lembeck).

Anlass für die Gesellschaft für Christlich-Jüdische Zusammenarbeit Paderborn, eine

Vortragsreihe unter das Thema „Christen und Juden ins dritte Jahrtausend" zu stellen, war
unter anderem das Schuldbekenntnis des Papstes vom 12. März 2000 sowie sein Besuch in
Israel. Die Worte des Oberhauptes der katholischen Kirche in der Schoa-Gedenkstätte Yad

Vaschem waren dazu angetan, auf jüdischer wie auf christlicher Seite zum Nachdenken

anzuregen. „Juden und Christen haben ein gemeinsames geistliches Erbe", so Johannes
Paul II.; jedoch: „Dass der Judenhass der Nazis Wurzeln im jahrtausendealten Antijudais-
mus der katholischen Kirche hatte, mochte [er .] nicht anerkennen" (Vorwort, S. 8).

Die Rolle des Vatikans und Papst Pius XII. während der NS-Zeit (vgl. hierzu den Beitrag
von Martin Greschat) ist und bleibt nicht zuletzt vor diesem Hintergrund umstritten und

zeigt einmal mehr, wie notwendig die gegenseitige Verständigung auf der christlich-jüdischen

Ebene ist und bleibt.
Tatsache ist und bleibt ferner, dass Auschwitz als pars pro toto für die zwölf Schrek-

kensjahre ein grundsätzliches Umdenken auf jüdischer wie auch besonders auf christlicher
Seite bewirkt hat: Die zehn Beiträge des Sammelbandes (davon zwei von jüdischer Seite,

vertreten durch Simon Lauer, Professor für rabbinische Literatur und jüdische Philosophie,

und Tovia Ben-Chorin, Rabbiner der liberalen Gemeinde in Zürich „Or Chadasch")
sowie das nachskizzierte Podiumsgespräch zwischen Landesrabbiner Henry Brandt, Präses

Manfred Sorg und Erzbischof Johannes Joachim Degenhardt sind vornehmlich geprägt
von der (erst jüngeren) Rückbesinnung auf die jüdischen Wurzeln des Christentums.

Jüdisch-christlicher Dialog ist heutzutage - so zeigt der Band in seinen facettenreichen
und ansprechenden Beiträgen anschaulich auf - nicht mehr ohne Erinnerung (an Auschwitz)

und eben diese Rückbesinnung auf die gemeinsamen Wurzeln möglich. So spannend
sich die Arbeit zum „Antijudaismus in der geistlichen Musik?" von Meinrad Walter oder

Rainer Kamplings „Dokumente der Judenfeindschaft in der europäischen Kunst" lesen, es

kann nicht darüber hinweggesehen werden, dass es in erster Linie die Rolle der Christo-

logie ist, deren Aussage rund 2000 Jahre lang im Tenor antijüdisch war, die nach wie vor
eine der Hauptschwierigkeiten im jüdisch-christlichen Dialog ausmacht: Wilhelm Breu-

ning zeigt in seinem Beitrag Möglichkeiten einer „nicht-antijudaistischen Christologie"
auf, indem er unter anderem vorbehaltlos für die „Rücknahme des gesamten Komplexes,
der den Juden als Volk die Verantwortung für die Tötung Jesu Christi aufbürdete" (S.

190), plädiert. Hellsichtig und kritisch greift Simon Lauer mit der Frage „Christologie
ohne Antijudaismus?" das Herzstück des protestantischen wie des katholischen Christentums

aus jüdischer Sicht auf und gibt eine - mögliche - Antwort auf seine im Untertitel
aufgeworfene Frage „Ist aus jüdischer Sicht ein Neuansatz denkbar?", die eine Art
Synthese markieren könnte, die „verbindende Stränge herausarbeitet, aber beide Teile so ernst
nimmt, dass die Unterschiede zwischen ihnen weder überbetont noch verwischt werden"

(S. 232).
Das Bewusstsein um gleiche Wurzeln bei verschiedener Ausrichtung fördert eine

selbstbewusst-kritische Haltung der Vertreter und Vertreterinnen beider Religionen; ein

altes jüdisches Sprichwort, das vom Herausgeber als Untertitel gewählt wurde, besagt, dass

296



„das Geheimnis der Erlösung Erinnerung" heisst: Verbunden mit eben dieser Pflicht zur
Erinnerung, könnte dem jüdisch-christlichen Dialog eine Zukunft beschieden sein, die
sich durch gegenseitige Wertschätzung und Achtung sowie „Gedenken, begleitet [. .] von
verantwortlichem Handeln" (Bundespräsident Johannes Rau in seiner Knesset-Ansprache
im Februar 2000, S. 304) auszeichnet.

Yvonne Domhardt

Gabriele Kammerer, In die Haare, in die Arme: 40 Jahre Arbeitsgemeinschaft

„Juden und Christen" beim Deutschen Evangelischen Kirchentag, Gütersloh:
Chr. Kaiser, Gütersloher Verlagshaus 2001, 175 S., ISBN 3-579-05322-1.

Die Begegnung von Juden und Christen ist auf dem Hintergrund des Holocaust/ der Shoa

wegen der Schuld, der vielen Vorurteile und vor allem wegen der Verständigung der

biblischen Religionen unerhört wichtig. Sie bewirkt Versöhnung und dient dem Frieden.
Nach der Befreiung vom Nazi-Terror 1945 wurden bald die Gesellschaften für Christlich-
Jüdische Zusammenarbeit mit einem Koordinierungsrat gegründet und einige Jahre später
(1961) auch nach schwierigen Verhandlungen die Arbeitsgemeinschaft Christen und
Juden des Kirchentages. Die Beteiligung von Juden war anfangs nicht selbstverständlich,
aber sie gelang mit Hilfe von A. Freudenberg, H. Gollwitzer, G. Harder und anderen, ja
sie weitete sich aus, vertiefte sich.

Gabriele Kammerer beschreibt lebendig mit vielen spannenden Zitaten die komplizierte,

aufregende Geschichte einschliesslich vor allem der Erfolge, der Fortschritte, aber

natürlich auch der Probleme, der Konflikte. Folgende Fortschritte sind wichtig:

- Dialogische Bibelarbeiten haben wachsende Bedeutung. Ein Jude und ein Christ legen
im Gespräch einen Text aus dem Alten oder auch Neuen Testament aus, streiten sich

möglicherweise, aber bereichern sich auch, kommen sich näher. Diese Begegnung
überträgt sich auf die Zuhörer.

- Gemeinsame Gottesdienste: „Der erste gemeinsame Gottesdienst in Deutschland nach

1945 hat am 5. Juni 1967 in der Berliner [. .] Gedächtniskirche stattgefunden"
anlässlich eines der Kriege in Israel. Ein weiterer gemeinsamer Gottesdienst in einer

Synagoge folgte, gemeinsame Fürbitte, wachsendes Verständnis füreinander. Solche

Gelegenheiten hat es seitdem nicht nur an Kirchentagen, sondern in vielen Gemeinden

aus verschiedenen Anlässen vielfach gegeben.

- „Ökumenische Begegnungen ohne Beteiligung von Juden sind unvollständig. [. .]

Christliches Zeugnis findet Ausdruck in dem gemeinsamen praktischen Eintreten von
Juden und Christen für mehr Gerechtigkeit, [. .] Menschenwürde [. .]" (Ökumenischer

Kirchentag in Augsburg, Pfingsten 1971).

- Die Arbeitsgemeinschaft hat auf Kirchentagen, aber auch während eigener Tagungen
wertvolle Anstösse für viele Christen und Juden, viele Gemeinden unterschiedlicher
Konfessionen gegeben, aber es bleibt viel zu tun

Gabriele Kammerer hat die 40 Jahre sorgfältig analysiert und dabei nicht nur die

Fortschritte herausgearbeitet, sondern auch die schwierigen Probleme, die Konflikte
dargestellt: die christliche Judenmission wird immer neu zum Problem, obwohl sie schon

1971 in Augsburg „dem biblischen Auftrag widersprach". Die verschiedenen Formen von

297



Antijudaismus und Antisemitismus tauchen immer neu auf und müssen behandelt werden.

Die politischen Krisen im Nahen Osten müssen immer neu verhandelt werden (Der
Islam spielt in der Arbeitsgemeinschaft bisher kaum eine Rolle.). Auch unter den
jüdischen Vertretern, Referenten in der Arbeitsgemeinschaft - Schalom Ben-Chorin, Pinchas

Lapide, Pnina Navé Levinson - gibt es theologische Kontroversen, die noch 1979 die

ganze Arbeitsgemeinschaft in eine Krise bringen. Aber erstaunlicher- und erfreulicherweise
werden alle Schwierigkeiten konstruktiv gelöst, wie G. Kammerer zeigt, und die

Arbeitsgemeinschaft wirkt bis heute. „Selbstklärung, Begegnung - und die wiederholte Chance

zum Neuanfang" helfen ihr, dogmatische Schwierigkeiten zu überwinden. Die Ausstrahlung

wird auch mit Hilfe der Konflikte und ihrer Bearbeitung noch stärker. Das Motto
„In die Haare, in die Arme" bewährt sich in 40 Jahren und hoffentlich in Zukunft.

Franz von Flammerstein

Michael Brenner/Stefan Rohrbacher (ed.), Wissenschaft vom Judentum.

Annäherungen nach dem Holocaust, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
2000, 240 S„ ISBN 3-525-20807-3.

Der Band will mit seinem Titel und Untertitel klar machen, dass es sich in der heutigen
Judaistik in Deutschland nur um Rückgriffe auf die „Wissenschaft des Judentums" des 19.

und 20. Jahrhunderts handeln kann, nicht um ihre Wiederaufnahme und Weiterführung.
Dass diese Wissenschaft, der vor dem Krieg die offizielle akademische Anerkennung
versagt geblieben ist, gerade in einem Land ohne Juden hat wiederentstehen können, also

ohne die breite tragende Öffentlichkeit, gehört zu den Paradoxien der Geschichte. Wie
unterschiedlich die einzelnen Fächer dieses Komplexes verstanden werden können (die
Polemik um die Bezeichnungen „Judaistik" und „Jüdische Studien" scheint immer wieder
auf), zeigen die einzelnen Beiträge. Auf einen meisterlichen Essay von Ismar Schorsch
über das erste Jahrhundert der Wissenschaft des Judentums folgen Artikel über den
Verlauf der Dinge von 1918 bis 1945 sowie über den internationalen Kontext. Besondere
Aufmerksamkeit verdient hier Karl Erich Grözingers Plädoyer für die geschichtliche,
politische und soziologische Verortung einer stark interdisziplinär orientierten Judaistik.
„Perspektiven von Forschung und Lehre" entwickeln fünf Autoren (besonders reich an

Erwägungen Wolfgang Benz' Antisemitismusforschung), während sechs ,,Bilanz[en]
einzelner Fachgebiete" den Band abschliessen. Daraus seien vor allem die Arbeiten von Günter

Stemberger (Talmud und Rabbinische Literatur) und Giuseppe Veltri („Jüdische"
Philosophie) hervorgehoben.

Simon Lauer

Andreas Brämer, Rabbiner Zacharias Frankel: Wissenschaft des Judentums
und konservative Reform im 19. Jahrhundert, Hildesheim, Zürich, New York:
Olms 2000 Nedva 3 [Dissertation, Freie Universität Berlin 1996]), 528
S., ISBN 3-487-11027-X.

Auf dicht gedrängten 480 S. (mit Register, Primär- und Sekundärliteratur) stellt der
Verfasser nicht nur den äusseren Lebenslauf und die innere Biographie Frankels dar,

298



sondern entwirft auch ein detailliertes und lebendiges Bild der jüdischen Lebensverhältnisse

in den Gemeinden und ihren Beziehungen zu den Behörden in Prag, Teplitz / Leit-
meritz, Dresden / Leipzig und Breslau. Gerade dieser Aspekt ergibt einen wichtigen Beitrag
zur Geschichte des Rabbinats. Eine herkömmliche Biographie mit ihren Intimitäten
erlaubt die Quellenlage nicht; Frankels Einstellung zu den religiösen Fragen der Zeit und
seine Wirkung sind also der Kern des Buches (In diesem Jahr 2001 wird man anlässlich
der Einweihung der neuen Dresdner Synagoge Vorgeschichte und Geschichte der ersten

dortigen Synagoge mit besonderem Interesse lesen.). Interessant, ja spannend sind Frankels

Auseinandersetzungen mit Reform und Orthodoxie, die mit seiner wissenschaftlichen
und pädagogischen Tätigkeit eng verbunden sind. Die bahnbrechenden Forschungen,
namentlich zur Septuaginta und zur Mischna, werden vom Verfasser gewürdigt und
sowohl mit der zeitgenössischen als auch mit der modernen Kritik konfrontiert. Fast neunzig
Jahre lang hat das von Frankel völlig geprägte Jüdisch-theologische Seminar einen guten
Teil nicht nur des deutschen Rabbinats jeder Richtung ausgebildet und mit der dort
beheimateten Monatsschrift für die Geschichte und Wissenschaft des Judentums den gültigen
Standard gesetzt. Gerade daran jedoch ist der heftigste Streit mit der zeitgenössischen
Orthodoxie entbrannt: Was hiess Wissenschaft? Was alles gehört zum Glauben? Gerade
diese Frage einer weiter oder enger gefassten Dogmatik hat von ihrer Aktualität wenig
verloren.

Simon Lauer

Ignaz Goldziher, Renan als Orientalist. Gedenkrede am 27. November

1893. Aus dem Ungarischen übersetzt von Peter Zalän. Bearbeitet, mit einer

Einleitung versehen und herausgegeben von Friedrich Niewöhner, Zürich:
Spur-Verlag 2000 Gedenkreden über die verstorbenen Mitglieder der

Ungarischen Akademie der Wissenschaften 8,2), 100 S., ISBN 3-9521729-
0-1.

Ignaz Goldziher (1850-1921) geniesst als Erforscher des Islams und seiner Religionsgeschichte

bis heute weltweite Anerkennung. Er gehört zu den bedeutendsten Islamologen.
In seiner ursprünglich in ungarischer Sprache verfassten Gedenkrede über Ernest Renan

(1823-1892) hat er ein erstes Mal Renans geistige Physiognomie aufgrund seiner
literarischen Veröffentlichungen eindrucksvoll gezeichnet. Ein Lebenswerk von erheblichem
Gewicht verbindet sich mit dem Namen Renan. Er studierte an einer der bedeutendsten
katholischen Stätten des Studiums und der Frömmigkeit in Paris (Saint-Sulpice). Noch als

Theologe studierte er Hebräisch, um dadurch den Schlüssel für die alttestamentliche

Textkritik und Exegese zu erlangen. Um sich in diesem Bereich weiterbilden zu können,
besuchte er die orientalischen Vorlesungen sowohl an der École des langues orientales

vivantes wie am Collège de France. Diese beiden Lehrstätten bildeten die intellektuellen
Stationen seines Studiums, nachdem sich die Tore des Seminars Saint-Sulpice hinter ihm
geschlossen hatten (1845), weil er die theologische Laufbahn aufgegeben hatte. Goldziher
konzentriert sich in seiner Würdigung - nachdem er die Anregungen und Einflüsse, die

Renan während seines Studiums von seinen wichtigsten Professoren erhielt, aufgezeigt hat

299



— auf Renans wissenschaftliche Arbeiten im Bereiche der Orientalistik. Auffallend ist, dass

Goldziher Renans evangelien-kritische wie auch seine Arbeiten, die sich mit den Anfängen
des Christentums beschäftigen, unberücksichtigt lässt. Ansonsten verwendet Goldziher
Renans Schriften und bringt aus diesen Texten signifikante Zitate, wodurch der Zugang zu
dem von Renan Gedachten und Geschriebenen erheblich erleichtert wird. Renans

breitgefächerte schriftstellerische und wissenschaftliche Tätigkeit wird von Goldziher teilweise

kritisch, aber weitgehend mit Verständnis gewürdigt. Renan ist stets bemüht, den Einfluss

aufzuzeigen, den der Orient auf die geistige Entwicklung der Menschheit ausgeübt hat (S.

33-34). Was die historischen Stoffe anbelangt, verfügt Renan über ein breites Spektrum,
innerhalb dessen die Hebraistik, die Geschichte und Religionsgeschichte des biblischen
Israels dominieren. Bei der Beschäftigung mit der Kultur der orientalischen Welt bildete
der Originaltext der Bibel den Ansatz. Er verstand es mit erstaunlichem kulturellen
Horizont, die Ergebnisse der semitischen Philologie, der Literatur und Ideengeschichte in ein

Beziehungsgeflecht zu integrieren. Keine echte Philologie ohne Geschichte und Philosophie

- das war seine Grundeinstellung. Davon zeugen seine früheren Arbeiten, das grosse
Averroes-Buch (erschienen 1852), in dem er die Philosophie dieser arabischen Scholastiker

und deren Auswirkungen erforscht. Er hat auch eine „Vergleichende Grammatik der

Semitischen Sprachen" entworfen: Histoire général et système comparé des langues sémitiques.
Diese Arbeit hat darüber hinaus, indem sie die Summe aller Fragen der semitischen

Philologie sein wollte, überall die Forscher inspiriert und der wissenschaftlichen Forschung
auch neue Wege gewiesen (S. 37). Sowohl das semitische wie das indogermanische Altertum

beeinflusste Renan. Seine berühmte und berüchtigte Theorie vom Unterschied
zwischen Ariern und Semiten, bei der ein antijüdischer Effekt nicht zu übersehen ist, wird
von Goldziher kritisch durchleuchtet, indem er nachweist, dass diese schematische

Verallgemeinerung wissenschaftlich unhaltbar ist (S. 38-40). Für Renan war die künstlerische

Betrachtungsweise charakteristisch - sowohl in der Darstellungsform wie im Inhalt. Er
führt das Wort für eine ästhetisch-subjektiv verbrämte Darstellung (S. 54-57). „Uber
Renans Darstellung der Geschichte kann mit Recht festgehalten werden, dass sie mehr
durch künstlerische und weniger durch kritische Gesichtspunkte geprägt ist" (S. 63). Für
die Assyriologie hatte Renan kein Verständnis (S. 53). Die Sprachen der Religion und die

Geschichte der kanaanitischen Völker - insbesondere der Phönizier - sowie ihr Einfluss
auf die Weltgeschichte waren die Fragen, die ihn wissenschaftlich beschäftigten. Die
Ergebnisse seiner Forschungen sind in seine Ubersetzungen einzelner Bücher der Bibel

eingegangen (Der Prediger, Hiob, Hoheslied). Renan war „der grosse Orientalist unter den

grössten Schriftstellern der Gegenwart" (S. 67). Der Künstler in ihm hat den Kritiker
verhindert (S. 72). Goldziher versteht es, die geschichtlichen Voraussetzungen der
französischen Orientalistik mit ihren Ergebnissen in seiner Gedenkrede einzuflechten, die

auch Spezialisten Neues bietet. So interpretiert er Renans Wirken und seine Bedeutung

vor dem Hintergrund der Forschung der Kultur und Geschichte des Alten Orients und
des biblischen Israels. Diese Ausgabe wird von Friedrich Niewöhner durch eine instruktive

Einleitung, Bibliographie und zwei Briefe von Renan an Goldziher ergänzt. So wünscht

man dieser Arbeit, die in guter Ausstattung von einem kleinen engagierten Literaturverlag
publiziert wurde, dass sie ihren Weg zu den interessierten Lesern findet.

Hermann Imre Schmelzer

300



Michael Albrecht/Eva J. Engel (ed.), Moses Mendelssohn im Spannungsfeld

der Aufklärung, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog Verlag
2000, 284 S„ gr. 8°, ISBN 3-7728-1956-7.

Kein anderes Wort als „Spannungsfeld" kann besser die Rolle des deutsch-jüdischen
Philosophen Moses Mendelssohn beschreiben: Sein Denken entwickelt sich zwischen seinem

Jude-Sein und seinem Deutscher-Sein in der Zeit der Aufklärung, mithin einer Zeit, deren

„idealistischer Rationalismus" keinen Raum für irgendwelche Beziehungen zwischen Glauben

und Wissen zu lassen scheint. Der erfolgreiche Versuch, eine Brücke zu schlagen und
einen Dialog zwischen diesen zwei Dimensionen zu ermöglichen, gilt als eines der grössten
Verdienste dieses Philosophen.

Das anzuzeigende Buch enthält Beiträge von Mendelssohn-Forschern, die am 25. Juli
1995 im Rahmen des von Werner Schneider geleiteten neunten internationalen Kongresses

zum Zeitalter der Aufklärung gehalten wurden und die die uneingeschränkte
Zugehörigkeit Mendelssohns zum Judentum und zum aufklärerischen Deutschtum betonen:

Der Bogen spannt sich von der Musik zum Völkerrecht, von der Mathematik zur Sprachtheorie,

von der biblischen Exegese zum spekulativen Denken.
Das uralte Menschheitsproblem, unter bestimmten Umständen „wider besseres Wissen

zu handeln", geht der Beitrag Michael Albrechts (Trier) unter dem Aspekt seiner

Beschreibung und seiner Überwindung an. Während man heute von „Willensschwäche"

spricht, zieht Mendelssohn den Ausdruck „Verstandesschwäche" vor, da der zu schwache

Einfluss des Verstandes auf den Willen verantwortlich ist. Mendelssohn versucht nicht

nur, das schwierige Verhältnis zwischen Willen und Verstand auszuarbeiten, sondern auch

eine quantifizierende Formel zur Problembeschreibung einzuführen, um die qualitativen
Momente der Motivationsstruktur berechenbar und beherrschbar zu machen.

Cornelia Bauschmann (Potsdam) beleuchtet die schwierigen Fragen, die Mendelssohn
der akademischen Welt mit seiner Schrift für den Wettbewerb bei der Berliner Akademie
im Jahre 1761 stellte: Was gilt als Kriterium der Evidenz? Wie ist es möglich, die
Metaphysik auf die Wirklichkeit zu beziehen

Eva J. Engel (Boston/Wolfenbüttel) analysiert ausführlich die Bedeutung der Men-
delssohnschen Literaturkritik mit der ganzen Vielfältigkeit der von ihm behandelten
Themen: der Fragen nach Wahrheit und Beweisbarkeit, nach der Unsterblichkeit, nach der

Bedeutung Shakespeares usw.
Um sich eine vollständige Idee der Vielfältigkeit des Mendelssohnschen Denkens und

dessen Spannung zwischen Deutschtum und Judentum in der Zeit der Aufklärung zu
machen, ist der von Albrecht und Engel herausgegebene Band mit seinen unterschiedlichen

Forschungsausrichtungen ohne Zweifel empfehlenswert.
Francesco. Albertini

Christoph Schmidt, Der häretische Imperativ. Überlegungen zur theologischen

Dialektik der Kulturwissenschafi in Deutschland, Tübingen: Max

Niemeyer Verlag 2000 Conditio Iudaica 31), 189 S., DM 104,—, ISBN
3-484-65131-8.

Die hier vorzustellende Studie geht von einer Konstruktion der westlichen Moderne aus,
die diese als einen „Explosivbegriff" (S. 3) versteht, bei dem „die Genealogie von Juden-

301



tum, Protestantismus und Kantianismus" (S. 2) einerseits vorausgesetzt, diese Kontinuität
aber andererseits zugleich bestritten und aufgesprengt wird. Als symptomatisch für diese

Sprengung gilt die kulturgeschichtliche Bedeutung, die den häretischen Strömungen nicht
nur in der Geschichte des Protestantismus (etwa bei Ernst Troeltsch, Max Weber und
Emanuel Hirsch), sondern auch in der des Judentums zugemessen wird. Als Beispiele für
eine solche zugleich philosophiegeschichtliche wie geschichtsphilosophische Einordnung
des Häretischen als einer „Vorform" (S. 4) der Aufklärung im Bereich des Judentums wird
neben Baruch Spinoza und den Marranen vor allem der Sabbatianismus und Frankismus
namhaft gemacht. Im durch diese Fragestellung abgesteckten Rahmen liefert die Studie im
wesentlichen drei Fallstudien zu Hermann Cohens politischer Theologie (S. 43-60), zu
Carl Schmitt (S. 89-112) und Gershom Scholem (S. 113-156). Die dieses letztere

Kapitel einleitende „historische Miniatur" aus der Vita des grossen Erforschers der
jüdischen Mystik erscheint freilich eher dazu geeignet, die Grenzen des gewählten Ansatzes

aufzuzeigen. Denn der blasphemische - weil an einem Sabbatabend gesprochene - Segensspruch

von dessen liberalem Vater „Baruch Boreh Pri Hatobacco" (Gesegnet sei der

Schöpfer der Tabakfrucht) mag in der vom Sohn dargestellten Geschichte der Sozialpsychologie

der Juden in Deutschland eine bestimmte Mentalität erläutern. Den dialektischen

Sinn dieses Spruches in einer Sehnsucht nach der „Zerstörung der halachischen

Verfassung" zu suchen, durch die geradezu „die Möglichkeit für die messianische

Erlösung" geschaffen werden sollte und daraus auf eine „correspondance zwischen dem
assimilierten jüdischen Bürger und seinem unbekannten frankistischen Vorfahren" (S. 113) zu
schliessen, erscheint aber als Übertreibung - selbst wenn man ein hohes Mass an Tiefsinn
in Scholems Texten in Rechnung stellt. Auf einem anderen Blatt stehen die Gefahren des

Antinomismus, wie sie der Autor anhand von Texten Jakob Franks rekonstruiert, der die

Welt aus einem anti-religionsgesetzlichen Impuls heraus und im Namen des „noch
unbekannten Gottes [. .] in Schutt und Asche" legen will (S. 128). Freilich ist zu fragen, ob

der Zusammenhang von Häresie und Aufklärung, wie der Autor im Anschluss an Scholem

voraussetzt, in den Biographien der Sabbatianer und in ihrem Umfeld im einzelnen hi-
storiographisch konkret nachzuweisen ist. Der Schauder, der von solchen Säkularisationstheorien

her auf die liberale Gesellschaft fällt - Schmidt verwendet die Metapher von der
„Blackbox", der der Aerotechniker „die Logik eines Flugzeugabsturzes" (S. 158) entnimmt

-, hängt jedenfalls damit zusammen, dass die kulturelle „Katastrophe" als gleichsam
theologisch vorgezeichnet erscheint. Die „Säkularisation als Kulturschrift", so das abschliessende

Kapitel (S. 157-176), ist, da die Bewegung der Moderne sich aus nihilistischen Quellen

speist, eine „Flugschrift" (S. 158) ins Nichts. Carl Schmitt hatte in dem apokalyptischen

Endzeitkampf „dem Juden", als dem Prinzip des Chaos, die Rolle des „Feindes"
zugewiesen. Scholem, so die These des Autors, habe durch die Konstruktion des häretischen

Sabbatianismus geantwortet und versucht, „einer potentiellen theologischen
Feindeserklärung zu entweichen" und zugleich „die liberale Kulturidee" zu retten (S. 158).

Matthias Morgenstern

Adam Zachary Newton, The Fence and the Neighbor. Emmanuel Levinas,

Yeshayahu Leibowitz, and Israel Among the Nations, New York: State

University of New York Press 2001, XV + 261 S., ISBN 0-7914-4783-9.

Der Leser des anzuzeigenden Buches sieht sich nach der gebührenden Widmung und
branchenüblichen acknowledgements zunächst mit einer Vielzahl einleitender Texte kon-

302



frontiert. Diese sollen - als geistreiches Motto („La sagesse de l'amour à la service de

l'amour - Emannuel Levinas"), als Gedicht, Sinnspruch („Good fences make good neighbors",

S. X) oder autobiographische bzw. philosophische Reflexion (Preface: S. IX - XV;
Introduction, S. 1-22) - die Botschaft gleichsam vorweg auf den Punkt bringen. Doch
sucht man diesen Punkt bei der weiteren Lektüre mit grosser Mühe. Denn der Autor muss
selbst zugeben, dass die beiden für seinen Vergleich ausgesuchten Denker Emmanuel
Levinas und Yeshayahu Leibowitz eigentlich keine Nachbarn sind und auch sonst wenig
miteinander zu tun haben („the two neither neatly converge nor diverge", S. 109). Dies
wird von Anfang an dadurch deutlich, dass Newton - in Spannung zu seinem eigentlichen
Programm - zur Beurteilung seiner Helden immerfort andere Autoren hinzuziehen muss:
namentlich Joseph Soloveitchik, dessen Hauptwerk Halachic Man ihn veranlasst, im
Hinblick auf Levinas von einem Aggadic Man zu sprechen (S. 23ff.), und David Hartmann,
dessen Maimonides-Verständnis bei der Kritik an Leibowitz' rigorosem Halachismus
hilfreich ist (S. 127). Sowohl Levinas als auch Leibowitz, so heisst es zwar, verstünden das

Judentum von der „Transzendenz und der unendlichen Verantwortung" her, beide
insistierten auf der Autorität der Offenbarung und der göttlichen Gebote, beide definierten
das Handeln als religiöse Praxis und stiessen das moderne Subjekt metaphysisch vom
Thron („the self becomes metaphysically unseated", S. 119); doch müsse im Hinblick auf
das konkrete Verständnis dieser Begrifflichkeit zwischen Levinas und Leibowitz von einem

„ideological abyss" (S. Ill) die Rede sein, da der erstere Transzendenz und Verantwortung
in einem menschlichen „Zwischen", der „Alterität" des Nächsten (S. 108), ansiedele,
während für den letzteren der Mensch nur „vor Gott" stehe (S. 107). Überhaupt gehe der

Gegensatz zwischen beiden über die Nomenklatur hinaus und sei in ganz unterschiedlichen

denkerischen Ausgangsvoraussetzungen begründet: Während Levinas Gott durch
menschliche Beziehungen „definieren" wolle (S. 118), verweise Leibowitz auf die im
Religionsgesetz begründete Pflicht des Menschen zur Erkenntnis und Anerkenntnis Gottes
und spreche der Ethik als einem auf menschliche Zwecke gerichteten Unternehmen
jegliche „transzendente" Bedeutung ab (S. 119). So verwendet der Autor im Hinblick auf die

Deutung des „dramatischen" Unterschiedes in der Beurteilung des Christentums und des

„jüdisch-christlichen Erbes" (eine Vorstellung, die Leibowitz, anders als Levinas, natürlich
vehement ablehnt) das begriffliche Gegensatzpaar von „diasporist ecumenicism" und
„nationalized and self-sufficient Judaism" (S. 109) und bringt - hier wird er vollends

Opfer seiner Neigung zum bonmot - einen ideologischen Tribut an den Staat Israel und
die französische Republik ins Spiel (S. 109).

Für einen fruchtbaren Vergleich bliebe eigentlich nur die Biographie und der
regionalhistorische (auch frömmigkeits- und mentalitätsgeschichtliche) und weltgeschichtliche
Kontext: Emmanuel Levinas, der 1996 in Frankreich starb, wurde 1906 in Kovno
(Kaunas) geboren; der 1903 in Riga gebürtige Yeshayahu Leibowitz verstarb 1994 in Israel

(S. 9-10). Doch gerade auf diesem Gebiet wirkt der Autor eigentümlich blass. Die
Ursprünge im lettischen bzw. litauischen Judentum mit der Frage des Einflusses von
Haskala und deutschem Judentum bleiben ungeklärt. Und auch wie sich der immer
wieder behauptete gemeinsame geistige Hintergrund, etwa von den Mitnagdim her (z. B.
S. 107), konkret ausgewirkt haben soll (z.B. im Hinblick auf bestimmte
Argumentationsformen oder literarische Vorlieben), hätte man gern näher ausgeführt. Kann der
Gebrauch bestimmter Zitate aus der Traditionsliteratur - bei Leibowitz die Bindung Isaaks

(S. 10), bei Levinas der göttliche Befehl an Abraham (Gen 12) oder die Mose-Gestalt (S.

138) - hier einen Weg weisen? Wie lässt sich das jeweilige Verständnis des ersten Satzes

303



aus dem Schulchan Aruch, der den jüdischen Mann im Hinblick auf seine tägliche Pflicht

zum Morgengebet zu „Löwenstärke" auffordert, geistesgeschichtlich einordnen? Während
Leibowitz bei Joseph Karo sein Verständnis des Gebetes als eines von den Dienern, ja
„Sklaven" Gottes „um seiner selbst willen" zu verrichtenden Gottesdienstes wiederfindet,
hebt Levinas die königlich-souveränen Attribute des Löwen hervor (S. 104-106). Die
beiden Zitate, die vielleicht schönsten Trouvaillen des Buches, hätten Ansatzpunkt für eine

solche Untersuchung sein können.

Matthias Morgenstern

Michael Toch, Juden im mittelalterlichen Reich, München: Oldenbourg
1998 Enzyklopädie deutscher Geschichte 44), X + 188 S., ISBN 3-486-
35053-3.

Shulamit Volkov, Die Juden in Deutschland 1780-1918, München:

Oldenbourg 21999 Enzyklopädie deutscher Geschichte 16), VIII + 165 S.,

ISBN 3-486-56481-1.

Moshe Zimmermann, Die deutschen Juden 1914-1945, München: Oldenbourg

1997 Enzyklopädie deutscher Geschichte 43), XIII + 170 S., ISBN
3-486-55080-2.

Unentbehrlich für die Beschäftigung mit der deutschen jüdischen Geschichte sind die drei
Bände der Reihe „Enzyklopädie deutscher Geschichte". Nach dem gleichen Schema wird
verfahren: Dem inhaltlichen Überblick über die Epoche folgt die Diskussion der

Forschung. Danach schliesst sich eine Auswahl von 400 bis 500 Titeln (auch Aufsätze) an.

Die drei Verfasser entstammen der jüngeren Generation israelischer Forscher, die eine

gewisse Distanz zu den stark ideologischen Vorgaben der Gründerväter der israelischen

Historiographie (Fritz Bauer, Benzion Dinur, Haim Hillel Ben Sasson etc.) markieren.

Der in Wien aufgewachsene Michael Toch macht dies besonders deutlich. Seine kritische

Auseinandersetzung mit der jüngsten Historiographie über die mittelalterlichen Juden ist

zugleich ein spannendes Kapitel Zeitgeschichte der letzten Jahre der Publikationstätigkeit
in Israel (Streit über die messianischen Endzeitvorstellungen unter den aschkenasischen

Juden: Polemik um Israel Yuval 1993/94), in Deutschland (These von der Apologetik)
und den USA (Toch, S. 69-79). Einerseits werden die klassischen Muster Assimilation
für die Neuzeit respektive isolierende Perspektive für das Mittelalter hinterfragt, andererseits

werden die Themen der neuen Sozialgeschichte eingebracht. Für das Mittelalter
erfahren wir so von Heiratsstrategien, dem Konflikt zwischen Elite und Volk in den

Gemeinden. Für die Neuzeit wird die Rolle der Dissimilation, der bewussten

Unterscheidung zu den christlichen Deutschen von jüdischer Seite, betont. Die Geschichte der

Frauen darf nicht fehlen, und auch die Antisemitismustheorien werden kritisch hinterfragt.

Es ist eine Leistung, aus der unübersehbaren Literatur eine Auswahl zu treffen. Bei

Volkov sind die Platzierungen nicht immer unproblematisch (Michaelis und Freund sind
als Sammlungen von Rechtstexten nicht unter den Quellen untergebracht, die Pinkassei

304



haKehillot für Deutschland sind nicht weitergeführt, die Monatsschrift für Geschichte und

Wissenschaft des Judentums und die Zeitschrift für die Geschichte der Juden [1887-1892]
werden übergangen, wie auch die jüdischen Lexika und Enzyklopädien). Bei Toch hätte

man beispielsweise das Buch von Funkenstein in der deutschen Version, nicht in der

englischen angeben können. Der Streit der zionistischen Strömung mit Salo W. Baron

geht nicht auf die 1940er, sondern schon auf die 1920er Jahre zurück, auf die Zeit vor
dem Antritt seiner Professur in New York. Wichtig sind auch die Hinweise auf die

neuhebräische Forschungsliteratur, wie auch auf die zahlreichen englischen Arbeiten. Beide

Forschungszweige werden leider in Mitteleuropa immer noch recht wenig zur Kenntnis

genommen. Moshe Zimmermann hat analog einen Band für den Zeitraum von 1914 —

1945 verfasst. Dem Vernehmen nach bearbeitet Prof. J. Friedrich Battenberg (Darmstadt)
den noch fehlenden dritten Band (Zeitraum 1500-1780). Es ist zu hoffen, dass damit das

längst überfällige und notwendige Werk bald abgeschlossen vorliegt.

Uri R. Kaufmann

Eleonore Lappin, Der Jude 1916—1928. Jüdische Moderne zwischen
Universalismus und Partikularismus, Tübingen: Mohr Siebeck 2000 Schriftenreihe

wissenschaftlicher Abhandlungen des Leo Baeck Instituts 62), XVI +

456 S„ Leinen DM 128,-, ISBN 3-16-147035-4.

Das vorliegende Buch ist die Doktorarbeit von Eleonore Lappin, eine wissenschaftliche

Untersuchung eines kleinen, höchst anspruchsvollen Zeitschriftenproj'ekts aus der Epoche
des grossen Umbruchs in Europa von der Ära der grossen imperialen Reiche hin zum
ethnischen Nationalstaat. Dieser Umbruch ging einher mit dem Auseinanderfallen
multiethnischer Staaten wie dem osmanischen Reich, der österreichisch-ungarischen Monarchie

und dem zaristischen Russland - alle drei für die Juden in Europa damals von
eminenter Bedeutung: In Russland und Österreich-Ungarn lebte ein grosser Teil der

europäischen Juden; bis 1918 war Palästina, auf das sich die Bemühungen der jüdischen
Nationalbewegung richteten, Bestandteil des osmanischen Reiches.

Die Ethnisierung der Politik - zu der sich die Mehrheit der Zionisten ausdrücklich
bekannte - stellte die Juden in den verschiedenen europäischen Staaten vor neue,
komplizierte Herausforderungen zunächst institutioneller Art: Welche verfassungsmässigen
Rechte sollten Juden in den neu entstehenden Staaten Osteuropas anstreben? Welche

negativen Rückwirkungen konnte das Eintreten für nationale Minderheitenrechte von
Juden in Russland, Polen oder der Tschechoslowakei auf die Situation der bürgerlich
gleichgestellten Juden im Deutschen Reich haben? Konterkarierte das Eintreten für eine

Stabilisierung der jüdischen Gemeinschaften in Osteuropa nicht das Bemühen der
zionistischen Bewegung um Massenimmigration nach Palästina?

Die institutionellen Aufgabenstellungen waren aber nicht zu lösen ohne tiefschürfende

Überlegungen zum Selbstverständnis der Juden in den sehr divergenten Kontexten ihrer

damaligen Lebenssituation. Rückbesinnung auf traditionell-religiöse Elemente des

Selbstverständnisses stand neben der Entwicklung eines modernen Nationalbewusstseins; die

Integration in die Mehrheitsgesellschaften und die Teilnahme an ihrem kulturellen Leben
verband sich mit der Notwendigkeit, das „Jüdische" an der eigenen Existenz neu heraus-

305



zuarbeiten; der Sozialismus übte auf viele Juden - nicht nur im Osten - eine erhebliche

Anziehungskraft aus mit seinem Versprechen von der Brüderschaft aller Menschen.
Der Jude, eine von Martin Buber nur etwa 10 Jahre lang unregelmässig herausgegebene

Zeitschrift, stellte sich diesen Herausforderungen offensiv. Das zeigt sich schon in
seinem Titel, in dem ein Begriff, der zumal im zunehmend antisemitischer werdenden
Deutschland als Schimpfwort galt, Ausdruck eines neuen Stolzes, Dokument eines

„Trotzjudentums [. .] der jüdischen Selbstbehauptung, den Antisemiten zum Trotz" (S.

VIII) wurde.
Der Jude vertrat eine deutliche Tendenz auf der Grundlage der biblischen Tradition

und in Anlehnung an sozialistische Gerechtigkeitsvorstellungen in Richtung auf ein
universal ausgerichtetes Nationalbewusstsein. Diese Tendenz wurde jedoch nicht als

einzuhaltende Linie vorgegeben, sondern im Diskurs zur Debatte gestellt und profiliert. Solche

Debatten wurden etwa mit Hermann Cohen geführt, dem philosophischen Präzeptor des

liberalen deutschen Judentums (S. 148-158), mit christlichen Theologen in einer eigenen
Sondernummer (S. 235-241), ja sogar mit ausgesprochenen Antisemiten (S. 214-227).
Im Mittelpunkt vieler Debatten stand natürlich der Zionismus, wobei im „Juden" schon

früh vor der Anlehnung an britische Imperialinteressen gewarnt und die Zukunft des

zionistischen Aufbauwerks davon abhängig gesehen wurde, ob Einvernehmen mit den

arabischen Landesbewohnern erzielt werden könnte (S. 242-299).
Der andere Weg, die jüdische Renaissance voranzubringen, war die Rückbesinnung

auf jüdische Traditionen wie den Chassidismus (S. 341-356), die Entdeckung der
jüdischen Mystik (S. 357-376) und nicht zuletzt die Präsentation der Texte von Schriftstellern

der gerade entstehenden hebräischen Moderne (S. 320-340). Der Überblick über die

Autoren, die im „Juden" publizierten, ist ein Who is who der jüdischen Geistesgrössen der

ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts (neben natürlich Buber selbst Hermann Cohen, Franz

Rosenzweig, Gerschom Scholem, Arnold Zweig, Ernst Simon, Jakob Klatzkin, Berl
Katznelson, Arthur Ruppin, Fritz Sternberg, Nachum Goldmann, Hans Kohn, Achad HaAm,
Max Brod, Franz Kafka, Micha Josef Berdyczewski, S.J. Agnon, Hugo Bergmann und
viele andere).

Die Zeitschrift - von Anfang an schwer defizitär - liess sich schliesslich nicht mehr
halten. Lappin beschreibt in einem eigenen Kapitel die Schwierigkeiten der Finanzierung,
die nicht zuletzt deshalb unüberwindbar blieben und schliesslich zur Einstellung des

Projekts führten, weil Der Jude sich eben fur keine Partei oder Institution als Verlautbarungsorgan

instrumentalisieren liess. Das Verschwinden dieser Zeitschrift ist zugleich Dokument

der schwindenden Bedeutung des deutschen Judentums. Seit der Übertragung des

Palästina-Mandats an Grossbritannien war das Zentrum des organisierten Zionismus von
Berlin nach London gewandert. Die Hoffnung auf Besserung der Situation der Juden in
Osteuropa unter deutschem Einfluss hatten sich zerschlagen. Nicht zuletzt Buber selbst

und viele der Mitarbeiter im „Juden" verlegten ihren Lebensmittelpunkt - gemäss ihrer
zionistischen Anschauung - mit den Jahren nach Eretz Jisrael.

Dass Eleonore Lappin durch ihre akribische Arbeit dieses beeindruckende Dokument
jüdischer Neuorientierung erneut ins Bewusstsein - jedenfalls der wissenschaftlichen Welt

- gehoben hat, ist ihr als höchst verdienstvoll zu danken. Die stellenweise peinliche Häufung

von Druck- und Zeichensetzungsfehlern verdient demgegenüber, mit Schweigen

übergangen zu werden.

Tobias Kriener

306



Peter Kosta et al. (ed.), Juden und Judentum in Literatur und Film des

slavischen Sprachraums, Wiesbaden: Otto Harrassowitz 1999/2000 Jüdische

Kultur - Studien zur Geistesgeschichte, Religion und Literatur 5), 257
S„ ISBN 3-447-04170-6.

Der Sammelband bietet in der Mehrzahl seiner Beiträge literatur- und sprachwissenschaftliche

Analysen der Darstellung jüdischer Themen in literarischen Werken, die in der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts in der Sowjetunion (I. Babel, O. Mandelstam, B. Pasternak),
in Polen (B. Schulz, J. Tuwim) und in der Tschechoslowakei (K. Poläcek) entstanden sind.

Die Besprechung zweier filmischer Werke und die Analyse eines Holocaustdenkmals, die

in den 50er und 60er Jahren entstanden sind, durchbrechen den ursprünglich gesetzten
chronologischen Rahmen.

Als wichtige Leitmotive sind die Identitätskrise von Schriftstellern jüdischer Herkunft,
die Bedeutung des sozialen Geflechts und der Bildungstradition für den jüdischen Künstler

und die Thematisierung der Katastrophe hervorzuheben. Das Vorhaben, die Einbeziehung

und Modifizierung von Elementen des traditionellen Judentums am Beispiel der

Werke von Bruno Schulz (R. Lachmann) und Karel Polâcek (P. Kosta, J. Jirousek) zu
untersuchen, dürfte für Judaisten von besonderem Interesse sein, auch wenn dessen

problematische Seiten sehr bald offenkundig werden. Bei den genannten Schriftstellern
handelte es sich um Intellektuelle, deren Distanz zur Welt des traditionellen Judentums bereits

zwei oder gar drei Generationen betrug. Damit erscheint der Ansatz einer unmittelbaren

Rückbindung von Ideen und Themen an die jüdische Tradition bzw. an das traditionelle

jüdische Milieu als ausgesprochen fragwürdig, der auch dem künstlerischen Selbstverständnis

der Autoren widerspricht.
Abschliessend soll als wesentliches Verdienst dieses Bandes herausgestellt werden, dass

dem Nicht-Slawisten der Zugang zu Themen ermöglicht wird, die sonst nur sehr verstreut
in Fachzeitschriften und in originalsprachlichen Veröffentlichungen ihre Darstellung
finden. Wünschenswert wäre es, wenn der Band, den Vorschlag der Herausgeber erweiternd,
als Ausgangsbasis für ein Kooperationsprojekt von Slawisten und Judaisten dienen könnte.

ToralfKleinsorge

Renate Meissner, Die südjemenitischen Juden. Versuch einer Rekonstruktion

ihrer traditionellen Kultur vor dem Exodus, Frankfurt am Main usw.: Lang
1999 Europäische Hochschulschriften. Reihe 19B,53), 197 S., ISBN
3-631-34775-8.

Laut der Legende sollen die ersten Juden mit der Königin von Saba nach Jemen gekommen

sein, historisch verbürgt sind sie im Süden der Arabischen Halbinsel allerdings erst
seit dem 2. oder 3. nachchristlichen Jahrhundert. Die vorliegende Studie ist nun - wie es

der Untertitel verdeutlicht - der Versuch einer Rekonstruktion südjemenitischen
jüdischen Lebens unmittelbar vor der spektakulären Aktion „Auf den Schwingen des Adlers",
die zwischen 1949 und 1951 beinahe alle Juden des Jemen nach Israel gebracht hat.

Während im allgemeinen die religiösen Formen des jemenitischen Judentums einerseits,

307



die Juden Saanas und ihre Geschichte andererseits im Blickpunkt des wissenschaftlichen
Interesses stehen, betrachtet Renate Meissner die Juden des Südjemens aus

anthropologisch-ethnologischer Sicht, indem sie die Resultate zweier Feldforschungen in Israel aus
den Jahren 1989/1990 sowie 1991/1992 in eine genaue Bestandsaufnahme fasst. In ihrer

Beschreibung der Besiedelung, der familiären, wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse
des südjemenitischen Judentums aus der Epoche vor dem Exodus um das Jahr 1950 ist

sich die Autorin wohl ihrer besonderen Feldforschungssituation bewusst (die nicht mehr

vor Ort stattfinden konnte), indem sie entsprechend vorsichtig mit ihren mündlichen

Quellen umgeht und diese umsichtig in die wissenschaftliche Literatur einbettet. Auf
diesem Hintergrund kommt dieser ethnographischen Arbeit nicht zuletzt ein grosses
Verdienst im Rahmen der Urgent Anthropology zu, da Renate Meissner die letzten noch im
Jemen geborenen Juden (sowie deren Nachkommen) befragen konnte - eine Generation,
die inzwischen ein hohes Alter erreicht hat.

Obwohl die Studie inventarisierend nüchtern daherkommt, lässt sie doch sehr viel
davon ahnen, welchen Kulturschock die jemenitischen Juden mit ihrer Alijah in der Mitte
des 20. Jahrhunderts erlebt haben, denn schwerwiegender noch als die räumliche war wohl
die zeitliche Verpflanzung aus einem beinahe biblisch-antik anmutenden Sippengebilde
mitten hinein in eine moderne Sozialstruktur. Meist unter der Schutzherrschaft von
lokalen Shaykhs, die ihrerseits unter englischer Schutzherrschaft standen, lebten die
südjemenitischen Juden bis vor 1950 wie ihre muslimischen Nachbarn in patriolokaler
grossfamiliärer Wohnordnung, teilweise noch in polygynen Gemeinschaften und mit
Berücksichtigung der Leviratsehe, wobei die Frauen streng von jedem Leben ausserhalb des

Hauses ausgeschlossen waren. Gerade nicht in der biblisch-erwähnten Örtlichkeit Hadra-

maut (Gen 10,26) und kaum in Ghettos angesiedelt, sondern verstreut unter den
Muslimen, unterhielten die Juden Südjemens im allgemeinen eine einfache kultische
Infrastruktur mit einer Synagoge oder Lehrstube, einer Miqwe und einem Friedhof sowie

einem Mori, der oft als Rabbiner, Richter, Lehrer, Schächter, Beschneider etc. zugleich
fungierte. Ihren Lebensunterhalt verdienten die Juden des Südjemens namentlich als

Silberschmiede, Weber oder kleine Händler - eine Lebensform, die sie nach der Alijah nicht
mehr fortsetzen konnten: „Das Hinaufsteigen auf die Gangway der im Zuge der Aktion
,Auf den Schwingen des Adlers' bereitgestellten Flugzeuge unter unfreiwilligem Zurücklassen

von Arbeitsgeräten sowie von traditionellem Silberschmuck und das Verlassen eben

dieser Gangway in einem wirtschaftlich gänzlich anders strukturierten Land bedeutete das

abrupte Ende einer von den jemenitischen Juden jahrhundertelang ausgeübten Beschäftigung,

die für sie nicht nur Lebensunterhalt war, sondern ihnen auch Ehre und Berühmtheit

eingebracht hatte" (S. 117).
Besonders bemerkenswert ist schliesslich gerade angesichts der heutigen gespannten

Lage in Israel das Zusammenleben zwischen den Juden im Jemen mit ihren muslimischen
Nachbarn, das vorwiegend auf der Basis des Urf, des tribalen Gewohnheitsrechts,
offensichtlich gut funktionierte, indem es der jüdischen Minderheit sowohl Schutz als auch

religiöse Autonomie garantierte, so dass die Informanten die guten Beziehungen zu den

Muslimen durchgehend unterstreichen und hier ein nahezu nostalgischer Ton an eine

Arabia felix anklingt.

Gabrielle Oberhänsli-Widmer

308



Jonathan Goldstein (ed.), The Jews of China. Volume I: Historical and

Comparative Perspectives-, Volume II: A Sourcebook and Research Guide, Ar-
monk (New York), London: M. E. Sharpe 1999 — 2000, XXIV + 308 S. und

XIII + 202 S., gr. 8°, ISBN 0-7656-0104-4 und 0-7656-0105-2.

Nicht erst seit gestern erfreut sich Chinas jüdische Vergangenheit zunehmenden Interesses.

Ein weiterer Beleg dafür sind die beiden hier anzuzeigenden Bände, die zwar auf eine

Konferenz aus dem Jahre 1992 an der Harvard University zurückgehen, für den Druck
allerdings weithin neu geschrieben und um weiteres Material ergänzt worden sind. Die
Themen der Beiträge des ersten Bandes umfassen die drei Kapitel, aus denen sich die

Geschichte der Juden in China im wesentlichen zusammensetzt (S. XI - XX), nämlich:

1. die Geschichte der Juden in Kaifeng, die im 9./10. Jahrhundert begonnen und 1860

mit der Zerstörung ihrer dritten Synagoge durch ein Hochwasser und der anschliessenden

Auflösung der Gemeinde ihr Ende gefunden hat,
2. die Geschichte, die im ausgehenden 18. Jahrhundert mit der Immigration amerika¬

nischer Kaufleute deutsch-jüdischer und/oder spanisch-portugiesisch-jüdischer
Herkunft in Chinas Südosten (Kanton und Makao) begonnen und mit der Immigration
jüdischer Kaufleute aus Baghdad seit der Mitte des 19. Jahrhunderts nach Shanghai
ihre Fortsetzung erfahren hat, und

3. die Geschichte, die Ende des 19. und am Beginn des 20. Jahrhunderts mit der Im¬

migration aschkenasischer Juden aus dem zarischen Russland nach Harbin und

Shanghai ihren Anfang genommen hat, zu denen später jüdische Flüchtlinge aus

Europa hinzukamen - eine Immigration, welche ihren Höhepunkt in der Nazizeit
erreichte.

Unter den Stichworten Assimilation and Acculturation befassen sich N. Shatzman-

Steinhardt mit der Synagoge von Kaifeng und ihrer Architektur (S. 3-21 + 15

Abbildungen), I. Eber mit der Sinification und Identität (S. 22-35) und A. H. Plaks mit der

Confucianization der Juden Kaifengs (S. 36-49). Welches Echo die Existenz chinesischer

Juden im Westen gefunden hat, untersuchen M. Pollack am Beispiel von Western Messianic

Thought im 17. Jahrhundert (S. 50-70) und W. R. Abraham am Beispiel von Observations

by Westerners since 1605 (S. 71-86). Die Besonderheiten der Geschichte dieser Juden
Chinas belegen vergleichende Studien zu anderen jüdischen Diasporas in Asien: Kaifeng
Jews and India's Bene Israel bzw. Cochin Jews im Vergleich untersuchen S. B. Isenberg im
Hinblick auf ihre unterschiedliche Geschichte (S. 87-103) und B.C. Johnson unter
sozialgeschichtlichem (S. 104-119) und N. Katz unter religionsgeschichtlichem Vorzeichen

(S. 120-140). Ein Vergleich von Baghdi and Ashkenazi Experiences in India, China,
andJapan im 19. und frühen 20. Jahrhundert beschäftigt J. G. Roland (S. 141-156) und
L. Earns (S. 157-170). Fallstudien unter dem Stichwort Urban Profiles liefern D.A.
Leventhal zu den Juden in Honkong (S. 171-186), Z. Shickman-Bowman (S. 187-100)
und B. Bresler (S. 200-215) zur Geschichte der Juden in Harbin zwischen 1898 und

1958. Mit Problemen kultureller Adaptation und der jüdischen Kulturszene in Shanghai
befassen sich unter dem Stichwort Occupational Profiles C. Betta (S. 216-229), Xu Buc-

zeng (S. 230-238) und H.P. Rosenson (S. 239-250). M. Naoki (S. 251-266), Pan

Guang (S. 267-276) und V. Schwarcz (S. 277-298) schliesslich setzen sich mit Zionism,
the Holocaust, and the Sino-Judaic Exodus auseinander, dem Abschnitt der jüdischen Ge-

309



schichte Chinas also, der mit der Etablierung der kommunistischen Herrschaft zu Ende

ging. Ein Resümee dieser Geschichte versucht B. I. Schwartz in seinem Concluding Essay -
Jews in China: Past and Present Encounters (S. 299-304).

Dem Untertitel entsprechend und die vergleichenden geschichtlichen Abhandlungen
ergänzend, enthält Band II in Teil I unter der Rubrik Traditional Chinese Awareness ofJews
vier Beiträge (Xu Xin, S. 3 -13; Wie Qianzhi, S. 14-25; Wang Yisha, S. 26-32 und Xiao
Xian, S. 33-46), die über chinesische Forschungen zur Geschichte der Juden in China,
ihre Interessen, Trends und Leistungen berichten. Teil II umfasst sechs Memoirs von I. L.
und E.G. Heppner (S. 49-56.57-69), A. Menquez (pseudonym, S. 70-84), I. Epstein
(S. 85-97), Y. Tekoah (S. 98-109) und H. Dawid (S. 110-119), die nicht nur persönliches

Zeugnis ablegen, sondern zugleich auch Schlaglichter auf das Neben-/Miteinander
von Chinesen und jüdischen Immigranten werfen. Anregungen für weitere Forschungen
liefern in Teil III Research Guides mit Informationen unter anderem über Projekte (I. Eber,
S. 127-134) und Archive und ihre Materialien (M. R. Ristaino, S. 135-151 und J.

Goldstein, S. 152-154). Von besonderem Nutzen ist schliesslich die Selected Bibliography
von F.J. Shulman (S. 157-184), zu der freilich noch andere Bibliographien, über die J.

Goldstein informiert (S. VIII - XIII), heranzuziehen sind.
Zwar hat durch den umfangreichen, von R. Malek kürzlich herausgegebenen

Konferenzband Jews in China. From Kaifeng to Shanghai (Nettetal 2000 [= Monumenta Serica

Monograph Series 46], XII + 706 S.) die in den beiden hier angezeigten Bänden vorgelegte

forschungsgeschichtliche Bestandsaufnahme unterdessen Konkurrenz bekommen;
dennoch ist sie ein Meilenstein in der Erforschung der Geschichte der Juden in China, die
nach wie vor nicht nur noch viele offene Fragen bereithält, die auf ihre Beantwortung
warten, sondern von der man den Eindruck gewinnt, dass sie über weite Strecken gerade
eben erst richtig begonnen zu haben, jedenfalls noch manches Unerwartete ans Licht zu

bringen scheint.

Stefan Schreiner

Jeffrey Veidlinger, The Moscow State Yiddish Theater. Jewish Culture on the

Soviet Stage. Indiana-Michigan Series in Russian and East European
Studies/Jewish Literature and Culture, Bloomington: Indiana University Press

2000, 432 S., 46 Photos, US-$ 39,95, ISBN 0-253-33784-4.

Trotzky schrieb einmal, das Theater sei die „vielleicht konservativste Form von Kunst".
Aus der Blickrichtung dieses Revolutionärs konnte es daher eine besondere Symbolik
bekommen, dass die Juden nach dem Diktum Julius Babs als „Hauptbeispiel" für ein

„Volk ohne Theater" galten. Während sich die dramatische Kunst anderer Völker, so die

Forderungen der sowjetischen Revolutionäre, daher von ihren bürgerlichen Schlacken zu

reinigen hatte, blieb das jüdische Theater von dieser Bürde frei. Nach den Vorstellungen
des führenden Mitglieds der jüdischen Sektion der kommunistischen Partei der Sowjetunion,

des jiddischen Schriftstellers Moshe Litvakow (1880-1939), war es vor allem das

jiddische Theater - das Hebräische stand im Verdacht, vom voremanzipatorischen Judentum

„kontaminiert" zu sein -, das als eine „Schöpfung aus dem Nichts" den Beginn der

neuen Epoche einläuten sollte. Im Hinblick auf die Transformation der jüdischen Massen

310



und ihre Einbeziehung in das Projekt der Weltrevolution war der jiddischen Bühne so eine

besondere Aufgabe zugedacht. Diese Aufgabe freilich - hier beginnt die dieses Thema von
Anbeginn an auszeichnende Dialektik - konnte von den sowjetisch-jiddischen Literaten
und Propagandisten immer wieder in geradezu messianischen Farben gemalt werden. Es

waren diese widersprüchlichen Vorzeichen, unter denen das Moskauer jiddische
Staatstheater am 1. Januar 1921 mit einem Stück von Sholem Aleichem seine Pforten öffnete.

Der Geschichte dieser bemerkenswerten Institution hat Jeffrey Veidlinger eine lesenswerte

Monographie gewidmet, die im folgenden vorzustellen ist.

Das erste Kapitel der Studie (S. 19-54) zeichnet die Frühgeschichte des Theaters

nach, dessen Künstler die Revolution anfangs enthusiastisch und vertrauensvoll begrüssten
und die soziale Thematik wichtiger vorrevolutionärer jiddischer Schriftsteller und
Dramatiker wie Sholem Aleichem, Abraham Goldfadn und Shalom Asch unter den neuen
Bedingungen gut in ihr Repertoire einbauen und radikalisieren konnten. Doch bereits in
der Mitte der zwanziger Jahre - so das zweite und dritte Kapitel (S. 55-111) - wird eine

gewisse Desillusionierung über die bürokratischen Hemmnisse des Systems spürbar. Die
Frustration kommt zunächst durch versteckte Anspielungen und die Verwendung
jüdischer Symbolik auf der Bühne zum Ausdruck; während einer Tour durch Westeuropa
nutzt der Direktor des Theaters, Aleksandr Granovsky, jedoch die Gelegenheit, sich nach

Deutschland abzusetzen - und ruft damit die erste grössere Krise des Hauses hervor.
Dessen ungeachtet zeigt das folgende Kapitel eine Periode relativer Blüte des Theaters von
1928 an, in der unter der Direktion von Solomon Mikhoels das staatlich unterstützte Ziel
der Schaffung einer neuen sowjetisch-jüdischen Kultur jiddische Autoren wie David Ber-

gelson, M. Daniel, Yekhezkel Dobrushin, Hershl Orliand und Peretz Markish zur
Prominenz brachte, deren proletarisch-heroische Thematik sie besonders geeignet für den

neuen Kunstkanon des sozialistischen Realismus machte. Nach einer Periode der

Auseinandersetzung mit der europäischen Klassik - erwähnt wird in Kapitel fünf vor allem der

jiddische King Lear (S. 276) - und nach dem Jubel über die Nationalitätenpolitik Stalins

auf dem Kongress der sowjetischen Schriftsteller im Jahre 1934 kam es in der Mitte der

dreissiger Jahre kurzzeitig zu einer Renaissance nationaljüdischer Themen. Dem grossen
Terror von 1937-1939 fielen zwar namhafte Schriftsteller und Schauspieler (unter ihnen

unter anderem der oben genannte Moshe Litvakow, vgl. S. 187) zum Opfer;
bemerkenswerterweise blieb das Theater als solches aber erhalten.

Die drei letzten Kapitel beschreiben die Aktivitäten Solomon Mikhoels in seiner Zeit
als Vorsitzender des jüdischen antifaschistischen Komittees während des Zweiten
Weltkrieges, in der die Bedrohung durch die Nazis ein neues jüdisches Selbstbewusstsein

ermöglichte (S. 215-232), sowie die Nachkriegszeit, in der jeder Ausdruck jüdischer
Separatheit schliesslich auf brutale Weise in die Schranken gewiesen, das Theater nach der

Ermordung Mikhoels durch Stalins Geheimdienst geschlossen und die jiddische und
jüdische Kultur generell durch staatlich verordneten Antisemitismus und Antizionismus
ersetzt wurde („The Last Act", S. 252-274). Nach Mikhoels Tod wurde sein Nachlass von
der Geheimpolizei beschlagnahmt, das Theaterarchiv, offensichtlich auf Anordnung der

Behörden, 1953 in Brand gesetzt.

Veidlingers Darstellung ist nicht nur übersichtlich und gut lesbar, sondern auch quel-
lenmässig überzeugend belegt - vor allem aus erstmals ausgewerteten Archivbeständen, die

1953 gerettet wurden und erst in den achtziger Jahren wieder zum Vorschein kamen,
sowie aus israelischen Archiven und russischen und jiddischen Zeitschriften, Biographien
und Interviews. Schon von seiner Entstehungsgeschichte her macht sein Buch daher ein-

311



drücklich deutlich, in welchem Masse es in der historiographischen Rückschau auf die

Perspektive ankommt. Diese ist für den Autor und seine Leser natürlich durch den
Epochenwechsel des Jahres 1989 sowie das Ende der Sowjetunion mitsamt der sie tragenden
Ideologie geprägt. Von hier aus gesehen, erscheint die Geschichte der jüdischen Kultur
unter der Herrschaft des Kommunismus nicht nur als eine Geschichte des Leidens,
sondern vor allem auch als eine jüdischer Selbstbehauptung. Veidlinger ist aber reflektiert

genug, die durch die revolutionäre Begeisterung des Anfangs gestellten Fragen nicht
auszublenden, namentlich die Frage nach dem Beitrag der „sowjetisierten" jiddischen
Propagandisten zur fast völligen Ausrottung der traditionellen jüdischen Kultur in weiten
Teilen der Sowjetunion. In welchem Masse der verfremdende Gebrauch von Bildern aus

der jüdischen Geschichte auf der Bühne in der Stalin-Zeit als kulturrevolutionäre
Kollaboration, als passives Mitläufertum oder aber als versteckter Widerstand zu interpretieren
ist, vermag letztlich wohl nur zu beurteilen, wer selbst unter den Bedingungen einer
Terrorherrschaft gelebt hat. Das mit 46 Schwarzweiss-Photos vorzüglich illustrierte und
mit einer Liste der gespielten Stücke (samt Hinweisen auf jeweils verfügbare Ubersetzungen)

sowie einem Index versehene Buch gibt jedenfalls eine hervorragende Einführung in
diesen in besonderer Weise „dramatischen" Abschnitt der jüngsten jüdischen Geschichte.

Matthias Morgenstern

Ulrike Koltermann, Päpste und Palästina. Die Nahostpolitik des Vatikans

von 1947 bis 1997, Münster: Aschendorff-Verlag 2001 Jerusalemer
theologisches Forum 2), 382 S., DM 98,—, ISBN 3-402-07501-6.

Die während eines zweijährigen Forschungsaufenthaltes in Rom entstandene

katholischtheologische Dissertation Ulrike Koltermanns bietet eine chronologische Darstellung der
vatikanischen Palästina-Politik seit dem Ende des britischen Mandats bis in die neueste
Zeit. Die Autorin lässt sich von der Annahme leiten, dass der Vatikan neben dem Schutz
der christlichen heiligen Stätten, Kirchen und Gemeinschaften vor allem das Ziel verfolgte,

zu einer friedlichen und gerechten Lösung des israelisch-palästinensischen Konfliktes
beizutragen. Da die Archive des Vatikans, die für diese Fragestellung von erstrangigem
Interesse gewesen wären, für den behandelten Zeitraum nicht zugänglich waren, stützt sich
die Untersuchung stattdessen vor allem auf veröffentlichte Äusserungen des Hl. Stuhles

und persönliche Interviews und Materialsammlungen römisch-katholischer Nachrichtenagenturen.

Nach einleitenden Ausführungen zur vatikanischen Diplomatie sowie zur Geschichte
des lateinischen Patriarchates und der christlichen Gemeinschaften und Stätten in Palästina

(S. 22-32) folgt der historische Hauptteil (S. 33-336). Hier kommen von der

Debatte über die Internationalisierung Jerusalems (1947-1949) bis zur Offizialisierung
der Beziehungen zu Israel und zur PLO während des Friedensprozesses der neunziger
Jahre alle relevanten Stationen der päpstlichen Nahostpolitik zu Darstellung. Der Leser

erfährt dabei manches Wissenswerte, das auch für die Einordnung des aktuellen Geschehens

nützlich sein kann. So hatte es noch am Ende der vierziger Jahre im Osservatore

Romano geheissen, „die Heiligkeit des Landes gelte in erster Linie, wenn nicht ausschliesslich,

für das Christentum" (S. 41); schon zwei Jahrzehnte später scheinen Äusserungen von

312



Paul VI., der „sich als Anwalt der Interessen aller drei monotheistischen Religionen
präsentierte" (S. 147), das gegenwärtige Engagement Johannes Pauls II. in gewisser Weise

vorbereitet zu haben. Diese Änderung der Sprachregelung führt die Autorin in wohltuender

Klarheit auf die macht- und einflusspolitische Zeitkonstellation zurück. Sie weist
darauf hin, dass die „traditionell christlichen Staaten in der internationalen Gemeinschaft"

an Gewicht verloren, „weil sie selbst zunehmend säkularer wurden und ausserdem der

Anteil nichtchristlicher Staaten in der UNO grösser wurde", so dass es sinnvoll erschien,

„Appelle an die internationale Gemeinschaft nicht exklusiv auf christliche Anliegen zu

gründen" (S. 147). Bedauerlich ist, dass die Autorin sich im Hinblick auf die israelischen

und arabischen Reaktionen auf die jeweiligen päpstlichen Initiativen wiederum häufig auf
sekundäre Quellen, etwa das Magazin Time oder englischsprachige press summaries,
stützt. Von den enttäuschten bis spöttischen Reaktionen der Israelis auf die „Pilgerreise"
Pauls VI. (1964) und warum Oberrabbiner Nissim beispielsweise einem Empfang des

Papstes fernblieb (S. 121-122), hätte man gern aus erster Hand erfahren.

Matthias Morgenstern

Hermann L. Gremliza (ed.): Hat Israel noch eine Chance? Palästina in der

neuen Weltordnung, Hamburg: KW konkret-Verlag 2001, 239 S., DM
29,80, ISBN 3-930786-32-X.

Der mit einem Vorwort von Jean Améry - „Der ehrbare Antisemitismus" (S. 7-12) -
versehene Sammelband enthält Beiträge unterschiedlichen Charakters und unterschiedlicher

Qualität zu aktuellen nahostpolitischen Fragen im Zeichen der zweiten Intifada. Die
meisten Aufsätze sind durch den Bezug auf die deutsche Erinnerungspolitik und die Frage
des Verhältnisses der deutschen Linken zu Israel verbunden, wie es sich in den vergangenen

Jahrzehnten am Beispiel des von Hermann L. Gremliza herausgegebenen Magazins
Konkret verfolgen lässt. Gremlizas Abkehr vom klassischen linken Antizionismus, der in
den siebziger Jahren noch Züge eines geschlossenen Weltbildes getragen und zu einer
unreflektierten Identifizierung mit den Palästinensern beigetragen hatte („Wir Palästinenser",

S. 13-18), führt in Verbindung mit seiner selbstkritischen Ausrichtung und einem

ideologiekritischen Anspruch nun im Gegenschlag zu scharfen Analysen der Defizite auf
arabischer und muslimischer Seite. Hier wie in Sylke Tempels Beitrag („Beruf: Palästinenser.

Yassir Arafat und die PLO", S. 65-76) gibt es viel Bedenkenswertes über die

Hintergründe der gegenwärtigen Ereignisse zu erfahren: etwa die Verschwendung der
Geldmittel der europäischen Geberländer durch die Bürokratie der palästinensischen
Autonomiebehörde (S. 67) oder den offensichtlichen Unwillen der Verwaltung Arafats, etwas
Praktisches fur die Integration der in ihren Lagern dahinvegetierenden Flüchtlinge zu tun
(S. 68). Doch was hier - in gemilderter Form auch in Thomas von der Osten-Sackens und
Thomas Uwers Beitrag „Der arabische Antisemitismus" - (S. 125-140) stört, ist das

Ressentiment. Muss man wirklich von der Wandlung der PLO von einer Sozialrevolutionären

zu einer „völkisch-religiösen Bewegung" (S. 16) sprechen, die sich - gar aus diesem

Grunde? - „der Sympathien der deutschen Aussenpolitik" (S. 17) erfreue? Und wenn die
Unberechenheit des Palästinenserpräsidenten nach Meinung der Autorin an seinem angeblichen

„Kampfnamen 'Abu'" (S. 71) kenntlich sein soll - wer kann, angesichts dieses

313



offenbaren Unsinns, der die alte arabische Sitte des „Vaternamens" (Kunya) mit Verrücktheiten

im Stile Saddam Husseins verwechselt, noch Information von Propaganda
unterscheiden

Nützlich und lesenwert sind demgegenüber einige Dokumente wie der Abdruck einer
erschütternden und entlarvenden Rede, die ein Mitglied des von der palästinensischen
Autonomiebehörde benannten Fatwa-Rates in Gaza, Dr. Ahmed Abu Halabiya, am 13.

Oktober im palästinensischen Fernsehen hielt (S. 103-105), sowie Expertisen zum
internationalen Recht im arabischen-israelischen Konflikt (S. 170-189), zum Thema „Israel
und die Vereinten Nationen" (S. 190-200) und zum Rückkehrrecht für palästinensische

Flüchtlinge (S. 201-206). Ferner hat der israelische Schriftsteller Yoram Kaniuk einen
Text beigesteuert („Aus der Traum", S. 109-124), der in gewisser Weise die Konsequenzen

aus der hier zum Ausdruck kommenden aporetischen Situation zieht und ein Zeugnis
enttäuschter Friedenshoffnungen ist. Martin Kloke schliesslich - „Zwischen Scham und
Wahn", S. 207-236; sein Beitrag ragt allein aufgrund seines umfangreichen Anmerkungsteils

heraus und kann formal und inhaltlich in ganz anderer Weise wissenschaftlichen

Ansprüchen genügen - informiert unter anderem über alte und neue Stereotypen in der

Wahrnehmung von Juden und Israelis in der zeitgenössischen linksradikalen Presse - bis

hin zu bedenklichen personellen und terminologischen Kontinuitäten aus böser Zeit im
„Neuen Deutschland" und bei der PDS (S. 227).

Als Dokument einer Ratlosigkeit ganz eigener Art erscheint ein satirischer Beitrag
Micha Brumliks: Für das Jahr 2010 sieht der Autor ein Abkommen zwischen dem

neugegründeten jüdischen Synhedrion und dem Mufti von AI Kuds darüber voraus, die „nach
talmudischem Recht bzw. nach der Scharija bevorzugte Mehrehe auch steuerlich, zumal
beim Wohnungskauf zu begünstigen" (S. 159). „In den säkularen Teilen des Landes, vor
allem in Tel Aviv und Gaza", sei die Entscheidung mit Erleichterung aufgenommen worden,

„erhofft man sich doch dadurch eine weitere Abwanderung der stets konfliktbereiten
Ultraorthodoxen aller Glaubensrichtungen nach Grossjerusalem / AI Kuds" (S. 160).

Gleichzeitig, so die Prognose, würden die Friedensverhandlungen, bei denen es darum

gehe, „weitere 3,5 Prozent der noch vom israelischen Militär besetzten Sicherheitszone

einer paritätischen UN/Nato-Verwaltung zuzuführen", zwischen dem im biblischen Alter
stehenden israelischen Premier Shimon Peres und dem „im Rollstuhl von Pflegekräften
aufrecht gehaltenen katatonen Yassir Arafat" fortgeführt (S. 160).

Matthias Morgenstern

Felix Gregor Neugart, Die alte Herrlichkeit wiederherstellen. Der Aufstieg
der Schas-Partei in Israel, Schwalbach/Ts.: Wochenschau Verlag 2000
Schriftenreihe des Deutsch-Israelischen Arbeitskreises für Frieden im Nahen
Osten 35), 104 S., Paperback DM 26,—, ISBN 3-87920-426-8.

Der rasante Aufstieg religiös-orthodoxer Strömungen gehört zu den überraschenden
Realitäten im Israel der Jahrtausendwende. Längst beschränkt sich die religiöse Renaissance

nicht mehr auf die kultische Praxis in den Familien und Hinterhof-Synagogen
ultraorthodoxer Wohngebiete: Wie kommt es, dass die vormals Stillen im Lande heute zu den
lautesten Stimmen in Gesellschaft und Politik des jüdischen Staates gehören? Die vorlie-

314



gende Studie des Politologen Felix Gregor Neugart ist der erste Versuch einer
mentalitätsgeschichtlichen Bestandsaufnahme dieses Phänomens im deutschsprachigen Raum. In
seinem 100 Seiten umfassenden Büchlein konzentriert sich der Autor auf die Untersuchung
der orientalischen Unterschichtspartei „Schas".

Die Partei der aus muslimischen Kulturkreisen stammenden „Misrachim", deren

Keimzelle noch Anfang der achtziger Jahre nicht mehr als eine auf Jerusalem und Bnei
Brak fokussierte Splittergruppe aus dem ultra-orthodoxen Milieu war, avancierte in den

späten neunziger Jahren zur drittgrössten Partei in Israel. Als Partei der zu kurz Gekommenen

gelang es Schas binnen weniger Jahre, massiv in das vagabundierende Wählerreservoire

der unzufriedenen jüdisch-orientalischen Unterschichten einzubrechen.

Worin besteht Schas' Erfolgsgeheimnis? Neugart beschreibt sehr übersichtlich die
entscheidenden Faktoren: Die Partei beschränkt sich nicht auf Klagen über die kulturelle und
ökonomische „Diskriminierung" durch die herrschende aschkenasische Elite. Vielmehr

propagiert sie eine orientalische Lesart des genuin europäischen Zionismus und verbindet
ihre ethno-religiöse Identität mit einem bemerkenswerten sozialen und erzieherischen

Engagement. Obwohl Schas Fragen der Sozialpolitik „eigentlich" als zweitrangig betrachtet,
hat die Partei ein beeindruckendes Netzwerk aus sozialen, erzieherischen und religiösen

Einrichtungen aufgebaut, das den marginalisierten orientalischen Massen neue Perspektiven

eröffnet hat.

Hervorgegangen aus einer oppositionellen Strömung innerhalb der ultra-orthodoxen
(aschkenasischen) „Agudat Israel" (einer Gruppe um den legendären „litauischen"
Rabbiner Elieser Menachem Schach), haben der frühere sefardische Oberrabbiner Ovadia
Josef und sein „politisches Gehirn", der ebenso charismatisch wie professionell auftretende
Arieh Derb, die Partei zu ungeahnten Höhenflügen geführt. Dass der ehemalige
Innenminister Der'i inzwischen ein wegen Korruption rechtskräftig verurteilter Straftäter ist, tut
der Popularität seiner Partei keinen Abbruch. Im Gegenteil: Die juristischen Massnahmen

gegen seine Person werden in orientalischen Kreisen als Ausdruck aschkenasischer

Gesinnungsjustiz gewertet, die sich gegen die Interessen der Misrachim richteten. Dennoch ist

Der'i dann doch schrittweise (nach den Wahlen von 1999) innerparteilich zurückgesetzt
worden.

Schas ist mehr als nur eine Partei auf ethnischer und religiöser Basis: Sie ist eine
charismatisch geführte „Bewegung", die den marginalisierten Massen unterprivilegierter
„Orientalen" zu neuem Selbstbewusstsein verholfen hat. Zugute kommt der ethno-

populistischen Partei, dass sie zwar nicht um jeden Preis „fundamentalistisch" und
prinzipienstark auftritt, wohl aber „jüdische Werte" mit einer national-religiösen Geschlossenheit

und Überzeugungskraft vertritt, die selbst unter aschkenasischen Ultra-Orthodoxen
Bewunderung hervorruft: Drohte die vormoderne Gewohnheitsreligiosität der Misrachim
im modernen Israel über kurz oder lang obsolet zu werden, so verhalf ihr Schas zu einer

beispiellosen „Frischzellenkur". Schas vermittelte der traditionsbewussten Religiosität
orientalischer Milieus einen neuen Bedeutungs- und Sinngehalt.

Eine unerlässliche Voraussetzung für den Mobilisierungserfolg von Schas ist die
vordemokratische Unbekümmertheit, mit der ihre ideologischen Wortführer den integrativen
Charakter der Schas-Botschaft propagieren - ganz im Gegensatz zu jenem westlich-liberalen

Konzept einer Trennung von Staat und Religion, nach dem sich säkulare (und auch

manche religiöse) Israelis bis heute vergeblich sehnen. Auf die Fahnen geschrieben hat sich

die Partei die Bewahrung der sefardischen Alltagstradition, die Transformation der säkular
dominierten Gegenwart und die Integration der jüdischen Nation durch religiöse Werte.

315



Die Schas-Partei ist seit 1988 Teil sowohl rechter wie linker Regierungen - mit
wachsendem Gewicht. Der Zugriff auf staatliche Gelder zugunsten der eigenen Klientel ist
ihr im Zweifel wichtiger als die Orientierung an starren Prinzipien. Ihren grossen Einfluss

muss auch der frühere israelische Botschafter in Deutschland, Avi Primor, unterschätzt
haben, als er in einem Zeitungsinterview äusserte, die Regierungspartei Schas sei „keine
demokratische Partei". Damit hatte Primor eine längst überfällige Diskussion über die

zivilgesellschaftliche Entwicklung Israels forciert.
Leider hat Neugart die Entwicklung der letzten Jahre - ausser in seiner Schlussbetrachtung

- nicht mehr berücksichtigt: Schas scheint zum Faszinosum ausgerechnet jener
westlich orientierten Intellektuellen zu avancieren, die den Verlust ihrer ideologischen
Blütenträume kaum verwunden haben. Die damit aufgeworfene Frage ist spannend - auch

wenn sie Neugart erst gar nicht diskutiert: Könnte Schas eines Tages zu einer geläuterten
basisorientierten Bewegung mutieren, die sich demokratischen Werten öffnet und im
Prozess einer zivilgesellschaftlichen Domestizierung einen Beitrag zur inneren Versöhnung
der fragmentierten Subkulturen Israels leistet? Allein - derartige Anzeichen vermag der
Rezensent (noch) nicht zu erkennen.

Martin Kloke

Michael Iancu, Spoliations, Déportations, Résistance des Juifs à Montpellier et
dans l'Hérault (1940 — 1944), Avignon: Éditions A. Barthélémy 2000.

Le sort des Juifs en France pendant la seconde guerre mondiale est aujourd'hui bien

connu, notamment par les ouvrages de Serge Klarsfeld, Lucien Lazare, Michael Marrus,
Robert Paxton, Renée Poznanski et Georges Wellers. Ils y ont exposé la législation
antisémite du régime de Vichy et des lois d'occupation, les mécanismes de la spoliation et de

l'aryanisation, les internements et les déportations, le rôle des organisations juives dans les

secours apportés à leurs correligionnaires, la résistance et l'aide de la population non juive.
Cette monographie de M. Iancu complète fort bien les ouvrages d'ensemble précités.

Elle frappe d'emblée par l'ampleur et la minutie des consultations d'archives de l'époque,
tant publiques que privées dont l'auteur tire des synthèses éclairantes. Et la publication de
nombreux témoignages inédits résultant d'entretiens ou d'échanges de correspondances,
reproduits pour partie in extenso sous forme d'annexes, ainsi que des photographie lui
confère un caractère concret, émouvant.

Cette étude révèle l'ampleur de l'entreprise de spoliation, le rôle important des

administrateurs des biens juifs confisqués ce qui démontre l'efficacité de la politique
antisémite de Vichy, les terribles condition de vie au camp de transit d'Agde, le rôle des

organisations juives dans l'aide apportée aux juifs français et étrangers, l'échec de la grande
rafle du 26 août 1942, qui s'explique par la vigilance accrue après les grandes rafles de la

région parisienne et l'humanité de nombreux gendarmes et policiers qui alertèrent les juifs
en danger. L'auteur montre donc, preuves à l'appui, que dans leur combat pour la survie,
les Juifs ont montré une grande solidarité dans l'adversité et ont pu bénéficier de l'aide
d'une partie agissante de la population non juive où l'on trouve des Justes parmi les

nations.

Joseph Starobinski

316


	Rezensionen

