
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 57 (2001)

Artikel: J.G. Fichte und das Judentum : eine Kritik des Buches Fichtes Idee der
Nation und das Judentum von Hans-Joachim Becker

Autor: Voigts, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961024

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


im Gespräch im Gespräch im Gespräch im Gespräch

J. G. Fichte und das Judentum

Eine Kritik des Buches
Fichtes Idee der Nation und das Judentum

von Hans-Joachim Becker

von Manfred Voigts*

Die Frage des Zusammenhanges von deutschem Idealismus und Antisemitismus (oder,
weil dieses Wort erst später geprägt wurde: Judenfeindschaft) ist auch heute noch nicht
befriedigend beantwortet, oder die Antworten sind bisher nicht breit rezipiert und
akzeptiert worden. Neben umfassenden Darstellungen1 erscheinen immer wieder
Einzeluntersuchungen, so das hier zu besprechende Buch.2 Es hat eine Widmung, die aber -
höchst unüblich - als Untertitel vorgestellt wird: „Den vergessenen Generationen der
jüdischen Fichte-Rezeption". Ich selbst wurde auf das Buch aufmerksam gemacht, als

ich die letzte Stunde meiner Vorlesung „Johann Gottlieb Fichte und der Zionismus. Ein
Antisemit als Vorbild für die jüdische ,Renaissance'?" vorbereitete. In der Vorlesung
hatte ich in der notwendigen Breite dargestellt, was ich vorher in einem Beitrag zum
Year Book 2000 des Leo Baeck Institute nur angedeutet hatte. Wenige Tage später
druckte die Frankfurter Allgemeine Zeitung am 13. 7. 2001 eine Rezension von einem
Autor, der nur über allgemeinere Kenntnisse der Thematik verfügte. Die hier vorgelegte
Rezension beruht auf genauer Kenntnis der von Becker behandelten Texte, und da dies
bei einer Rezension nicht immer der Fall ist, sind diese Vorbemerkungen notwendig.

Das mit 417 Seiten umfangreiche Buch, das als Band 14 der Reihe „Fichte-Studien.
Supplementa" aufgenommen wurde, behandelt fast alle einschlägigen Texte, also jene
Texte, die von Juden - wo sich allerdings schon eine zentrale Problematik ergibt - über
Fichte verfasst wurden. Dieses Buch ist praktisch die Fortführung einer langen Debatte,
die sich um die Frage dreht, ob Fichte Vordenker eines Nationalismus war, der später in
den Nationalsozialismus einmündete. Die berühmten Reden an die Deutsche Nation
wurden — mit welcher Berechtigung, ist umstritten - von den Nazis vereinnahmt.
Daneben gab es schon immer eine Fichte-Tradition, die sich mehr auf den frühen

PD Dr. Manfred Voigts, Gasteiner Strasse 9, D-10717 Berlin.
1 Z. B. M. Brumlik, Deutscher Geist undJudenhaß. Das Verhältnis des philosophischen

Idealismus zum Judentum, München 2000.
2 H.-J. Becker, Fichtes Idee der Nation und das Judentum, Amsterdam, Atlanta:

Editions Rodopi B.V. 2000 Fichte-Studien. Supplementa 14), 417 S., NLG
90,-, ISBN 90-420-1502-0.

284



Fichte gründete, der begeisterter Anhänger der Französischen Revolution war. In diese
frühe Phase aber fallen judenfeindliche Äusserungen Fichtes, die ihn wiederum in die
antisemitische Tradition stellen, und in der späten Phase gibt es wiederum Äusserungen,
die ihn als späten Republikaner erscheinen lassen. Diese Diskussion ist nach 1945

erneut aufgeflammt und wurde 1990 von Erich Fuchs in den Fichte-Studien wieder
aufgenommen („Fichtes Stellung zum Judentum"), der Fichte vom Vorwurf der
Judenfeindschaft reinigen wollte. Von Walter Grab ist die Debatte in einer scharfen Kritik der
Position von Fuchs 1992 in der Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte fortgeführt
worden („Fichtes Judenfeindschaft"). Becker scheint diese Kritik von Grab an Fuchs
nicht gekannt zu haben, er zieht nur dessen Text zu der grossen Preussen-Ausstellung
1981 und einen Aufsatz von 1983 heran, der seit 1991 in einer stark erweiterten
Fassung vorliegt („Der deutsche Weg der Judenemanzipation 1789-1938"). Nach
einem Zitat von Grab schreibt Becker:

„Grab verbindet diesen [modernen rassistischen und politischen Antisemitismus]
mit dem .übersteigerten Chauvinismus' der Reden an die deutsche Nation, wo die
Deutschen als ,das Urvolk schlechthin' erscheinen, ,das alle positiven Eigenschaften
in sich vereinige'. Zwar spricht Fichte nicht von ,dem Urvolk schlechthin', sondern
vielmehr von ,einem Urvolk', wie - nach seiner Einschätzung - etwa auch die alten
Griechen und Römer es waren oder die modernen Slaven es sind und die Juden
zweifellos, aber das muss man ja offenbar nicht so genau nehmen".3

Wenn man es genau nimmt, dann müsste man an so einem wichtigen, im Zusammenhang

des Buches sogar zentralen Punkt nachweisen, wo Fichte von den Juden als

,Urvolk' geschrieben hat; ich kenne hierfür keinen Beleg, ich kenne auch in der
Sekundärliteratur keine ähnliche Behauptung, aber vielleicht ist mir da etwas entgangen.
Belegbar und sehr genau genommen aber ist folgendes Zitat, der Beginn der siebenten
Rede an die deutsche Nation:

„Es sind in den vorigen Reden angegeben und in der Geschichte nachgewiesen die
Grundzüge der Deutschen als eines Urvolkes, und als eines solchen, das das Recht
hat, sich das Volk schlechtweg, im Gegensatze mit anderen von ihm abgerissenen
Stämmen zu nennen".4

Sehen wir von dem Sprachwandel von .schlechtweg' zu .schlechthin' ab, so sehe ich
keinen Grund, Grab hier zu kritisieren.

Stünde dieser Punkt allein, könnte man über ihn hinwegsehen, aber dieses Vorgehen

ist leider nicht untypisch, und es muss anhand einiger Beispiele dargestellt werden.
Das Material, auf das sich eine Einschätzung der Position Fichtes gegenüber den Juden
stützen kann, ist weitgehend bekannt, und es ist nicht gerade sehr viel, so dass es auf die

Bewertungen ankommt, wenn man unterschiedliche Positionen einnehmen will. Im
Zentrum des Vorwurfes, Fichte sei ein Judenfeind gewesen, steht eine Passage aus
seinem erstmals anonym erschienenen Werk Beitrag zur Berichtigung der Urtheile des

Publicums über die französische Revolution von 1793, die als locus classicus in die Literatur
über den Antisemitismus eingegangen ist: Man solle allen Juden in einer Nacht die

Köpfe abschlagen und ihnen neue aufsetzen, in denen nicht eine jüdische Idee sei7 Vor
allem wegen dieses Satzes ist Fichte zu seinen Lebzeiten heftig angegriffen worden, und

3 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 16-17; siehe auch S. 148.
4 J. H. Fichte (ed.), Johann Gottlieb Fichte's sämmtliche Werke. Band VII, Berlin

1846, S. 359.
5 J. H. Fichte (ed.), Johann Gottlieb Fichte's sämmtliche Werke. Band VI, Berlin 1845,

S. 150.

285



es ist Fichte immer vorgehalten worden, dass er sich dennoch von diesem Satz nie
distanziert hat. Becker aber findet eine Distanzierung (übrigens nicht in jenem Teil, der
sich mit Fichte, sondern in dem Teil, der sich mit der jüdischen Fichte-Rezeption
befasst). Ohne bibliographischen Nachweis verweist er auf die sogenannte
Verantwortungsschrift von 1799, in der es um den Vorwurf des Atheismus ging. Hier habe sich
Fichte von seiner Position gegenüber den Juden, die er im „Beitrag" formuliert hatte,
distanziert. Becker sieht hierin einen zentralen Beweis; in seiner abschliessenden
„Bilanz" schreibt er,

„dass seine Form der Kritik die von ihr Betroffenen unnötig verletzen musste. In
diesem Punkt hatten [die Kritiker] Ascher und Nicolai in ihrer Antikritik durchaus
recht und Fichte hat dies schliesslich auch akzeptiert. Zumindest hat er sich generell
(in der sog. Verantwortungsschrift von 1799) von den Positionen im Beitrag
distanziert und seine dortige Judentumskritik auch niemals wiederholt".6

Wenn man sich die Selbstkritik, über deren Tragweite noch zu streiten wäre, genau
ansieht, so betrifft sie einzig und allein seine im „Beitrag" vorgetragenen jakobinischen
und demokratischen Vorstellungen;7 vom Judentum ist dort überhaupt nicht die Rede.
Und da seine judenkritische Position sich weder aus seinen jakobinischen noch gar aus
seinen demokratischen Positionen ableiten lässt, kann hier von einer Distanzierung von
seinen judenfeindlichen Aussagen keineswegs gesprochen werden. Hier ist meines
Erachtens der Rahmen dessen, was interpretatorisch aus einem Text herausgelesen werden
darf, klar überschritten.

Zur Entlastung Fichtes vom Vorwurf der Judenfeindschaft wird immer wieder auf
einen Brief an seine Frau vom 13. September 1799 hingewiesen, der Fichtes Sinneswandel

gegenüber den Juden klar belege. Dort heisst es über Dorothea Veith: „Das Lob
einer Jüdin mag in meinem Munde besonders klingen; aber diese Frau hat mir den
Glauben, dass aus dieser Nation nichts Gutes kommen könne, benommen".8 Kann
dieser Satz ein zentraler Beweis - Becker bezieht sich in seinem Buch viermal auf ihn -
für Fichtes Sinneswandel sein? Kann man diesem zumuten, sein Urteil über ein Volk
von einer Person abhängig zu machen? Ist nicht die Interpretation realistischer, dass

Fichte sein Urteil über das Volk selbst bestehen liess, aber seine Bewertung jener
wenigen Menschen änderte, die „aus dieser Nation [. .] kommen"? Die also mit der
Nation nicht mehr eng zusammenhängen? Becker selbst wies daraufhin, dass Dorothea
Mendelssohn, verheiratete Veith, später verheiratete Schlegel, nur aus Rücksicht auf ihre
Mutter damals nicht zum Christentum übertrat, sondern diesen Schritt erst wenige
Jahre später vollzog. Ein klarer Beweis scheint mir dieser Satz nicht zu sein, allenfalls
kann man das Bild des Glases Wasser heranziehen, das einer als halbvoll, ein anderer als

halbleer betrachtet.
Beckers Bestreben musste es sein, die nationalistischen Aussagen Fichtes möglichst

herabzumildern und so zu tun, als hätte Fichte keineswegs die Deutschen als Vorbild
der Völker und als Heil der Menschheit betrachtet. So zitiert er die berühmte und vor
allem von jüdischer Seite herangezogene Forderung Fichtes: „für Freiheit, gegründet auf
Gleichheit alles dessen, was Menschengesicht trägt".5 Diese Forderung aber könne nach
Fichte eben nur von den Deutschen erfüllt werden; Fichte weiter:

6 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 381-382.
7 J.H. Fichte {ed.), Johann Gottlieb Fichte's sämmtliche Werke. Band V, Berlin 1845,

S. 28-29.
8 Zitiert bei H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 111.
1 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 296-297; J. H. Fichte {ed.), Johann Gottlieb Fichte's

sämmtliche Werke. Band IV, Berlin 1845, S. 423.

286



„Nur von den Deutschen, die seit Jahrtausenden für diesen grossen Zweck da sind,
und langsam demselben entgegenreifen; - ein anderes Element ist für diese Ent-
wickelung in der Menschheit nicht da".10

Becker kommentiert: „Das Gemeinte im letzten Halbsatz kann vielleicht genauer
wiedergegeben werden mit ,ist gegenwärtig - 1808! - nicht erkennbar'".11 Eine erstaunliche

Feststellung, wenn man berücksichtigt, dass er 21 Seiten vorher Fichte zitierte: „Es
ist daher kein Ausweg: wenn ihr [Deutschen] versinkt, so versinkt die ganze Menschheit
mit, ohne Hoffnung einer einstigen Wiederherstellung".12 Entgegen dem klaren Wortsinn

fügt Becker auch hier hinzu, die Freiheit werde „zumindest auf dem europäischen
Kontinent endgültig dahin sein".

Nur einen letzten Punkt möchte ich noch anführen, der einen höchst problematischen

Umgang mit den Texten belegen kann. Beckers durchgehende Intention ist es,

Fichte als Exponenten der rationalistischen Aufklärung und als Streiter für die
Menschenrechte darzustellen. So schreibt er über Fichtes Erziehungsprogramm, das den
Kern der Reden an die deutsche Nation ausmacht:

„Fichte setzt auf Einsicht, nicht auf Zwang. So wie es in der Militärpflicht
Ausnahmen gibt, so könne man auch im Erziehungswesen Ausnahmen in Kauf
nehmen, denn da es sich um eine Erziehung zum Selbstdenken und zur Freiheit handelt,

wirke sie ohnehin suggestiv".13

Vergeblich sucht man bei Becker folgende Passagen aus den „Reden":

„Dagegen würde die neue Erziehung gerade darin bestehen müssen, dass sie auf
dem Boden, dessen Bearbeitung sie übernähme, die Freiheit des Willens gänzlich
vernichtete, und dagegen strenge Nothwendigkeit der Entschliessungen und die

Unmöglichkeit des entgegengesetzten in dem Willen hervorbrächte, auf welchen
Willen man nunmehr sicher rechnen und auf ihn sich verlassen könnte. [. .] wer
ein solches festes Wollen hat, [. .] für ihn ist die Freiheit des Willens vernichtet
und aufgegangen in der Nothwendigkeit".14

Das bedeutet für das Verhältnis von Pädagogen und Zögling:

„Willst du etwas über ihn vermögen, so musst du mehr thun, als ihn bloss anreden,
du musst ihn machen, ihn also machen, dass er gar nicht anders wollen könne, als

du willst, dass er wolle".15

Dies als Programm des „Selbstdenkens" darzustellen grenzt meines Erachtens an
Fälschung. Insbesondere, wenn man über den Staat des „neuen Menschengeschlechtes"
liest:

„der Staat, als höchster Verweser der menschlichen Angelegenheiten, und als der
Gott und seinem Gewissen allein verantwortliche Vormund der Unmündigen, habe
das vollkommene Recht, die letzteren zu ihrem Heile auch zu zwingen".16

10 J.H. Fichte (ed.), Johann Gottlieb Fichte'ssämmtliche Werke. Band IV, S. 423-424.
11 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 297.
12 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 276; J.H. Fichte (ed.), Johann Gottlieb Fichte's

sämmtliche Werke. Band VII, S. 499.
13 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 158-159.
'4 J.H. Fichte (ed.), Johann Gottlieb Fichte's sämmtliche Werke. Band VII, S. 281 —

282.
13 J.H. Fichte (ed.), Johann Gottlieb Fichte's sämmtliche Werke. Band VII, S. 282.
lf> J.H. Fichte (ed.), Johann Gottlieb Fichte's sämmtliche Werke. Band VII, S. 436.

287



Beckers Darstellung Fichtes ist, vor allem, da sie nicht systematisch vorgeht und seine

Philosophie nirgends darlegt und nur auf einzelnen Zitaten beruht, höchst einseitig, sie
übersieht regelmässig die „dunklen" Seiten in Fichtes Denken oder verharmlost sie zu
„Ausnahmen".

Angesichts dieser sehr problematischen Interpretationsleistungen stellt sich mit
besonderem Gewicht die Frage: Was bezweckt der Autor? Becker sagt es sehr klar: Er will
„den wahren Fichte"17 vorstellen, denn ein

„gebanntes Starren auf das Thema jener jüngeren Vergangenheit, die nicht vergehen
will, nämlich die Katastrophe des Nationalsozialismus, ergibt in Hinblick auf Fichte,

so die These dieses Buches, eine Engführung des Blickes".18

Was Becker hier über 400 Seiten hinweg tut, ist den Blick auf Fichte und sein Verhältnis

zu den Juden wieder herzustellen, wie er vor der „Katastrophe des Nationalsozialismus"

bestand, eine Katastrophe, deren Höhepunkt die staatlich organisierte Vernichtung

der europäischen Juden war, die fast vollendet wurde. Mit den historischen und
sozialgeschichtlichen Argumenten der Antisemitismusforschung befasste sich Becker
nirgends, selbst das hier unbedingt heranzuziehende Buch von Rainer Erb und Werner
Bergmann19 scheint ihm unbekannt zu sein. Nur die Fichte unmittelbar betreffenden
Passagen einiger Standardwerke hat er herangezogen und kritisiert. Es geht Becker nur
um einen Punkt: Fichte vom Vorwurf der Judenfeindschaft freizusprechen. Dafür legt
er zwei Beweisreihen vor: Erstens hatte Fichte jüdische Freunde und Schüler - dies
behandelt er im ersten Teil zweitens haben viele Juden und gerade führende Zioni-
sten Fichte positiv rezipiert — dies stellt er im zweiten Teil dar. Das gesamte Buch stellt
eine sehr belesene Aneinanderreihung von Details dar, die meistens an einzelnen
Personen festgemacht sind, die wiederum möglichst dem historischen Zeitlauf entsprechend

eingereiht werden. Die jüdischen Freunde und Bekannten Fichtes werden
dargestellt, der Kreis um Rahel Varnhagen, die christlich-deutsche Tischgesellschaft wird
als pluralistischer Debattierklub vorgestellt, Fichtes Rolle bei der sogenannten Brogi-
Affäre, bei der er wegen der ungerechten Behandlung eines jüdischen Studenten sein
Amt als erster gewählter Rektor der Universität in Berlin aufgab - die Fichte-Rezeption
bei Heinrich Heine (höchst einseitig) und Heinrich Graetz über Moses Hess, Ferdinand

Lassalle bis zu den Zionisten und den „deutschen" Juden Hermann Cohen und
Julius Goldstein, alles wird dargestellt, als habe es den Holocaust nicht gegeben. Die
wenigen Seiten über Autoren, die sich um oder nach 1945 über Fichte geäussert haben
(vor allem Ernst Bloch und Andre Glucksmann), ändern hieran nichts. Dieses Vorgehen
ist ja auch logisch: Wenn der Holocaust eine „Engführung des Blickes" verursacht hat,
dann muss diese wieder rückgängig gemacht werden. Dass die Vernichtung der
europäischen Juden durch deutsche Nationalsozialisten etwas in der Vorgeschichte Verborgenes,

aber Vorhandenes nur in die Sphäre der politischen Realität emporgehoben hat
und daher die Vorgeschichte auch rückblickend korrigiert werden muss, dies ist für
Becker undenkbar. Aber hier beginnt erst die wahre Problematik der Position Fichtes zu
den Juden.

Beckers Position ist eindeutig, wenn er sie auch nicht geschlossen präsentiert,
sondern sie an dem Material abarbeitend stückchenweise darbietet. Von dem schlimmen
Ausrutscher im „Beitrag" abgesehen, teilt er Fichtes Position gegenüber den Juden, die

17 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 10.
18 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 11.
19 R. Erb/W. Bergmann, Die Nachtseite der Judenemanzipation. Der Widerstand ge¬

gen die Integration der Juden in Deutschland 1780 — 1860, Berlin 1989
Antisemitismus und jüdische Geschichte 1).

288



für ihn eindeutig zu sein scheint, völlig. Die nun folgende Reihe von Zitaten über das
Verhältnis von Judentum und Christentum wird vielleicht einen inneren Gang der
Argumente darstellen können, der aber im Buch selbst nirgends thematisiert oder
kritisch reflektiert wird.

Becker schreibt: „Das Bestreben, die Religion - sei es jüdische oder christliche - auf
die Basis der Vernunft zu stellen hatte Fichtes volle Sympathie".20 Zehn Seiten weiter
lesen wir, „dass Fichte hier einen Entwicklungsprozess von allen Konfessionen fordert,
den er aber auch tatsächlich in der gesellschaftlichen Wirklichkeit seiner Zeit sich
realisieren sieht." Dann kommt er - eines seiner beiden entlastenden Argumente - auf
Fichtes jüdische Bekanntschaften zu sprechen:

„Wenn wir uns das bisher über die jüdischen Bekanntschaften Fichtes Gesagte vor
Augen führen, so ist ihnen allen gemeinsam [...], dass der Aufklärungsprozess
bedeutete, dass sie sich von der exklusiven Religion ihrer Väter emanzipiert haben
und sich zum guten Teil einem aufgeklärten Christentum zugewandt hatten oder
dass [. .] die kritische Philosophie in der Nachfolge Kants de facto die Massstäbe
fürs Denken und Handeln gab".

Becker geht noch einen Schritt weiter:

„Dies ist also der Gang der gesellschaftlichen Entwicklung in religiöser Hinsicht,
wie ihn Fichte in den nächsten vier Jahrhunderten sich vollziehen sieht. Wir Heutigen

stehen in dieser Perspektive erst in der Mitte jenes Prozesses, in dem - so
Fichtes Überzeugung - die Vernunft immer stärker das Feld behaupten wird".21

Wenige Seiten später ist dann von einer gleichmässigen und gleichrangigen Entwicklung
von Judentum und Christentum nicht mehr die Rede:

„Fortschrittsdenken ist notwendig prozessuales Denken. Damit ist aber auch klar,
dass das Christentum die Positionen von Judentum und ,Heidentum' hinter sich
gelassen hat und für Fichte gegenüber beiden fortgeschritteneres Bewusstsein
verkörpert. Und innerhalb des Christentums bedeutet für ihn wiederum der
Protestantismus eine fortgeschrittenere Stufe gegenüber dem Katholizismus".22

Zwei Seiten später schreibt er: „Fichte hatte bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts das
eine Europa im Blick, allerdings als ein christliches Europa". Wieder 50 Seiten später
geht der Gedanke weiter:

„Inhaltlich kritisiert er (Fichte) allerdings, dass die vorgeschlagene Angleichung von
Christentum und Judentum [durch David Friedländer 1799] auf aufklärerischer
Grundlage letztlich keinem von beiden nützen würde".23

Damit wären wir vor den Beginn des stockenden Gedankenganges zurückgeworfen.
Wieder 60 Seiten weiter wird dann klar ausgesprochen, was Fichte nach Beckers

Meinung forderte, und da er hieran keinerlei Kritik übte, wohl zurecht forderte; über
Heinrich von Treitschke schreibt Becker:

„Er wurde zum Auslöser des unglückseligen Antisemitismusstreites in den 80-er
Jahren des 19. Jahrhunderts, in welchem er durchaus im Sinne des frühen, auf
Aufklärung und Revolution bauenden Fichte eine vollständige Assimilation forder-

20 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 122.
21 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 133.
22 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 138.
23 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 191.
24 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 258.

289



Wie gesagt: Es gibt in dem Buch keine geschlossene Passage, in der diese Überlegungen

zusammenhängend und überschaubar dargestellt sind, man muss sich dies

zusammentragen, obwohl es wohl zum Zentrum der in diesem Buch behandelten
Problematik gehört. Fazit: Die Juden, die Fichte schätzte, waren im Grunde aufgeklärte
Christen - nur ist dann die Frage, ob sie zu dem Zweck taugen, zu dem sie herbeizitiert
werden, zur Entlastung Fichtes vom Vorwurf der Judenfeindschaft. Diese wird von
Becker immer wieder positiv bekräftigt als berechtigte Kritik an der jüdischen Orthodoxie.

In seiner „Bilanz" hebt er hervor, dass es Fichte

„nicht primär um eine Kritik des Judentums als solches gegangen war, sondern
vielmehr um die Kritik des Aufklärers an der Orthodoxie! Es handelt sich folglich bei
Fichte weniger um den Gegensatz von Christentum und Judentum, als vielmehr
um den von Aufklärung und Orthodoxie - ein Gegensatz, der im übrigen auch
seine Flaltung zum Christentum bestimmte".25

Die Orthodoxie aber — der Name kam um 1790 erst langsam in Gebrauch — umfasste
damals praktisch das gesamte Judentum, da sich jene kleine aufgeklärte und
gesellschaftlich arrivierte Schicht von Juden erst langsam zu bilden begann; ein nicht-orthodoxes

Judentum war unbekannt, es gab nur Juden, Christen oder philosophische
Atheisten. Ausserdem hat Becker ja schon dargestellt, dass Fichte das Judentum für
historisch überwunden hielt. An dieser Auffassung Fichtes wird in Beckers Buch
nirgends Kritik vorgetragen, Vernunft und Emanzipation waren in der Praxis der Übertritt
der Juden zu einem aufgeklärten Protestantismus, und das sei der Weg des fortschritt-
lich-prozessualen Denkens.

Diese Auffassung hätte eigentlich problematisch, ja undurchführbar sein müssen,
als Becker die zionistische Fichte-Rezeption darlegte. In der Tat haben erstaunlich viele
führende deutschsprachige Zionisten Fichte gelesen und als Vordenker einer erst noch
zu errichtenden jüdischen nationalen Einheit für ihre Zwecke benutzt. Überall, wo
Fichte „Deutschland" schrieb, schrieben sie „Zion", „Palästina" oder „jüdisch-nationales
Territorium". Der Kampf der Zionisten wandte sich zwar auch gegen die nun tatsächlich

vorhandenen Orthodoxen, aber eben auch gerade gegen die „Assimilaten", auf die
Fichte seine Hoffnung gesetzt hatte, was Becker auch konstatiert.26 Hier wurde mit
Fichte gegen Fichte gestritten. Becker zitiert einen Brief von Adolf Böhm, der später ein
umfangreiches Standardwerk über den Zionismus geschrieben hat und der hier seinerseits

Robert Weltsch zitiert. Becker kommentiert:

„Interessant an diesem ausführlichen Zitat bei Böhm ist die Verwendung Fichtes als

Beleg gegen ,die Assimilanten', indem Böhm sich Fichtes Kritik der Anpassung der
Deutschen an die französische Kultur seiner Zeit zu eigen macht und sie analog

gegen das nicht-nationale Judentum richtet. Die Ironie dieser Verwendung gewis-
sermassen Fichtes gegen sich selbst besteht darin, daß dieser gerade in bezug auf das

Judentum von der Notwendigkeit der Assimilation an eine auf der Basis der
Vernunft sich etablierende aufgeklärte Form des Staates überzeugt gewesen war".2

Das war's. Hier, wo das Problem beginnt, sucht man bei Becker vergeblich eine präzise
Darstellung der Situation der Zionisten, vergeblich die inneren Gründe der Fichte-
Rezeption, die weit über die Frage des Nationalbegriffes hinausging, und man sucht
deswegen natürlich vergeblich nach Antworten. Becker weiss von der tiefen Einbettung
Fichtes in das Bewusstsein der „jüdischen Renaissance" offensichtlich wenig, weshalb er

25 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 382.
26 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 324.
27 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 342-343

290



Fichte auch nur dort sieht, wo er tatsächlich genannt wird. Es gibt aber viele Texte, die

von einer Fichte-Rezeption zeugen, obwohl in ihnen der Name Fichte nicht fällt. Und
Becker umgeht mehr oder weniger geschickt das mit dieser Rezeption verbundene
Problem, dass die Zionisten natürlich über Fichtes judenfeindlichen Äusserungen und
über die deutsch-nationale Fichte-Rezeption Bescheid wussten. Diese deutsch-nationale
Fichte-Rezeption taucht bei ihm nur dort auf, wo sie von jüdischen Autoren als unsinnig

und falsch dargestellt wird, so bei Isidor Levy und Julius Goldstein, dem Heraus-
geber der Zeitschrift Der Morgen. Dass die Zionisten ebenfalls mit der Judenfeindlichkeit

Fichtes konfrontiert waren, belegt Becker selbst - allerdings in einer Fussnote 55

Seiten vor dem Zionismus-Kapitel. Äls besonders schlimmes Beispiel für die Verleumdung

Fichtes als Judenhasser führt Becker gleich zu Beginn Heinrich Graetz und seine
Geschichte der Juden an.28 Ein eigener Abschnitt belegt dann, dass Graetz mit dieser

Meinung allein stand und nicht nur von Heinrich von Treitschke, sondern auch von
führenden Juden seiner Zeit deswegen angegriffen wurde. In einer Fussnote heisst es

dann:

„Die innerjüdische Kritik an Graetz teilte jedoch nicht der spätere Zionismus.
Dieser schätzte ihn wegen seines Beitrages zur Bewußtseinsbildung der Juden nicht
als einer Religionsgemeinschaft, sondern als einer Nation".29

Im Abschnitt über die zionistische Fichte-Rezeption30 taucht der Name Graetz nicht
mehr auf, das Problem ist umschifft. Das wirkliche Problem beginnt aber erst dort, wo
gefragt wird, warum die Zionisten Fichte rezipierten, obwohl sie von seiner judenfeindlichen

Einstellung wussten; das Problem beginnt erst dort, wo man weiss, dass die
deutsch-nationale und die jüdisch-nationale Position auch hier sehr nahe beieinander
lagen. Dass mit den Fichte-Feiern 1913/1914 und dem Beginn des Weltkrieges die
„Ideen von 1914" konstruiert wurden und Fichte dabei eine wichtige Rolle spielte, was
den Zionisten nicht entgangen war - auch darüber erfährt man hier nichts, weil die

Argumentation insgesamt nur ad personam geführt wird.
Was aber noch problematischer ist: Becker geht mit keinem Wort darauf ein, dass

ein grosser Teil derjenigen Zionisten, die er als Zeugen für einen nicht judenfeindlichen
Fichte aufruft, später ihre Position zu Fichte änderten. Hier seien nur Martin Buber,
Hans Kohn und S. H. Bergman genannt. Ersterer hat in einer Kontroverse mit Ger-
shom Scholem seine Nähe zu Fichte bedauert. Hans Kohn hat 1949 in seinem Aufsatz
„The Paradox of Fichte's Nationalism" (Jounal ofthe History ofIdeas) eine scharfe Kritik
an Fichte vorgetragen. Bei Bergman liegen die Dinge für Becker noch schlechter. Becker
zitiert aus dem Fichte-Artikel der Encyclopaedia Judaica etwas, das seine Meinung
stützt;31 offensichtlich hat er nicht erkannt, dass Bergman Autor dieses Artikels war,
und er hat folgenden Satz aus dem Fichte-Artikel nicht zitiert: „This negative attitude
toward Jews in general must be distinguished from his attitude toward individual Jewish

philosophers".32 Bergman bescheinigte Fichte also trotz der freundschaftlichen Beziehung

zu einzelnen philosophisch gebildeten Juden eine allgemeine negative Haltung
gegenüber Juden - ein Urteil, das der gesamten Konstruktion Beckers zur Entlastung
Fichtes widerspricht.

28 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 14.
29 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 264.
30 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 320-343.
31 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 387 Anm. 181.
32 S. H. Bergman, Fichte, Johann Gottlieb, in:

Judaica. Band VI, Sp. 1260-1261.
C. Roth et al. (ed.), Encyclopaedia

291



Was aber noch wichtiger ist: Ein grosser Teil jener Zeugen (Martin Buber, Hans
Kohn, S. H. Bergman und Robert Weltsch) setzte sich in Palästina für einen bi-natio-
nalen Staat ein, eine Vorstellung, die mit Fichte in keinem Falle zu rechtfertigen ist. Sie

bildeten den Kern des Brith-Schalom, des Friedensbundes, der letztlich aber keinen
durchschlagenden Erfolg erreichen konnte.33 Ihr Kampf für den Frieden in Palästina
und für ein Land, in dem Araber und Juden als zwei getrennte Völker dennoch in
einem Staatsgebilde zusammenleben sollten, zeigt, dass sie aus dem Konzept der nationalen

Einheit, wie es Fichte gepredigt hat, gelernt haben, indem sie es überwanden.
Das Buch von Hans-Joachim Becker ist trotz seines Reichtums an Details und an

herangezogenen Texten nicht nur wissenschaftlich, sondern auch politisch ein
Rückschritt. Viele Fragen, von denen hier nur die zentralsten genannt wurden, sind gar nicht
erst gestellt worden - das ist der wissenschaftliche Rückschritt. Der politische aber ist
schlimmer. Man muss nicht die extreme Position Gershom Scholems vertreten, um der
Forderung nach Assimilation gegenüber den Juden nach der Erfahrung des Holocaust
kritisch gegenüberzustehen. Sie heute ohne jeden Abstrich als Forderung der „Vernunft"
zu vertreten ist nach Horkheimer und Adorno kaum mehr nachvollziehbar. Er selbst
wies ja auf die antijüdischen Tendenzen schon der französischen Aufklärung hin, die
Fichte anfangs übernommen habe, von der er sich aber später distanziert habe. Wenn
Becker, auf den deutschen Juden Julius Goldstein zurückgreifend, schreibt: „Deutschtum

ist für Fichte, so Goldstein, ,eine Aufgabe, die nur aus der Macht des Geistes, nicht
aber aus dem Geist der Macht erfüllt sein kann'"34 - dann muss deutlich sein, dass dies
die deutsche Uberhebung war, und wenn sie prolongiert wird, noch ist. Die Auffassung,
dass nur die Deutschen die Macht des Geistes, die anderen Nationen aber den Geist der
Macht vertraten, ist einfacher Chauvinismus. Dieses Buch bestärkt mich in der Absicht,
meine eigene Sicht des Problems in einer Monographie darzustellen.

33 Siehe neben dem Sammelband von P.R. Mendes-Flohr (ed.), Martin Buher. Ein
Land und zwei Völker. Zur jüdisch-arabischen Frage, Frankfurt am Main 1983, auch
D. Wiechmann, Der Traum vom Frieden. Das bi-nationale Konzept des Brith Scha-
lom. Zur Lösung des jüdisch-arabischen Konflikts in der Zeit von 1925-1933,
Dissertation, Duisburg 1995.

34 H.-J. Becker, Fichtes Idee, S. 352.

292


	J.G. Fichte und das Judentum : eine Kritik des Buches Fichtes Idee der Nation und das Judentum von Hans-Joachim Becker

