Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 57 (2001)

Artikel: Auf dem Wege zu einer judischen Theologie des judisch-christlich-
muslimischen Gespraches

Autor: Solomon, Norman

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961023

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Auf dem Wege zu
einer jiidischen Theologie des

jidisch-christlich-muslimischen Gespriches

von Norman Solomon™

Der Entwurf einer judischen Theologie des trilateralen jiidisch-christlich-
muslimischen Dialogs beginnt mit einer einfachen Aufgabe, die aber zu einer
schwierigen fiihrt. Die einfache Aufgabe besteht darin, auf einige der im
Christentum und Islam zu findenden Werte und Lehren affirmativ zu ver-
weisen, um so einen ,theologischen Raum® zu schaffen, in dem den anderen
Glaubensweisen eine positive Rolle im gottlichen Heilsplan zugestanden
werden kann. Dies ist ein allzu oft nur verhandeltes, selbst in konservativsten
Kreisen traktiertes Thema der jiidischen Tradition.

Wenn jedoch dieser kleine Berg erklommen ist, kommt hinter ihm ein
weit grosserer zum Vorschein. Die traditionelle, in der Vormoderne unan-
gefochtene Uberzeugung besagt, dass allein das Judentum authentischer Aus-
druck der gottlichen Offenbarung, die allumfassende und absolute Wahrheit
ist. Anerkennung von Wert und Wahrheit, die in anderen Glaubensweisen
oder Religionen enthalten sind, bestand bestenfalls in der eher génnerhaften,
auf der Annahme beruhenden Position, dass cines Tages alle die alles tiber-
ragende Wahrheit der Tora klar erkennen werden. Fiir einen ,Dialog von
Gleichen® sind die traditionellen Texte nicht gerade forderlich.

Ich will mit dem Einfacheren beginnen und beschreibe zunichst tradi-
tionelle Wege, fiir Christentum und Islam einen ,theologischen Raum zu
schaffen®. Danach méchte ich die Méglichkeit erkunden, dass dennoch der
Dialog irgendwie ein ,Dialog von Gleichen® werden kann.

*

Rabbi Dr. Noerman Solomon, Centre for Jewish Studies, 5 Phoebe Court, Bainton
Road, Oxford OX2 7AQ U.K. — Aus dem Englischen iibersetzt von S. Schreiner.

269



1. Traditionelle Wege, Raum fiir den anderen zu schaffen

Die Hebriische Bibel hat fiir die Religionen der Nachbarvélker, insbeson-
dere die der fritheren Bewohner des Landes Israels nur Verachtung und
Ablehnung iibrig:

LIhr sollt ihre Altire niederreissen, ihre Kultmale zerbrechen und ihre Ascheren mit
Feuer verbrennen; ihre Gétterbilder sollt ihr in Stiicke schlagen und ihren Namen von
jenem Ort verschwinden lassen® (Dtn 12,3).

Diese Einstellung gegeniiber dem ,,Gétzendienst™ hat sich nie gedndert. Er
ist nach wie vor eine Herausforderung fiir Juden, Christen und Muslime in
ithrem Verhiltnis zu Hindus und anderen, die ihrem Glauben durch die
Verehrung von Bildern Ausdruck geben. Ja, Juden — und Muslime — haben
ihre Schwierigkeiten auch mit Christen, die in ihrem Gottesdienst Bilder
und Ikonen verwenden.

Dennoch, bereits in spiteren biblischen Zeiten erkannten die Israeliten,
dass es andere Menschen und Vélker auf der Welc gab, die den einen,
unsichtbaren Gott verehrten. Diese Menschen bildeten die Gemeinde der
yir’e HaShem, der ,Gottesfiirchtigen® (vgl. Ps 115,11); und vielleicht sind sie
es, auf die sich der Psalmvers ,Vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Nie-
dergang ist gepriesen der Name des Herrn® (Psalm 113,3; vgl. Mal 1,11)
bezieht.

Im 3. Jahrhundert, als die Weisen des Talmud daran gingen, zu definie-
ren, was Judentum heisst, und die miswor (die ,Gebote® bzw. ,,Pflichten®) zu
klassifizieren, billigten sie den Status eines ger toshav (eines ,Gastsassen”, d. h.
eines Fremden mit Wohnrecht, vgl. Lev 25) solchen Menschen zu, die —
wenn sie sich auch nicht mit dem jiidischen Volk so weit identifizierten, dass
sie den Sinai-Bund, also die Pflicht zur Befolgung aller Gebote auf sich
nahmen — dennoch dem Gétzendienst abschworen. Thren rechtlich-formalen
Ausdruck fand die Anerkennung dieses Status in der Konzeption des Noah-
Bundes, d.h. dem auf den ,sieben Geboten der Kinder Noahs“ (sheva“ Mis-
wot b'ne Noah) bestehenden Bundesschluss:

,Die Kinder Noahs sind zu[r Beachtung von] sieben Geboten verpflichtet worden: (1)
zu[m Gebot der] Rechtspflege (d.h. Gerichtshéfe einzurichten), (2) zu[m Verbot von]
Gétzendienst, (3) Gotteslisterung, (4) Unzucht, (5) Blutvergiessen, (6) Diebstahl und
(7) [Genuss] eines Organs eines lebenden Tieres (d. h. bestimmte Formen von Tier-
quilereien zu unterlassen?). (tAZ VIIL4)“'

1 Einige Forscher meinten, einen Hinweis auf diese Sieben noachidischen Gebote in
Apg 15,29 gefunden zu haben. Dies geht jedoch an der Sache vorbei und ist zudem
ein Anachronismus. Die Tosefta ist eine frithrabbinische Erginzung und ein Kom-
mentar zur Mischna und vielleicht um die Mitte des dritten Jahrhunderts entstan-

270



Die Tosefta, die unsere ilteste Quelle fiir diesen ,,Kodex“ ist, erldutert jedes
dieser ,,Gebote® in einiger Ausfiihrlichkeit, und die Diskussion dariiber wird
im babylonischen Talmud® und anderen rabbinischen Schriften weiterge-
filhrt, wo ernsthafte Versuche unternommen worden sind, das System der
noachidischen Gebote in der Bibel, insbesondere in Gen 9, zu verankern.

Manche Forscher betrachten diese Sieben noachidischen Gebote als Zu-
sammenfassung des Naturrechtes bzw. Naturgesetzes.” David Novak hat be-
hauptet, sie seien eher ,eine theologisch-rechtliche Theorie denn ein funk-
tionierendes, jederzeit von Juden auf Nichtjuden, sofern sie unter ihrer Sou-
verinitit leben, angewandtes Gesetzeskorpus gewesen. Die Rabbinen haben
sie als ,vor-sinaitisches, fiir Nichtjuden stets verbindliches Gesetz“ verstan-
den. Thr genauer Wortlaut verweise auf ,die Zeit in der jiidischen Geschich-
te, zu der die Demarkationslinie zwischen Juden und Nichtjuden gezogen
worden ist, als sich Juden gendtigt sahen, jene moralischen Standards fest-
zulegen, die von Natur aus recht sind“.’ Dies mag geschehen sein, als der
Bruch zwischen Judentum und Christentum scharfe Trennungslinien zwi-
schen ihnen zu ziehen zwang.

Moderne Autoren sind oft der Meinung, dass die Sieben noachidischen
Gebote den ,,Glauben an Gott® einschliessen; dies ist jedoch eine unbedachte
Wiedergabe entweder des Verbotes des Gotzendienstes oder des Verbotes der
Gotteslisterung. Keine der iiberlieferten frithen Versionen der sheva® miswot
fordert ausdriicklich Glauben an Gott. Warum? Hochstwahrscheinlich des-
halb, weil die Rabbinen weit mehr mit der Abwehr von Goétzendienst befasst
waren als damit, Lehrsitze tiber Gott zu formulieren. Ein explizites Gebot
des Glaubens an Gott wiirde solche erfordert haben, zumindest eine gewisse
Vorstellung von Gott, und dies war genau das Gebiet, das die Rabbinen
nicht betreten wollten. Sie verlangten nur, dass die Verehrung von Gétzen

den. — Siehe dazu K. MULLER, Tora fiir die Vilker. Die noachidischen Gebote und
Ansitze zu ihrer Rezeption im Christentum, Berlin 1994 (= Studien zu Kirche und
Israel 15), besonders S. 25-33, 87—136 und 137-166 [Anmerkung des Uberset-
zers].
2 bSanh 55b-56b.
3 D. Novak, The Image of the Non-Jew in Judaism, New York, Toronto 1983, Kap. 1
und D. Novak, Jewish-Christian Dialogue, New York 1989, Kap. 1.
Siehe zum Beispiel D. Novaks aufschlussreiche Diskussion der These von Samuel
Atlas, der zufolge die Unterscheidung zwischen noachidischem Gesetz iiber Dieb-
stahl und jiidischem Gesetz iiber Diebstahl die Art und Weise war, in der die
Rabbinen zwischen Natur- und Bundesgesetz konzeptionell unterschieden. — N.
Rakover plidiert in seiner Untersuchung ,,The ‘Law’ and the Noahides®, in: Jewish
Law Association Studies 4 (1990), S. 169 —180, dafiir, das noachidische Gesetz als
eine Art ,natural human law® zu verstehen (dort S. 172).

5 D. Novak, The Image of the Non-Jew in Judaism, S. 34.

271



authoren und die Verehrung Gottes ernst genommen und mit dem gebiih-
renden Respekt behandelt werden soll; auf den substantiellen Gehalt eines
Glaubens an Gott sollte das Gewicht nicht gelegt werden. Prizise Beschrei-
bungen des Wesens Gottes spielten keine Rolle, wohl aber die Heiligung des
Lebens. In Ubereinstimmung mit dieser Ansicht erklirte der palistinische
Gelehrte des 3. Jahrhunderts Rabbi Jochanan: ,Wer immer Goétzendienst
verneint, wird yehudi [,Jude’] genannt“.6 David Novak irrt, wenn er behaup-
tet, Rabbi Isaak, der in seiner Auflistung der noachidischen Gebote das
Verbot des Gotzendienstes an die erste Stelle gesetzt hat, sei der Meinung
gewesen, dass ,[die Anerkennung von] Gottes absolute[r] Macht iiber den
Menschen der Anfang der noachidischen Gebote und ihre Grundlage ist“.”
Es ist jedoch die Abwehr des Gotzendienstes und der Respekt vor der
Verehrung Gottes, nicht die Anerkennung einer klar definierten géttlichen
Macht, die die Grundlage der noachidischen Gebote darstellt, wie sie die
Rabbinen verstanden haben.

Mose ben Maimon (Maimonides) (1135/8 —1204) wollte, dass Nicht-
juden die noachidischen Gebote nicht allein aus dem Grund befolgen sollen,
dass sie rationale Gebote waren, sondern aus der Erkenntnis heraus, dass
Gott sie in der Heiligen Schrift geboten hat.! Dabei hatte er, Maimonides,
keinerlei Zweifel daran, dass der menschliche Intellekt, wenn von ithm ernst-
lich Gebrauch gemacht wird, einen Menschen dahin brachte, an die Au-
thentizitit des biblischen Textes und der Tradition zu glauben, und weiter zu
der Annahme, dass richtiger Glaube und moralische Tugend Hand in Hand
gehen.

Am 26. Oktober 1773 begann Moses Mendelssohn (1729-1786) (s)ei-
nen Briefwechsel mit R. Jacob Emden aus Altona (1697—-1776) tiber dieses
Thema. Darin schrieb er unter anderem:

»Aber fiir mich sind die Dinge schwerer als Felsenstein: Wie sollen alle Erdenbewohner
vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Untergang, ausser uns, in die tiefe Grube hinab-
steigen und ein Abscheu sein fiir alles Fleisch, wenn sie nicht an die Tora glauben
werden, die alleine der Gemeinde Jakobs als ein Erbteil gegeben war, und besonders
wegen einer Sache, die in der Tora tiberhaupt nicht ausdriicklich erklare, sondern nur
eine Uberlieferung fiir die Ausgezeichneten der Vélker ist [. . .]. Was sollen die Natio-
nen tun, iiber die das Licht der Tora iiberhaupt nicht schien und zu denen die Uber-
lieferung iiberhaupt nicht gelangte [...]?*’

6 bMeg 13a.

7 D. Novak, The Image of the Non-Jew in Judaism, S. 108 mit Bezug auf bSanh 56b.

8 Hilkhor Melakhim VIIL,11, in: Mose BEN MAIMON, Mishne Tora. Band XVII: Sefer
Shoftim, ed. Sh. T. Rubinstein, ]erusalem 65745/1985 S. 398. Eingehend behan-
delt hat dieses Thema D. Novak in Kap. 10 seines Buches.

9 M. MENDELSSOHN, Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe. Band XIX: Hebriische

272



Mehr noch als Maimonides und Emden ist Moses Mendelssohn fiir das
nachfolgende jiidische Denken zum Modell geworden, und solche Autoren
wie David Hartman haben gerne den Noah-Bund als den ,theologischen
Raum® angenommen, innerhalb dessen Platz fiir Menschen anderen Glau-
bens ist, ungeachtet ihrer Ablehnung der Schrift oder der rabbinischen Aus-
legung.

Es hat auch nicht an Versuchen gefehlt, die Idee der noachidischen Ge-
bote auf einer praktischen Ebene zu verwirklichen. Der Kabbalist R. Elia
Benamozegh aus Livorno (1823 -1900) beispielsweise iiberredete den Ka-
tholiken Aimé Palliére, der drauf und dran war, zum Judentum iiberzutre-
ten, doch lieber die noachidischen Gebote zu befolgen als das ganze Juden-
tum auf sich zu nehmen; und bis an sein Lebensende — er starb 1949 — blieb
Palliere ein Verfechter des Noachismus. Doch zog er damit mehr Interesse auf
sich als Nachfolger an."” Im spiten 20. Jahrhundert gab es eine Reihe von
Konversionen von Southern Baptists und anderen in den USA, von gewissen
jidischen Kreisen dazu ermuntert, zu einer Form von ,,Noachismus“. Aaron
Lichtenstein bemerkte dazu, dass ,die grosste Not, die praktizierende Noa-
chiten zu tragen haben, darin besteht, keine Gefolgschaft zu haben®."" Eine
Organisation der ,B’nai Noah“ mit einigen tausend Mitgliedern hat ihren
Sitz in Athens, Tennessee, wo ihr Emmanuel Study Center die Zweimonats-
schrift The Gap herausgibt.

Dem Hauptstrom jiidischen religiésen Lebens niher ist indessen der Im-
petus, den die sheva‘-miswor-Konzeption den Juden verleiht, moralische
Verantwortung in der Gesellschaft im allgemeinen zu iibernehmen, denn sie
verlangt, dass Unterstiitzung und Ermutigung ,den Vlkern® gegeben wer-
den soll, zumindest diesen Standard aufrecht zu erhalten. Ein bemerkens-
wertes Beispiel dafiir lieferte die Reihe von offentlichen Ansprachen und
Interventionen des chassidischen Fiithrers Menachem Mendel Schneersohn

Schriften, Band 3, ed. H. Borodianski, Stuttgart 1974, S. 178 —179; deutsche Uber-
setzung (danach wird hier zitiert): ebenda, Band XX,2: Briefwechsel 1761—1785, ed.
R. Michael, Stuttgart 1994, S. 2612064, dort S. 262-263.

10 E. BeNaMOZEGH, Morale Juive et Morale Chrétienne (1867). Benamozeghs magnum
opus erschien erstmals in Paris 1914 unter dem Titel Israél et L' Humanité, eine neue
durchgesehene Ausgabe ist 1961 ebenfalls in Paris erschienen. Marco Morsellis
italienische Ubersetzung lsraele e L Umanitd ist 1990 in Turin herausgekommen. A.
ParLieres Hauptwerk Le Sanctuaire Inconnu liegt auch in der englischen Uberset-
zung von L. W. Wise unter dem Titel The Unknown Sanctuary, New York 1985,
VOr.

11 Siehe dazu A. LicHTENSTEIN, Who Cares about the Seven Laws of Noah? A Status
Report, in: Jewish Law Asociation Studies 4 (1990), S. 181-190; vgl. auch A.
LICHTENSTEIN, The Seven Laws of Noah, New York *1986.

279



von New York (des Lubawitscher Rebben) (1902 -1994), in denen er die
noachidischen Gebote in bezug auf die Bediirfnisse der modernen Gesell-
schaft ausgelegt hat. Darin eingeschlossen war ein Briefwechsel mit Prisident
Reagan aus dem Jahre 1986, in dem er dem Prisidenten empfahl, ,der
Verbreitung der Sieben noachidischen Gebote, die doch fiir jede Gesell-
schaft, die diesen Namen verdient, grundlegend sind, nennenswerte Unter-
stiitzung zu geben®."”

Einige Generationen, bevor die noachidischen Gebote verschriftet wor-
den sind, haben R. Joshua und R. Gamliel II. dariiber debattiert, ob nicht-
konvertierte Nichtjuden ,einen Anteil an der zukiinftigen Welt“ haben. Die
spiitere jiidische Tradition hat R. Joshuas Position tibernommen, der zufolge
,die Gerechten der Vélker Anteil an der zukiinftigen Welt haben“."” Diese
Lehre liefert die rabbinische Bestitigung fiir die Méglichkeit eines jeden
menschlichen Wesens, auch und gerade des Nichtkonvertiten, Gnade in den
Augen Gottes zu finden. Eine Entsprechung zu dem Satz extra ecclesiam non
est salus (,ausserhalb der Kirche gibt es kein Heil®) kennt das Judentum
nicht." Nicht definiert geblieben ist dabei jedoch, wer ein Gerechter ist. Aus
dieser Kategorie ausgeschlossen haben einige Rabbinen freilich jeden, der die
Authentizitit der Heiligen Schrift oder der rabbinische Auslegungstradition
verneint,

Die Texte, die von der Diskussion zwischen R. Joshua und R. Gamliel
berichten, verwenden nicht den Ausdruck ,gerettet” oder ,erldst®, sondern
die eher umschreibende Formulierung ,einen Anteil an der zukiinftigen Welt
haben®. Es ist durchaus méglich, dass sich darin eine Zuriickweisung der als
christlich verstandenen Position spiegelt, wonach die Menschen irgendwie
,verdammt® sind, bis sie durch einen besonderen, als wirksam zu glaubenden
Akt kosmischer Erlésung ,gerettet” oder ,erlést” sind.

Diogenes Laertius (2. Jahrhundert) hat Sokrates und Thales den Satz
zugeschrieben: ,,Ich danke Tyche, dass ich als Mensch geboren bin und nicht
als Tier, als Mann und nicht als Frau, als Grieche und nicht als Barbar®."”

12° Eine Bibliographie Lubawitscher Schriften iiber die Sieben noachidischen Gebote
wire sicher sehr hilfreich und niitzlich. Es gibt zahlreiche Broschiiren und Reden, ja
selbst ein ,moral video®, das sich an Nichtjuden wendet. Auch eine Kurzfassung des
Jiidischen Gesetzes fiir Nlcht]uden, so heisst es, ist ebenfalls in Vorbereitung. Kom-
pilationen dieser Art existieren indessen schon, z.B. J. Scuwartz, Or le-‘ammim
[Licht fiir die Vélker], Jerusalem 1984 und S. ScHONFELD, The Universal Bible,
London 1955.

13 bSanh 13b.

14 Augustinus, De Bapt. IV, c. XCII,24. Vgl. das iltere Dictum Cyprians: habere non
potest Deum patrem qui ecclesiam non habet matrem, in: CyprIaN, De Cath. Eccl.
Unitate, V1.

15 Diocenes Laertius 1,33. Siehe dazu M. HENGEL, Jews, Greeks and Barbarians,

274



Dieser Ausspruch hat sein Echo iiber Kulturgrenzen hinweg; indem er seine
Bedeutung modifiziert, illustriert er zugleich die Unterschiede zwischen den
Kulturen.

Paulus beispielsweise hat bereits gesagt (Gal 3,28): ,,Dort ist weder Jude
noch Grieche, weder Sklave noch Freier, weder Mann noch Frau; denn ihr
seid allzumal einer in Christus Jesus“. Die Exegeten unterscheiden sich ra-
dikal in ihren Interpretationen der paulinischen Worte voneinander. Doch
der Kontext von ,Glaube versus Gesetz®, in den dieser Satz eingebettet ist,
besagt, dass er iiblicherweise in dem Sinne verstanden war und ist, dass
Glaube an oder Bekenntnis zu Christus Jesus dasjenige war und ist, was
rettete — Glaube, nicht Werke. Glaube, nach Paulus, ist das Kriterium fiir
Gottes Gnade, und er ist zugleich die Demarkationslinie zwischen der Nach-
kommenschaft Abrahams und anderen Menschen.

Eine rabbinische Parallele lautet: ,Ich rufe Himmel und Erde zu Zeugen
an, dass es — gleichviel ob goy (,Nichtjude®) oder Jude, ob Mann oder Frau,
Sklave oder Sklavin — allein an den Taten eines Menschen hingt, dass der
gottliche Geist auf ihm ruht“.'® Fiir Gal 3,28 kann dieser Satz freilich
schwerlich Vorbild gewesen sein, denn keine seiner Versionen ist dazu alt
genug. Viel eher ist er ein Kommentar dazu, eine Reaktion darauf. Die
Rabbinen konterten Paulus (ob sie sich seiner Worte unmittelbar bewusst
waren oder nicht) mit der Feststellung, dass ,alles in Ubereinstimmung mit
den Taten eines Menschen geschieht® — eine Ansicht iibrigens, die ganz auf
der Linie des Propheten Ezechiel liegt, der bereits die Bedeutung der indi-
viduellen Verantwortung hervorgehoben hatte.”

2. Historische Entwicklung: von der preaparatio evangelica
ZUr preaparatio messianica

Ein Hinweis auf einen anderen Weg, Christentum und Islam in den Rahmen

jidischer Theologie einzuordnen, einen ,theologischen Raum® fiir sie zu
finden, ist bei Saadja Gaon (882-942)" und, breiter entfaltet, bei Jehuda

London 1980, S. 78 und Kap. 7, wo die Idee einer ,rassischen Uberlcgenheit“ in
der hellenistischen Welc breiter behandelt wird.

16 Die hier zitierte Fassung des Dictums stammt aus Yalgur Shim‘oni zu Ri 5 (Yalq I,
S. 707a). Vgl. auch tBer VII,18; yBer IX,2; bMen 43b.

17" Ez 18. Vgl. dazu P. JovcE, Divine Initiative and Human Response in Ezekiel, Shef-
field 1989 (= Journal for the Study of the Old Testament. Supplement Series 51).

18 Emunot we-De‘ot 11,5, in: SA‘ADYA BEN JOSEE, Kitdb al-mubtasar fi l-amanat wal-
i‘tigadar, ed. Y.D. Qafih, Jerusalem, New York 5730/1970, S. 90-91 (englische

275



ha-Lewi (um 1075-1141) und Mose ben Maimon (1135/38 —-1204) zu
finden. Islam und Christentum befinden sich zwar im Irrtum, sie kénnen
aber als Teil des gottlichen Planes begriffen werden, die Vilker der Welt
schrittweise zu Gott hinzufiihren. ,Diese Vélker (d.h. die anderen beiden
monotheistischen Religionen)®, sagt Jehuda ha-Lewi, ,sind lediglich Vorbe-
reitung und Einleitung fiir den zu erwartenden Messias, welcher die Frucht
ist, und sie alle werden seine Frucht werden; wenn sie ihn aber anerkennen,
wird alles ein Baum“ (Kuzari 1V,23).”

In einem Abschnitt seines Mishne Tora, der in den gedruckten Ausgaben

der Zensur zum Opfer gefallen ist, verwirft Mose ben Maimon zwar den
Wahrheitsanspruch von Christentum und Islam, weil sie dem Kriterium der
Ubereinstimmung mit der Tora des Mose nicht geniigen. Dennoch weist er
beiden, Christentum und Islam, eine Rolle im Prozess der Erlgsung der Welt
Zu:
»Alle Dinge, die Jesus, den Nazarener betreffen und jenen Ismaeliten (das ist Muham-
mad), der nach ihm aufstand, dienen nur zu dem Zweck, dem Kénig Messias den Weg
zu ebnen und die ganze Welt einzurichten, Gott einmiitig zu dienen, wie es heisst (Zef
3,9): ,Denn alsdann will ich den Vélkern reine Lippen geben, dass sie alle den Namen
des Herrn anrufen und ihm eintrichtig dienen.* Wie? Bereits ist die ganze Welt voll von
Dingen, die den Messias und die Tora und die Gebote betreffen. Und diese Dinge sind
bis auf entfernte Inseln und bei vielen Vélkern verbreitet, die am Herzen unbeschnitten
sind. [...] Aber wenn der wahre Konig Messias aufsteht und ,Erfolg hat und hoch
erhaben ist" (Jes 52,13), werden sie alle widerrufen und erkennen, dass ,sie von ihren
Vorfahren Liigen geerbt und dass ihre Propheten und Viter sie in die Irre gefiihrt hat-
ten’ (Jer 16,19)¢ %Hil. Melakhim XI Ende).?

Einige mittelalterliche jiidische Denker waren, anders als die Rabbinen
des Talmud, mit christlichen und muslimischen Texten vertraut und kom-
mentierten sie, sel es aus apologetischen Griinden, sei es zum Zweck rich-
tigstellender Belehrung. Manchmal finden sich solche Kommentare im Rah-
men sogenannter Zwangsdisputationen, die den Juden manch kiithne Apo-
logetik entlockten.”’ Der provengalische Gelehrte R. Menahem ha-Me’iri

Ubersetzung: S. RosenBLATT, The Book of Beliefs and Opinions, Nachdruck New
Haven, London 1989, S. 103 -107).

19 Jenupa Ha-Lewi, Kitab ar-radd wad-dalil fi d-din ad-dalil (al-Kitib al-Hazari), ed.
D.Z. Baneth/H. Ben-Shammai, Jerusalem 1977, S. 172; JenupA HA-LEW1, Sefer
ha-Kuzari — maqor we-tirgum, ed. Y. Qafih, Qiryat Ono 1997, S. 173 (deutsche
Ubersetzung: Das Buch al-Chazari aus dem Arabischen des Abu-lI-Hasan Yehuda
Hallew:, iibersetzt von H. Hirschfeld, Breslau 1885, S. 214) [Anm. des Uberset-
zers).

20 Moske BEN MaIMON, Mishne Tora, Band XVII: Sefer Shoftim, ed. S.T. Rubinshtein,
Jerusalem ©5745/1985, S. 416—417 (deutsche Ubersetzung: M. Cunz, Maimoni-
des iiber den K6nig Messias und das messianische Zeitalter, in: Judaica 42 [1986],
S. 74-79, dort S. 76) [Anm des Ubersetzers].

21 Siehe dazu H. Maccosy, Judaism On Trial. Jewish Christian Disputations In The

276



(gestorben um 1315), prigte den Ausdruck ummot ha-gedurot be-darkei ha-
dator (,Vélker, die sich auf dem Weg der Religion befinden®), um auf diese
Weise eine Gleichsetzung der Christen seiner Zeit mit heidnischen Gétzen-
dienern zu vermeiden, und er benutzte diesen Begriff, um etwas zu recht-
fertigen, was vielleicht eine bereits iibliche Erleichterung gewisser rabbini-
scher Gesetze geworden war.”” Dies erméglichte zugleich eine positive Be-
urteilung, wenn auch nicht der Lehren, so doch zumindest der Lebensweise
der Christen.

Die Anerkennung, dass etwas Wahrheit auch in anderen Religionen ge-
funden werden kann, war das Maximum, das im ,, Zeitalter des Glaubens®, in
dem Religionen ihre absoluten Wahrheitsanspriiche reklamierten, zugestan-
den werden konnte. Diese Vorstellung haben Judentum, Christentum und
Islam gemeinsam. Ausgebildet worden ist sie wahrscheinlich zuerst im Chri-
stentum, als Christen daran gingen, ihre Beziechung zum Judentum zu kli-
ren. Indem sich das Christentum durch den Anspruch, die hebriische Bibel
serfiillt zu haben®, zu ,beweisen” suchte, hat es eine Hermeneutik fiir den
Umgang mit jenen Schriften entwickelt, die man eine praeparatio evangelica,
,eine Vorbereitung fiir die gute Nachricht® nennen kann. Das heisst, dass die
Israeliten und die Juden, die nach ihnen kamen, auf dem Wege waren, aber
den Weg noch nicht zum Ende gegangen sind. Muhammad, das ,Siegel der
Propheten® (Koran, Sure 33,40), leistete dieselbe Art von ,Vervollstindi-
gung” fiir den Islam, indem er Judentum und Christentum als Fussstapfen
auf dem Wege hin zum Islam bezeichnete. Von daher kann es nicht iiber-
raschen, dass mittelalterliche jiidische Denker dieselbe herablassende Hal-
tung gegeniiber Christentum und Islam angenommen haben.

3. Authentische, aber kulturbedingte Prophetie

Die Frage dringt sich auf: War es — unter den gegebenen Bedingungen —
nicht méglich, iiber die ,Herablassung® hinauszukommen und anzuerken-
nen, dass Authentizitit auch im ,anderen gefunden werden kann? Dies ist

Middle Ages, London 1982 (Nachdruck Oxford 1992); S. Krauss, A Handbook to
the History of Christian-Jewish Controversy from the Earliest Times to 1789, ed. W.
Horbury, Tiibingen 1996; D. LaskER, Jewish Philosophical Polemics against Chris-
tianity in the Middle Ages, New York 1977.

22 Menahem ha-Me’iri hat seine Ansichten in seinen Talmud-Kommentaren, insbe-
sondere zum Traktat ‘Avoda Zara entwickelt. Siehe dazu vor allem die Diskussion

bei J. Katz, Exclusiveness and Tolerance. Studies in Jewish-Gentile Relations in Me-
dieval and Modern Times, New York 1983, S. 114 —128.

277



schwerlich, was der spanisch-jiidische Dichter und Philosoph Solomon ibn
Gabirol (um 1020-1058) im Sinn hatte, als er die folgenden Zeilen nie-
derschrieb:

»Deine Ehre leidet nicht Mangel
durch die Schar der Gorzendiener,
denn alle wollen zu Dir gelangen [. ..

Denn er fihrt fort:

Alle meinen, sie hitten ihr Ziel erreicht —
und haben sich umsonst bemiiht!

Deine Knechte aber sind Sehenden glclch
die auf rechtem Wege wandeln [. . .]"

]u 23

Dennoch, der Schritt weiter ist gegangen worden, und zwar von einem, der
Ibn Gabirol verehrt und bewundert hat. Gemeint ist der jiidisch-neoplato-
nische Philosoph Netan’el ben al-Fayyumi (gestorben um 1164), Oberhaupt
der Juden Jemens, der in die jiidische Philosophie Ideen tibernommen hat,
die unter den sogenannten ,lauteren Briidern®, den khwan as-Safa, verbrei-
tet waren.>* In seinem philosophischen Hauptwerk, dem Bustin al-‘uqil
(,Garten der Intellekte®), verteidigt Netan’el die Authentizitit der Prophetie
Muhammads, wie sie im Koran offenbart ist, und damit zumindest die Mog-
lichkeit, dass es weitere, zusitzliche authentische Offenbarungen gibt (das
Christentum erwihnt er nicht).

Und dieses ist der Argumentationsgang, auf den Netan’el seine Behaup-
tung stiitzt, dass die Prophetie Muhammads authentisch ist:

»Das erste Geschdpf Gottes war der Universale Intelleke [...]. Seine iiberquellende
Freude und sein Gliick lésten eine Emanation aus, und so ging aus ihm die universale
Seele hervor [S. 2.94%°] Durch seine Weisheit [...] sandte Er barmherzig den Men-
schen eine Offenbarung [...] herab, welche ihren Ursprung [. . .] im Universalen In-
tellekt hat, der wiederum auf seinen Schopfer, gepriesen sei Er, zuriickgeht. Dieser [. . .]
jusserte sich in einem Einzelmenschen, dessen Geist von der Unreinheit der Natur frei
und in den erhabendsten Wissenschaften und den lautersten Werken geiibt ist [. . .]
[nimlich] in einem Propheten [S. 95].

23 SoLoMON 1BN GABIROL, Keter Malkhut V111, in: 1. ZANGWILL, Selected Religious
Poems of Solomon Ibn Gabirol, Philadelphia 1923, S. 85—86 — hier zitiert nach der
Ubersetzung von ]. Maier, Die ,Konigskrone' des Salomo ben Jehuda ibn Gabirol,
in: Judaica 18 (1962), S. 1-55, dort S. 20 [Anm. des Ubersetzers].

24 Siehe dazu C. SiraT, A History of Jewish Philosophy in the Middle Ages, Cambridge,
Paris 21990, S. 88—93 [Anm. des Ubersetzers].

25 Die Seitenangaben beziehen sich auf die englische Ubersetzung von D. LEvVINE, The
Garden of Wisdom, New York 1907 (Nachdruck 1966). Die beste Ausgabe des
judaeo-arabischen Originals mit modernhebriischer Ubersetzung ist Y. QaFin, Bus-

tan al-‘uqil — Gan ha-sekbalim, Qiryat Ono, Jerusalem 5744/1984.

278



Wisse sodann, [...] dass nichts Gott daran hindert, in seine Welt zu senden, wen
immer Er will [. . .]. Selbst vor der Offenbarung der Tora sandte er Propheten zu den
Vélkern [. . .], und nach ihrer Offenbarung hat Ihn wiederum nichts daran gehindert,
il(l)4i§)nen zu senden, wen Er will, damit die Welt nicht ohne Religion bleibt [S. 103 -

[ . .] So war Muhammad ein zu ihnen gesandter Prophet, nicht zu jenen, die ihnen
vorausgingen in der Erkenntnis Gottes (d.h. sie frither als sie erhalten hatten) [S.
105%]. [...] Er gestattete jedem Volk etwas, das Er anderen verboten hat [S. 107]. Er
sendert einen Propheten zu einem jeden Volk in seiner Sprache® (S. 109%).

Netan’el deutet Offenbarung auf eine ,naturalistische® Weise. Sie ist ein
universales Phinomen, fiir das Muhammad ein individueller Beleg ist. Dabei
untermauert er, ohne dies hier weiter vertiefen zu kdnnen, seine philoso-
phischen Argumente mit einer gekonnten Auswahl jiidisch-midraschischen
Materials. Damit erweist sich Netan’els Position als radikal verschieden von
jener praeparatio-Haltung eines Maimonides und anderer. Trotz all seiner
Anerkennung der Reinheit des islamischen Monotheismus und der histori-
schen Aufgabe des Islams bei der Wegbereitung fiir den Messias apostro-
phiert Maimonides Muhammad dennoch ungeschminkt als ha-meshugga“.
Netan’el hingegen ist in seinem Urteil iber Muhammad weder uniiberlegt
noch ironisch; seine Bekriftigung der prophetischen Authentizitit Muham-
mads ist kein ad-hoc- oder ad-hominem-Argument, sondern ein Schliisselsatz
innerhalb eines ausfiihrlich begriindeten philosophischen Systems, das um
die sozialen Implikationen des Respekts fiir die Erben des Propheten weiss,
und diese Erben sind die ,Imame, die Regierenden, die Gelehrten und die
Weisen®.

Natiirlich hilt auch Netan’el, fiir einen Menschen seiner Zeit nicht tiber-
raschend, an der absoluten Superioritit der Offenbarung durch Mose fest; sie
ist iiberlegen, weil sie, die Israeliten, sich auf einer hinreichend hohen gei-
stigen Stufe befanden, um sie zu empfangen. Was dennoch bemerkenswert
ist, ist seine Annahme einer Vielheit von Offenbarungen und kulturellen
Bedingtheit jeder Offenbarung. Damit erweist er sich weit mehr als Philo-
soph fiir unsere Zeit, als dies der berithmte Maimonides getan hat.

4. Weg von religiosem Absolutismus und Essentialismus

1973 hatte der in Wien geborene Reformrabbiner und Philosoph Ignaz
Maybaum (1897-1976), zu jenem Zeitpunkt seit langem in England an-
sissig, ein Buch mit dem Titel Trialogue between Jew, Christian and Muslim

26 Fiir Netan’el bedeutet ,frither” natiirlich , besser.
27 Koran, Sure 14,4.

279



veroffentlicht. Auf dem Werk seines Lehrers Franz Rosenzweig (1886 —1929)
aufbauend, sicht Maybaum die jeweilige Aufgabe von Judentum, Christen-
tum und Islam als einander erginzende Aufgaben an. Seiner Meinung nach
entwickelt das Christentum den spirituellen Aspekt der Religion, der Islam
ihre politische Dimension; allein das Judentum hilt das essentielle Gleich-
gewicht, um die Exzesse der beiden anderen zu korrigieren. Die charakeeri-
stischen Formen, die Christentum und Islam angenommen haben, sind
nicht willkiirlich oder beliebig, sondern entsprechen ihrer jeweiligen histo-
rischen Mission im Prozess der Erlosung der Wel.

Diese stark vereinfachende Darstellung des Charakters der drei Religio-
nen ist héchst irrefilhrend; denn jede von ihnen hat sich im Laufe der
Geschichte in einem breiten Spektrum von Formen gezeigt, in spiritueller
Form, in autoritirer Form, in beiden oder in keiner von beiden. Das Juden-
tum zum Beispiel manifestierte sich sowohl in extremer Weltabgewandheir,
wie bei den haside Ashkenaz im 12. Jahrhundert, als auch in autoritirem
Gewande, wie in einigen der zeitgendssischen orthodoxen Richtungen. May-
baum weiss sehr wohl darum, doch lehnt er solche Manifestationen des
Judentums als ,,nicht wirklich jiidisch® ab und erklirt sie als etwas, das aus
dem Christentum bzw. dem Islam eingeflossen ist; denn nach seiner Ansiche
ist allein das liberale Judentum wahrhaft jiidisch. Nicht klar ist allerdings,
was er von den zahlreichen Formen von Christentum und Islam denkt, die
nicht seinen Stereotypen entsprechen. Solche Art Stereotypisierung von Re-
ligionen muss ebenso kategorisch zuriickgewiesen werden wie die Begriffe
,Hebriisches Denken“ und ,Griechisches Denken®. Viel zu nahe ist sie dem
,Essentialismus®, der mit seinen rassischen oder ethnischen Stereotypisierun-
gen so schweren Schaden in unseren Gesellschaften angerichtet hat. Die
historische Realitit ist viel mehr, dass es ein ,,ideales” Judentum (oder Chri-
stentum oder Islam) eben nicht gibt, sondern eine reiche und vielfiltige
Tradition, die viele Judentiimer umfasst.

Dariiber hinaus entgeht auch die Rosenzweig/Maybaum-Richtung nicht
jenem Triumphalismus und jener Génnerhaftigkeit, denen wir in den mit-
telalterlichen Theologien begegnet sind. Dies wird besonders deutlich, wenn
man Franz Rosenzweigs oft zitierten Satz bedenkt, dass Christen Jesus als
»Sohn Gottes” bediirfen, damit er sie ,zum Vater® bringt, Juden hingegen
brauchen Jesus nicht, weil sie bereits ,beim Vater” sind.”® Warum nach
zweitausend Jahren Christentum noch immer dieser Unterschied, dass Chri-

28 F. RoSENZWEIG, The Star of Redemption. Teil 3, Buch 2, iibersetzt von W. Hallo,
Notre Dame, London 1970, S. 396; deutsche Ausgabe: Der Stern der Erlisung, Den
Haag 41976 (= F. RoseNzwEIG, Der Mensch und sein Werk. Band II), S. 388.

280



sten, von denen viele aus Familien stammen, die seit Jahrhunderten im
Christentum tief verwurzelt sind, erst durch die Hilfe eines ansprechbaren
Mittlers zu ihrer Religion bekehrt werden sollen, Juden hingegen, selbst die
vollig sikularisierten Juden, als solche gelten, die von Geburt aus eine fa-
milidre Beziehung zu Gott haben?

Vielleicht war Rosenzweigs Bemerkung zu der Zeit angebracht, zu der sie
gemacht wurde: damals verlangte jiidische Apologetik solche Zuriickweisung
der hartnickigen christlichen Versuche, das Judentum herabzuwiirdigen und
Juden zum Christentum zu bekehren. Es war dariiber hinaus die Zeit des
Essentialismus, als Adolf von Harnack (1851-1930) und Leo Baeck (1873 —
1956), jeder auf seine Weise, iiber genau das meinten dogmatisieren zu
konnen, was einen ,wahren® Christen oder Juden ausmacht,” wobei sie
wahlweise die geschichtlichen Realititen ihrer jeweiligen Religionsgemein-
schaft ignorierten. Rosenzweig war Jehuda ha-Lewi gefolgt, dessen Dichtung
er geliebt und iibersetzt hat; ha-Lewi hatte behauptet, dass Juden als solche
eine besondere geistige Qualitit besitzen. Solch eine Lehre mag im 11. Jahr-
hundert noch durchgegangen sein (ha-Lewi selbst hat sie wohl von dem
Philosophen Qasim ben Ibrahim ar-Rassi [gestorben 860] und seinem
schi‘itischen Selbstverstindnis ,iibernommen®), sie ist jedoch nicht linger
akzeptabel in einer Zeit, in der die Welt gelernt hat, Rassismus abzulehnen.

5. Zum Schluss

Die Organisatoren des Symposiums, auf dem diese Gedanken zunichst
miindlich vorgetragen worden sind, haben von einem ,narrativen Zweck,
der unterschiedliche Essays und Referenten zusammenbringt®, gesprochen.
Ich deute dies als den Versuch, unsere religiosen Traditionen im Sinne von
Aufklirung und postmodernem Verstehen neu zu formulieren und ihre Be-
deutung fiir die gegenwirtige Situation aufzuzeigen. Diejenigen von uns, die
im Gesprich der Religionen engagiert sind, haben entdeckt, dass es dabei um
ein gemeinsames Bemiihen geht, um eine gemeinsame Aufgabe, die fiir keine
Religionsgemeinschaft spezifisch ist. Teil dieser Entdeckung ist, dass ich als
Jude einen Weg finden muss, eine Theologie fiir das trilaterale Gesprich zu
entwerfen, die wohl den Zusammenhang mit fritheren Stringen jiidischer
Lehre wahrt und dennoch keine unangemessenen Anspriiche auf Wahrheit
oder Uberlegenheit zu Gunsten des Judentums erhebrt.

29 A, von Harnacks Das Wesen des Christentums, Leipzig 1900, ist urspriinglich als
Vorlesungsreihe 1899/1900 in Berlin gehalten worden. L. Baecks Antwort unter
dem Titel Das Wesen des Judentums erschien erstmals in Berlin 1905.

281



Einer solchen Theologie liegen folgende Prinzipien zugrunde:

1. Es ist unmaglich, historisch geschen, eine einzige Form einer der drei
monotheistischen Religionen als die ,ideale” oder ,authentische“ Form
hinzustellen. Zu verschieden sind die Uberlieferungen innerhalb einer
jeden von ihnen, als dass sie dies zuliessen.

2. Diese Verschiedenheit ist kein Mangel, sondern ein Zeichen spiritueller,
geistiger Kreativitit eines jeden Glaubens und seines fortdauernden ,,Ge-
sprichs mit Gott®.

3. Die verschiedenen Erscheinungsformen innerhalb einer jeden Religion
sind Ausdruck eines Glaubens, der durch die Verschiedenheit der Men-
schen und Kulturen bedingt ist.

Mancher mag jetzt fragen: Relativieren diese Thesen nicht den religiésen
Glauben iibermissig? Sicher, sie fordern, dass wir uns von den absolutisti-
schen Anspriichen unserer Vorviter verabschieden. Diese Forderung aber
resultiert nicht aus dem interreligiésen Dialog selbst, sondern vielmehr aus
dem nur allzu deutlich spiirbaren Einfluss der Moderne, nicht zuletzt der
historisch-kritischen Erforschung aller traditionellen Erscheinungsformen
der Religion.

Wenngleich die verschiedenen Erscheinungsformen von Glauben aus der
Verschiedenheit der Menschen und Kulturen erwachsen, bleibt dennoch je-
der einzelne Mensch zugleich wiederum in einer bestimmten Zeit, an einem
bestimmten Ort und in einer bestimmten Gemeinschaft verwurzelt. Als In-
dividuum gehére ich ebenso einer spezifischen Gemeinschaft an und leite
meine Identitit, meine Lebensformen, meine Uberzeugung etc. aus dieser
Zugehdrigkeit ab. Was mich betrifft, so gibt es diesbeziiglich nichts , Relati-
ves“: Ich habe meinen Ort ganz unzweideutig in einer besonderen Zeit, an
einem besonderen Platz und in einer besonderen Gemeinschaft. Meine
~Verortung“ kann ich nicht ,verhandeln®; sie ist eine gegebene Tatsache (Das
heisst nicht, dass zu verneinen wire, dass es Umstinde geben kénnte, unter
denen ich mich zu einer ,Ortsverinderung® entscheiden wiirde.). Ebenso
anerkenne ich, dass der andere genauso unzweideutig in seiner Zeit, an sei-
nem Ort und in seiner Gemeinschaft ,verortet® ist. Erst wenn beide Seiten
diese Situation akzeptiert haben, kann man ins Gesprich einzutreten begin-
nen, ohne dabei den anderen zu bedrohen oder sich durch ihn bedroht zu

fiihlen.
Fiir dieses Gesprich gilt:

282



1. Wir haben gegenseitig anzuerkennen, dass wir verschieden ,verortet®
sind, ohne dass irgcndeiner dieser Orte besonders privilegiert wire. Der
Anfang des Dialogs besteht in nichts mehr als darin, uns selbst ebenso
wie einander klar zu machen, was diese ,,Orte” sind. Dabei miissen wir
uns als Individuen begreifen, nicht als Reprisentanten religioser Esta-
blishments.

2. Geben muss es sodann Offenheit fiir die Verschiedenheit innerhalb einer
jeden religivsen Tradition.

3. Geben muss es weiter eine Diskussion iiber die wechselseitigen Bezie-
hungen, einschliesslich offener Anerkennung vergangener Untaten, mit
dem Ziel, gegenseitiges Vertrauen zu férdern.

4. Geben muss es schliesslich die Bereitschaft, Probleme, die sich aus der
Konfrontation mit der Moderne ergeben, gemeinsam anzupacken. Dies
schliesst nicht nur theologische Fragen, Fragen nach Gott, Offenbarung,
Erlosung und dergleichen ein, sondern ebenso auch soziale und politische
Belange von uns allen. Nur wenn Probleme als gemeinsame Probleme
erkannt werden, kénnen wir sie gemeinsam zu l8sen versuchen, indem
wir dabei zugleich kritisch die Vorgaben unserer jeweiligen Uberlieferun-
gen nutzen.

Was ich hier anzudeuten versucht habe, ist das, was ich einen kreativen
Dialog nennen méchte. Natiirlich besteht auch Bedarf an Dialog auf weniger
kreativen Ebenen: Dialog zwischen Vertretern religigser Establishments zum
Beispiel, der Richtlinien fiir bessere Beziehungen untereinander produzieren
kann oder dergleichen; Dialog zwischen unverbesserlichen Fundamentali-
sten, der sicher besser ist als Hass oder gegeneinander gerichtete Gewalt.

Paul von Buren hat von Juden und Christen als von solchen gesprochen,
die ,miteinander auf dem Weg sind“.*® Diese Metapher, die freilich min-
destens um die Muslime zu erweitern ist, beschreibt genau das, was nach
meinem Dafiirhalten das Wagnis des jiidisch-christlich-muslimischen Ge-
spriches meint.

30 P.M. van BUren A Theology of the Jewish-Christian Reality. 3 Binde, Lanham
(Maryland) 1995.

283



	Auf dem Wege zu einer jüdischen Theologie des jüdisch-christlich-muslimischen Gespräches

