
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 57 (2001)

Artikel: Auf dem Wege zu einer jüdischen Theologie des jüdisch-christlich-
muslimischen Gespräches

Autor: Solomon, Norman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auf dem Wege zu
einer jüdischen Theologie des

jüdisch-christlich-muslimischen Gespräches

von Norman Solomon *

Der Entwurf einer jüdischen Theologie des trilateralen jüdisch-christlichmuslimischen

Dialogs beginnt mit einer einfachen Aufgabe, die aber zu einer

schwierigen führt. Die einfache Aufgabe besteht darin, auf einige der im
Christentum und Islam zu findenden Werte und Lehren affirmativ zu
verweisen, um so einen „theologischen Raum" zu schaffen, in dem den anderen

Glaubensweisen eine positive Rolle im göttlichen Heilsplan zugestanden
werden kann. Dies ist ein allzu oft nur verhandeltes, selbst in konservativsten
Kreisen traktiertes Thema der jüdischen Tradition.

Wenn jedoch dieser kleine Berg erklommen ist, kommt hinter ihm ein

weit grösserer zum Vorschein. Die traditionelle, in der Vormoderne
unangefochtene Uberzeugung besagt, dass allein das Judentum authentischer
Ausdruck der göttlichen Offenbarung, die allumfassende und absolute Wahrheit
ist. Anerkennung von Wert und Wahrheit, die in anderen Glaubensweisen
oder Religionen enthalten sind, bestand bestenfalls in der eher gönnerhaften,
auf der Annahme beruhenden Position, dass eines Tages alle die alles

überragende Wahrheit der Tora klar erkennen werden. Für einen „Dialog von
Gleichen" sind die traditionellen Texte nicht gerade förderlich.

Ich will mit dem Einfacheren beginnen und beschreibe zunächst
traditionelle Wege, für Christentum und Islam einen „theologischen Raum zu
schaffen". Danach möchte ich die Möglichkeit erkunden, dass dennoch der

Dialog irgendwie ein „Dialog von Gleichen" werden kann.

Rabbi Dr. Norman Solomon, Centre for Jewish Studies, 5 Phoebe Court, Bainton
Road, Oxford OX2 7AQ U. K. - Aus dem Englischen übersetzt von S. Schreiner.

269



1. Traditionelle Wege, Raum fiir den anderen zu schaffen

Die Hebräische Bibel hat für die Religionen der Nachbarvölker, insbesondere

die der früheren Bewohner des Landes Israels nur Verachtung und

Ablehnung übrig:

„Ihr sollt ihre Altäre niederreissen, ihre Kultmale zerbrechen und ihre Äscheren mit
Feuer verbrennen; ihre Götterbilder sollt ihr in Stücke schlagen und ihren Namen von
jenem Ort verschwinden lassen" (Dtn 12,3).

Diese Einstellung gegenüber dem „Götzendienst" hat sich nie geändert. Er
ist nach wie vor eine Herausforderung für Juden, Christen und Muslime in
ihrem Verhältnis zu Hindus und anderen, die ihrem Glauben durch die

Verehrung von Bildern Ausdruck geben. Ja, Juden — und Muslime - haben

ihre Schwierigkeiten auch mit Christen, die in ihrem Gottesdienst Bilder
und Ikonen verwenden.

Dennoch, bereits in späteren biblischen Zeiten erkannten die Israeliten,
dass es andere Menschen und Völker auf der Welt gab, die den einen,
unsichtbaren Gott verehrten. Diese Menschen bildeten die Gemeinde der

yir'e HaShem, der „Gottesfürchtigen" (vgl. Ps 115,11); und vielleicht sind sie

es, auf die sich der Psalmvers „Vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem
Niedergang ist gepriesen der Name des Herrn" (Psalm 113,3; vgl. Mal 1,11)
bezieht.

Im 3. Jahrhundert, als die Weisen des Talmud daran gingen, zu definieren,

was Judentum heisst, und die miswot (die „Gebote" bzw. „Pflichten") zu
klassifizieren, billigten sie den Status eines ger toshav (eines „Gastsassen", d. h.

eines Fremden mit Wohnrecht, vgl. Lev 25) solchen Menschen zu, die —

wenn sie sich auch nicht mit dem jüdischen Volk so weit identifizierten, dass

sie den Sinai-Bund, also die Pflicht zur Befolgung aller Gebote auf sich

nahmen — dennoch dem Götzendienst abschworen. Ihren rechtlich-formalen
Ausdruck fand die Anerkennung dieses Status in der Konzeption des Noah-
Bundes, d.h. dem auf den „sieben Geboten der Kinder Noahs" [sheva^ Miswot

b'ne Noah) bestehenden Bundesschluss:

„Die Kinder Noahs sind zu[r Beachtung von] sieben Geboten verpflichtet worden: (1)
zu[m Gebot der] Rechtspflege (d.h. Gerichtshöfe einzurichten), (2) zu[m Verbot von]
Götzendienst, (3) Gotteslästerung, (4) Unzucht, (5) Blutvergiessen, (6) Diebstahl und
(7) [Genuss] eines Organs eines lebenden Tieres (d. h. bestimmte Formen von
Tierquälereien zu unterlassen?). (tAZ VIII,4)"1

1 Einige Forscher meinten, einen Hinweis auf diese Sieben noachidischen Gebote in
Apg 15,29 gefunden zu haben. Dies geht jedoch an der Sache vorbei und ist zudem
ein Anachronismus. Die Tosefta ist eine frührabbinische Ergänzung und ein
Kommentar zur Mischna und vielleicht um die Mitte des dritten Jahrhunderts entstan-

270



Die Tosefta, die unsere älteste Quelle für diesen „Kodex" ist, erläutert jedes
dieser „Gebote" in einiger Ausführlichkeit, und die Diskussion darüber wird
im babylonischen Talmud2 und anderen rabbinischen Schriften weitergeführt,

wo ernsthafte Versuche unternommen worden sind, das System der

noachidischen Gebote in der Bibel, insbesondere in Gen 9,3 zu verankern.
Manche Forscher betrachten diese Sieben noachidischen Gebote als

Zusammenfassung des Naturrechtes bzw. Naturgesetzes.4 David Novak hat
behauptet, sie seien eher „eine theologisch-rechtliche Theorie denn ein
funktionierendes, jederzeit von Juden auf Nichtjuden, sofern sie unter ihrer
Souveränität leben, angewandtes Gesetzeskorpus gewesen". Die Rabbinen haben
sie als „vor-sinaitisches, für Nichtjuden stets verbindliches Gesetz" verstanden.

Ihr genauer Wortlaut verweise auf „die Zeit in der jüdischen Geschichte,

zu der die Demarkationslinie zwischen Juden und Nichtjuden gezogen
worden ist, als sich Juden genötigt sahen, jene moralischen Standards

festzulegen, die von Natur aus recht sind".5 Dies mag geschehen sein, als der

Bruch zwischen Judentum und Christentum scharfe Trennungslinien
zwischen ihnen zu ziehen zwang.

Moderne Autoren sind oft der Meinung, dass die Sieben noachidischen
Gebote den „Glauben an Gott" einschliessen; dies ist jedoch eine unbedachte

Wiedergabe entweder des Verbotes des Götzendienstes oder des Verbotes der

Gotteslästerung. Keine der überlieferten frühen Versionen der sheva' miswot
fordert ausdrücklich Glauben an Gott. Warum? Höchstwahrscheinlich
deshalb, weil die Rabbinen weit mehr mit der Abwehr von Götzendienst befasst

waren als damit, Lehrsätze über Gott zu formulieren. Ein explizites Gebot
des Glaubens an Gott würde solche erfordert haben, zumindest eine gewisse

Vorstellung von Gott, und dies war genau das Gebiet, das die Rabbinen
nicht betreten wollten. Sie verlangten nur, dass die Verehrung von Götzen

den. - Siehe dazu K. Müller, Tora für die Völker. Die noachidischen Gebote und
Ansätze zu ihrer Rezeption im Christentum, Berlin 1994 Studien zu Kirche und
Israel 15), besonders S. 25-33, 87-136 und 137-166 [Anmerkung des Überset-

2 bSanh 55b-56b.
3 D. Novak, The Image ofthe Non-Jew in Judaism, New York, Toronto 1983, Kap. 1

und D. Novak, Jewish-Christian Dialogue, New York 1989, Kap. 1.
4 Siehe zum Beispiel D. Novaks aufschlussreiche Diskussion der These von Samuel

Atlas, der zufolge die Unterscheidung zwischen noachidischem Gesetz über Diebstahl

und jüdischem Gesetz über Diebstahl die Art und Weise war, in der die
Rabbinen zwischen Natur- und Bundesgesetz konzeptionell unterschieden. - N.
Rakover plädiert in seiner Untersuchung „The 'Law' and the Noahides", in: Jewish
Law Association Studies 4 (1990), S. 169 — 180, dafür, das noachidische Gesetz als

eine Art „natural human law" zu verstehen (dort S. 172).
3 D. Novak, The Image of the Non-Jew in Judaism, S. 34.

271



aufhören und die Verehrung Gottes ernst genommen und mit dem
gebührenden Respekt behandelt werden soll; auf den substantiellen Gehalt eines

Glaubens an Gott sollte das Gewicht nicht gelegt werden. Präzise Beschreibungen

des Wesens Gottes spielten keine Rolle, wohl aber die Heiligung des

Lebens. In Ubereinstimmung mit dieser Ansicht erklärte der palästinische
Gelehrte des 3. Jahrhunderts Rabbi Jochanan: „Wer immer Götzendienst

verneint, wird yehudi [Jude'] genannt".6 David Novak irrt, wenn er behauptet,

Rabbi Isaak, der in seiner Auflistung der noachidischen Gebote das

Verbot des Götzendienstes an die erste Stelle gesetzt hat, sei der Meinung
gewesen, dass „[die Anerkennung von] Gottes absolute[r] Macht über den
Menschen der Anfang der noachidischen Gebote und ihre Grundlage ist".7

Es ist jedoch die Abwehr des Götzendienstes und der Respekt vor der

Verehrung Gottes, nicht die Anerkennung einer klar definierten göttlichen
Macht, die die Grundlage der noachidischen Gebote darstellt, wie sie die
Rabbinen verstanden haben.

Mose ben Maimon (Maimonides) (1133/8 — 1204) wollte, dass Nicht-
juden die noachidischen Gebote nicht allein aus dem Grund befolgen sollen,
dass sie rationale Gebote waren, sondern aus der Erkenntnis heraus, dass

Gott sie in der Heiligen Schrift geboten hat.8 Dabei hatte er, Maimonides,
keinerlei Zweifel daran, dass der menschliche Intellekt, wenn von ihm ernstlich

Gebrauch gemacht wird, einen Menschen dahin brachte, an die
Authentizität des biblischen Textes und der Tradition zu glauben, und weiter zu
der Annahme, dass richtiger Glaube und moralische Tugend Hand in Hand
gehen.

Am 26. Oktober 1773 begann Moses Mendelssohn (1729—1786) (s)ei-

nen Briefwechsel mit R. Jacob Emden aus Altona (1697—1776) über dieses

Thema. Darin schrieb er unter anderem:

„Aber für mich sind die Dinge schwerer als Felsenstein: Wie sollen alle Erdenbewohner
vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Untergang, ausser uns, in die tiefe Grube
hinabsteigen und ein Abscheu sein für alles Fleisch, wenn sie nicht an die Tora glauben
werden, die alleine der Gemeinde Jakobs als ein Erbteil gegeben war, und besonders

wegen einer Sache, die in der Tora überhaupt nicht ausdrücklich erklärt, sondern nur
eine Überlieferung für die Ausgezeichneten der Völker ist [...]. Was sollen die Nationen

tun, über die das Licht der Tora überhaupt nicht schien und zu denen die
Uberlieferung überhaupt nicht gelangte [. .]?"9

6 bMeg 13a.
7 D. Novak, The Image of the Non-Jew in Judaism, S. 108 mit Bezug auf bSanh 56b.
8 Hilkhot Melakhim VIII,11, in: Mose ben Maimon, Mishne Tora. Band XVII: Sefer

Shoftim, ed. Sh.T. Rubinstein, Jerusalem 65745/1985, S. 398. Eingehend behandelt

hat dieses Thema D. Novak in Kap. 10 seines Buches.
9 M. Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe. Band XIX: Hebräische

272



Mehr noch als Maimonides und Emden ist Moses Mendelssohn für das

nachfolgende jüdische Denken zum Modell geworden, und solche Autoren
wie David Hartman haben gerne den Noah-Bund als den „theologischen
Raum" angenommen, innerhalb dessen Platz für Menschen anderen Glaubens

ist, ungeachtet ihrer Ablehnung der Schrift oder der rabbinischen

Auslegung.

Es hat auch nicht an Versuchen gefehlt, die Idee der noachidischen
Gebote auf einer praktischen Ebene zu verwirklichen. Der Kabbaiist R. Elia

Benamozegh aus Livorno (1823-1900) beispielsweise überredete den
Katholiken Aimé Pallière, der drauf und dran war, zum Judentum überzutreten,

doch lieber die noachidischen Gebote zu befolgen als das ganze Judentum

auf sich zu nehmen; und bis an sein Lebensende - er starb 1949 — blieb
Pallière ein Verfechter des Noachismus. Doch zog er damit mehr Interesse auf
sich als Nachfolger an.10 Im späten 20. Jahrhundert gab es eine Reihe von
Konversionen von Southern Baptists und anderen in den USA, von gewissen

jüdischen Kreisen dazu ermuntert, zu einer Form von „Noachismus". Aaron
Lichtenstein bemerkte dazu, dass „die grösste Not, die praktizierende Noa-
chiten zu tragen haben, darin besteht, keine Gefolgschaft zu haben".11 Eine

Organisation der „B'nai Noah" mit einigen tausend Mitgliedern hat ihren
Sitz in Athens, Tennessee, wo ihr Emmanuel Study Center die Zweimonatsschrift

The Gap herausgibt.
Dem Hauptstrom jüdischen religiösen Lebens näher ist indessen der

Impetus, den die sheva'-miswot-Konzeption den Juden verleiht, moralische

Verantwortung in der Gesellschaft im allgemeinen zu übernehmen, denn sie

verlangt, dass Unterstützung und Ermutigung „den Völkern" gegeben werden

soll, zumindest diesen Standard aufrecht zu erhalten. Ein bemerkenswertes

Beispiel dafür lieferte die Reihe von öffentlichen Ansprachen und
Interventionen des chassidischen Führers Menachem Mendel Schneersohn

Schriften, Band 3, ed. H. Borodianski, Stuttgart 1974, S. 178-179; deutsche

Übersetzung (danach wird hier zitiert): ebenda, Band XX,2: Briefwechsel 1761-1785, ed.

R. Michael, Stuttgart 1994, S. 261-264, dort S. 262 — 263.
10 E. Benamozegh, Morale Juive et Morale Chrétienne (1867). Benamozeghs magnum

opus erschien erstmals in Paris 1914 unter dem Titel Israel et L'Humanité, eine neue
durchgesehene Ausgabe ist 1961 ebenfalls in Paris erschienen. Marco Morseliis
italienische Übersetzung Israele e L'Umanitd ist 1990 in Turin herausgekommen. A.
Pallieres Hauptwerk Le Sanctuaire Inconnu liegt auch in der englischen Übersetzung

von L.W. Wise unter dem Titel The Unknown Sanctuary, New York 1985,
vor.

11 Siehe dazu A. Lichtenstein, Who Cares about the Seven Laws of Noah? A Status

Report, in: Jewish Law Asociation Studies 4 (1990), S. 181-190; vgl. auch A.
Lichtenstein, The Seven Laws ofNoah, New York 21986.

273



von New York (des Lubawitscher Rebben) (1902 — 1994), in denen er die
noachidischen Gebote in bezug auf die Bedürfnisse der modernen Gesellschaft

ausgelegt hat. Darin eingeschlossen war ein Briefwechsel mit Präsident

Reagan aus dem Jahre 1986, in dem er dem Präsidenten empfahl, „der
Verbreitung der Sieben noachidischen Gebote, die doch für jede Gesellschaft,

die diesen Namen verdient, grundlegend sind, nennenswerte
Unterstützung zu geben".12

Einige Generationen, bevor die noachidischen Gebote verschriftet worden

sind, haben R. Joshua und R. Gamliel II. darüber debattiert, ob nicht-
konvertierte Nichtjuden „einen Anteil an der zukünftigen Welt" haben. Die
spätere jüdische Tradition hat R. Joshuas Position übernommen, der zufolge
„die Gerechten der Völker Anteil an der zukünftigen Welt haben".13 Diese
Lehre liefert die rabbinische Bestätigung für die Möglichkeit eines jeden
menschlichen Wesens, auch und gerade des Nichtkonvertiten, Gnade in den

Augen Gottes zu finden. Eine Entsprechung zu dem Satz extra ecclesiam non
est salus („ausserhalb der Kirche gibt es kein Heil") kennt das Judentum
nicht.14 Nicht definiert geblieben ist dabei jedoch, wer ein Gerechter ist. Aus
dieser Kategorie ausgeschlossen haben einige Rabbinen freilich jeden, der die
Authentizität der Heiligen Schrift oder der rabbinische Auslegungstradition
verneint.

Die Texte, die von der Diskussion zwischen R. Joshua und R. Gamliel
berichten, verwenden nicht den Ausdruck „gerettet" oder „erlöst", sondern
die eher umschreibende Formulierung „einen Anteil an der zukünftigen Welt
haben". Es ist durchaus möglich, dass sich darin eine Zurückweisung der als

christlich verstandenen Position spiegelt, wonach die Menschen irgendwie
„verdammt" sind, bis sie durch einen besonderen, als wirksam zu glaubenden
Akt kosmischer Erlösung „gerettet" oder „erlöst" sind.

Diogenes Laertius (2. Jahrhundert) hat Sokrates und Thaies den Satz

zugeschrieben: „Ich danke Tyche, dass ich als Mensch geboren bin und nicht
als Tier, als Mann und nicht als Frau, als Grieche und nicht als Barbar".15

12 Eine Bibliographie Lubawitscher Schriften über die Sieben noachidischen Gebote
wäre sicher sehr hilfreich und nützlich. Es gibt zahlreiche Broschüren und Reden, ja
selbst ein „moral video", das sich an Nichtjuden wendet. Auch eine Kurzfassung des

Jüdischen Gesetzes für Nichtjuden, so heisst es, ist ebenfalls in Vorbereitung.
Kompilationen dieser Art existieren indessen schon, z. B. J. Schwartz, Or le-ammim
[Licht für die Völker], Jerusalem 1984 und S. Schonfeld, The Universal Bible,
London 1955.

13 bSanh 13b.
H Augustinus, De Bapt. IV, c. XCII,24. Vgl. das ältere Dictum Cyprians: habere non

potest Deum patrem qui ecclesiam non habet matrem, in: Cyprian, De Cath. Eccl.

Unitate, VI.
'5 Diogenes Laertius 1,33. Siehe dazu M. Hengel, Jews, Greeks and Barbarians,

274



Dieser Ausspruch hat sein Echo über Kulturgrenzen hinweg; indem er seine

Bedeutung modifiziert, illustriert er zugleich die Unterschiede zwischen den
Kulturen.

Paulus beispielsweise hat bereits gesagt (Gal 3,28): „Dort ist weder Jude
noch Grieche, weder Sklave noch Freier, weder Mann noch Frau; denn ihr
seid allzumal einer in Christus Jesus". Die Exegeten unterscheiden sich
radikal in ihren Interpretationen der paulinischen Worte voneinander. Doch
der Kontext von „Glaube versus Gesetz", in den dieser Satz eingebettet ist,

besagt, dass er üblicherweise in dem Sinne verstanden war und ist, dass

Glaube an oder Bekenntnis zu Christus Jesus dasjenige war und ist, was

rettete - Glaube, nicht Werke. Glaube, nach Paulus, ist das Kriterium für
Gottes Gnade, und er ist zugleich die Demarkationslinie zwischen der
Nachkommenschaft Abrahams und anderen Menschen.

Eine rabbinische Parallele lautet: „Ich rufe Himmel und Erde zu Zeugen
an, dass es - gleichviel ob goy („Nichtjude") oder Jude, ob Mann oder Frau,
Sklave oder Sklavin - allein an den Taten eines Menschen hängt, dass der

göttliche Geist auf ihm ruht".16 Für Gal 3,28 kann dieser Satz freilich
schwerlich Vorbild gewesen sein, denn keine seiner Versionen ist dazu alt

genug. Viel eher ist er ein Kommentar dazu, eine Reaktion darauf. Die
Rabbinen konterten Paulus (ob sie sich seiner Worte unmittelbar bewusst

waren oder nicht) mit der Feststellung, dass „alles in Übereinstimmung mit
den Taten eines Menschen geschieht" - eine Ansicht übrigens, die ganz auf
der Linie des Propheten Ezechiel liegt, der bereits die Bedeutung der
individuellen Verantwortung hervorgehoben hatte.17

2. Historische Entwicklung: von der preaparatio evangelica

zur preaparatio messianica

Ein Hinweis auf einen anderen Weg, Christentum und Islam in den Rahmen

jüdischer Theologie einzuordnen, einen „theologischen Raum" für sie zu
finden, ist bei Saadja Gaon (882 —942)18 und, breiter entfaltet, bei Jehuda

London 1980, S. 78 und Kap. 7, wo die Idee einer „rassischen Überlegenheit" in
der hellenistischen Welt breiter behandelt wird.

16 Die hier zitierte Fassung des Dictums stammt aus Yalqut Shim'oni zu Ri 5 (Yalq II,
S. 707a). Vgl. auch tBer VII, 18; yBer IX,2; bMen 43b.

17 Ez 18. Vgl. dazu P. Joyce, Divine Initiative and Human Response in Ezekiel, Shef¬

field 1989 Journal for the Study of the Old Testament. Supplement Series 51).
18 Emunot we-De'ot 11,5, in: Sa'adya ben Josef, Kitäb al-muhtasar fi l-ämanät wal-

i'tiqädät, ed. Y. D. Qafih, Jerusalem, New York 5730/1970, S. 90-91 (englische

275



ha-Lewi (um 1075-1141) und Mose ben Maimon (1135/38-1204) zu
finden. Islam und Christentum befinden sich zwar im Irrtum, sie können
aber als Teil des göttlichen Planes begriffen werden, die Völker der Welt
schrittweise zu Gott hinzuführen. „Diese Völker (d. h. die anderen beiden

monotheistischen Religionen)", sagt Jehuda ha-Lewi, „sind lediglich
Vorbereitung und Einleitung für den zu erwartenden Messias, welcher die Frucht
ist, und sie alle werden seine Frucht werden; wenn sie ihn aber anerkennen,
wird alles ein Baum" (Kuzari IV,23).19

In einem Abschnitt seines Mishne Tora, der in den gedruckten Ausgaben
der Zensur zum Opfer gefallen ist, verwirft Mose ben Maimon zwar den

Wahrheitsanspruch von Christentum und Islam, weil sie dem Kriterium der

Ubereinstimmung mit der Tora des Mose nicht genügen. Dennoch weist er
beiden, Christentum und Islam, eine Rolle im Prozess der Erlösung der Welt

zu:

„Alle Dinge, die Jesus, den Nazarener betreffen und jenen Ismaeliten (das ist Muhammad),

der nach ihm aufstand, dienen nur zu dem Zweck, dem König Messias den Weg
zu ebnen und die ganze Welt einzurichten, Gott einmütig zu dienen, wie es heisst (Zef
3,9): ,Denn alsdann will ich den Völkern reine Lippen geben, dass sie alle den Namen
des Herrn anrufen und ihm einträchtig dienen.' Wie? Bereits ist die ganze Welt voll von
Dingen, die den Messias und die Tora und die Gebote betreffen. Und diese Dinge sind
bis auf entfernte Inseln und bei vielen Völkern verbreitet, die am Herzen unbeschnitten
sind. [. .] Aber wenn der wahre König Messias aufsteht und ,Erfolg hat und hoch
erhaben ist' (Jes 52,13), werden sie alle widerrufen und erkennen, dass ,sie von ihren
Vorfahren Lügen geerbt und dass ihre Propheten und Väter sie in die Irre gefühlt hatten'

(Jer 16,19)" (Hil. Melakhim XI Ende).20

Einige mittelalterliche jüdische Denker waren, anders als die Rabbinen
des Talmud, mit christlichen und muslimischen Texten vertraut und
kommentierten sie, sei es aus apologetischen Gründen, sei es zum Zweck
richtigstellender Belehrung. Manchmal finden sich solche Kommentare im Rahmen

sogenannter Zwangsdisputationen, die den Juden manch kühne
Apologetik entlockten.21 Der provençalische Gelehrte R. Menahem ha-Medri

Übersetzung: S. Rosenblatt, The Book of Beliefs and Opinions, Nachdruck New
Haven, London 1989, S. 103-107).

D Jehuda ha-Lewi, Kitäb ar-radd wad-dalllft d-dïn ad-dalîl (al-Kitäh al-Hazari), ed.

D.Z. Baneth/H. Ben-Shammai, Jerusalem 1977, S. 172; Jehuda ha-Lewi, Sefer
ha-Kuzari — maqor we-tirgum, ed. Y. Qafih, Qiryat Ono 1997, S. 173 (deutsche
Übersetzung: Das Buch al-Chazari aus dem Arabischen des Abu-l-Hasan Yehuda
Hallewi, übersetzt von H. Hirschfeld, Breslau 1885, S. 214) [Anm. des Ubersetzers]

20 Mose ben Maimon, Mishne Tora, Band XVII: Sefer Shoftim, ed. S.T. Rubinshtein,
Jerusalem 65745/1985, S. 416-417 (deutsche Ubersetzung: M. Cunz, Maimoni-
des über den König Messias und das messianische Zeitalter, in: Judaica 42 [1986],
S. 74-79, dort S. 76) [Anm des Übersetzers],

21 Siehe dazu H. Maccoby, Judaism On Trial. Jewish Christian Disputations In The

276



(gestorben um 1315), prägte den Ausdruck ummot ha-gedurot be-darkei ha-

datot („Völker, die sich auf dem Weg der Religion befinden"), um auf diese

Weise eine Gleichsetzung der Christen seiner Zeit mit heidnischen Götzendienern

zu vermeiden, und er benutzte diesen Begriff, um etwas zu
rechtfertigen, was vielleicht eine bereits übliche Erleichterung gewisser rabbini-
scher Gesetze geworden war.22 Dies ermöglichte zugleich eine positive
Beurteilung, wenn auch nicht der Lehren, so doch zumindest der Lebensweise

der Christen.
Die Anerkennung, dass etwas Wahrheit auch in anderen Religionen

gefunden werden kann, war das Maximum, das im „Zeitalter des Glaubens", in
dem Religionen ihre absoluten Wahrheitsansprüche reklamierten, zugestanden

werden konnte. Diese Vorstellung haben Judentum, Christentum und
Islam gemeinsam. Ausgebildet worden ist sie wahrscheinlich zuerst im
Christentum, als Christen daran gingen, ihre Beziehung zum Judentum zu
klären. Indem sich das Christentum durch den Anspruch, die hebräische Bibel

„erfüllt zu haben", zu „beweisen" suchte, hat es eine Hermeneutik für den

Umgang mit jenen Schriften entwickelt, die man eine praeparatio evangelica,

„eine Vorbereitung für die gute Nachricht" nennen kann. Das heisst, dass die

Israeliten und die Juden, die nach ihnen kamen, auf dem Wege waren, aber

den Weg noch nicht zum Ende gegangen sind. Muhammad, das „Siegel der

Propheten" (Koran, Sure 33,40), leistete dieselbe Art von „Vervollständigung"

für den Islam, indem er Judentum und Christentum als Fussstapfen
auf dem Wege hin zum Islam bezeichnete. Von daher kann es nicht
überraschen, dass mittelalterliche jüdische Denker dieselbe herablassende

Haltung gegenüber Christentum und Islam angenommen haben.

3. Authentische, aber kulturbedingte Prophétie

Die Frage drängt sich auf: War es — unter den gegebenen Bedingungen —

nicht möglich, über die „Herablassung" hinauszukommen und anzuerkennen,

dass Authentizität auch im „anderen" gefunden werden kann? Dies ist

Middle Ages, London 1982 (Nachdruck Oxford 1992); S. Krauss, A Handbook to
the History of Christian-Jewish Controversy from the Earliest Times to 1789, ed. W.
Horbury, Tübingen 1996; D. Lasker, Jewish Philosophical Polemics against
Christianity in the Middle Ages, New York 1977.

22 Menahem ha-Me'iri hat seine Ansichten in seinen Talmud-Kommentaren, insbe¬
sondere zum Traktat Avoda Zara entwickelt. Siehe dazu vor allem die Diskussion
bei J. Katz, Exclusiveness and Tolerance. Studies in Jewish-Gentile Relations in
Medieval and Modern Times, New York 21983, S. 114-128.

277



schwerlich, was der spanisch-jüdische Dichter und Philosoph Solomon ihn
Gabirol (um 1020-1058) im Sinn hatte, als er die folgenden Zeilen
niederschrieb:

„Deine Ehre leidet nicht Mangel
durch die Schar der Götzendiener,
denn alle wollen zu Dir gelangen [. ,]".23

Denn er fährt fort:

„Alle meinen, sie hätten ihr Ziel erreicht -
und haben sich umsonst bemüht!
Deine Knechte aber sind Sehenden gleich,
die auf rechtem Wege wandeln [.

Dennoch, der Schritt weiter ist gegangen worden, und zwar von einem, der
Ihn Gabirol verehrt und bewundert hat. Gemeint ist der jüdisch-neoplatonische

Philosoph Netarfel ben al-Fayyumi (gestorben um 1164), Oberhaupt
der Juden Jemens, der in die jüdische Philosophie Ideen übernommen hat,
die unter den sogenannten „lauteren Brüdern", den Ikhivan as-Safä, verbreitet

waren.24 In seinem philosophischen Hauptwerk, dem Bustän alJuqül
(„Garten der Intellekte"), verteidigt Netan'el die Authentizität der Prophétie
Muhammads, wie sie im Koran offenbart ist, und damit zumindest die
Möglichkeit, dass es weitere, zusätzliche authentische Offenbarungen gibt (das

Christentum erwähnt er nicht).
Und dieses ist der Argumentationsgang, auf den Netan 'el seine Behauptung

stützt, dass die Prophétie Muhammads authentisch ist:

„Das erste Geschöpf Gottes war der Universale Intellekt [...]. Seine überquellende
Freude und sein Glück lösten eine Emanation aus, und so ging aus ihm die universale
Seele hervor [S. 2.9425] Durch seine Weisheit [. .] sandte Er barmherzig den
Menschen eine Offenbarung [. .] herab, welche ihren Ursprung [. .] im Universalen
Intellekt hat, der wiederum auf seinen Schöpfer, gepriesen sei Er, zurückgeht. Dieser [. .]
äusserte sich in einem Einzelmenschen, dessen Geist von der Unreinheit der Natur frei
und in den erhabendsten Wissenschaften und den lautersten Werken geübt ist [. .]
[nämlich] in einem Propheten [S. 95].

23 Solomon ibn Gabirol, Keter Malkbut VIII, in: I. Zangwill, Selected Religions
Poems ofSolomon Ibn Gabirol, Philadelphia 1923, S. 85-86 - hier zitiert nach der
Übersetzung von J. Maier, Die ,Königskrone' des Salomo ben Jehuda ibn Gabirol,
in: Jtidaica 18 (1962), S. 1-55, dort S. 20 [Anm. des Übersetzers].

24 Siehe dazu C. Sirat, A History ofJewish Philosophy in the Middle Ages, Cambridge,
Paris 21990, S. 88-93 [Anm. des Übersetzers].

23 Die Seitenangaben beziehen sich auf die englische Übersetzung von D. Levine, The
Garden of Wisdom, New York 1907 (Nachdruck 1966). Die beste Ausgabe des

judaeo-arabischen Originals mit modernhebräischer Übersetzung ist Y. Qafih, Bustän

al-'uqül - Gan ha-sekhalim, Qiryat Ono, Jerusalem 5744/1984.

278



Wisse sodann, [. .] dass nichts Gott daran hindert, in seine Welt zu senden, wen
immer Er will [...]. Selbst vor der Offenbarung der Tora sandte er Propheten zu den
Völkern [...], und nach ihrer Offenbarung hat Ihn wiederum nichts daran gehindert,
zu ihnen zu senden, wen Er will, damit die Welt nicht ohne Religion bleibt [S. 103-
104],

[. .] So war Muhammad ein zu ihnen gesandter Prophet, nicht zu jenen, die ihnen
vorausgingen in der Erkenntnis Gottes (d. h. sie früher als sie erhalten hatten) [S.
10526]. [. .] Er gestattete jedem Volk etwas, das Er anderen verboten hat [S. 107]. Er
sendet einen Propheten zu einem jeden Volk in seiner Sprache" (S. 10927).

Netan'el deutet Offenbarung auf eine „naturalistische" Weise. Sie ist ein
universales Phänomen, für das Muhammad ein individueller Beleg ist. Dabei

untermauert er, ohne dies hier weiter vertiefen zu können, seine

philosophischen Argumente mit einer gekonnten Auswahl jüdisch-midraschischen
Materials. Damit erweist sich Netan'els Position als radikal verschieden von
jener praeparatio-Haltung eines Maimonides und anderer. Trotz all seiner

Anerkennung der Reinheit des islamischen Monotheismus und der historischen

Aufgabe des Islams bei der Wegbereitung für den Messias apostrophiert

Maimonides Muhammad dennoch ungeschminkt als ha-meshugga\
Netan'el hingegen ist in seinem Urteil über Muhammad weder unüberlegt
noch ironisch; seine Bekräftigung der prophetischen Authentizität Muhammads

ist kein ad-hoc- oder ad-hominem-Argument, sondern ein Schlüsselsatz

innerhalb eines ausführlich begründeten philosophischen Systems, das um
die sozialen Implikationen des Respekts für die Erben des Propheten weiss,

und diese Erben sind die „Imame, die Regierenden, die Gelehrten und die

Weisen".
Natürlich hält auch Netan'el, für einen Menschen seiner Zeit nicht

überraschend, an der absoluten Superiorität der Offenbarung durch Mose fest; sie

ist überlegen, weil sie, die Israeliten, sich auf einer hinreichend hohen

geistigen Stufe befanden, um sie zu empfangen. Was dennoch bemerkenswert

ist, ist seine Annahme einer Vielheit von Offenbarungen und kulturellen

Bedingtheit jeder Offenbarung. Damit erweist er sich weit mehr als Philosoph

für unsere Zeit, als dies der berühmte Maimonides getan hat.

4. Weg von religiösem Absolutismus und Essentialismus

1973 hatte der in Wien geborene Reformrabbiner und Philosoph Ignaz
Maybaum (1897-1976), zu jenem Zeitpunkt seit langem in England
ansässig, ein Buch mit dem Titel Trialogue between Jew, Christian and Muslim

26 Für NetarPel bedeutet „früher" natürlich „besser".
27 Koran, Sure 14,4.

279



veröffentlicht. Auf dem Werk seines Lehrers Franz Rosenzweig (1886 -1929)
aufhauend, sieht Maybaum die jeweilige Aufgabe von Judentum, Christentum

und Islam als einander ergänzende Aufgaben an. Seiner Meinung nach

entwickelt das Christentum den spirituellen Aspekt der Religion, der Islam
ihre politische Dimension; allein das Judentum hält das essentielle

Gleichgewicht, um die Exzesse der beiden anderen zu korrigieren. Die charakteristischen

Formen, die Christentum und Islam angenommen haben, sind

nicht willkürlich oder beliebig, sondern entsprechen ihrer jeweiligen
historischen Mission im Prozess der Erlösung der Welt.

Diese stark vereinfachende Darstellung des Charakters der drei Religionen

ist höchst irreführend; denn jede von ihnen hat sich im Laufe der

Geschichte in einem breiten Spektrum von Formen gezeigt, in spiritueller
Form, in autoritärer Form, in beiden oder in keiner von beiden. Das Judentum

zum Beispiel manifestierte sich sowohl in extremer Weltabgewandheit,
wie bei den haside Ashkenaz im 12. Jahrhundert, als auch in autoritärem
Gewände, wie in einigen der zeitgenössischen orthodoxen Richtungen.
Maybaum weiss sehr wohl darum, doch lehnt er solche Manifestationen des

Judentums als „nicht wirklich jüdisch" ab und erklärt sie als etwas, das aus

dem Christentum bzw. dem Islam eingeflossen ist; denn nach seiner Ansicht
ist allein das liberale Judentum wahrhaft jüdisch. Nicht klar ist allerdings,

was er von den zahlreichen Formen von Christentum und Islam denkt, die

nicht seinen Stereotypen entsprechen. Solche Art Stereotypisierung von
Religionen muss ebenso kategorisch zurückgewiesen werden wie die Begriffe
„Hebräisches Denken" und „Griechisches Denken". Viel zu nahe ist sie dem

„Essentialismus", der mit seinen rassischen oder ethnischen Stereotypisierungen

so schweren Schaden in unseren Gesellschaften angerichtet hat. Die
historische Realität ist viel mehr, dass es ein „ideales" Judentum (oder
Christentum oder Islam) eben nicht gibt, sondern eine reiche und vielfältige
Tradition, die viele Judentümer umfasst.

Darüber hinaus entgeht auch die Rosenzweig / Maybaum-Richtung nicht
jenem Triumphalismus und jener Gönnerhaftigkeit, denen wir in den
mittelalterlichen Theologien begegnet sind. Dies wird besonders deutlich, wenn
man Franz Rosenzweigs oft zitierten Satz bedenkt, dass Christen Jesus als

„Sohn Gottes" bedürfen, damit er sie „zum Vater" bringt, Juden hingegen
brauchen Jesus nicht, weil sie bereits „beim Vater" sind.28 Warum nach

zweitausend Jahren Christentum noch immer dieser Unterschied, dass Chri-

28 F. Rosenzweig, The Star ofRedemption. Teil 3, Buch 2, übersetzt von W. Hallo,
Notre Dame, London 1970, S. 396; deutsche Ausgabe: Der Stern der Erlösung, Den
Haag 41976 F. Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk. Band II), S. 388.

280



sten, von denen viele aus Familien stammen, die seit Jahrhunderten im
Christentum tief verwurzelt sind, erst durch die Hilfe eines ansprechbaren
Mittlers zu ihrer Religion bekehrt werden sollen, Juden hingegen, selbst die

völlig säkularisierten Juden, als solche gelten, die von Geburt aus eine

familiäre Beziehung zu Gott haben?

Vielleicht war Rosenzweigs Bemerkung zu der Zeit angebracht, zu der sie

gemacht wurde: damals verlangte jüdische Apologetik solche Zurückweisung
der hartnäckigen christlichen Versuche, das Judentum herabzuwürdigen und
Juden zum Christentum zu bekehren. Es war darüber hinaus die Zeit des

Essentialismus, als Adolf von Harnack (1851 — 1930) und Leo Baeck (1873 —

1956), jeder auf seine Weise, über genau das meinten dogmatisieren zu
können, was einen „wahren" Christen oder Juden ausmacht,29 wobei sie

wahlweise die geschichtlichen Realitäten ihrer jeweiligen Religionsgemeinschaft

ignorierten. Rosenzweig war Jehuda ha-Lewi gefolgt, dessen Dichtung
er geliebt und übersetzt hat; ha-Lewi hatte behauptet, dass Juden als solche

eine besondere geistige Qualität besitzen. Solch eine Lehre mag im 11.

Jahrhundert noch durchgegangen sein (ha-Lewi selbst hat sie wohl von dem

Philosophen Qäsim ben Ibrahim ar-RassI [gestorben 860] und seinem

schL irischen Selbstverständnis „übernommen"), sie ist jedoch nicht länger

akzeptabel in einer Zeit, in der die Welt gelernt hat, Rassismus abzulehnen.

5. Zum Schluss

Die Organisatoren des Symposiums, auf dem diese Gedanken zunächst

mündlich vorgetragen worden sind, haben von einem „narrativen Zweck,
der unterschiedliche Essays und Referenten zusammenbringt", gesprochen.
Ich deute dies als den Versuch, unsere religiösen Traditionen im Sinne von
Aufklärung und postmodernem Verstehen neu zu formulieren und ihre

Bedeutung für die gegenwärtige Situation aufzuzeigen. Diejenigen von uns, die

im Gespräch der Religionen engagiert sind, haben entdeckt, dass es dabei um
ein gemeinsames Bemühen geht, um eine gemeinsame Aufgabe, die für keine

Religionsgemeinschaft spezifisch ist. Teil dieser Entdeckung ist, dass ich als

Jude einen Weg finden muss, eine Theologie für das trilaterale Gespräch zu

entwerfen, die wohl den Zusammenhang mit früheren Strängen jüdischer
Lehre wahrt und dennoch keine unangemessenen Ansprüche auf Wahrheit
oder Überlegenheit zu Gunsten des Judentums erhebt.

29 A. von Harnacks Das Wesen des Christentums, Leipzig 1900, ist ursprünglich als

Vorlesungsreihe 1899/1900 in Berlin gehalten worden. L. Baecks Antwort unter
dem Titel Das Wesen des Judentums erschien erstmals in Berlin 1905.

281



Einer solchen Theologie liegen folgende Prinzipien zugrunde:

1. Es ist unmöglich, historisch gesehen, eine einzige Form einer der drei
monotheistischen Religionen als die „ideale" oder „authentische" Form
hinzustellen. Zu verschieden sind die Uberlieferungen innerhalb einer

jeden von ihnen, als dass sie dies zuliessen.

2. Diese Verschiedenheit ist kein Mangel, sondern ein Zeichen spiritueller,
geistiger Kreativität eines jeden Glaubens und seines fortdauernden
„Gesprächs mit Gott".

3. Die verschiedenen Erscheinungsformen innerhalb einer jeden Religion
sind Ausdruck eines Glaubens, der durch die Verschiedenheit der Menschen

und Kulturen bedingt ist.

Mancher mag jetzt fragen: Relativieren diese Thesen nicht den religiösen
Glauben übermässig? Sicher, sie fordern, dass wir uns von den absolutistischen

Ansprüchen unserer Vorväter verabschieden. Diese Forderung aber

resultiert nicht aus dem interreligiösen Dialog selbst, sondern vielmehr aus
dem nur allzu deutlich spürbaren Einfluss der Moderne, nicht zuletzt der
historisch-kritischen Erforschung aller traditionellen Erscheinungsformen
der Religion.

Wenngleich die verschiedenen Erscheinungsformen von Glauben aus der
Verschiedenheit der Menschen und Kulturen erwachsen, bleibt dennoch
jeder einzelne Mensch zugleich wiederum in einer bestimmten Zeit, an einem
bestimmten Ort und in einer bestimmten Gemeinschaft verwurzelt. Als
Individuum gehöre ich ebenso einer spezifischen Gemeinschaft an und leite
meine Identität, meine Lebensformen, meine Überzeugung etc. aus dieser

Zugehörigkeit ab. Was mich betrifft, so gibt es diesbezüglich nichts „Relatives":

Ich habe meinen Ort ganz unzweideutig in einer besonderen Zeit, an
einem besonderen Platz und in einer besonderen Gemeinschaft. Meine

„Verortung" kann ich nicht „verhandeln"; sie ist eine gegebene Tatsache (Das
heisst nicht, dass zu verneinen wäre, dass es Umstände geben könnte, unter
denen ich mich zu einer „Ortsveränderung" entscheiden würde.). Ebenso

anerkenne ich, dass der andere genauso unzweideutig in seiner Zeit, an

seinem Ort und in seiner Gemeinschaft „verortet" ist. Erst wenn beide Seiten
diese Situation akzeptiert haben, kann man ins Gespräch einzutreten beginnen,

ohne dabei den anderen zu bedrohen oder sich durch ihn bedroht zu
fühlen.

Für dieses Gespräch gilt:

282



1. Wir haben gegenseitig anzuerkennen, dass wir verschieden „verortet"
sind, ohne dass irgendeiner dieser Orte besonders privilegiert wäre. Der
Anfang des Dialogs besteht in nichts mehr als darin, uns selbst ebenso

wie einander klar zu machen, was diese „Orte" sind. Dabei müssen wir
uns als Individuen begreifen, nicht als Repräsentanten religiöser
Establishments.

2. Geben muss es sodann Offenheit für die Verschiedenheit innerhalb einer

jeden religiösen Tradition.
3. Geben muss es weiter eine Diskussion über die wechselseitigen Bezie¬

hungen, einschliesslich offener Anerkennung vergangener Untaten, mit
dem Ziel, gegenseitiges Vertrauen zu fördern.

4. Geben muss es schliesslich die Bereitschaft, Probleme, die sich aus der

Konfrontation mit der Moderne ergeben, gemeinsam anzupacken. Dies
schliesst nicht nur theologische Fragen, Fragen nach Gott, Offenbarung,
Erlösung und dergleichen ein, sondern ebenso auch soziale und politische
Belange von uns allen. Nur wenn Probleme als gemeinsame Probleme
erkannt werden, können wir sie gemeinsam zu lösen versuchen, indem

wir dabei zugleich kritisch die Vorgaben unserer jeweiligen Uberlieferungen

nutzen.

Was ich hier anzudeuten versucht habe, ist das, was ich einen kreativen

Dialog nennen möchte. Natürlich besteht auch Bedarf an Dialog auf weniger
kreativen Ebenen: Dialog zwischen Vertretern religiöser Establishments zum
Beispiel, der Richtlinien für bessere Beziehungen untereinander produzieren
kann oder dergleichen; Dialog zwischen unverbesserlichen Fundamentalisten,

der sicher besser ist als Hass oder gegeneinander gerichtete Gewalt.
Paul von Buren hat von Juden und Christen als von solchen gesprochen,

die „miteinander auf dem Weg sind".30 Diese Metapher, die freilich
mindestens um die Muslime zu erweitern ist, beschreibt genau das, was nach

meinem Dafürhalten das Wagnis des jüdisch-christlich-muslimischen
Gespräches meint.

3° P.M. van Buren A Theology of the Jewish-Christian Reality. 3 Bände, Lanham
(Maryland) 1995.

283


	Auf dem Wege zu einer jüdischen Theologie des jüdisch-christlich-muslimischen Gespräches

