Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 57 (2001)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Davip FLUSSER, Jesus, rororo Monographien, Reinbeck bei Hamburg: Ro-
wohlt 2000 (= Rowohlts Monographien 50632), 22. Auflage, 160 S., kar-
toniert, ISBN 3-499-50632-7.

Der im vergangenen September in Jerusalem verstorbene Historiker und Neutestamentler
David Flusser verfasste im Jahr 1968 fiir die Reihe der rororo Monographien eine Jesus-
Biographie, die sowohl in ihrer Verbreitung als auch in ihrem Einfluss auf das allgemeine
Jesus-Bild von grosser Bedeutung war. Die vorliegende Neuauflage stellt eine véllige Uber-
arbeitung dar, ohne einschneidende sachliche Verinderungen zu bieten.

Flusser betont in allen Aspekten die Verwurzelung Jesu im Judentum. Dabei erliegt er
freilich meines Erachtens vor allem &fter der Versuchung, nur das fiir historisch zu halten,
was gut jiidisch ist, Abweichendes aber den Evangelisten zuzuschieben. Dazu treten me-
thodisch iusserst problematische Riickiibersetzungen ins Aramiische bzw. Hebriische.
Dennoch handelt es sich bei diesem Buch um eine anregende Gesamtdarstellung.

Trotz aller Verwurzelung im Judentum betont Flusser immer wieder die Besonderheit
Jesu. Der Nazarener unterschied sich vor allem darin von den Pharisiern — denen er nach
Flusser in besonderer Weise nahe war —, dass er manchen zusitzlichen Schritt tat: Er
radikalisierte das Liebesgebot, seine Verkiindigung war ,umstiirzlerisch, subversiv® (S. 95),
das Himmelreich betrachtete er als jetzt schon gegenwirtig. Nach Flusser bezeichnete sich
Jesus in besonderer Weise als Sohn Gottes und als messianischer Menschensohn. Aber wie
bei seiner Gesetzesinterpretation blieb er dabei im Rahmen dessen, was nach Flusser im
Judentum méglich war, wobei sich der Verfasser, wo sich aus rabbinischen Texten keine
Parallelen ergeben, vor allem an den Texten von Qumran orientiert.

Der Schlussteil des Buches ist dem Prozess Jesu gewidmet. Flusser versucht niche,
gegen die Quellen eine jiidische Beteiligung abzustreiten, hilt die Pharisier aber fiir un-
beteiligt. Sie wiren vielmehr nicht einverstanden gewesen mit der Auslieferung Jesu an die
Rémer (S. 61). Diese lastet Flusser einerseits den Sadduziern an, die sich durch Jesu
Tempelkritik bedroht fiihlten, andererseits aber auch Pilatus, der als Opportunist darge-
stellt wird. Jesu Verhalten in diesen letzten Tagen — seine Provokation durch die ,Tem-
pelaustreibung®, das Messiasbekenntnis vor der anklagenden Priesteraristokratie, das
Schweigen vor Herodes und Pilatus — deutet Flusser so, dass Jesus wohl tatsichlich gehofft
habe, er werde von den Toten auferstehen. Dass es spiter Erscheinungen des Gekreuzigten
gegeben habe, hilt Flusser auch fiir unbezweifelbar, ohne dies weiter auszufiihren.

In summa erscheint Jesus in Flussers Deutung als Jude, der vom Selbstbewusstsein
besonderer Gottesnihe so stark geprigt war, dass er sich als entscheidende Person im
Kontext der Gottesherrschaft verstand. Dies ist mehr, als viele christliche Jesus-Forscher
behaupten wiirden, und allein deshalb ist das Buch auch in der iiberarbeiteten Fassung
weiterhin lesenswert. Die Ausstattung mit teilweise farbigen Bildern (leider schlecht be-

222



schrieben), Karten, Zeittafel und Register hebt den Wert dieser Jesus-Monographie. Auch
wenn die Arbeit Flussers methodisch in alten Bahnen bleibt, werden gerade Menschen, die
keine Fachexegeten sind, sich mit Gewinn auf diesem Weg dem historischen Jesus nihern
kénnen.

Markus Obler

HEeiDY ZIMMERMANN, Tora und Shira. Untersuchungen zur Musikauffassung
des rabbinischen Judentums, Bern, Berlin, Bruxelles, Frankfurt am Main, New
York, Oxford, Wien: Peter Lang 2000 (= Publikationen der Schweizerischen
Musikforschenden Gesellschaft/Publications de la Societé Suisse de Musi-
cologie Serie II, Volume 40), 442 S., ISBN 3-906758-42-7.

Der Musikbegriff des rabbinischen Judentums ist im Rahmen der iiblichen fachwissen-
schaftlichen Abgrenzungen und mit Hilfe der in den Einzeldisziplinen geliufigen Kate-
gorien schwer zu fassen. Eine im Grenzbereich von Judaistik und Musikwissenschaft,
zugleich aber auch von Liturgiewissenschaft, Musikethnologie und biblischer Textge-
schichte angesiedelte Dissertation an der Universitit Basel, deren iiberarbeitete Fassung
hier anzuzeigen ist, hat es sich daher zur Aufgabe gemacht, dem Verhiltnis von Torz und
Shira im klassischen Judentum auf interdisziplinire Weise nachzugehen. Das erste Haupt-
kapitel des Buches von Heidy Zimmermann ist der allwéchentlichen Tora-Rezitation im
Synagogengottesdienst gewidmet, die die Autorin als kulturelles Schliisselritual versteht
und vor dem Hintergrund eigener Feldforschung — vor allem akustisches Material, das, in
Notenform verschriftet, teilweise in einem ausfiihrlichen Anhang dargeboten wird — ana-
lysiert und interpretiert. Im zweiten Teil wird die Wirkungsgeschichte des biblischen
Meeresliedes (Exodus 15) als des prototypischen Liedes par excellence nachgezeichnet, wo-
bei sich ein teilweise erstaunlich anschauliches Bild von den Bedeutungen ergibt, die
Gesang und Musik in der Vorstellungswelt der klassisch-jiidischen Texte zugeschrieben
wurden.

Doch die Autorin geht weit iiber diese beiden exemplarischen Fallscudien hinaus. In
ihrem einfiihrenden historischen Teil hat sie Belege fiir die frithe Rezitationspraxis (z. B.
Neh 8,4-8), Kantillation und Akzentzeichen (etwa das Vorkommen des Begriffs Te-
’amim: bMeg 3a) in der friihjiidischen sowie rabbinischen und mittelalterlichen Literatur
(etwa bei Raschi, aber auch bei Jehuda Halevi, durch dessen Kuzari das Lehnwort musiga
tiber das Arabische ins Hebriische eingegangen ist: S. 117—-118) zusammengestellt. In sehr
kenntnisreicher Weise diskutiert sie dabei die Frage, ob und inwieweit die genannten
Stellen jeweils ein bereits existierendes Akzentsystem (und welches) voraussetzen. Beson-
ders bemerkenswert sind Hinweise auf die in den frithen Texten anklingende synistheti-
sche Dimension des Gotteswortes, die den Wohlklang der Rezitation mit dem Ge-
schmacks- und Geruchssinn in Verbindung bringt. In diesem Sinne heisst es in einem
Midrasch zum Hohenlied (CantR 4, 24): ,Von Honigseim triefen deine Lippen, Braut,
unter deiner Zunge ist Honig und Milch (Cant 4,11). Was bedeutet das? R. El’azar sagt:
Jeder, der Worte der Tora &ffentlich vortrigt und sie den Zuhérern nicht angenehm
[Parevin; auch siiss] sind, [...] dem wire es besser, er hitte sie nicht gesagt® (S. 97).

223



Im Kontext der historischen Erwigungen finden auch die Fragen nach dem wahr-
scheinlichen Einfluss der Karier (S. 122 —124) und dem der Koran-Rezitationen ihren
Platz. Gerade der Vergleich mit dem Gotteswort der Muslime, das sich ,als Text unge-
achtet seiner Verschriftlichung erst im Vortrag [. . .] als Sprechakt vor den Hérern® rea-
lisiert (S. 127), kennzeichnet nach Zimmermann den fiir das Judentum spezifischen
Verweischarakter der Miindlichkeit auf die Schriftlichkeit. Der gegeniiber dem Judentum
geringere Stellenwert der Schriftlichkeit im Islam kommt schon in der Tatsache zum
Ausdruck, dass ein verbindlicher Koran-Text erst seit der Kairener Standardausgabe von
1923/24 zur Verfiigung steht (S. 127) und fiir die Ausbildung zum professionellen Ko-
ran-Rezitator gerade blinde Kandidaten bevorzugt werden (S. 133) — eine im Judentum
nach den religionsgesetzlichen Vorgaben bis in die Gegenwart unzulissige Option. Denn
hier beruht das Konzept der Offenbarung auf einem konsistent iiberlieferten schriftlichen
Text, der nach dem Schulchan Aruch gelesen werden muss, der allerdings zu seiner Laut-
werdung der an den ,vorliegenden Schrifttext gebundenen miindlichen Offenbarung®
(S. 133) bedarf. Andererseits wird die Miindlichkeit auch im Judentum nicht durch die
Schriftlichkeit aufgehoben; ,vielmehr bleibt die miindliche Dimension ein essentieller
Anteil des Textes [...]. Das Lesen- und Schreibenlernen geht einher mit dem Auswen-
diglernen, wobei kantillierende Rezitation das Memorieren unterstiitzt und den Text im
Gedichtnis festigt® (S. 113).

Einem eigenen Abschnitt ist eine ausfiihrliche Materialsammlung zur Geschichte der
Erforschung des biblischen Akzent- und Kantillationssystems vorbehalten. Diese ist in sich
so reichhaltig, dass sie Stoff fiir eine eigene Monographie béte. Es entsteht ein sehr viel
bunteres Bild der althebriischen Akzente, als aus den aus dem 19. Jahrhundert iiberkom-
menen herkémmlichen Grammatiken aus der ,Griinderzeit“ der alttestamentlichen Bi-
belwissenschaft weithin bekannt ist: Angefangen mit Aharon Ben Ashers ,Grammatik der
Akzente® (Sefer Digduge ha-Te’amim) aus der ersten Hilfte der 10. Jahrhunderts, die die
Namen der Akzente wiedergibt und als erste altiiberlieferte Akzentregeln zusammenstelle,
tiber Ja’qub al-Qirqisanis ,Buch der Lichter und Wachttiirme® (Kitab al-anwar w-al ma-
raqib), einer kardischen Schrift aus dem 10. Jahrhundert mit Beispielen iiber die phone-
tischen Verinderungen des Hebriischen unter dem Einfluss des Arabischen im Jemen und
des Griechischen in Byzanz, die die Uberlegenheit des tiberianischen Aussprache- und
Akzentsystems zu begriinden sucht (S. 116), und, ein halbes Jahrtausend spiter, Johannes
Reuchlins De accentibus er orthographia linguae Hebraicae (1518) mit Transkriptionen der
Melodiefiihrung, die das erste notierte und publizierte Zeugnis der miindlichen Uberlie-
ferung der Tora-Kantillation darstellen, bis schliesslich hin zu Abraham Z. Idelsohn, ei-
nem in Litauen ausgebildeten Kantor, der zugleich an deutschen Konservatorien studiert
hatte und nach Reisen durch alle Mittelmeerlinder bis nach Indien und in den Jemen eine
zehnbindige Sammlung von Tondokumenten (Hebriisch-orientalischer Melodienschatz,
1914 - 1932) publizierte.

Es ist vor allem die neuere israclische Masora-Forschung, die auf den Reichtum dieses
historischen Erbes hingewiesen hat. Der als Erforscher des Kodex Aleppo und zugleich als
orthodoxer Bibelkritiker hervorgetretene Rabbiner Mordechai Breuer hat in seinen beiden
grundlegenden Studien Grammar of Biblical Accents (Jerusalem 1957/58) und Biblical
Cantillation Signs (Jerusalem 1989/90), die leider immer noch nur auf Hebriisch vorlie-
gen, ein modernes Verstindnis des Kantillationssystems vorgelegt. Dabei hat er vor allem
die Auffassung begriindet, die Akzente seien in erster Linie Melodiezeichen (Simane Ne-
gina) und erst in abgeleiteter, sekundirer Weise syntaktische Zeichen (Simane Pisug;

224



S.76-77). Diese Interpretation hingt eng mit der Einsicht zusammen, dass die Gram-
matik der Akzente keine zwingende Entsprechung zu der des Konsonantentextes darstellt,
sondern, besonders in Zweifelsfillen, aufgrund der miindlichen Tradition eine bestimmte
Interpretation auswihlt und diese fiir die 6ffentliche Lesung als verbindliche Version fest-
legt. Diese Version, so Breuer, die sich als Teil der miindlichen Tora und damit theolo-
gisch-dogmatisch als ,sinaitisch® versteht, gilt jedoch nur fiir die rituelle Lesung, nicht
aber in jedem Fall fiir das Schriftstudium. Denn dort ist eine Situation gegeben, in der alle
Bedeutungen, die Semantik und Syntax des Textes offenlassen, wieder méglich sind und
die fixierte Interpretation, wie im Talmud immer wieder zu verfolgen, zum blossen Aus-
gangspunke fiir eine Diskussion werden kann (S. 155). Umgekehrt heisst dies freilich, dass
der durch das Kantillationssystem determinierte Text, wie er durch die Rezitationspraxis
Gestalt gewinnt, in gewisser Hinsicht anderen als den iiblichen philologischen Gesetz-
missigkeiten gehorcht und fiir den musikwissenschaftlichen Zugang frei sein kann. Unter
der Uberschrift ,,Pragmatik und Performance der Torakantillation“ (S. 167-224) gibe die
Autorin anhand einer Vielzahl von — im iibrigen vorziiglich formalisierten und daher
leicht verstindlichen — Beispielen eine Vorstellung davon, welche Wege der Textkonsti-
tution und Texterklirung das biblische Akzentsystem weist.

Im Anhang des Bandes findet sich eine Tabelle zur Ubertragung der in den 21 pro-
saischen Biichern der Hebriischen Bibel — in Unterscheidung zu den 3 poetischen Bii-
chern (,Sifre Emet“: Hiob, Mischle, Psalmen; S. 109) — zur Verwendung kommenden
Akzente in Notenschrift. Diese Ubertragung geht davon aus, dass die Akzente beim Re-
zitator ,bestimmte Vorstellungen iiber die Melodiebildung® (S. 194) auslésen. Dabei ist
die Entsprechung von Akzentsetzung und Melodiefithrung allerdings nicht nur regional
verschieden, sondern lisst, wie die Autorin durch den Vergleich unterschiedlicher Ton-
bandaufnahmen und die Befragung von Chazzanim erhoben hat, auch innerhalb eines
Uberlieferungsstrangs ein bestimmtes, andererseits aber doch auch begrenztes Spektrum
von Variationen zu. Anhand dieser Tabelle und des masoretischen Textes der Biblia He-
braica lassen sich dann zwei Kantillationsbeispiele aus Gen 22,1- 24, wie sie zur Lesung
am fiir diesen Text vorgesehenen Sabbat sowie (in anderer Melodiefithrung!) am Neu-
jahrstag vorgesehen sind, jeweils in einer nach dem vorherrschenden aschkenasischen Ritus
in Israel praktizierten Fassung anniherungsweise nachvollziehen. Eine Tabelle zur Hiufig-
keit der Zuordnung der unterschiedlichen Konjunktive im Bibeltext, ein ausfiihrliches
Literatur-, Bibelstellen-, Personen- und Sachverzeichnis (leider nicht ohne Liicken) sowie
ein hebriisches Glossar machen das Buch zu einem niitzlichen Nachschlagewerk, das fiir
viele, die mit der hebriischen Bibel umgehen, seinen Platz im Biicherschrank neben den
einschligigen Hilfsmitteln zur Textgeschichte und Textkritik finden wird.

Matthias Morgenstern

S1EGFRIED BERGLER, Auf der Briicke der Begegnung. Christlich-jiidisches Ver-
stehen nach 2000 Jabren, Frankfurt a.M.: HAAG + HERRCHEN Verlag
2000, 316 S., ISBN 3-86137-936-8.

In 30 — iiberwiegend auf Vortrige und Essays zuriickgehenden — Kapiteln gibt Bergler
Einblick in sein Engagement im Bereich der Begegnung von Christen und Juden — und

225



seine Uberlegungen zu (zentralen) Themen dieses weiten Feldes. Die Beitrige — darunter
auch Predigten und Interpretationen von Gedichten Nelly Sachs’ (,O die Schornsteine®,
S. 130-137), Paul Celans (,7enebrae“, S. 248—257) und Else Lasker-Schiilers (,Su-
lamith®, S. 302—-309) sind fiinf Hauptteilen zugeordnet: 1. ,2000 Jahre ,jiidischer’ gegen
,christlicher Jesus'®, II. ,2000 Jahre christlich-jiidische Vergegnung®, III. ,,2000 Jahre
jiidisches Selbstverstindnis gegeniiber christlichem Missverstindnis®, IV. ,2000 Jahre ji-
dische Feste und ihre christlichen Gegenstiicke® sowie V. ,2000 Jahre Erez Jisrael gegen-
iiber christlichen Anspriichen®. Die Kapitel bieten materialreich Basisinformationen (z. B.
— sehr knapp — S. 55-62: Das Vaterunser als jiidisches Gebet, S. 141-151: Die jiidische
Auslegung der hebriischen Bibel, S. 199-209: Das Heiligtum in der Zeit: Zur Bedeutung
des Schabbat). Sie geben dariiber hinaus zahlreiche Anregungen — und immer wieder
Anlass zu Riickfragen an Details und Anfragen an theologische Aussagen. So z. B. wenn S.
29-30 im Kontext der Reflexion zum Judesein Jesu — weil dieser in Spannung und
Konflikt zum Judentum seiner Zeit stand, darf er nach Bergler nicht in diesem aufgehen —
mit Mk 2,27 argumentiert wird und Jesus als Antipode der Pharisder erscheint (anders
dann S. 83-84 und S. 207 mit Zitat aus bjoma 85b par.). Oder wenn Bergler in einer
Predigt zu Dtn 6,4-9 das ,Hore Israel® als ,Lehrsatz charakterisiert (S. 66), dem er das
einen solchen iiberbietende, auf Glaubenspraxis zielende — christliche (?!) — Doppelgebot
der Liebe gegeniiberstellt. Die iiberzogene Polemik gegen die (!) feministische Theologie
und gegen die (!) Friedensbewegung (vgl. S. 141) scheint angesichts des Titels der Samm-
lung ebenso verfehlt wie etwa der Satz ,Diese Christus-zentrierte Sicht der hebriischen
Bibel kénnen jedoch Juden nicht teilen® (S. 154; Hervorhebung des Rezensenten) zumin-
dest diskussionswiirdig ist. — Denn auch Christen werden einer allein christozentrischen
Lesweise des Alten Testaments nicht folgen kénnen, wenn sie dessen ,Eigenstindigkeit®
und seinen ,Eigenwert® (dazu Bergler S. 143) nicht (erneut) preisgeben wollen. Ein Hin-
weis auf Entstehungszeit und Anlass der einzelnen Beitrige — besonders der Predigten —
konnte zu einem konstruktiven Umgang mit auch sonst gelegentlich auffallenden Span-
nungen innerhalb der verschiedenen Beitrige verhelfen. Bedauerlicherweise wurde auf
Belege von Zitaten (abgesehen von biblischen und rabbinischen Quellen), ein Literatur-
verzeichnis bzw. weiterfithrende Literaturangaben und Register vollstindig verzichtet, was
den Gebrauchswert der vielseitigen Sammlung nicht unerheblich einschrinkt.

Ernst Michael Dérrfuff

Upo KernN (ed.), Das Verstindnis des Gesetzes bei Juden, Christen und im
Islam, Miinster: Lit 2000 (= Rostocker Theologische Studien 5), 150 S,
ISBN 3-8258-4863-9.

Der fiinfte Band der Rostocker Theologischen Studien vereinigt sechs Beitrige, die im
Zusammenhang mit einer Tagung der Luther-Akademie Sondershausen (Sachsen) im Au-
gust 1999 in Berlin stehen. Die trialogische Thematik — das Gesprich zwischen den drei
grossen Religionen — ist lingst zur Selbstverstindlichkeit geworden, wenngleich auch viele
Themenkreise bis heute noch ihrer Bearbeitung harren. Eine Liicke im Trialog, im Ver-
stehen der Religionen fiireinander, versucht der Sammelband aus Rostock zu schliessen:

226



Die Autoren fragen nach dem Verstindnis ,des” Gesetzes in Judentum, Christentum und
Islam und kommen in ihren Beitrigen zu vielversprechenden Ergebnissen, die es sich
allemal lohnen wiirde weiterzuentwickeln. Der erste Beitrag ist dem Gesetzesverstindnis
im Judentum gewidmet, der letzte demjenigen im Islam; die vier anderen Beitrige be-
leuchten die unterschiedliche Gewichtung von ,Gesetz“ bei Paulus und im Protestantis-
mus. Der Katholizismus bleibt — es hitte gesagt werden miissen weshalb — leider unbe-
riicksichtigt.

Karl E. Grézinger arbeitet iiberzeugend heraus, wie der Zwangscharakter des Gesetzes
entschirft werden kann: ,Das Gesetz kommt von Gott, Israel hat es frei gewihlt“ (S. 15).
Die freiwillige Annahme des Gesetzes — und mithin die Konigsherrschaft Gottes — ist die
Grundlage fiir den jiidischen Glauben. Nur dort erscheint das Gesetz als Zwang, wo der
Mensch mit dem Willen des Gesetzgebers nicht iibereinstimmt. Zwei Eckpfeiler markie-
ren das jiidische Gesetz: seine Gnadenhaftigkeit sowie seine sozialen, theologischen und
utilitaristischen Implikationen; die Gebotserfiilllung kommre letztlich dem Menschen als
gesellschaftlichem Wesen stets selbst zugute.

Jens Schroters Beitrag fragt nach dem Gesetzesverstindnis des Paulus im Galaterbrief,
in dessen Zentrum die wichtige Frage steht, wie sich das Gesetz als Orientierungsrahmen
fiir das jiidische Volk angesichts des sogenannten Christusereignisses (Schréter) neu defi-
nieren ldsst. Die vermeintliche Starre und Unfreiheit des jiidischen Geserzes (,es macht
nicht gerecht und stellt unter einen Fluch® — S. 46) wird nach Paulus, kurz gesagt, abgeldst
durch die Verheissung, die dem Gesetz iibergeordnet ist.

Martin Luthers Gesetzesverstindnis legt nach Martin Seils den Akzent auf das Tun,
ohne das Glaube nicht sein kann (S. 79). Ahnlich wie Paulus ist Luther der Ansicht, dass
die ,versklavende Macht® (S. 74) des Gesetzes durch Christus iiberwunden worden sei.
Der Christ lebe sowohl unter dem Evangelium als auch unter dem Gesetz in einem
Zugleich der Zeit des Gesetzes und der Zeit der Gnade (S. 75) und sei iiberdies mit freiem
Willen und sitticher Verantwortung ausgestattet.

Michael Trowitzsch diskutiert die aktuelle theologische Bedeutung des Gesetzes auf
der Basis des paulinischen Gesetzes- sowie des heideggerschen Seins- und Zeitverstind-
nisses und verweist auf eine im Glauben liegende handlungsorientierte Spiritualitit, die
vom Gesetz her zu verstehen ist (S. 97).

Nach Udo Kern ist Kierkegaards Gesetzesverstindnis eng an die christliche Liebesauf-
fassung gekoppelt. Nicht die weltliche Liebe, sondern die, die als Verhilenis zwischen
Mensch-Gott-Mensch zu definieren ist, ist die echte, die wahre Liebe, die ein imperatives
,Du sollst* enthilt — gemdss Rém 13,10: ,Liebe ist des Gesetzes Erfiillung®.

Die Scharia, das islamische Gesetz (bestehend aus Gottes Wort [Koran] und den
Spriichen des Propheten [Sunna]), fordert — wie Christian Joachim Schifer ausfiihre -
vom gliubigen Muslim ein aktives Verbinden von Glauben und Handeln durch die Er-
filllung des gottlichen Gesetzes bis auf den letzten Buchstaben. Der islamische Rechtsfin-
dungsprozess nimmt sich wenig dynamisch aus, da nach der Schliessung des ,Tores zur
Rechtsfindung” im 9. Jahrhundert nach muslimischem Verstindnis ein fiir allemal die
Rechtsauslegung fixiert worden ist.

Wenn auch die Herangehensweise an die Gesetzesthematik bei den sechs Autoren,
iiber die man in einem Anhang gern etwas erfahren hitte, ganz unterschiedlich ist, ja
aufgrund ihrer fachlichen Ausrichtung auch sein muss, so kann indes ein gemeinsamer
Nenner gefunden werden, der den konzisen und dusserst informativen Sammelband in

ZoF



seinem Gesamtdukeus prige: Die Gesetzesdiskussion innerhalb einer Glaubensrichtung
kann niemals und unter keinen Umstinden ohne die Riickbindung an (einen) Gott er-

folgen.

Yvonne Dombardt

JoacHiM VALENTIN/ Saskia WENDEL (ed.), fiidische Traditionen in der Phi-
losophie des 20. Jahrhunderts, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
2000, Leinen., 298 S., ISBN 3-89678-190-1.

Gibt es eine spezifisch jiidische Philosophie? Welche Rolle spielen jiidische Traditionen in
der Philosophie des vergangenen Jahrhunderts? Was bedeutet jiidisches Denken vor dem
Hintergrund des Holocaust und der Staatsgriindung Israels? Die siebzehn Beitrige dieses
Bandes gehen diesen Fragen nach, indem sie sich im Werk von ausgewihlten Philoso-
phinnen und Philosophen auf die Spurensuche nach ,dem Jiidischen® begeben. Das Kri-
terium der jiidischen Identitit der vorgestellten Autoren war dabei zum einen die jiidische
Abstammung und frithe Prigung in einer Familie, zum andern, in inhaldicher Hinsicht,
wiederkehrende Denkformen (wie die Auseinandersetzung mit dem Bilderverbot und der
Frage nach der Benennbarkeit Gottes, der mystisch-kabbalistische Symbolbegriff, das Pro-
blem des Exils, also die Bedrohung von Identitit und Heimatlosigkeit sowie die rabbi-
nische Hermeneutik), die auf einen gemeinsamen Traditionshintergrund schliessen lassen.

In diesem Rahmen sind lesenswerte Aufsitze entstanden: {iber Franz Rosenzweigs
Stern der Erlgsung (von Wolfdietrich Schmied-Kowarzik, S. 32-50), zum Problem der
Gnosis und des Messianismus bei Walter Benjamin (von Ottmar John, S. 51-68), zu
Max Horkheimer (von Toni Tholen: ,Denken als Exil“, S. 69—-85), Leo Strauss (von
Christoph Lienkamp: ,Im Bannkreis des theologisch-politischen Dilemmas®, S. 100 -
116), Theodor W. Adorno und Jean-Francois Lyotard (von der Herausgeberin, S. 117-
130.264—278), Hans Jonas (Christian Wiese, S. 131-147), Emmanuel Lévinas und Si-
mone Weil (von Susanne Sandherr, S. 148 —161.179 —195), Hannah Arendt (von Claudia
Althaus und Peter Neuhaus: , Kritik der Macht®, S. 162 —178), Vilém Flusser (von Ansgar
Hillach, S. 214—-230), Jacob Taubes (von Hans Martin Dober: ,Kritische Theorie theo-
logischer Methoden und Metaphern, S. 231-247); Richard Lowell Rubenstein (von
Christoph Miinz, S. 248 -263) sowie schliesslich Jacques Derrida (von Joachim Valentin:
,Der Talmud kennt mich. Jacques Derridas Judentum als Unméglichkeit des Zu-sich-
Kommens®, S. 179-295).

Hervorgehoben werden kidnnen an dieser Stelle nur zwei besonders bemerkenswerte
Beitrige: In ungemein anregenden Uberlegungen zu Gershom Scholem (S. 86-99) erér-
tert Andreas Kilcher das Problem einer méglichen spezifischen Dialektik von Kabbala und
Moderne. Entgegen Scholems Eingangsthese in seinem Aufsatz iiber Die letzten Kabbali-
sten in Deutschland (1962/70) sei die jiidische Mystik seit der europiischen Aufklirung
nimlich keineswegs abgestorben, sondern vielmehr in eine neue Phase literarischer Pro-
duktivitit und gesellschaftlicher Wirksamkeit getreten. Somit stelle sich die Frage, ob und
inwiefern die Kabbala erst unter den Bedingungen der Moderne ihre volle Bedeutung
erlangen kdnne, insofern sie Denkfiguren wirksam mache, die — in historischer und phi-
losophischer Beschreibung — gerade dem modernen Denken korrespondierten (S. 88).

228



Kilcher findet Belege solcher Korrespondenzen in signifikanten Scholem -Texten, die ihm
die Aussage gestatten, der Autor habe seine gesamte wissenschaftlich-philologische Arbeit
in einem tieferen Sinn ,als Kabbala“ verstanden (S. 91). Man kénnte gegen derartige
Formulierungen (,die Quellenarbeit dieser Philologie wird im wértlichen Sinne eine kab-
balistische sein®, S. 91) einwenden, dass sie im Grunde wenig iiber eine recht unverbind-
liche Metaphorik hinausreichen, deren leichte Rezeptierbarkeit in den deutschsprachigen
Geisteswissenschaften iiber das Gebiet der Judaistik hinaus vielleicht sogar an die zu
Beginn des 20. Jahrhunderts verbreiteten ,Bubereien® erinnert. Doch Kilcher bemerke
selbst, dass diese ,Umdeutungen und Aktualisierungen® der Kabbala ,an den Rindern
seiner historiographischen Arbeiten® (S. 95), meist in seinen Briefen, geblieben seien. Auf
einem anderen Blatt stiinde die Konfrontation der Affinititsthese nicht mit diesen oder
anderen (vielleicht auch halb ironisch gemeinten) Aperus aus dem Munde eines sikula-
risierten Gelehrten, sondern mit Amalgamierungen von Kabbala und neuzeitlichem Den-
ken aus der Feder von praktizierenden Kabbalisten oder zumindest im rabbinischen Ju-
dentum verwurzelten Juden, vor denen die ziinftige Philosophie etwas ratlos steht. Zu
denken ist auch an explizit antimoderne Wendungen kabbalistischen Denkens im Werk
neuzeitlicher Kabbalisten aus dem deutschen Kulturkreis (Hyle Wechsler, Pinchas Kohn,
Raphael Breuer) oder an die zeitgendssische Kabbala des Chabad-Chassidismus und in der
Bewegung der israclischen Siedler auf der Westbank im Gefolge des von Kilcher namhaft
gemachten Rabbiners Abraham Isaac Kook (S. 96).

Didier Pollefeyts Nachzeichnung der Philosophie Emil L. Fackenheims (S. 196-213)
will schliesslich ein Denken sichtbar machen, das sich im Horiziont des Aufeinandertref-
fens , Athens“ (der universalistischen Tradition des Philosophierens) und ,Jerusalems® (der
partikularen jiidischen Perspektive) der Konfrontation mit dem absolut Bésen aussetzt.
Fackenheims Wegbeschreibung von der ,Internalisierung® der Offenbarung in der deut-
schen idealistischen Philosophie (E.L. Fackenheim, The Religious Dimension of Hegels
Thought, Bloomington 1967) iiber die bei den Hegel-Nachfolgern zu beobachtende Ni-
vellierung des ,Unterschiedes zur Angst vor dem Endlichen, Nichtintegrierbaren, Ru-
hestérenden bis schliesslich zum alleinigen Akzeptieren des ,Gleichen® und zum rassisti-
schen , Ausschalten des Fremden®, wie er in der nationalsozialistischen Ideologie kulmi-
nierte, lisst freilich viele Fragen offen. Will man den Holocaust philosophisch als , letzten
Ausdruck [...] des modernen, noetischen Totalititsdenkens® (S. 200) begreifen, so soll-
ten, will man nicht selbst einer bedenklichen Totalisierung verfallen, allerdings Kontroll-
fragen angebracht sein. Eine von ihnen kénnte lauten, wie sich die von Fackenheim fiir
das jiidische Denken ,nach Auschwitz reklamierten ,root-experiences” und ,epoch-mak-
ing events® (S. 201) in philosophischer Hinsicht eigentlich beispielsweise vom europii-
schen August-Erlebnis des Jahres 1914 unterscheiden. Anstelle einer kritischen Einord-
nung Fackenheims stehen beim Autor aber leider immer wieder pathetische Behauptun-
gen, die den ethischen Anspruch durch gewollten Tiefsinn und Paradoxien untermauern
sollen. So heisst es beispielsweise, nicht die Philosophie und Theologie, ,sondern das
jiidische Leben selbst” habe ,eine Antwort [...] auf Auschwitz* gegeben (S. 206). An-
dererseits miisse der Philosoph ,auf das Schweigen des Musselmann® (d. h. des KZ-Hift-
lings, ,der bereits tot ist, wihrend der noch lebt*: S. 204-205) ,héren”. Gelegentliche
stilistische Unsicherheiten lassen, wenn dies nicht der Ubersetzung aus dem Niederlin-
dischen geschuldet ist, schliesslich etwas verworrene identifikatorische Prozesse vermuten:
,Der absolute Protest ist in Auschwitz der einzige Platz, an dem ich [sic!] durch das
befreiende Auftreten Gottes beriihrt werden kann und an dem der Gedanke erschlossen

229



werden kann, dass es etwas in dieser vollstindigen Absurditit gibt, das den Tod ertrigli-
cher machen kann.” Vollends fragwiirdig wird der homiletische Ton, wenn er im Sinne
eines schlechten Feuilletons (vgl. z.B. den Vergleich des angeblich ,immanentistischen®
Gottesbildes der Nazis zur postmodernen ,New Age Bewegung®, deren Defizit darin
bestehe, dass sie sich weigere ,Gott [. . .] in der Ethik, der Geschichte oder der Transzen-
denz® zu erleben; S. 209) zu einer Zeitkritik iiberleitet, die alles durcheinanderwirft.

Matthias Morgenstern

Ezra BENGERSHOM, Der Esel des Propheten. Eine Kulturgeschichte des jiidi-
schen Humors, Darmstadt: Primus Verlag 2000, XIII + 277 S., ISBN 3-
89678-170-7.

Der Autor beginnt mit der Frage, wer bzw. was jiidisch, was jiidische Literatur, was
jidischer Humor ist. Dabei gesteht er, dass weder das, was Humor ist, noch das, was
jiidisch ist, letztlich definierbar ist (S. 2). Als Ziel seines Werkes nennt er daher in Anleh-
nung an Sammy Gronemann, ,ein Schlaglicht auf die Kuriositit des Judentums zu werfen:
Das Jiidische am Humor mit den grossen Leitideen, die das jiidische Volk geprigt haben,
im Zusammenhang zu sehen mit der Einzigartigkeit der Geschichte des jiidischen Volkes
innerhalb der Geschichte der Menschheit® (S. 2). Dass die Besonderheit des jiidischen
Humors aber nicht vereinfachend im Gegensatz zwischen Erwihlungsglauben und ge-
schichtlicher Realitit gesehen werden darf, wird im Kapitel ,Jiidischer Humor — Die
Vielzahl der Erklirungen® gezeigt.

Humor sicht BenGershém ,in der Fihigkeit des Menschen, in fast allen seinen Le-
bensbeziigen etwas Komisches zu entdecken, insbesondere in seiner eigenen Person®. Da-
bei betont er, dass es nicht um das selbstzerstorerische Lachen geht, um das weltvernei-
nende Verlachen des Daseins, sondern um die Bejahung des Lebens, die den Humor be-
fliigele (S. 15).

Die Abhandlung beschrinke sich auf den Humor, der in der Literatur dokumentiert
und rezipiert ist. Die von ihm untersuchte komische Literatur teilt der Verfasser in zwei
Gattungen: die Groteske und den Humor der Unterdriickten (S. 7). Unter Groteske
versteht der Verfasser die Verarbeitung der Lebensangst allgemein mit andern Worten, die
Reflexion iiber die Gegebenheiten der menschlichen Existenz. Im Gegensatz dazu ist mit
dem Humor der Unterdriickten die Reaktion auf durch Menschen bewirkte — z. B. poli-
tische — Lebensbedrohung gemeint. Beide Literaturgattungen sind schon, wie sich Ben-
Gershém aufzuzeigen bemiiht, in der jiidischen Bibel prisent (S. 7). Entsprechend der
nicht geradlinigen Entwicklung des jiidischen Humors werden die Kostproben nicht chro-
nologisch angeordnet, sondern in thematischen Blécken zusammengefasst. Auf diese
Weise streift BenGershém alle Epochen von der Antike iiber das Mittelalter und die
Neuzeit bis zum Lachen nach der Schoah. Humorvolles in Bibel, Talmud, Midrasch und
Sohar werden ebenso besprochen wie zahlreiche Werke einzelner Autoren verschiedener
Zeiten und verschiedener kultureller Riume.

Neben dem menschlichen Humor wird Gottes Humor beleuchtet. In diesem Zusam-
menhang wird auch die beliebte und zu andern Zwecken oft zitierte Geschichte vom
unreinen Ofen erzihlt, in der Rabbi Eliezer durch Wunder seine Meinung beweisen will

230



(S. 134-135). Fazit der Geschichte ist diesmal jedoch nicht der Mehrheitsentscheid,
sondern die Tatsache, dass die jiidische Tradition Gott Humor zuschreibt. Das Lachen des
jiidischen Gottes unterscheidet sich darin vom Lachen anderer Gétter, dass in der jiidi-
schen Erzihlung Gott mit seinen Geschépfen lacht und nicht iiber sie. Diese These wird
im Kapitel , Antipoden des jiidischen Humors® weiter ausgefiihrt, indem der Humor
anderer Vélker kurz umrissen wird.

Im Kapitel ,Humor in Israel® zeigt BenGershém die Entwicklung auf, die von der
Doppelironie der Diaspora — die eigene Weltfremdheit und die Niedertracht der Unter-
driicker — zum israelischen Humor fithrt. Das humorvolle bis ironische Spiel mit der
alt-neuen Sprache in der Literatur des 20. Jahrhunderts kommt ebenso zu Wort wie der
Spott iiber die trotz Staatsgriindung ungeldste Identititsfrage, iiber neue Einwanderer und
israclisches Spiessbiirgertum.

Abschliessend werden ausfiihrlich Beispiele besprochen, die das Lachen wihrend und
nach der Schoah dokumentieren. Angefangen bei komischen Situationen, die sich in
Holocaustbiographien finden iiber den trotzigen Aufschrei eines Ghettoliedes, das den
Text eines alten Hochzeitliedes parodiert, bis zur bitteren Satire ,,Nichstes Jahr in Ausch-
witz® von Lionel Marek, deren Aufschrei auch auf Unverstindnis stiess. Dabei unter-
scheidet sich die groteske Literatur der Moderne nach BenGershém vom Humor der
Unterdriickten dadurch, dass sie sowohl dem Glauben an Gott als auch einem ,nichtre-
ligivsen humanistischen Glauben® entspringen kann (S. 239). Am Ende kommt der Autor
auf seine Eingangsfrage zuriick, indem er feststellt, dass es schwierig, bisweilen unméglich
ist, eine Grenze zwischen der Darstellung des Absurden in der menschlichen Existenz und
dem zweifach Absurden in der Existenz des jiidischen Volkes zu ziehen (S. 240). Uber-
zeugend zeigt der Autor dabei, dass die humorvolle Auseinandersetzung mit der mensch-
lichen und im speziellen Fall mit der jiidischen Existenz schon in der Bibel angelegt ist.
Die Beispiele belegen, dass die Fihigkeit, die eigene Situation mit etwas Abstand zu
betrachten, nicht erst durch die Emanzipation méglich wurde.

Durch die thematische Zusammenstellung der Beispiele werden einzelne Literatur-
gattungen mehrmals behandelt, was unter anderem die Bezugnahme auf die allgemeine
Geistesgeschichte und den Vergleich mit Merkmalen einzelner Epochen erschwert. Die
Abhandlung, die in Anspruch nimmt, eine Kulturgeschichte zu sein, nicht blosse An-
thologie, verliert dadurch an Stringenz. Einerseits ethebt der Autor den Anspruch, in
seinen Ausfithrungen ,die gesamte jiidische Literatur von ihren Anfingen bis heute ins
Auge zu fassen” (S. 3), andererseits unterliegt er der Notwendigkeit, nur eine Auswahl
besprechen zu kénnen, und dieses Missverhiltnis erweist sich denn als problematisch, was
im Nachwort auch angesprochen wird. Der im Vorwort angestrebte Vergleich mit dem
Humor anderer Kulturen wird allerdings so kurz abgehandelt, dass er unbefriedigend ist.

Wer die zitierten Beispiele im Original nachlesen méchte, vermisst durchgehende
Quellenangaben. Wihrend religionsgeschichtliche und andere Fachausdriicke vorausge-
setzt werden, wird viel Wert darauf gelegt, hebriische respektive jiidische Namen, Schreib-
weisen und Traditionen zu erkliren. Fraglich ist, ob den Durchschnittslesenden ein Dienst
erwiesen ist, wenn ihnen die teilweise ohnehin unvertraute Welt der hebriischen Bibel und
Traditionsliteratur nicht mit den allgemein gebriuchlichen Namen und Bezeichnungen
vorgestelle wird.

Wer jedoch diese Erschwerungen mit Humor nimme, hat bei der Lektiire trotzdem
einiges zu schmunzeln und gewinnt einen Einblick in die Vielfalt und Vielschichtigkeit
jiidischen Humors. Auch Interessierte, die schon eine Vorstellung Von jiidischer Tradi-

231



tionsliteratur mitbringen, finden beispielsweise in den witzigen Gedichten von Ibn Esra
neue Aspekte der altbekannten Schriften und Autoren. Auf alle Fille zeigt BenGershém,
dass jiidischer Humor nicht nur im bekannten jiidischen Witz zu finden ist. Sein Werk ist
deshalb eine wesentliche Erginzung zu all den Anthologien, die den jiidischen Humor auf
den jiidischen Witz verengen.

Olivia Franz-Klauser

MARIANNE WALLACH-FALLER, Die Frau im Tallit. Judentum feministisch ge-
lesen, herausgegeben von Doris Brodbeck und Yvonne Dombhardt, Ziirich:

Chronos 2000, 272 S., ISBN 3-905313-65-0.

Der Band von ausgewihlten Vortrigen und kleinen Schriften der jidischen Feministin
Marianne Wallach-Faller ist posthum, drei Jahre nach ihrem Tod erschienen. Marianne
Wallach wurde 1942 in Ziirich geboren, schloss ihr Germanistik-Studium mit einer Dis-
sertation zu einem alemannischen Psalter aus dem 14. Jahrhundert ab und arbeitete am
Institut fiir Schweizerische Reformationsgeschichte der Universitit Ziirich. Anfang der
achtziger Jahre begann sich Marianne Wallach intensiv mit Fragen jiidisch-feministischer
Identitit auseinanderzusetzen, und so entstand in den letzten zehn Jahren ihres Lebens ein
erstaunlich umfangreiches Werk zur Thematik der Frau im Judentum. Die feministische
Autorin fiihre so die Kette bedeutender jiidischer Feministinnen wie Bertha Pappenheim,
Margarete Susman, Elizabeth Koltun, Pnina Naveé Levinson oder Judith Plaskow weiter.

Die Herausgeberinnen der Schriften von Marianne Wallach-Faller, Doris Brodbeck
und Yvonne Domhardt, haben in umsichtiger Arbeit einen reprisentativen Ausschnite aus
dem Nachlass zusammengestellt, welcher verschiedene feministische Aspekte des Juden-
tums umreisst: den jiidisch-christlichen Dialog im Hinblick auf anfingliche Antijudais-
men im christlichen Feminismus, die Stellung der Frau im Judentum, jiidisch-feministi-
sche Liturgien, allgemeine biblische Themen aus Frauensicht, Referate zu biblischen
Frauengestalten sowie Auslegungen zum Wochenabschnitt der Tora, feministisch gelesen.

Durch diesen vielfiltigen Querschnitt fithrt wie ein Leitmotiv die Figur der biblischen
Mirjam, der Schwester Moses, mit der sich Marianne Wallach — nicht zuletzt aufgrund
ihres Namens — stark identifiziert hat. Die rabbinischen Texte zur Prophetin Mirjam — von
der die Tora zwar nur spirlich berichtet, aber dennoch eine bedeutende Persénlichkeit
ahnen lisst — stellen ein Mittel dar, Erinnerung und Tradition neu zu prigen, das heisst
die Vergangenheit jiidischer Frauen zu rekonstruieren, um Bilder weiblicher jiidischer
Identitit und Formen feministisch jiidischer Liturgie zu schaffen. Die nachbiblischen
Midraschim zu Mirjam mit dem neu entworfenen Motiv des Mirjam-Brunnens bieten
sich geradezu an, die Liturgie namentlich der Pessach-Haggadah feministisch umzu-
schreiben; und so wundert es kaum, wenn dem traditionellen Elija-Becher am Seder-
Abend nun neu auch ein Mirjamsbecher hinzugefiige wird.

Nicht ganz eingefleischte Feministinnen mégen den liturgischen Neuerungen wohl
nicht immer uneingeschrinkt folgen kénnen, so wenn beispielsweise im Segensspruch
iiber die Schabbatlichter die Schechina als Géttin angesprochen wird, und manchmal
kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, dass die feministische Lektiire die biblischen
Texte allzu stark verzerrt. Dennoch kénnen auch kritische Leser in Marianne Wallachs

252



Vortrigen einige Perlen entdecken, insbesondere dort, wo sie selten rezipierte rabbinische
Texte neu belebt, so etwa den Midrasch, welcher Saras und Rebekkas Zelt als Vorbilder fiir
den spiteren Tempel darstellt, oder den Midrasch der Ascher-Tochter Serach, die (in der
Hebriischen Bibel nur gerade in Gen 46,17 genealogisch erwihnt) rabbinisch zu einer
begnadeten Harfenspielerin avanciert, ihrem Grossvater, dem Erzvater Jakob, auf liebe-
volle Art davon Kunde gibt, dass Joseph noch am Leben sei — ein sehr schénes Beispiel
dafiir, wie die jiidischen Weisen durchaus auch dusserst sensibel in das Herz von Frauen
schauen konnten.

Gabrielle Oberhinsli-Widmer

Rarru BisscHors/JaMes Francis (ed.), Metaphor, Canon and Community.
Jewish, Christian and Islamic approaches, Bern, Berlin et al.: Peter Lang 1999
(= Religions and Discourse 1), 307 S., ISBN 3-906762-40-8.

Der vorliegende Band versammelt eine Reihe von individuellen Beitrigen. Es verbindet sie
nicht nur, dass sie allesamt interessant zu lesen sind. Vielmehr spiegelt sich in ihnen auf
unterschiedliche Weise die Konstellation von Begriffen, die die Herausgeber mit dem Titel
dieser Sammlung benannt haben. In den dokumentierten jiidischen, christlichen und
islamischen Perspektiven vollzieht sich diese Spiegelung allerdings nicht in der gleichen
Weise. Schon was man unter einer Metapher verstehen soll, wird keineswegs immer ho-
molog aufgefasst. Und ihr Verstindnis trigt vor dem Hintergrund eines festgelegten
Textbestandes je und je eine bestimmte Kontur. Wird die unterschiedlich begriffene Me-
tapher nun schliesslich mit den anderen beiden Leitbegriffen in eine Konstellation ge-
bracht, so trite diese selbst verschieden in den Blick. Als eine Konstellation erméglicht sie
aber so viel Gemeinsamkeit, dass jeweils iiber die semantische Bedeutung der Metapher
hinaus auch ihr pragmatischer Gebrauch betroffen ist, und das zumeist nicht als ein bloss
zur Erhebung der ,richtigen® Bedeutung hinzutretendes, sondern fiir die Konstellation
von Gemeinde, Kanon und Metapher konstitutives Moment. Dennoch verbleibende Un-
terschiede werden im vorliegenden Sammelband als solche belassen, ohne dass ein zusam-
menfassender Harmonisierungsversuch unternommen wiirde. Somit ist einer Vorausset-
zung fiir ein Religionsgesprich Rechnung getragen, dass dessen Teilnehmer die Besonder-
heiten in der Auslegungsgeschichte ihrer Tradition nicht verleugnen. Diese Differenz ist
aber kein Anlass zur gegenseitigen Indifferenz, sondern im Gegenteil zu einer Dialogizitit,
in der der Andere der andere bleibt und doch etwas Wichtiges zu sagen hat.

Die 15 Beitrige konnen hier niche alle zu Wort kommen. Einige scheinen mir aber
besonders prignant die mit dem Zusammenhang der Leitbegriffe sich stellende Proble-
matik zu prizisieren. Fiir Ralph Bisschops (S. 284 —307) tritt die Metapher vor allem als
Figur der Umdeutung von ,Werten® und ,,Pflichten® in den Blick. So ist etwa im Zusam-
menhang der Ubetlieferung des Tanach aus der Beschneidung eine ,Beschneidung der
Herzen“ (Dtn 10,16) geworden. Ein fiir den Kommunikationszusammenhang zwischen
Kanon und Gemeinde relevantes Problem besteht nun darin, ob die Funktion eines derart
kreativen Gebrauchs der Metapher sich in einer Erweiterung ihrer Bedeutung erschépft
oder eine Bedeutungsverschiebung impliziert. Im zweiten Fall bereitet die Bedeutungsver-
schiebung eine Transformation der Sache und mit ihr des religiés fundierenden Rituals

233



vor: an der Frage, ob die Beschneidung des Herzens als die wahrere, eigentlichere Bedeu-
tung verstanden wird, der gegeniiber die der Vorhaut als uneigentlich und weniger bin-
dend erscheint, hingt nicht nur ein nachvollzichendes Verstindnis der Geburt des Chri-
stentums aus dem Geist des Judentums. An der Bedeutungsverschiebung macht sich auch
ein Urteil dariiber fest, welche Reform das neuzeitliche Judentum vertrigt, um sich im
Wandel selbst treu bleiben zu kénnen. Bisschops arbeitet diese Frage nun am Beispiel von
Leben und Werk Samuel Holdheims aus, der fiir ein ,,metaphorisch® die Bedeutung des
Rituals verinnerlichendes (und so auf eine neue Erfahrung bezogenes) Denken steht, das
die Transformation kanonisch festgelegter Gegenstinde um einer zeitgemissen Lebens-
form der religiosen Gemeinschaft willen im 19. Jahrhundert vorangetrieben hat. Wie
angreifbar er dadurch bei seinen Zeitgenossen wurde, zeigt die Meinung von Heinrich
Graetz, seit Paulus habe das Judentum keinen solchen ,inneren Feind“ gehabt wie Hold-
heim (S. 306 Anm.).

Die kreative Potenz von Metaphern und ihrem Gebrauch hat auch Martin Péttner in
seiner Interpretation der Worte vom ,Salz der Erde” und vom ,Licht der Welt® in der
Bergpredigt herausgearbeitet (S. 38—60). Was er unter einer ,kreativen Metapher® (S.
46ff.) versteht, macht er in kritischer Auseinandersetzung mit dem auf Analogieverhilt-
nissen basierenden Metaphernbegriff des Aristoteles deutlich. Erst wenn man dieses
Verstindnis sprechakttheoretisch (und mit den theoretischen Mitteln der Semiotik) er-
weitert habe, konnten die ,Metaphern universaler Liebe“ in der Bergpredigt zureichend
nachvollzogen werden. Gezeigt wird das auch fiir einen Satz, dass die christliche Gemeinde
in Korinth des Apostels ,,Brief“ (II Kor 3,2a) sei. Péttners Argumentation zielt nun unter
anderem darauf ab zu zeigen, dass man Matthius, der der Gefahr einer antijiidischen
Darstellung an anderer Stelle erlegen ist, diesen Vorwurf hinsichtlich der Bergpredigt nicht
machen kann. Es ist die Leistung der dort leitenden ,kreativen Metaphern®, derart pro-
blematische Tendenzen dieses Evangeliums zu korrigieren, wenn nicht gar in einem weiten
Deutungsmuster aufzuheben.

Dass man aber kontrir zu diesem innovativen Verstindnis von Metaphern ihren niitz-
lichen Gebrauch fiir das Selbstverstindnis einer religiosen Gemeinschaft auch problema-
tisieren kann, macht Berel Dov Lerner deutlich (S. 233—241). Seine fiir die Tragweite der
Metaphorologie iiberhaupt weit reichende These lautet: der Literalsinn biblischer Texte
kann den theologisch wirksam gewordenen und auf den sozio-politischen Bereich ver-
weisenden Wurzel-Metaphern ,Herr® und ,Kénig“ gegeniiber eine emanzipatorische
Funktion ausiiben. Wenn man nimlich Gott als Konig bezeichnet und aus dieser Bezeich-
nung ein gottliches Recht der Kénige ableitet, komme eine unterdriickende Funktion der
Metapher zum Tragen. Gegen derartige Missverstindnisse im Metapherngebrauch macht
Lerner nun den biblischen Literalsinn als kritische Potenz mobil: Gideon (Jdc 8,22-23)
und Samuel (I Sam 8,7) sprechen nicht metaphorisch, sondern im Wortsinn von Gott als
dem Kénig und schaffen eben so eine befreiende Distanz zu einem idolatrischen Verstind-
nis der monarchischen Herrschaftsform (S. 235). Dass weiterhin Gottes Anspruch bezeugt
ist, im Wortsinn Herr des jiidischen Volkes zu sein (S. 237), begriindet die religiose Kritik
an gesellschaftlichen Verhiltnissen der Verknechtung anderer Menschen. Bezieht man die
Kritik am monopolistischen Besitzverhiltnissen noch mit ein, so kann man sagen: Lerner
hat die drei wesentlichen Motive des Exodus-Motivs herausgearbeitet. Dariiberhinaus be-
grenzt sein Beitrag auch die Tragweite des metaphorologischen Deutungsschemas. Wird
Wirklichkeit durch das — rhetorisch — auf die aktuelle Kommunikationssituation bezogene
Spiel der Bedeutung konstituiert, so dass man sagen kdnnte: alles ist metaphorisch? Oder

234



ist eine (durch das biblische ,so spricht der Herr® bezeugte) Wirklichkeitskonstitution
anzunehmen, die dem Metapherngebrauch noch vorhergeht und ihn zu kontrollieren
vermag? Ein derart eindeutiger Sinn ist etwa angedeutet durch das nur in Gen 1,1 vor-
kommende Verb 67, das fiir das gottliche Schaffen reserviert ist (S. 228; vgl. 14-15).

Die von Lerner aufgeworfene Frage reicht in die Tiefe des Verstindnisses einer jeden
konstitutiv auf ihre historischen Wurzeln bezogenen Religion; sie verweist auf die Be-
griindung ihres Wahrheitsanspruchs. Es wiire allerdings ein fundamentalistisches Missver-
stindnis, eine derartige Findeutigkeit auf eine undialektische Weise im Literalsinn eines
Textes finden zu wollen. Dass gerade die biblischen Texte von der Eindeutigkeit gottlicher
Zuwendung zum Menschen nur in — metaphorisch erméglichten — Differenzverhiltnissen
handeln, ist mit Robert L. Platzners Deutung der literarischen Vernetzung der grossen
Theophanien des Tanach (Ex 3; 33; I Reg 19; Ez 1,22—28) als einer erst spiter von Saadia
Gaon und Maimonides theoretisch eingeholten Selbstreflexivitit nachzuvollziehen (S. 29—
37).

Dem Spannungsverhiltnis zwischen den Extremen einer arbitriren Interpretation der
Heiligen Schrift des Islam auf der einen und einer Buchstabentreue auf der anderen Seite
ist Mehmet S. Aydin am Beispiel von Al-Ghazalis Koran-Hermeneutik nachgegangen (S.
242-256). In einem erkenntnistheoretischen und kommunikationspragmatischen Zu-
gang macht Recai Dogan deutlich, dass auch der Koran allegorisch bzw. metaphorisch
verstanden werden muss (S. 162-179). Denn Ideen, die in den von uns empirisch ge-
wonnenen Apperzeptionen keine Entsprechung haben (wie etwa die des Géttlichen, Un-
endlichen), kénnen weder anders erkannt noch kommuniziert werden als auf dem Weg
geliehener Bilder aus diesen primiren Erfahrungen (S. 166).

Hans Martin Dober

KaLMAN P. BLAND, The Artless Jew. Medieval and Modern Affirmations and
Denials of the Visual, Princeton (New Jersey): Princeton University Press
2000, XTI + 233 S., gr. 8%, ISBN 0-691-01043-9.

Bedeutung und Tragweite des sogenannten Bilderverbotes sind unendlich oft schon dis-
kutiert worden. Nur allzu oft wird dabei davon ausgegangen, dass der jiidischen Tradition
Bilderfeindlichkeit zu eigen ist; jedenfalls wird ihr, wenn schon kein durchgingig ableh-
nendes, ikonoklastisches, so doch zumindest ein gebrochenes Verhiltnis zur figiirlichen
Darstellung unterstellt. Diese Unterstellung aber ist es, die der Autor hier infrage stellt und
problematisieren méchte (S. 5). Vielleicht hitte er sein Buch besser Artless Jew? titulieren
sollen; dann hitte er zugleich die Richtung seiner Argumentation angezeigt. Dabei geht es
ihm zuerst darum, die Herkunft der Idee vom Jewish aniconism aufzuspiiren.

In einer beeindruckenden zour de force zunichst durch die jiidische wie nichtjiidische
~germanophone” Geistesgeschichte des 18. bis 20 Jahrhunderts (S. 13-36) und sodann
durch ihr ,anglo-amerikanisches® Echo (S. 37—-58) zeigt Bland, dass die modernen Deu-
tungen des Bilderverbotes weit mehr von Kants Vorstellung vom ,anikonischen mosai-
schen Gesetz“ (S. 15) beeinflusst waren und aus zeitgendssischem jiidischen Selbstver-
stindnis resultierten, mithin mehr iiber ihr und ihrer Zeit Verhilenis zur figiirlichen Dar-
stellung aussagen, als dass sie als Interpretation im Sinne historisch-kritischer Forschung

235



genommen werden kénnten. Denn spitestens am Ende des 19. Jahrhunderts war der
»premodern consensus® (S. 59-70), der im biblischen Bilderverbot allein das Verbot des
Kultbildes sah, aufgekiindigt worden und ,Judaism was generally understood to be ani-
conic by Jew and Gentile alike (S. 69). Selbst M. Buber und D. Kaufmann miissen sich
sagen lassen, im Hinblick auf ihre Deutung des Bilderverbotes und seiner Auslegungsge-
schichte ,Opfer des Zeitgeistes“ geworden und zeitgendssischer jlidischer Identitit ver-
haftet gewesen zu sein (S. 73—-74). Denn — und hier unternimmt Verfasser eine zweite zour
de force, diesmal durch die mittelalterliche jiidisch-arabisch-islmaische Geistesgeschichte —
das mittelalterliche Judentum war alles andere als bilderfeindlich eingestellt, und es man-
gelte ihm auch nicht an einer ,appreciation for the visual arts“ (S. 90). Die Asthetik Mose
ben Maimons und anderer mittelalterlicher Religionsphilosophen und deren Wirkungs-
geschichte (S. 92-108) belegt dies ebenso wie die zahlreichen Reise- und Pilgerberichte,
in denen sich immer wieder Zeugnisse der Bewunderung von Bau- und Kunstwerken etc.
finden (S. 109 —140). Jehuda ha-Lewi konnte selbst noch das goldene Kalb als Kunstwerk
erkliren, als gibla, als ein ,object [...] that spatially oriented worshippers to God alone”,
deuten (S. 130 —131). Wie Bland wieder und wieder betont, zeigt eine unvoreingenomme
Lektiire der mittelalterlichen philosophischen Werke sowie Pilger- und Reiseberichte, dass
»medieval Jews were neither iconoclasts nor indifferent to visual experience® (S. 116 -
117). In dieser Hinsicht unterschieden sich auch die grossen Bibelexegeten und Talmu-
disten (S. 141-153) nicht von thnen. Zwar haben sie nicht zuletzt in ihrer Auseinander-
setzung mit christlicher Kunst und Heiligenverehrung in ihren Codices eine scharfe De-
markationslinie zwischen Kunst und Idololatrie (‘avoda zara) gezogen, dies hat sie aber
nicht daran gehindert, dass sie ,kept the scales of rabbinic law heavily weighted in favor of
the production and utilization of a vast array of paintings, sculptures, decorations, and
architectural forms“ (S. 152).

Blands Buch ist eine ebenso faszinierende wie nachgerade spannende Lektiire, die
gleichermassen von profunder Kenntnis der jiidischen und nichtjiidischen Geistesge-
schichte und souverinem Umgang mit den insbesondere mittelalterlichen Quellen zeugt.
Getreu seinem Credo als Historiker, ist Verfasser, auf umfangreiche Literaturrecherchen
gestiitzt (Bibliographie S. 201 228), den historiographischen wie interpretatorischen Ste-
reotypen in Deutung und Auslegung(sgeschichte) des Bilderverbotes auf den Leib geriicke,
und gelungen ist ihm am Ende, ein scheinbar altbekanntes, lingst erforschtes Thema
plétzlich in véllig neuem Licht erscheinen zu lassen, das zu weiteren Studien anregt.

Stefan Schreiner

Maria KUuN-LUDEWIG, Johannes Pohl (1904 —1960) — Judaist und Biblio-
thekar im Dienste Rosenbergs. Eine biographische Dokumentation, Hannover:
Laurentius Verlag 2000 (= Kleine Historische Reihe 10), 334 S., gr. 8°,
ISBN 3-931614-10-7.

Aus gut biirgerlichem, katholischem Kélner Hause stammend, hatte Johannes Pohl zu-
nichst Theologie (1922 — 1927) studiert, bevor er nach dem Vikariat (1927 — 1929) seine
Studien am pipstlichen Bibelinstitut in Rom (1929 — 1931) fortsetzte und schliesslich als
Stipendiat der Gorres-Gesellschaft mit dem Studium der Judaistik in Jerusalem (1931 -

236



1934) krénte (S. 11-56). Nach seiner Riickkehr nach Deutschland heiratete er und
begann eine zweite Ausbildung und anschliessende Titigkeit als Bibliothekar an der Preu-
ssischen Staatsbibliothek (1934 — 1941). Wihrend ihm die Berliner Universitit 1937
einen Forschungsantrag, mit dem er sich als Fachmann fiir die ,jiidische Frage" im natio-
nalsozialistischen Sinne profilieren wollte, ablehnte, empfahl er sich damit dem sogenann-
ten Amt Rosenberg, das von 1941 — 1945 dann sein Arbeitgeber werden sollte (S. 57—
129). In Rosenbergs ,Institut zur Erforschung der Judenfrage (IEJ) in Frankfurt/M.
avancierte er alsbald zu dessen ,Fachmann fiir Talmud, jiidische Biicher und antisemiti-
sche Propaganda“ (S. 133-269). In dieser Eigenschaft war er neben eigenen Veréffendli-
chungen vor allem damit befasst, in den einstigen jiidischen Zentren im von Nazi-
Deutschland besetzten Mittel-, Siid- und Ost-Europa aus konfiszierten jiidischen Biblio-
theken all das auszusondern, was es im Sinne des IE] wert war, aufbewahrt und nach
Frankfurt deportiert zu werden. War 1941 Thessaloniki sein wichtigstes Reiseziel, sollte es
ein Jahr spiter Wilna werden, wo sich der ,Einsatzstab Reichleiter Rosenberg® (ERR) im
Gebiude des YIVO einquartiert hatte, um nur diese zwei seiner verschiedenen Stationen
zu nennen. Nach dem Krieg figurierte Pohl als ,Bibliothekar® zunichst in Frankfurt/M.
und in Kéln, schrieb nebenbei wie eh und je, unter anderem in ,Das Heilige Land in
Vergangenheit und Gegenwart®, verbrachte einige Jahre im Trapistenkloster Maria Wald
(Riickkehr und Aufnahme in den Schoss der Kirche waren ihm besonders wichtig), bevor
er 1953/54 eine Anstellung als ,Verlagslektor® beim Wiesbadener Franz Steiner Verlag
fand, die er bis zu seinem Tod innehatte (S. 271—286).

Obwohl er ohne Zweifel zu denen gehért hatte, die Max Weinreich einst mit Recht
»Hitler’s Professors“ (dies zugleich der Titel seines diesbeziiglichen 1946 in New York
erschienenen Buches) genannt hat, ist Johannes Pohl ungeschoren davongekommen. Die
Lebensgeschichte dieses Mannes, dessen zweifelhafte Karriere auf ihre Weise Zeugnis fiir
Gewissenlosigkeit, Perfiditit und Missbrauch der Wissenschaft gleichermassen ist, in aller
nur wiinschenswerten Ausfiihrlichkeit in Wort und zum Teil auch Bild dokumentiert zu
haben, ist das Verdienst von M. Kiihn-Ludewig, der man fiir die ihrem Buch zugrunde
liegenden emsigen Recherchen nur dankbar sein kann.

Stefan Schreiner

257



	Rezensionen

