Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 57 (2001)

Artikel: Gott und Volker im Kontext von Exil und Leidbewaéltigung
Autor: Bodendorfer, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961019

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gott und Volker im Kontext von
Exil und Leidbewiltigung

von Gerhard Bodendorfer”

Die Frage, was eigentlich unter ,,Exil“ zu verstehen ist, will und kann ich hier
nicht umfassend beantworten. Sie ist vielschichtig und je nach Wissen-
schaftsdisziplin anders zu beurteilen. Ich setze hier ein Verstindnis voraus,
das Exil in einem umfassenden Sinn versteht. Demnach bedeutet Exil mehr
als einen erzwungenen Aufenthalt in einem fremden Land. Vielmehr kann
von Exil auch unter der Voraussetzung der Fremdheit im eigenen Land
gesprochen werden, so z. B. im Fall von Fremd- oder Gewaltherrschaft. Auch
das Selbstverstindnis einer Minoritit in einer Kultur oder Nation kann
durch die Erfahrung der Unterdriickung und der Unméglichkeit der kul-
turellen, politischen oder religiosen Selbstentfaltung den Charakter eines
Exils bekommen.

Die Erfahrung des Exils hat die jiidische Existenz auf eine Weise geprigt
wie kaum eine andere. Dies gilt bereits fiir das sogenannte babylonische Exil,
in dem und in dessen Folge die fruchtbarsten und umfangreichsten Mate-
rialien des biblischen Korpus entstanden. Es ist sicher nicht vermessen, da-
von zu sprechen, dass die jidische Bibel letztlich in ihrer kanonischen Ge-
stalt aus der Erfahrung des Exils entstanden ist.

Ein ebensolcher Einschnitt war die Zerstorung des Tempels 70 n. Chr.
und 135 n. Chr. Sie trieb das Judentum selbst im eigenen Land in das innere
Exil. Denn die tragende Kraft des Kultes, die zentrale Sicherheit der gortli-
chen Anwesenheit beim Volk zerbrach. Das Judentum war nun gezwungen,
véllig neue Formen der religiosen Existenz zu finden, eine neue Heimat.
Gebet und Synagoge bilden diesen Raum und bieten — losgeldst von Jeru-
salem — Beheimatung. Gleichzeitig schaffen die Rabbinen die geistige
Grundlage fiir ein Judentum ohne Tempel.

*

Dr. Gerhard Bodendorfer, Institut fiir jiidisch-christliche Forschung, Kasernenplatz
3, CH-6003 Luzern.

162



Auch wenn die palistinischen Texte (Midraschim, Mischna und Tosefta)
weitreichende Bedeutung erlangen, war es doch der babylonische Talmud,
der die jiidische Identitit in der Folge bis in die Neuzeit am stirksten prigte.
Ihm gelang es, nicht nur ein Judentum ohne Tempel zu entwerfen, sondern
auch ein Judentum ohne Land, ohne dass die Hoffnung auf eine Existenz im
cigenen Territorium fallen gelassen worden wire. Hier liegen die Wurzeln
der (traditionell) jiidischen Exilsbewiltigung und die grosse geistige Kraft,
die ein Uberleben in einer oft feindlichen fremden Umwelt ermoglichte.

Gerade die Auseinandersetzung mit dem Exilsphinomen machte es aber
unausweichlich, die Frage nach der eigenen Stellung in der Welt zu stellen
und die Rolle der Vilker zu reflektieren, in deren geographischem und gei-
stigem Raum das Judentum zu leben gezwungen war. Und es musste in
diesem Zusammenhang unweigerlich dariiber nachdenken, wie es selbst diese
Vélker im Plan Gottes einordnen sollte. Dieser Frage will ich daher im
Folgenden Aufmerksamkeit schenken.

1. Abrahams Entscheidung

Die PesK 5,2 (und PesR 15,2); BerR 44,21; Tan Pequde 8 und ShemR 51,7
zitieren den Psalm 66,12 (,Du lieflest Menschen iiber unsere Kopfe schrei-
ten. / Wir gingen durch Feuer und Wasser. Doch du hast uns in die Freiheit
hinausgefiihrt“) in bezug auf Abrahams Visionen in Gen 15. Gott hat ihm
nach rabbinischer Ansicht die Holle und die Fremdherrschaft gezeigt, den
Tempel und die Tora. Wiirde Israel sich mit den letzten beiden beschiftigen,
briuchte es die ersten nicht zu fiirchten. Falls aber nicht, hitte Abraham zu
entscheiden, welche Strafe die Siinder treffen sollte. Uber Abrahams Ent-
scheidung fiir Fremdherrschaft oder Hélle streiten die Rabbinen, einige aber
meinten mit Berufung auf Jehuda ha-Nasi unter Hinweis auf den Psalmvers,
Gott hitte Abraham die Entscheidung fiir die Fremdherrschaft abgenom-
men. Doch diese Entscheidung ist eigentlich keine mehr, betrachtet man den
Vers genau. Er zeigt durch den zweiten Teil und seinen Hinweis auf Feuer
und Wasser, der als ein Hinweis auf die Hoélle verstanden wird, dass das Joch
der Fremdherrschaft letztlich die Holle selbst ist. Der Schlussteil des Verses
bringt aber den Hoffnungsaspekt ein. Die Hélle ist nicht das letzte Wort
Gottes. Er befreit Israel auch aus der Knechtschaft und Fremdherrschaft.
Darum stellt die PesK den Abschnitt unter das Vorzeichen von Ps 40,5. Am

deutlichsten wird dies in der Tan Pequde:

163



»Doch du hast uns in die Freiheit hinausgefithrt® [Ps 66,12]. Der Heilige, gepriesen sei
er, sagte: In dieser Welt seid ihr in der Diaspora unterjocht. In der kommenden Welt
nehme ich die Diaspora von euch weg, die mit Wasser verglichen werden kann, und
rette euch aus der Holle, wie es heifdt: ,Wenn du durchs Wasser schreitest, bin ich bei
dir, wenn durch Stréme, dann reiffen sie dich nicht fort. Wenn du durchs Feuer gehst,
wirst du nicht versengt, keine Flamme wird dich verbrennen. [Denn ich, der Herr, bin

dein Gott, ich, der Heilige Israels, bin dein Retter]“ [Jes 43,2-3].

Auch als Abschluss des Psalmenkommentars des M Teh 52 wird ein Stiick
aus BerR 44 zu Gen 15,17 zitiert. Abraham hat demnach hier wieder die
Hélle, die Weltregierungen, die Tora und den Tempel zu sehen bekommen
(vgl. zu Ps 66). Und Gott offenbarte ihm, dass einst der Tempel zerstort und
die siihneschaffenden Opfer authéren wiirden. Er konnte sich aber ent-
scheiden, ob er dann Israel der Hélle oder den Weltvélkern ausliefern wollte.
Abraham entschied sich nach MTeh fiir die Weltreiche, nach einer Meinung
in BerR habe er eine Miinze entscheiden lassen.

Dieser Text ist in MTeh inspiriert vom Stichwort ,,Gehinnom /Holle®
und steht in keinem direkten Zusammenhang mit der Psalmenauslegung.
Zweifellos aber stellt er sich einem auch theologisch ungemein wichtigen
Diskussionsthema, nimlich dem Leben ohne Tempel und Opfer und noch
mehr der fatalen Entscheidung zwischen Vernichtung und Leben in Unfrei-
heit und Unselbstindigkeit. Er darf keineswegs als Rechtfertigung fiir eine
im Christentum iiber zwei Jahrtausende vermittelte These der dauerhaften
Verurteilung des Judentums zum Leben in Knechtschaft missdeutet werden.
Vielmehr sollte er Israel Mut machen, sich trotz des Fehlens eines eigenen
Staates nicht aufzugeben und das geschenkte Leben zu akzeptieren. Zu dieser
Stelle kann man wohl ohne Ubertreibung auslegen, dass das Leben unter den
Vélkern geradezu die Sithne der Opfer ersetzen soll und zumindest eine
gewisse positive Voraussetzung fiir das ewige Leben bietet. Ihm bleibt frei-
lich, im Text unausgesprochen, weil unhinterfragt, die Tora auch in dieser
Situation als Garant des Lebens erhalten.

Zwei Elemente sind hier deutlich gezeichnet: Erstens hat Israel das Exil
als Strafe zu verbringen; zweitens dient das Leben im Exil selbst der Sithne
und fiihrt drittens zur endgiiltigen Befreiung. Doch nicht alle Texte haben
die Strafe so deutlich als Begriindung und Erklirung des Phinomens Exil
aufgenommen. In einer Reihe von Texten wird das Vorgehen der Vélker in
erster Linie mit anderen Griinden erklirt:

164



2. Griinde fiir das Exil

bPes 87b nennt positive Griinde fiir die Exilierung der Juden:

1. Die Moglichkeit, Proselyten zu erwerben. Die Zerstreuung unter die
Valker hat demnach die positive Auswirkung, dass Israel seine Strahlkraft
beniitzen kann, um Menschen fiir das Judentum zu gewinnen.

2. Die Zerstreuung unter die Vélker ist positiv, weil Israel dadurch nicht
auf einmal vernichtet werden kann. Das wiirde selbst Rom davon ab-
halten, gegen Israel vorzugehen. Die Aussage gewinnt nach der Schoa
natiirlich eine ganz neue tiefe Bedeutung.

3. Gott vertrieb Israel nach Babylonien, weil er wusste, dass sie die grau-
samen Verordnungen der Romer nicht ertragen konnten. Nach Hos
13,14 liegt darin auch ein Ausblick auf die Erlésung, weil Babylonien die
Unterwelt ist, aus der Gott sicher befreien wird.

4. Nach einer anderen Meinung bewirkt das Exil in Babylonien, dass die
Israeliten Datteln essen und sich mit der Tora befassen. Diese Versuche,
das Exil positiv zu deuten, sind verstindlich. Sie versuchen, die Realitit
zu akzeptieren und ihr noch etwas Positives abzugewinnen. Eine positive
Wiirdigung der Vélker ist damit nicht verbunden. Dies zeigt sich beson-
ders bei einer wichtigen Begriindung des Exils: Die Feinde bedrohen
Gortt selbst.

Ein Teil der Traditionsliteratur argumentiert nicht zuletzt mit Ps 2 bei-
spielhaft, dass die Feinde Israels eigentlich Gott selbst besiegen wollten. Weil
sie dies nicht vermochten, versuchen sie, Israel zu vernichten (Belege auch Ps
21,12; 79,1). In dieselbe Richtung geht allgemein die Auslegung zu Ps 2
(vgl. den MTeh). Eine einprigsame Tradition in diesem Zusammenhang
tiberliefern Tan Pegude 4 und ShemR 51,5.

Die Uberlieferungen in MekhY Shirata 6 (L 11 42—43); SifBam Be-
ha‘alotkha S 84; Tan Beshallah 16 basieren auf dieser engen Verbindung zwi-
schen Israel und Gott. Die Grundthese lautet: Die Schrift zeigt an, dass
jeder, der Israel hasst, so angesehen wird, als wiirde er Gott hassen. Dazu
zitiert man Belege wie Ps 73,27; 74,23; 92,10 und begriindet mit Ps 83,4;
139,21 - 22 sowie natiitlich Sach 2,12.

Die Vélker kénnen sich auch hier nicht auf die Ausfithrung eines gott-
lichen Strafgerichts berufen, auch wenn, wie gleichfalls in ShemR 51,5 an-
gedeutet, die Zerstérung des Tempels nur aufgrund der Erlaubnis Gottes
geschehen konnte. Sie laden Schuld durch Neid und Hybris auf sich. Sie

erkennen jeweils die enge Verbindung zwischen Gott und seinem Volk Israel

165



und sehen Israel sogar als Stellvertreter Gottes auf Erden an. Thr Schicksal ist
damit vorherbestimmt. So macht MTeh zu Ps 2 deutlich, dass Israel sie
besiegen wird. Dieser Sieg ist zwar gewiss, er ist aber jetzt in der Zeit der
Fremdherrschaft und des Exils nicht greifbar. Und auch der Tempel, das
Unterpfand des Schutzes Gottes, ist zerstort. Die Aussicht auf Rettung ist
derweil nur Trost. So heisst es in MTeh 2 zu Ps 2,5:

»Dann aber spricht er zu ihnen im Zorn, [in seinem Grimm wird er sie erschrecken]®,
Aber andernorts heiffit es in der Schrift: ,Der Herr ging an ihm voriiber und rief:
JHWH ist ein barmherziger und gnidiger Gott, langmiitig, reich an Huld und Treue®
[Ex 34,6]. Daraus kann man schlieflen, dass Gott barmherzig und gnidig zu den
Kindern Israels ist, aber zu den Vélkern der Erde, die Schrecken iiber die Kinder Israels
brachten, ist Gott grausam und grimmig, wie geschrieben steht: ,Seht, der Tag des
Herrn kommt, voll Grausamkeit, Grimm und glithendem Zorn; dann macht er die
Erde zur Wiiste, und die Siinder vertilgt er [Jes 13,9].

Ein Text sei hier noch beispielhaft erwihnt, nimlich MTeh zu Ps 74.
Hier heisst es unter anderem, dass die Feinde Israels die Zeichen gelesen
hatten, um den rechten Zeitpunke fiir die Tempelzerstérung zu finden. Doch
sie waren iiberzeugt, dass sie selbst und nicht Gott den Sieg verliechen hatten
(Dtn 32,27). Eigentlich wollten sie (Vers 5) bis in den Himmel vorstossen,
hidtte Gott es zugelassen. Dabei hitten sie sich an den Vorbildern der
Turmbauer zu Babylon orientiert. Doch sie scheiterten ebenso, weil Gott sie
hinderte. Darum fiihrten sie Krieg auf Erden. Weil sie Gottes Wohnung im
Himmel nicht angreifen konnten, vernichteten sie seine Wohnung auf Er-
den. Es folgt eine Aussage, die nach der Schoa eine vollig neue Tiefe ge-
winnt:

,Sie sagten in ihrem Herzen, ihre Nachkommen alle zusammen® [Ps 74,8]. Welche
Nachkommen sind gemeint? Die Nachkommen des Geschlechts der Zerstreuung, alle
zusammen, folgten dem Vorbild ihrer Ahnen. Und was sagten sie? Sie sagten: ,Wir
wollen sie ausrotten als Volk; an den Namen Israel soll niemand mehr denken® [Ps

83,5]. Wie wird ihr Gott genannt? Wird er nicht Gott Israels genannt? Darum, wenn
wir Israel ausrotten, wird an den Namen Gott Israels niemand mehr denken.

Mit Israel wire so auch Gott in gewisser Weise ,,gestorben®, eine Vorstellung,
die in der Post-Schoa-Theologie vor allem von Emil L. Fackenheim wieder
aufgenommen wird.

3. Israel ist viel zu streng bestraft worden

In EkhaZ I 23 etwa (und leicht abweichend II 18), einem Midrasch aus der
Zeit um die Jahrrausendwende, ist eine Fiille jidischer Antworten auf die
Theodizeefrage in eine Erzihlung verpackt. Da ist einmal die Rede vom

166



ohnmichtigen Gott, der im Tempel bleibt und weint, der sich also solida-
risch mit Jerusalem in die Trauer ergibt. Diese Trauer Gottes und seine
Solidaritit im Leiden spielt in der rabbinischen Tradition eine bedeutende
Rolle. Ich verweise hier auf die Arbeiten von Peter Kuhn, die diesen Texten
nachgegangen sind, und brauche auf sie nicht mehr gesondert einzugehen.'
Wichtig ist, dass diese Solidaritit mit dem leidenden Israel und seine Klage
die Verursachung des Leids durch Gott selbst nicht ausschliesst. So heisst es
in EkhaR Peticha 20: ,Ich habe mein Haus verbrannt, meine Stadt zerstért,
meine Kinder ins Exil unter die Weltvélker gefithrt und sitze einsam fiir
mich da“.

Da ist aber auch die selbstkritische Rede vom Rechtsbruch, den Gott
eingesteht, da er sein Volk gegen seine vorherige Zusage dem Verderben
ausgeliefert hat. Jerusalem, hier Synonym fiir das Volk im Exil, hat Grund
zum Zorn auf Gott. Freilich kann der auf Israels Rechtsbruch verweisen,
womit im Text ein Element auftritt, das die rabbinische Konzeption des
~unserer Stinden wegen® stiitzt. Beide, Gott und das Volk, haben ihre Ab-
machungen getroffen, beide sind ,schuld®. Doch Israel kann gegeniiber Gott
immer noch auf die bestindige Gottesliebe und auf die Bewahrung seiner
Gebote hinweisen. Trotz des berechtigten Zorns hat es Gott die Ehre erwie-
sen, trotz des Exils hat es die Gebote beachtet. Am Schluss wendet Gott sich
Israel in einer endgiiltigen Verheissung zu. Die Vélker werden nicht unge-
straft bleiben, Israel wird befreit werden.

4. Die Volker gehen zu weit

Nach bKet 111a habe Gott Israel beschworen, sich nicht gegen die Vélker
aufzulehnen, gleichzeitig aber auch die Vélker, Israel nicht zu verknechten.
Die Rolle der Vilker ist doppeldeutig. Sie sind zum einen Ausfiihrende des
Zornes Gottes und damit letztlich Erfiillende seines Willens. Zum anderen
aber unterdriicken sie Israel und werden dafiir zur Rechenschaft gezogen.
Dazu verweise ich exemplarisch auf bSan 96b. Dieser Talmud-Text erzihlt
tiber den Versuch Nebusaradans, des Kommandanten der Leibwache Ne-
bukadnezzars, Jerusalem zu erobern. Eine Ladung von dreihundert Maultie-
ren mit eisernen Axten war bereits erfolglos an einer Fliigeltiir Jerusalems
zerbrochen (Ps 74,6). Als er schon aufgeben wollte, hielt Gott ihn zuriick
und enthiillte ihm, dass die Zeit fiir die Zerstérung des Tempels bereitet sei.

1" Neben dem oben genannten auch: P. Kunn, Gottes Selbsterniedrigung in der Theolo-
gie der Rabbinen, Miinchen 1968 (= Studien zum Alten und Neuen Testament 17).

167



Er brach nun mit nur einer Axt durch die Tiir (Vers 5) und bahnte sich den
Weg bis zum Tempel. Dabei stieg ihm sein Erfolg zu Kopf, dass er gréssen-
wahnsinnig wurde und dass Gott ihn mit einem Fusstritt ziichtigte. Denn
die Zerstérung Jerusalems war — so die Aussage — nicht sein, sondern Gottes
Werk. Eine Hallstimme Gottes sagte daher aussagekriftig: ,,Ein totes Volk
hast du getdtet, einen verbrannten Tempel hast du verbrannt, gemahlenes
Mehl hast du gemahlen. Ps 74,5 bietet mit seinem yiwwada“ k‘mevi’ ['ma‘la
(wohl: ,er offenbarte sich als einer, der nach oben angreift®) einen Anlass,
den Hochmut der Feinde zu bezeichnen, ein Hochmut, der sie zu Gott
vordringen, aufsteigen ldsst (vgl. auch Tan Pegude 4 und TanB Pequde 3
[64b]).

Auch wenn also Gott es ist, der in seiner souverinen Entscheidung die
Vernichtung Jerusalems zulisst und damit letztlich verursacht, besteht fiir die
anstiirmenden Feinde kein Grund, dariiber hochmiitig zu werden.

Die Vélker diirfen Gottes Auftrag also nicht iibersteigen, sie machen sich
schuldig, ihre Aufgabe ins Gegenteil zu verkehren. Ein sehr eindrucksvolles

Bild dazu liefert EkhaR 1,37:

Der Heilige Geist weinte: ,,[Ihre Unreinheit klebt an ihrer Schleppe, ihr Ende bedachte
sie nicht. Entsetzlich ist sie gesunken, keinen hat sie als Troster. Sieh doch mein Elend,]
o Herr, denn die Feinde prahlen [Thr 1,9]. ,Stolze stellen mir Fallen, sie handeln
nicht nach deiner Weisung® [Ps 119,85]. R. Abba b. Kahana sagte: Zweimal [iibertrat
der Feind die Tora]. Es steht geschrieben: ,[Wenn du unterwegs auf einem Baum oder
auf der Erde zufillig ein Vogelnest mit Jungen oder mit Eiern darin findest und die
Mutter auf den Jungen oder auf den Eiern sitzt,] sollst du die Mutter nicht zusammen
mit den Jungen herausnehmen® [Dtn 22,6], hier aber: ,[darum erhebt sich Kriegslirm
gegen dein Volk, und alle deine Festungen werden zerstort, wie Schalman im Krieg
Bet-Arbeel zerstorte, am Tag der Schlacht,] an dem man die Mutter niederstreckte iiber
ihren Kindern® [Hos 10,14], was deiner Tora widersprach. R. Abba b. Kahana sagte:
Der andere Fall ist, wo geschrieben steht: ,,[Der Tod ist durch unsre Fenster gestiegen,
eingedrungen in unsre Paliste.] Er rafft das Kind von der Strafle weg, [von den Plitzen
die jungen Minner]“ [Jer 9,20] — aber nicht von den Synagogen, ,,von den Plitzen die
jungen Minner® — aber nicht von den Lehrhiusern, hier aber: ,Da erhob sich gegen sie
Gottes Zorn; [er erschlug ihre Fithrer und streckte die jungen Minner Israels nieder]“
[Ps 78,31], was deiner Tora widersprach. R. Simon sagte: Zweimal [iibertrat der Feind
die Tora]: Es steht geschrieben: ,Ein Rind oder Schaf sollt ihr nicht an einem Tag
zugleich mit seinem Jungen schlachten® [Lev 22,28], wie es heifit: ,An dem man die
Mutter niederstreckte iiber ihren Kindern® [Hos 10,14], was deiner Tora widersprach.
R. Juda b. R. Simon sagte: Der andere Fall ist, wo geschrieben steht: ,Jeder unter den
Israeliten oder der Fremde in eurer Mitte, der Wild oder fiir den Genuf8 erlaubte Vogel
erlegt, mufl das Blut ausflielen lassen und es mit Erde bedecken® [Lev 17,13]; hier
aber: ,Jhr Blut haben sie wie Wasser vergossen / rings um Jerusalem, und keiner hat sie

begraben® [Ps 79,3], was deiner Tora widersprach.

Der Text ist in mehrerer Hinsicht aufschlussreich. Er zeigt, dass die
Feinde Israels Gottes Tora iibertreten haben und sich damit schuldig ma-

168



chen. Er zeigt aber durch das Zitat von Lev 22,28 auch, dass Gott selbst in
seinem Zorn die Tora tibertritt. Er wird hier unspektakulir in die Schar der
Feinde einbezogen, die Israel gegen Gottes eigene Gesetze iiber die Massen
quilen. Dieser Umstand ist festzuhalten, auch wenn ich ihm in der Folge
nicht weiter nachgehen kann.

Im Kontext iibertriebener ,Aufgabenerfiillung® ist natiirlich Titus, der
Frevler par excellence zu nennen. bGit 56b berichtet iiber ihn im Kontext der
Erzihlung vom Wiiten der Romer im Jahr 70. Titus tibertritt gleichzeitig die
grossten und wichtigsten Tora-Verbote (Gétzendienst, Unzucht, Mord) und
wird auf diese Weise zum Frevler schlechthin. Angesichts dieses Wiitens ist
das Schweigen Gottes unverstindlich. Doch nur wenig spiter erweist Gott
sich als michtig. Er bestraft Titus gleich, als er auf das Festland nach Rom
zuriickkehrt, indem er ihm eine Miicke in die Nase fliegen lisst, die sieben
Jahre sein Hirn maltritiert. Weitere 30 Jahre kann er sie nur durch den Lirm
eines Hammers auf der Schmiede ruhig halten, ehe sie sich daran gewshnt
und zur Grosse eines Spatzen heranwichst. Titus, tatsichlich an geheimnis-
voller Krankheit mit erst 41 verstorben, hat auch im Jenseits keine Ruhe.
Seine Asche wird tiglich gesammelt, iiber ihr wird Gericht gehalten, und
dann wird sie wieder in die sieben Meere verstreut. Damit entgeht er der
Strafe nicht, obwohl er Gott entkommen wollte, indem er nach seinem Tod
seine Asche auf die Meere zerstreuen liess.

Dieser Teil der Erzihlung ist besonders aufschlussreich fiir unsere Fra-
gestellung. Es heisst hier, dass sein Neffe Onkelos zum Judentum konvertie-
ren will. Er hat die Fihigkeit, Tote zu beleben, und erweckt so seinen Onkel
Titus wieder zum Leben, um ihn zu fragen, welche Nation in der kiinftigen
Welt am angesehensten sein werde. Titus antwortet: Israel. Aber er sagt ihm
auch, dass eine Konversion zu Israel zu miihsam sei, weil die Gebote nicht
ausgefiihrt werden kénnten. Und gibt Onkelos den Rat:

Geh und greif sie an in dieser Welt, dann wirst du an der Spitze sein, wie geschrieben
steht: ,Ihre Bedringer sind an der Macht, [ihre Feinde im Gliick. Denn Triibsal hat der

Herr ihr gesandt wegen ihrer vielen Siinden. Thre Kinder zogen fort, gefangen, vor dem
Bedringer]“ [Thr 1,5]. Wer immer Israel bedringt, wird Herrscher.

An dieser Stelle zeigt sich das Motiv des Feindes. Er weiss, dass Israel nur
in dieser Welt besiegt werden kann. Er ist nicht in der Lage, die ethischen
Weisungen der Tora einzuhalten und kann daher nur den militirischen Sieg
iiber das Volk empfehlen. Eifersucht, Neid und Machtstreben motivieren
Titus. Hier ist nicht die Rede von einem Werkzeug Gottes, hier steht der
Feind ganz im Licht der eigenen unbindigen Gier nach Macht und Vorherr-
schaft. Sie wird ihm zum Verhingnis. Hybris und Macht sind daher wichtige
Erklirungen des Verhaltens der Vélker, wie bereits oben gezeigt wurde.

169



5. Gott zerbricht das Joch der Unschuldigen

Neben den Texten, die zumindest implizit in der Vernichtung des Tempels
und der Exilierung des Volkes eine Strafe Gottes erblicken, sind auch Tra-
ditionen zu erwihnen, die von einer Versklavung des unschuldigen Israel
durch die Vélker sprechen. Sifra Behugqotai 3,6 erliutert mit einem Gleich-
nis:

,Ich habe eure Jochstangen zerbrochen® [Lev 26,13]. Ein Gleichnis: Wem gleichr die
Sache? Einem Landbesitzer, der eine Kuh zum Pfliigen hatte und sie einem anderen
verleiht, um mit ihr zu pfliigen. Und dieser Mann hatte zehn S6hne. Der eine kam und
pfliigte und setzte sich, jener kam, pfliigte und setzte sich, bis die Kuh erschopft war
und sich hinlegte. Alle Kiihe kamen hinein aufler dieser. Es war nach seiner Ansicht
[des Besitzers] nicht genug, Besinftigung von diesem Mann zu bekommen, vielmehr
kam er sofort und zerbrach die Jochstange und zerschlug die Fesseln. So ist es mit Israel.
In dieser Welt kommt eine Herrschaft und versklavt es und geht, eine [andere] Herr-
schaft versklavt es und geht, und die Furche ist sehr lang, wie es heiflt: ,Die Pfliiger
haben auf meinem Riicken gepfliigt, ihre langen Furchen gezogen. [Doch der Herr ist
gerecht, er hat die Stricke der Frevler zerthauen]® [Ps 129,3 —4]. Morgen, wenn die Zeit
reif ist, sagt Gott nicht zu den Vélkern: So oder so habt ihr gehandelt gegeniiber

meinem Sohn, sondern er kommt sofort und zerbricht die Jochstange und zerschligt die
Fesseln, wie es heifdt: ,Ich habe eure Jochstangen zerbrochen® [Lev 26,13].

Auch wenn Gleichnisse in ihrer Bedeutung nicht iiberstrapaziert werden
diirfen und Bild- und Sachhilften nicht eins zu eins {ibertragbar sind, so
muss doch festgehalten werden, dass der Eindruck entsteht, Gott wiirde sein
Volk verleihen. Israel ist als Kuh jedenfalls von jeder Schuld frei. Es tut seine
Arbeit ohne Murren bis zur Erschépfung. Das Zerbrechen des Jochs ist eine
Reaktion Gottes auf die Behandlung des Volkes. Die Vélker selbst sind dabei
nicht mehr von Bedeutung. Es geht um Israel, das durch das Leid hindurch
muss, um Rettung zu erfahren.

Lassen Sie mich bis hierher zusammenfassen. Die Texte lassen eine dif-
ferenzierte Betrachtung zu:

1. Gott erscheint letztlich als Letztverursacher des Leids, der Zerstérung
und des Exils.?

2 Allerdings ist diese Aussage auch nicht absolut zu setzen. Manche Texte scheinen —
bewusst oder unbewusst — die Frage nach der Verursachung des Leids von Gott
fernzuhalten. Diesbeziiglich sei nur auf das Beispiel von MTeh 20,1 verwiesen, in
dem Gott in einem Gleichnis wie eine Mutter schreit, da Israel ins Exil gefiihrt
wird. Im Kontext der Auslegung von Ps 20,1 erscheint hier Ps 91,15 auf den ersten
Blick als eine Weise der Erhérung Israels in der Not. Letztlich wird darin aber nur
der zweite Teil des Psalmverses ausgelegt, der das Mitleid Gottes mit Israel betont.
Die Erh6rung am Tag der Not, von der Ps 20,1 spricht, hat darin ihre Vorausset-
zung.

170



2.

8.

w»

Das Leid kann Strafe fiir die Siinde sein, doch steht dieser Gedanke
keineswegs immer im Vordergrund.

Israel kann zu Recht bestraft werden, hat aber berechtigten Grund, die
Strafe als zu extrem zu empfinden bzw. Griinde aufzuweisen, die vor
Gott das Ausmass der Strafe hinterfragen.

Israel kann an den Vilkern unschuldig leiden: Neben den schon genann-
ten Texten ist hier auch folgende Tradition aus der MekhY Bahodesh 6
(Lauterbach II 247) bedeutsam:

,Bei denen, die mich lieben und auf meine Gebote achten, erweise ich Tausenden
meine Huld® [Ex 20,6]. ,,Bei denen, die mich lieben“ bezieht sich auf unseren Vater
Abraham und die, welche sind wie er. ,Und meine Gebote achten® bezieht sich auf
die Propheten und Altesten. R. Natan sagte: ,Bei denen, die mich lieben und auf
meine Gebote achten” bezieht sich auf jene, die im Land Israel leben und ihr Leben
fiir die Gebote aufs Spiel setzen. Warum wirst du zur Hinrichtung hinausgefiihre?
Weil ich meinen Sohn beschnitten habe, damit er ein Israelit sei. Warum wirst du
zur Verbrennung hinausgefiihre? Weil ich die Tora gelesen habe. Warum wirst du
zur Kreuzigung hinausgefiihre? Weil ich ungesiuertes Brot gegessen habe. Warum
bekommst du hundert Geiflelhiebe? Weil ich die Zeremonie des Lulav vollzogen
habe. Und es heiflt: ,[Wenn man dann zu ihm sagt: Was sind denn das fiir
Wunden auf deiner Brust?, wird er antworten:] Ich wurde im Haus meiner Freunde
verwundet [Sach 13,6]. Diese Wunden machten mich beim Herrn im Himmel

beliebt.

Gott macht mit Israel die Erfahrung, dass die Vélker die Unterdriickung
Israels auf die Spitze treiben.

Die Vélker unterdriicken Israel aus Neid, Missgunst oder um Gott selbst
zu schaden.

Der Einsatz Gottes zugunsten Israels wird hoffnungsvoll erwartet. Er
kann wiederum verschieden begriindet werden. Diesem Aspekt will ich
im folgenden weiter nachgehen.

6. Der Einsatz Gottes

. In den genannten Texten hilft Gott Israel, weil er die Unterdriickung

sieht und ihr abhelfen will,

weil er Israels Einspruch anerkennt, die Gebote bewahrt und sich damit
vor Gott ausgezeichnet zu haben, und

weil Gott selbst in Gefahr stand, vergessen zu werden.

Daneben kann immer wieder (aber keineswegs durchgingig) die Begriin-
dung der Rettung im Verdienst einzelner oder der Gruppe gefunden

werden. So heisst es in WaR 6,5:

171



Als sie [die Juden] nach Babylonien ins Exil gingen, sagten sie zu Nebukadnezzar:
»Nebukadnezzar: Wir haben es nicht nétig, dir darauf zu antworten: Wenn iiber-
haupt jemand, so kann nur unser Gott, den wir verehren, uns erretten; auch aus
dem glithenden Feuerofen und aus deiner Hand, Kénig, kann er uns retten. Tut er
es aber nicht, so sollst du, Kénig, wissen: Auch dann verehren wir deine Géteer
nicht und beten das goldene Standbild nicht an, das du errichtet hast® [Dan 3,16 -
18]. Gott sagte zu thnen: ,[Auch deine Gefangenen] werde ich um des Blutes
deines Bundes willen [freilassen aus ithrem Kerker, der wasserlosen Zisterne]“ [Sach
9,11], das heifdt, weil ihr euch an das Blut vom Sinai erinnert habt, werde ich als
Lohn ,auch deine Gefangenen freilassen aus ihrem Kerker, der wasserlosen Zister-
ne“. R. Pinchas sagte: Es wird nicht mehr geschehen: ,Ihr Blut haben sie wie
Wasser vergossen / rings um Jerusalem, und keiner hat sie begraben® [Ps 79,3].

Die Erinnerung an das Bundesblut am Sinai, die offensichtlich mit der
alleinigen Anerkennung Gottes in Zusammenhang steht, wird hier zum
Auslaser der Befreiung. Fiir Pinchas meint sie nichts anderes als das Ende
der brutalen Bedrohung. Er schrinkt damit die Bedeutung des Verses ein.
Selbst wenn Israel im Exil bleibt, wire es bereits zufrieden, wenn die
Volker keine Gewalt mehr ausiiben.

Es kann gewichtige weitere Griinde geben, warum Gott Israel befreit.
DevR II 23 beschreibt sie so:

R. Eleazar sagte: Israel wurde aus Agypten wegen der folgenden fiinf Griinde be-
freit: [1] Not, [2] Umkehr, [3] die Verdienste der Viter, [4] Gottes Erbarmen, [5]
der richtige Zeitpunkt [dass die Sklaverei ans Ende kam . . .]. In der Zukunft wird
er sie ebenfalls nur wegen dieser fiinf Griinde befreien. Wegen der Not, wie ge-
schrieben steht: ,Wenn du in Not bist“ [Dtn 4,30], hier heiflt es: ,wirst du zum
Herrn, deinem Gott, zuriickkehren [4,30]: hier haben wir Umkehr; ,denn der
Herr, dein Gott, ist ein barmherziger Gott® [4,31]: hier haben wir Gottes Barm-
herzigkeit; ,,und vergisst nicht den Bund mit deinen Vitern® [4,31]: hier haben wir
die Verdienste der Viter: ,werden alle diese Dinge dich finden in spiteren Tagen®
[4,30]: hier haben wir den [richtigen] Zeitpunkt. David legte es daher aus: ,Sah er
auf ihre Not“ [Ps 106,44]; ,als er ihr Flehen hoérte® [106,44]: das bezieht sich auf
Umbkehr; ,,und dachte ihnen zuliebe an seinen Bund® [106,45]: das bezieht sich auf
die Verdienste der Viter; ,er hatte Mitleid in seiner grofien Gnade“ [106,46]: das
bezieht sich auf Gottes Barmherzigkeit; ,,Hilf uns, Herr, unser Gott, fiihre uns aus
den Vélkern zusammen!“: das bezieht sich auf den Zeitpunkt.

7. Das Exil wird geahndet und die Vernichtung durch die
Voélker dient der Siihne der Siinden

In Sif Dev Ha’azinu §333 kommen den Volkern vier ,Funktionen® zu:

sl

Die Vélker zittern, wenn Israel gerettet wird;

die Volker werden Israel preisen. Grund dafiir ist:

Die Volker werden fiir die Verschleppung des Volkes bestraft, und

die Vernichtung von Israeliten durch die Vélker dient Israel als Siihne fiir
seine eigenen Vergehen.

172



Im Hinblick auf das Exil ist vor allem Joel 4 als Belegtext von Bedeu-
tung. Anders als bei Ezechiel (20,23; 22,15) etwa, wo Gott Israels Exil
bewirkt, werden die Vélker fiir das Exil verantwortlich gemacht. Sie ver-
sklaven und tauschen die Gefangenen zur Stillung ihrer Lust ein. Der Tag
JHWHs bedeutet in Joel 4 Krieg gegen und Vernichtung der Feinde, wobei
das Wort von Jes 2,4 umgekehrt wird. Die Ackergerite schmiedet man hier
zu Waffen um. Im Tal Joschafat richtet Gott die Vélker fiir ihr Handeln an
Israel. Am Ende wird er als Ausdruck der absoluten Nihe immerwihrend auf
dem Zion wohnen. Die Faszination des Joel-Buches besteht darin, dass es
den Tag JHWHs als eine Grosse schildert, die feindlich und erlésend zu-
gleich sein kann. Letztlich, so suggeriert das Buch, siegt das Erbarmen Got-
tes. In diesem Buch spielt die Umkehr des Volkes eine grosse Rolle, doch
wird nie gesagt, worin die Schuld besteht, derentwegen Umkehr notwendig
wdre.

»von einer Siinde Israels ist in diesem Zusammenhang nicht die Rede [. . .]. Nicht der
geringste Anflug von Kasuistik und Moralkritik ist spiirbar. Was heifit aber dann Um-
kehr? Vor allem wohl dies: mit dem verkiindigten Gott als dem Kommenden rechnen;
nicht im funktionierenden Gottesdienst Jerusalems das Ende der Wege Gottes schen,

sondern unter dem ergangenen prophetischen Wort auf den warten, der sich unbe-
streitbar als der Herr in der Vilkerwelt erweisen will®

formuliert es Hans Walter Wolff véllig zu Recht in seinem Kommentar.?
Die Rabbinen haben das Joel-Wort als eine machtvolle Rede iiber Gottes
Gerichtshandeln an den Vélkern interpretiert.

8. Die Zeit bis zur Rettung und ihre Begriindung

Israel lebt in Knechtschaft und Exil. Letztendlich bleibt unerheblich, ob
Gott aus Strafe, aus Zorn oder aus anderen Griinden die Verknechtung
herbeifiihrte oder nur zuliess. In der momentanen Situation wartet Israel auf
die Befreiung. Gottes Zorn ist ja lingst abgekiihlt, er hat erkannt, dass sein
Gericht zu weit ging oder dass die Vélker das Mass des Gerichts durch
Hybris weit iiberstiegen haben. Warum befreit er dann aber nicht, warum
wartet er zu? Weil Israel nicht seinen Willen hilc? So kénnte man beispiels-
weise nach bShab 118b auslegen, wonach das Exil nie eingetreten wire,
wenn Israel nur einen Sabbat gehalten hitte und die Erlosung sofort eintritt,
wenn Israel nur zwei Sabbate zu halten gewillt wire.

3 H.W. Wougsr, Der Prophet Joel, Neukirchen-Vluyn 1969 (= Biblischer Kommentar.
Altes Testament XIV/2), S. 62.

173



EkhaR 2,6; PesK 17,5; PesR 31,5 (zu Ps 137,5) sehen Gottes Hand mit
den Hinden der Jerusalemer nach der Tempelzerstorung gebunden. Der
Sprachgebrauch und das Zitat von Thr 2,3 macht deutlich, dass er sie selbst
zuriickzieht, allerdings tritt dabei das Element der Bestrafung ganz hinter
dem der Solidaritit zuriick, wodurch die Anfrage an das erneute helfende
Eingreifen Gottes umso brennender wird. Denn die Rechte wird erst bei der
Rettung Israels wieder kraftvoll werden. Ps 60,7 und 80,3 reprisentieren das
Gegeniiber des Volkes. Denn das Volk fordert Gott damit zum Eingteifen
auf, ein Eingreifen, das man ebenfalls aus Ps 91,15 ableiten kann. Dies wird
besonders auch in der verwandten Tradition Tan Ahare 12; TanB Ahare 18
(36a) deutlich. Es soll gezeigt werden, dass Gott selbst bei der Ankunft des —
von ihm (!) eingeleiteten — Heils geholfen, gerettet wird (vgl. auch ShemR
30,24). Das Exil bzw. die Fremdherrschaft der Volker erscheint in diesem
Zusammenhang als Bindung Gottes. Deshalb kann David in PesK/PesR
auch Gott aufrufen, Israel um seiner rechten Hand willen zu retten.

Eine alternative Antwort gibt MTeh 65,1. Dort sind die Vélker die Dor-
nen und Disteln aus Jes 27,4. Gott méchte sie verbrennen, sie, die vor ihm
spotten und sich auf ihre eigenen Hinde berufen. Aber Gott kann nichts
tun. Sein Arttribut der Gerechtigkeit hindert ihn daran. Was ist damit ge-
meint? Das Attribut der Gerechtigkeit ist jener Bereich Gottes, der fiir das
Einhalten und Herstellen von Gerechtigkeit in der Welt und fiir die Be-
strafung der Siinder verantwortlich zeichnet. Mitunter steht er hypostatisiert
neben Gott und hindert thn an Barmherzigkeit und Giite ebenso wie an
uniiberlegtem Zornesausbruch. An dieser Stelle kann beides mitschwingen.
Am ehesten lisst sich aufgrund von Paralleliiberlieferungen die Ansicht ver-
treten, dass die Vélker solange nicht bestraft werden diirfen, solange sie nicht
all ihre wenigen guten Taten auf Erden belohnt bekommen haben. Denn
nur so kénnen sie im Gericht die volle Strafe, die Holle, erfahren.

Nach MTeh 59 ist die Zeit der Rettung noch nicht gekommen. Die
Gerechtigkeit erscheint wieder als hypostatisierte Grésse, die Gott von der
Hilfe fir Israel abhilt. Zuerst miissen alle Verdienste der Vélker aufge-
braucht sein, ehe Gott sie endgiiltig richtet. Die Gerechten werden fiir ihr
Leid in der zukiinftigen Welt belohnt werden, die Frevler aber sollen ihre
positiven Taten bereits jetzt aufbrauchen (vgl. z. B. BerR 33,1 und WaR 27,1
zum wichtigen Psalmvers 36,7).* Thnen bleibt dann nichts Gutes mehr fiir
das Jenseits autbewahrt, und sie stiirzen in die Holle. Auf diese Weise erklirt

4 PesR 23/24,2 beispielsweise erliutert mit Ps 73,24, dass Esaus Verehrung seiner
Eltern als Ehrerweisung die Befreiung Israels aus dem rémischen Exil verzégert.
Esau muss zuerst fiir sein positives Handeln belohnt werden.

174



sich das Schweigen Gottes und die Ungeduld, mit der sein Eingreifen er-
wartet wird. Gott ist auch hier gerecht, und er bekimpft seinen Zorn ge-
geniiber den Feinden Israels.

Mindestens ebenso stark wie in der eben genannten Stelle erscheint die
Gerechtigkeit in bSan 97b als ein von Gott unabhiingiges Attribut, das ihn
daran hindert, die messianische Zeit anbrechen zu lassen. Hier dient Jes
30,18 als Beleg, dass auch Gott ausharren muss, die Erlésung fiir Israel zu
bringen.” Das Ausharren aber wird belohnt.

Gott wirkt ohnmichtig, gebannt vom Attribut der Gerechtigkeit. Das
Leiden seines Volkes erscheint positiv im Licht der Gerechtigkeit. Seit Isaak,
so heisst es in BerR 65,9 und 97,1, ist das Leid Bestandteil der Gerechtigkeit,
oder besser: Wenn die Gerechtigkeit als Strafe im Jenseits nicht voll zu-
schlagen soll, dann muss sie sich im Diesseits ,ausleben® kénnen. Es darf
daher nicht verwundern, wenn sich in der rabbinischen Tradition Stringe
entwickelt haben, die diese Bewiltigung von Leid als zu einfach gestricke
erachten. Es fehlt nicht an Uberlegungen, die angesichts des iiberbordenden
Leids die Gerechtigkeit/Barmherzigkeit Gottes zerbrochen sehen. In einer
fulminanten Klagepassage schildert EkhaR Peticha 24, wie angesichts der
Zerstorung des Tempels und der Exilierung Israels Gott selbst vom Entsetzen
gepackt ist, weil er Israel nicht schiitzte und den Feinden iiberliess. Sein
Weinen und Wehklagen ist Ausdruck seiner inneren Wandlung, der Er-
kenntnis, in seinem Strafgericht zu weit gegangen zu sein. Er ruft die Viter
und Miitter zu sich, und diese beschimen alle Zeugen gegen Israel, die
Gottes Handeln als Strafe fiir die Verfehlung darlegen sollten. Abraham etwa
macht klar, dass die kleinen Verfehlungen Israels in keinem Vergleich zu der
Zerstorungswut der feindlichen Volker stehen. Warum aber bleiben sie dann
ungeschoren? Selbst als Mose und Jeremia den beschwerlichen Weg zu den
Exilierten antreten, konnen sie deren Hoffnung nicht befriedigen. Die Be-
freiung aus dem Exil kann auch von ihnen nicht beschleunigt werden. Sie ist
auf einen bestimmten Zeitpunke festgelegt, den niemand dndern kann. Dies
ist eine gottliche Setzung. Angesichts dieser Tatsache erklirt sich Ps 137,1.
Die Israeliten weinen im Exil iiber diese Nachricht. Sie driicken damit
Trauer, aber auch Unverstindnis und Protest aus. Selbst die Sonne erklirt,

> Hinweisen mochte ich auch auf jene Stellen, in denen das Attribut der Gerechtig-
keit gegen Israel klagt, dass es der Befreiung nicht wiirdig ist, auch nicht des
Exodus. WaR 23,2 meint, Israel habe sich so sehr in Agypten assimiliert, dass es der
Befreiung nicht wiirdig war. Das ist ein deutlicher Seitenhieb gegen die eigene
Generation. Der Vorwurf der Assimilation wurde auch nach der Schoa von man-
chen orthodoxen Denkern als Erklirungsmuster fiir die strafende Vernichtung des
Judentums herangezogen. Vgl. auch BemR 13,20.

175



sie habe sich angesichts der Tempelzerstdrung verfinstern wollen, sei aber mit
Schligen daran gehindert worden. Vom Mitleid Gottes ist erst wieder die
Rede, als Rachel zu ithm geht und die Verbannung ihrer Kinder anklagt. Sie
wirft ihm vor, wegen Gétzendienstes rachsiichtig gewesen zu sein, wo doch
an den Gotzen nichts wesenhaftes sei. Gott ldsst darauthin, also auf den
Einspruch der Rachel, sein Mitleid aufleuchten und verspricht die Rettung.
Freilich tritt hier auch das von Janowski ,Riicknahme des Gerichts durch
Barmherzigkeit“ genannte Element auf, doch wirkt diese letztendliche Zu-
wendung weniger als Erbarmen nach gerechtem Gericht, es ist vielmehr
Einsicht in ein unentschuldbares Fehlverhalten Gottes selbst. Der Protest ist
hier deutlich zu spiiren.

Selbst im Protest bleiben die Israeliten fest von der barmherzigen Grund-
stimmung Gottes iiberzeugt und geben nicht auf, an die Riickfithrung aus
dem Exil zu glauben. Sie ist unabdingbarer Bestandteil messianischer Zeit.

9. Israels Exilierte sind Geschenke der Volker an den Messias

Die messianische Zeit bedeutet vor allem die Riickfithrung der Exilierten.
Ihre Befreiung und Einsammlung wird sein wie der erste Schépfungstag,
deutet bPes 87b die sprachlichen Anklinge von Hos 2,2 mit Gen 1,5.

ShirR 4,8 (2) (vgl. MTeh 87) erzihlt von ihr in leuchtenden Farben. Die
Vélker bringen Israel wie Prinzen selbst zum Messias. Jes 66,20 dient als
wichtiger Beleg, der erliutert wird. Ps 96,7 spielt ebenfalls eine wichtige
Rolle. Er wird gelesen als: ,Bringt dar dem Herrn Familien, (ihr) Vélker,
bringt dar dem Herrn Lob und Stirke!* Die Vélker sollen die Familien
Israels mit Lob und Stirke bringen. Wodurch hat Israel sich das verdient?
Die Antwort liegt im Lied des Lobpreises Gottes am Schilfmeer. Eine andere
sieht sie in Abrahams Glauben (Gen 15,6), wieder eine andere im Glauben
der Israeliten in Agypten (Ex 4,31).

Am Ende der Zeit schliesslich werden die Vélker nicht nur Israels Shne
und Téchter zuriickgebracht haben, sie werden auch den unausweichlichen
Weg vor den Richter antreten miissen:

10. Das Endgericht an den Vilkern

Den Vélkern bleibt das Gericht nicht aus (vgl. beispielhaft den MTeh zu den
Psalmen 97-99). Dabei werden sie erkennen, dass Gott sich in Israel ver-
liebt hat, weil es seinen Willen tut. Sie werden sich daher bemiihen, selber

176



die Tora fiir sich in Anspruch zu nehmen. Tan Shoftim 9; TanB Shoftim 8,10
(16ab) stellt eine Verbindung zwischen Sach 13 und dem Psalm 97,7 her.
Auch Sach 13 bezieht sich dann auf die Gétzendiener in der Welt, die — nach
dem Psalmvers — beschimt werden. Gott aber wird seine Heiligkeit 6ffent-
lich zeigen, indem er seinen Thron an die Stelle des Sonnenaufganges setzt.
Er lisst dann die Herrlichkeit alle schauen. Er ist Sonne und Schild nach Ps
84,12 denen, die auf ihn schauen (Ps 18,31). Der Schild rettet vor dem
Gericht, wo Gott die Gesetzestafeln befragen wird, ob die Vélker sich um sie
gekiimmert haben. Sie werden antworten, dass nur Israel sich der Gesetze
angenommen hat, wihrend die Vélker sich gegenseitig Ehre erwiesen und
dabei Gétzendienst betrieben (Ps 97,7). Die Vélker werden dann beschimt
sein, ihre (als Gétzen dienenden) Tauben sind geschlachtet, ihre Steine zer-
brochen und ihre Fische auf dem Markt verkauft. Die Volker treten nun
einzeln vor Gott und verteidigen ihre Werke als Dienst an Israel. Doch Gott
entlarvt sie als eigenniitzig. Sie rithmen sich zugleich einiger Dinge, die Gott
getan hat. Da dringen sich die Vélker auf, doch die Tora erfiillen zu wollen.
Sie stellen eine Laubhiitte auf, verlassen sie jedoch sofort wieder, als die
Sonne auf sie scheint und es ihnen zu heiss wird. Sie verwerfen ihre Bereit-
schaft, mit Israel die Tora anzunehmen. Darauf deutet Ps 2,3, worauf Gott
sie auslacht (Vers 4).

Dann richtet Gott die Gotzen mit den Volkern (Jes 66,16). Die Gétzen
werden von den Vélkern nach dem Psalmvers 97,7 aufgefordert, sich vor
Gott zu beugen, doch er schicke sie wie die Vélker ins Feuer. Die zwei Teile
des Landes, von denen Sach 13,8 gesprochen hat, sind die Vélker. Der dritte
Teil ist das gerettete Israel, das aus den drei Grundlagen der Welt, aus den
Erzvitern, kommt.

Die Hoéllenstrafe scheint unausweichlich. Besonders tragisch erlebt sie
Nebukadnezzar in MTeh 5:

»Jerusalem, preise den Herrn, lobsinge, Zion, deinem Gott!* [Ps 147,12] und ab-
schliessend: ,,Halleluja!“ [Ps 147,20]. Der Frevler [Nebukadnezzar] sagte: ,Ich, Ne-
bukadnezzar, lobe, preise und riithme nun den Kénig des Himmels“ [Dan 4,34].
David sagte: ,Denn der Herr ist gerecht, er liebt gerechte Taten [Ps 11,7]. Der Frevler
[Nebukadnezzar] aber sagte: ,Denn alle seine Taten sind Wahrheit“ [Dan 4,34].

Und Hanna sagte: ,Der Herr macht tot und lebendig, er fithrt zum Totenreich hinab
und fiihrt auch herauf. Der Herr macht arm und macht reich, er erniedrigt, und er
erthoht“ [1 Sam 2,6-7]. Der Frevler [Nebukadnezzar] aber sagte: ,Die Menschen, die
in stolzer Hohe dahinschreiten, kann er erniedrigen® [Dan 4,34].

So sagte der Heilige, gepriesen sei er, zu Nebukadnezzar: Gestern erst sagtest du [zu
Chananja, Mischael und Asarja]: ,Welcher Gott kann euch dann aus meiner Gewalt
erretten? [Dan 3,15], jetzt aber bringst du Worte des Lobpreises und der Verehrung.
Ich méchte keinen Anteil an dir noch an deinem Lobpreis. Wer ist allein wiirdig, mic
zu preisen? Israel, wie es heiflt: ,Das Volk, das ich mir erschaffen habe, wird meinen
Rulgm verkiinden® [Jes 43,21].

177



Der Lobpreis niitzt Nebukadnezzar nichts. Er wird ihm auch nicht als
spite Reue oder Einsicht angerechnet. Sein Verhalten disqualifiziert ihn, sein
Werk entlarvt ihn. Diese Passage ist auch eine Mahnung an uns Christen im
Umgang mit dem Gott, den wir durch das Judentum kennengelernt haben
und im Umgang mit oft zu laut gedussertem Philosemitismus.

RutR Peticha 1 thematisiert einen Einspruch der Vélker gegen die Ent-
scheidung Gottes. Die Begriindung des Gerichts liegt hier in der Annahme
der Tora durch Israel. Sie garantiert Gottes Zuwendung auch gegeniiber den
kritischen Anfragen der Vélker. Die Grundentscheidung fiir die Tora hile
die Welt im Dasein. Das Vorrecht Israels besteht demnach nicht darin, vor-
bildlicher als die Vélker gelebt zu haben. Niemand leugnet oder verdringt
die Fehler und Vergehen Israels. Nur wer den Wert der Gabe der Tora zu
verstehen weiss, kann allerdings erahnen, welche Gerechtigkeit in ihr liegt.
Sie ist die Ordnung, auf der die Welt ruht. Sie in ihrer ganzen Kraft und
Bedeutung anzunehmen, auch wenn man immer wieder an ihr scheitern
mag, stellt einen gewaltigen Wert dar. Gerade im Exil wurde die Tora zur
einheits- und identititsstiftenden Grosse. Ohne sie, so zu Recht Sifra Be-
hugqotai 8,10, wiren die Israeliten nicht anders als die Volker der Welt.
Modern formuliert: sie wiren assimiliert. BerR 41,9 vergleicht Israel nach
Gen 13,16 mit dem Staub der Erde. Er ist iiberall verstreut, aber er besteht
auch fiir alle Zeit. Wie der Staub mit Wasser ,,gesegnet” wird, so Israel durch

die Tora.

11. Perspektiven fiir die Volker

Trotz der hier durchschimmernden negativen Grundstimmung der Rabbi-
nen in Hinblick auf die Zukunft der Volker liefert die Halakha wichtige
Hinweise fiir eine mogliche Rettung der Volker im Endgericht. So heisst es
nach einer Ansicht in der bekannten Diskussion in tSan 13,2 und bSan
105a, dass jene Nichtjuden, die Gott nicht vergessen, Anteil an der kom-
menden Welt haben.

Vor allem von den Auslegungen des Maimonides her hat man hier einen
Hinweis auf die sogenannten Noachidischen Gebote vermutet, die auch
Unbeschnittenen einen Anteil an der kommenden Welt geben.® Die Nicht-
juden, welche die Noachidischen Gebote fiir gottliche Offenbarung halten,
haben ihre Teilhabe an der zukiinftigen Welt sicher. Es stellt sich in der

6 Maimonides, Mishne Tora, Hilkhot Teshuva 3,5; Shoftim 10.

178



Forschung immer wieder die Frage, ob er damit rabbinisches Recht radikal
erneuert oder nicht. Im ersteren Fall wire von einem Verstindnis des ger als
Proselyten auszugehen, der in jedem Fall beschnitten sein muss. Sifra Behar
8 (110a) belegt allerdings die Unterscheidung zwischen dem ger sedeq und
dem ger toshav, der weiterhin nicht koscheres Fleisch ist. Hier ist sehr waht-
scheinlich nicht auf das Essen abgehoben, vielmehr diirfte der Akt der Be-
schneidung als Unterscheidungszeichen gelten. Klaus Miiller arbeitet zu
Recht die Unterscheidung heraus und meint: ,Der ger toschav ist der Bei-
sasse aus den auflerjiidischen Vélkern, der die sieben noachidischen Gebote
fiir sich als verbindlich anerkannt hat“.” Maimonides kann schliesslich zum
ger toshav formulieren: ,,Ohne Beschneidung und Tauchbad ist er zu akzep-
tieren und gilt als ein Frommer der Weltvolker.® Die Noachidischen Ge-
bote sind dabei nicht einklagbares und kontrolliertes Recht, sondern
»Ausdruck des theologisch-ethischen Horizonts, in dem sich die geistig-
religiése Nachbarschaft zum aufRerjiidischen Mitmenschen vollziehen kann®.”

Neben dieser Annahme der Nichtjuden auf der Basis der Noachidischen
Gebote erdffnet bAZ 10b einen weiteren Kontext. Hier diskutiert der Kaiser
Antoninus mit Jehuda ha-Nasi, der tiblicherweise einfach Rabbi heisst. An-

toninus fragt:

Werde ich die kommende Welt betreten? Ja, sagte Rabbi. Aber, meinte Antoninus, es
heiflt: ,Und vom Haus Esau wird keiner entkommen® [Ob 1,18]. Das, antwortete er,
bezieht sich nur auf jene, deren iible Taten denen Esaus gleichen. Wir haben weiter
gelernt: ,Und vom Haus Esau wird keiner entkommen® — man kénnte meinen, keiner!
Darum sagt die Schrift [dagegen]: ,vom Haus Esau®, um es nur auf die anzuwenden,
die so handeln wie Esau. Aber, sagte Antoninus, es steht geschrieben: ,Dort [in der
Holle] liegt Edom, mit seinen Kénigen und all seinen Fiirsten® [Ez 32,29]. Hier, so
meinte Rabbi, [heifft es] ,seinen Konigen®, es heifSt nicht ,all seinen Kénigen®, ,all
seine Fiirsten, aber nicht ,all seine Oberen®.

Der hier aufgestelle Grundsatz lautet also: Nur wer das Werk Esaus und
damit das Werk der romischen Regierung unterstiitzt, wird keinen Anteil an
der kommenden Welt haben. Hier entscheidet sich also die Teilhabe nicht an
der Zugehérigkeit zu Israel, sondern an einer ethisch-politischen Kategorie.
Von einer notwendigen Beschneidung ist nicht die Rede.

Die darauf folgende Erzihlung erliutert den Zusammenhang anhand
eines konkreten Beispielfalls. Qeti‘a ben Shalom war Feldherr unter einem
Kaiser, der die Juden sehr hasste. Er meinte:

7 K. MULLER, Tora fiir die Volker. Die noachidischen Gebote und Ansiitze zu ihrer
Rezeption im Christentum, Betlin 1994 (= Studien zu Kirche und Israel 15), S. 75.

8  Maimonides, Hilkhot Issure bi’a 14,7.

7 K. MULLER, Tora, S. 79.

179



A Soll der, welcher einen Blutegel [oder ,ein Geschwiir®] am Fufl hat, diesen aus-
schneiden und leben, ober ihn nicht ausschneiden und Schmerzen erleiden? Diese
erwiderten ihm: Er soll ihn ausschneiden und leben bleiben.

B Da erwiderte Qeti‘a b. Shalom: Erstens wirst du aller nicht habhaft werden. Es

heifft nimlich: ,Denn wie die vier Winde des Himmels habe ich euch zerstreut®

[Sach 2,10].

C Was meint er damit? Wollte man sagen, ich habe euch nach den vier Wind-
richtungen zerstreut, wieso heifdt es demnach ,in‘? Es sollte heiflen: ,nach® den
vier Windrichtungen!

D Vielmehr: wie die Welt ohne Winde nicht bestehen kann, so kann sie auch
ohne Israel nicht bestehen.

Auflerdem wird man [dein Reich] ein zerschnittenes/verstiimmeltes Reich nennen.

Dieser erwiderte: Deine Worte sind zwar recht gesprochen, wer aber den Konig

besiegt, den werfe man auf die Scalae Gemoniae.

Als man ihn abfiihrte, sprach eine Frau: Wehe dem Schiff, das ohne Zoll abfihrt.

Da biickte er sich iiber die Spitze seiner Vorhaut und schnitt sie ab. Hierauf sprach

er: Ich habe nun den Zoll entrichtet. Jetzt kann ich hiniiber [. . .].*

Als man ihn hinabstief}, rief er: Mein ganzes Vermégen soll R. Agiba und seinen

Kollegen gehoren. Da ging R. Aqiba hinaus und trug vor: ,Sie gehdren Aaron und

seinen Sohnen“ [Ex 29,28], die Hilfte Aaron und die Hilfte seinen Séhnen.

Da ging eine Bat Qol aus und sagte: Qeti‘a b. Shalom ist fiir das Leben der

kommenden Welt vorgesehen. Dariiber weinte Rabbi und sagte: Mancher erwirbt

seine Welt in einer Stunde, mancher aber erwirbt sie erst in vielen Jahren.

T Om w

—

Der Zusammenhang mit dem oberen Gesprich zwischen Rabbi und dem
Kaiser ist durch Stichworte gleich mehrmals gegeben, dennoch sind beide
Erzihlungen getrennt zu betrachten und die erste in ihrem Eigenwert zu
behalten. Es wire verfehlt, aus der Verbindung ableiten zu wollen, dass die
Rabbinen allgemein die Beschneidung der Nichtjuden als unabdingbares
Eintritesbillet fiir das Jenseits betrachtet hitten. Vielmehr erliutert die Ge-
schichte beispielhaft, wie auch ein oberster Fiithrer in Rom Anteil an der
kommenden Welt bekam. Die Erzihlung spielt vor allem mit dem Stichwort
gt (schneiden) und hebt auf die schicksalhafte Verbindung zwischen dem
morderischen Abhauen Israels aus der Welt, der daraus resultierenden
Verstiimmelung des Reiches und der Beschneidung des Protagonisten ab.

12. ,Er richtet den Erdkreis gerecht, er spricht den Vilkern
das Urteil in Aufrichtigkeit“ (Ps 9,9)

Gerade dieser Psalm zeigt nach rabbinischer Ansicht an, dass auch die Vélker
vor Gott in Gerechtigkeit gerichtet werden. Es sind nach Ansicht einer le-
senswerten Auslegung in PesR 40,3 die Aufrechten der Vélker, die im Psalm
durch das Stichwort &‘mesharim anklingen und derer sich Gott im Gericht
erinnert, Rahab, Jitro, Rut. Jeder, der voll Reue aus den Vélkern zu Gott
kommt, wird wie die Hure Rahab oder der Gétzendiener Jitro aufgenom-

180



men. Gott richtet die Vélker auch nicht am Tage, sondern bei Nacht, da sie
in der Nacht schlafen und dadurch keine Siinde begehen (vgl. auch BerR
50,3). Denn Gott liebt auch die Frevler als seine Geschopfe und will sie
daher am Leben erhalten. Israel aber richtet er bei Tag, da sie dann in den
Synagogen versammelt sind, um der Tora-Lesung oder einer Tora-Deutung
zuzuhéren. Diese Tradition ist wichtig, um das Vorurteil auszurdumen, die
rabbinischen Theologen hitten die Vélkerwelt ausschliesslich unter dem
Aspekt der Verwerfung betrachtet bzw. sie ginzlich marginalisiert. Gottes
Giite sucht all seine Geschépfe. Auch den Frevlern erweist er sich vorbildlich
nachsichtig.

Dieser Umstand darf jedoch nicht dariiber hinwegtiuschen, dass in Zei-
ten der Bedrohung Gerechtigkeit zum vorherrschenden Element werden
kann und auch muss.

13. Perspektiven fiir den christlich-jiidischen Dialog

Gerade im christlich-jiidischen Dialog muss gegen das weitverbreitete Vor-
urteil angekimpft werden, dass die jiidische Tradition, allen voran der Tal-
mud, Nichtjuden ausschliesslich negativ sieht oder gar deren Vernichtung
beabsichtigt. Eine kritische und offene Durchsicht der Stellen tut Not und
vermag vielleicht manche zu iiberzeugen, die erkennen, dass Texte nicht aus
ihrem Kontext gerissen oder gar verfilscht dargestellt werden diirfen.

Weniger missgiinstigen Menschen ist zu zeigen, dass die rabbinische
Tradition sehr wohl zwischen Vélkern an sich und den gétzendienerischen
feindlichen Vélkern im besondern zu unterscheiden wusste. Gerade darin
liegt die Aufgabe des christlichen Teils im Dialog herauszuarbeiten, dass
Christen zu lange auf der Seite der feindlichen Michte standen. Der Um-
gang mit dem Judentum, vor allem die Politik der Vertreibung und Verfol-
gung des Judentums, hat Christen ,Edom“ werden lassen. An der Einstel-
lung gegeniiber dem Judentum wird sich erweisen, ob wir Christen Anteil
am Himmel haben oder nicht.

181



	Gott und Völker im Kontext von Exil und Leidbewältigung

