
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 57 (2001)

Artikel: Gott und Völker im Kontext von Exil und Leidbewältigung

Autor: Bodendorfer, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gott und Völker im Kontext von
Exil und Leidbewältigung

von Gerhard Bodendorfer *

Die Frage, was eigentlich unter „Exil" zu verstehen ist, will und kann ich hier

nicht umfassend beantworten. Sie ist vielschichtig und je nach

Wissenschaftsdisziplin anders zu beurteilen. Ich setze hier ein Verständnis voraus,
das Exil in einem umfassenden Sinn versteht. Demnach bedeutet Exil mehr
als einen erzwungenen Aufenthalt in einem fremden Land. Vielmehr kann

von Exil auch unter der Voraussetzung der Fremdheit im eigenen Land

gesprochen werden, so z. B. im Fall von Fremd- oder Gewaltherrschaft. Auch
das Selbstverständnis einer Minorität in einer Kultur oder Nation kann
durch die Erfahrung der Unterdrückung und der Unmöglichkeit der

kulturellen, politischen oder religiösen Selbstentfaltung den Charakter eines

Exils bekommen.

Die Erfahrung des Exils hat die jüdische Existenz auf eine Weise geprägt
wie kaum eine andere. Dies gilt bereits für das sogenannte babylonische Exil,
in dem und in dessen Folge die fruchtbarsten und umfangreichsten
Materialien des biblischen Korpus entstanden. Es ist sicher nicht vermessen,
davon zu sprechen, dass die jüdische Bibel letztlich in ihrer kanonischen
Gestalt aus der Erfahrung des Exils entstanden ist.

Ein ebensolcher Einschnitt war die Zerstörung des Tempels 70 n. Chr.
und 135 n. Chr. Sie trieb das Judentum selbst im eigenen Land in das innere
Exil. Denn die tragende Kraft des Kultes, die zentrale Sicherheit der göttlichen

Anwesenheit beim Volk zerbrach. Das Judentum war nun gezwungen,
völlig neue Formen der religiösen Existenz zu finden, eine neue Heimat.
Gebet und Synagoge bilden diesen Raum und bieten - losgelöst von
Jerusalem - Beheimatung. Gleichzeitig schaffen die Rabbinen die geistige

Grundlage für ein Judentum ohne Tempel.

Dr. Gerhard Bodendorfer, Institut für jüdisch-christliche Forschung, Kasernenplatz
3, CH-6003 Luzern.

162



Auch wenn die palästinischen Texte (Midraschim, Mischna und Tosefta)
weitreichende Bedeutung erlangen, war es doch der babylonische Talmud,
der die jüdische Identität in der Folge bis in die Neuzeit am stärksten prägte.
Ihm gelang es, nicht nur ein Judentum ohne Tempel zu entwerfen, sondern
auch ein Judentum ohne Land, ohne dass die Hoffnung auf eine Existenz im
eigenen Territorium fallen gelassen worden wäre. Hier liegen die Wurzeln
der (traditionell) jüdischen Exilsbewältigung und die grosse geistige Kraft,
die ein Überleben in einer oft feindlichen fremden Umwelt ermöglichte.

Gerade die Auseinandersetzung mit dem Exilsphänomen machte es aber

unausweichlich, die Frage nach der eigenen Stellung in der Welt zu stellen

und die Rolle der Völker zu reflektieren, in deren geographischem und
geistigem Raum das Judentum zu leben gezwungen war. Und es musste in
diesem Zusammenhang unweigerlich darüber nachdenken, wie es selbst diese

Völker im Plan Gottes einordnen sollte. Dieser Frage will ich daher im
Folgenden Aufmerksamkeit schenken.

1. Abrahams Entscheidung

Die PesK 5,2 (und PesR 15,2); BerR 44,21; Tan Pequde 8 und ShemR 51,7
zitieren den Psalm 66,12 („Du ließest Menschen über unsere Köpfe schreiten.

/ Wir gingen durch Feuer und Wasser. Doch du hast uns in die Freiheit

hinausgeführt") in bezug auf Abrahams Visionen in Gen 15. Gott hat ihm
nach rabbinischer Ansicht die Hölle und die Fremdherrschaft gezeigt, den

Tempel und die Tora. Würde Israel sich mit den letzten beiden beschäftigen,
bräuchte es die ersten nicht zu fürchten. Falls aber nicht, hätte Abraham zu
entscheiden, welche Strafe die Sünder treffen sollte. Über Abrahams

Entscheidung für Fremdherrschaft oder Hölle streiten die Rabbinen, einige aber

meinten mit Berufung auf Jehuda ha-Nasi unter Hinweis auf den Psalmvers,

Gott hätte Abraham die Entscheidung für die Fremdherrschaft abgenommen.

Doch diese Entscheidung ist eigentlich keine mehr, betrachtet man den

Vers genau. Er zeigt durch den zweiten Teil und seinen Hinweis auf Feuer

und Wasser, der als ein Hinweis auf die Hölle verstanden wird, dass das Joch
der Fremdherrschaft letztlich die Hölle selbst ist. Der Schlussteil des Verses

bringt aber den Hoffnungsaspekt ein. Die Hölle ist nicht das letzte Wort
Gottes. Er befreit Israel auch aus der Knechtschaft und Fremdherrschaft.

Darum stellt die PesK den Abschnitt unter das Vorzeichen von Ps 40,5. Am
deutlichsten wird dies in der Tan Pequde:

163



„Doch du hast uns in die Freiheit hinausgeführt" [Ps 66,12]. Der Heilige, gepriesen sei

er, sagte: In dieser Welt seid ihr in der Diaspora unterjocht. In der kommenden Welt
nehme ich die Diaspora von euch weg, die mit Wasser verglichen werden kann, und
rette euch aus der Hölle, wie es heißt: „Wenn du durchs Wasser schreitest, bin ich bei
dir, wenn durch Ströme, dann reißen sie dich nicht fort. Wenn du durchs Feuer gehst,
wirst du nicht versengt, keine Flamme wird dich verbrennen. [Denn ich, der Herr, bin
dein Gott, ich, der Heilige Israels, bin dein Retter]" [Jes 43,2-3].

Auch als Abschluss des Psalmenkommentars des MTeh 52 wird ein Stück

aus BerR 44 zu Gen 15,17 zitiert. Abraham hat demnach hier wieder die

Hölle, die Weltregierungen, die Tora und den Tempel zu sehen bekommen

(vgl. zu Ps 66). Und Gott offenbarte ihm, dass einst der Tempel zerstört und
die sühneschaffenden Opfer aufhören würden. Er konnte sich aber

entscheiden, ob er dann Israel der Hölle oder den Weltvölkern ausliefern wollte.
Abraham entschied sich nach MTeh für die Weltreiche, nach einer Meinung
in BerR habe er eine Münze entscheiden lassen.

Dieser Text ist in MTeh inspiriert vom Stichwort „Gehinnom/ Hölle"
und steht in keinem direkten Zusammenhang mit der Psalmenauslegung.
Zweifellos aber stellt er sich einem auch theologisch ungemein wichtigen
Diskussionsthema, nämlich dem Leben ohne Tempel und Opfer und noch
mehr der fatalen Entscheidung zwischen Vernichtung und Leben in Unfreiheit

und Unselbständigkeit. Er darf keineswegs als Rechtfertigung für eine

im Christentum über zwei Jahrtausende vermittelte These der dauerhaften

Verurteilung des Judentums zum Leben in Knechtschaft missdeutet werden.

Vielmehr sollte er Israel Mut machen, sich trotz des Fehlens eines eigenen
Staates nicht aufzugeben und das geschenkte Leben zu akzeptieren. Zu dieser

Stelle kann man wohl ohne Übertreibung auslegen, dass das Leben unter den

Völkern geradezu die Sühne der Opfer ersetzen soll und zumindest eine

gewisse positive Voraussetzung für das ewige Leben bietet. Ihm bleibt
freilich, im Text unausgesprochen, weil unhinterfragt, die Tora auch in dieser

Situation als Garant des Lebens erhalten.

Zwei Elemente sind hier deutlich gezeichnet: Erstens hat Israel das Exil
als Strafe zu verbringen; zweitens dient das Leben im Exil selbst der Sühne

und führt drittens zur endgültigen Befreiung. Doch nicht alle Texte haben
die Strafe so deutlich als Begründung und Erklärung des Phänomens Exil

aufgenommen. In einer Reihe von Texten wird das Vorgehen der Völker in

erster Linie mit anderen Gründen erklärt:

164



2. Gründe für das Exil

bPes 87b nennt positive Gründe für die Exilierung der Juden:

1. Die Möglichkeit, Proselyten zu erwerben. Die Zerstreuung unter die

Völker hat demnach die positive Auswirkung, dass Israel seine Strahlkraft
benützen kann, um Menschen für das Judentum zu gewinnen.

2. Die Zerstreuung unter die Völker ist positiv, weil Israel dadurch nicht
auf einmal vernichtet werden kann. Das würde selbst Rom davon
abhalten, gegen Israel vorzugehen. Die Aussage gewinnt nach der Schoa

natürlich eine ganz neue tiefe Bedeutung.
3. Gott vertrieb Israel nach Babylonien, weil er wusste, dass sie die grau¬

samen Verordnungen der Römer nicht ertragen konnten. Nach Hos
13,14 liegt darin auch ein Ausblick auf die Erlösung, weil Babylonien die

Unterwelt ist, aus der Gott sicher befreien wird.
4. Nach einer anderen Meinung bewirkt das Exil in Babylonien, dass die

Israeliten Datteln essen und sich mit der Tora befassen. Diese Versuche,
das Exil positiv zu deuten, sind verständlich. Sie versuchen, die Realität

zu akzeptieren und ihr noch etwas Positives abzugewinnen. Eine positive

Würdigung der Völker ist damit nicht verbunden. Dies zeigt sich besonders

bei einer wichtigen Begründung des Exils: Die Feinde bedrohen

Gott selbst.

Ein Teil der Traditionsliteratur argumentiert nicht zuletzt mit Ps 2

beispielhaft, dass die Feinde Israels eigentlich Gott selbst besiegen wollten. Weil
sie dies nicht vermochten, versuchen sie, Israel zu vernichten (Belege auch Ps

21,12; 79,1). In dieselbe Richtung geht allgemein die Auslegung zu Ps 2

(vgl. den MTeh). Eine einprägsame Tradition in diesem Zusammenhang
überliefern Tan Pequde 4 und ShemR 51,5.

Die Überlieferungen in MekhY Shirata 6 (L II 42 — 43); SifBam Be-

ha^alotkha §84; Tan Beshallah 16 basieren auf dieser engen Verbindung
zwischen Israel und Gott. Die Grundthese lautet: Die Schrift zeigt an, dass

jeder, der Israel hasst, so angesehen wird, als würde er Gott hassen. Dazu
zitiert man Belege wie Ps 73,27; 74,23; 92,10 und begründet mit Ps 83,4;

139,21-22 sowie natürlich Sach 2,12.
Die Völker können sich auch hier nicht auf die Ausführung eines

göttlichen Strafgerichts berufen, auch wenn, wie gleichfalls in ShemR 51,5

angedeutet, die Zerstörung des Tempels nur aufgrund der Erlaubnis Gottes

geschehen konnte. Sie laden Schuld durch Neid und Hybris auf sich. Sie

erkennen jeweils die enge Verbindung zwischen Gott und seinem Volk Israel

165



und sehen Israel sogar als Stellvertreter Gottes auf Erden an. Ihr Schicksal ist
damit vorherbestimmt. So macht MTeh zu Ps 2 deutlich, dass Israel sie

besiegen wird. Dieser Sieg ist zwar gewiss, er ist aber jetzt in der Zeit der

Fremdherrschaft und des Exils nicht greifbar. Und auch der Tempel, das

Unterpfand des Schutzes Gottes, ist zerstört. Die Aussicht auf Rettung ist
derweil nur Trost. So heisst es in MTeh 2 zu Ps 2,5:

„Dann aber spricht er zu ihnen im Zorn, [in seinem Grimm wird er sie erschrecken]".
Aber andernorts heißt es in der Schrift: „Der Herr ging an ihm vorüber und rief:
JHWH ist ein barmherziger und gnädiger Gott, langmütig, reich an Huld und Treue"
[Ex 34,6], Daraus kann man schließen, dass Gott barmherzig und gnädig zu den
Kindern Israels ist, aber zu den Völkern der Erde, die Schrecken über die Kinder Israels
brachten, ist Gott grausam und grimmig, wie geschrieben steht: „Seht, der Tag des

Herrn kommt, voll Grausamkeit, Grimm und glühendem Zorn; dann macht er die
Erde zur Wüste, und die Sünder vertilgt er" [Jes 13,9].

Ein Text sei hier noch beispielhaft erwähnt, nämlich MTeh zu Ps 74.

Hier heisst es unter anderem, dass die Feinde Israels die Zeichen gelesen

hatten, um den rechten Zeitpunkt für die Tempelzerstörung zu finden. Doch
sie waren überzeugt, dass sie selbst und nicht Gott den Sieg verliehen hatten

(Dtn 32,27). Eigentlich wollten sie (Vers 5) bis in den Himmel vorstossen,
hätte Gott es zugelassen. Dabei hätten sie sich an den Vorbildern der

Turmbauer zu Babylon orientiert. Doch sie scheiterten ebenso, weil Gott sie

hinderte. Darum führten sie Krieg auf Erden. Weil sie Gottes Wohnung im
Himmel nicht angreifen konnten, vernichteten sie seine Wohnung auf
Erden. Es folgt eine Aussage, die nach der Schoa eine völlig neue Tiefe
gewinnt:

„Sie sagten in ihrem Herzen, ihre Nachkommen alle zusammen" [Ps 74,8]. Welche
Nachkommen sind gemeint? Die Nachkommen des Geschlechts der Zerstreuung, alle

zusammen, folgten dem Vorbild ihrer Ahnen. Und was sagten sie? Sie sagten: „Wir
wollen sie ausrotten als Volk; an den Namen Israel soll niemand mehr denken" [Ps
83,5]. Wie wird ihr Gott genannt? Wird er nicht Gott Israels genannt? Darum, wenn
wir Israel ausrotten, wird an den Namen Gott Israels niemand mehr denken.

Mit Israel wäre so auch Gott in gewisser Weise „gestorben", eine Vorstellung,
die in der Post-Schoa-Theologie vor allem von Emil L. Fackenheim wieder

aufgenommen wird.

3. Israel ist viel zu streng bestraft worden

In EkhaZ I 23 etwa (und leicht abweichend II 18), einem Midrasch aus der

Zeit um die Jahrtausendwende, ist eine Fülle jüdischer Antworten auf die

Theodizeefrage in eine Erzählung verpackt. Da ist einmal die Rede vom

166



ohnmächtigen Gott, der im Tempel bleibt und weint, der sich also solidarisch

mit Jerusalem in die Trauer ergibt. Diese Trauer Gottes und seine

Solidarität im Leiden spielt in der rabbinischen Tradition eine bedeutende

Rolle. Ich verweise hier auf die Arbeiten von Peter Kuhn, die diesen Texten

nachgegangen sind, und brauche auf sie nicht mehr gesondert einzugehen.1

Wichtig ist, dass diese Solidarität mit dem leidenden Israel und seine Klage
die Verursachung des Leids durch Gott selbst nicht ausschliesst. So heisst es

in EkhaR Peticha 20: „Ich habe mein Haus verbrannt, meine Stadt zerstört,
meine Kinder ins Exil unter die Weltvölker geführt und sitze einsam für
mich da".

Da ist aber auch die selbstkritische Rede vom Rechtsbruch, den Gott
eingesteht, da er sein Volk gegen seine vorherige Zusage dem Verderben

ausgeliefert hat. Jerusalem, hier Synonym für das Volk im Exil, hat Grund
zum Zorn auf Gott. Freilich kann der auf Israels Rechtsbruch verweisen,
womit im Text ein Element auftritt, das die rabbinische Konzeption des

„unserer Sünden wegen" stützt. Beide, Gott und das Volk, haben ihre

Abmachungen getroffen, beide sind „schuld". Doch Israel kann gegenüber Gott
immer noch auf die beständige Gottesliebe und auf die Bewahrung seiner

Gebote hinweisen. Trotz des berechtigten Zorns hat es Gott die Ehre erwiesen,

trotz des Exils hat es die Gebote beachtet. Am Schluss wendet Gott sich

Israel in einer endgültigen Verheissung zu. Die Völker werden nicht ungestraft

bleiben, Israel wird befreit werden.

4. Die Völker gehen zu weit

Nach bKet lila habe Gott Israel beschworen, sich nicht gegen die Völker
aufzulehnen, gleichzeitig aber auch die Völker, Israel nicht zu verknechten.
Die Rolle der Völker ist doppeldeutig. Sie sind zum einen Ausführende des

Zornes Gottes und damit letztlich Erfüllende seines Willens. Zum anderen
aber unterdrücken sie Israel und werden dafür zur Rechenschaft gezogen.
Dazu verweise ich exemplarisch auf bSan 96b. Dieser Talmud-Text erzählt
über den Versuch Nebusaradans, des Kommandanten der Leibwache Ne-
bukadnezzars, Jerusalem zu erobern. Eine Ladung von dreihundert Maultieren

mit eisernen Äxten war bereits erfolglos an einer Flügeltür Jerusalems
zerbrochen (Ps 74,6). Als er schon aufgeben wollte, hielt Gott ihn zurück
und enthüllte ihm, dass die Zeit für die Zerstörung des Tempels bereitet sei.

1 Neben dem oben genannten auch: P. Kuhn, Gottes Selbsterniedrigung in der Theolo¬

gie der Rabbinen, München 1968 Studien zum Alten und Neuen Testament 17).

167



Er brach nun mit nur einer Axt durch die Tür (Vers 5) und bahnte sich den

Weg bis zum Tempel. Dabei stieg ihm sein Erfolg zu Kopf, dass er grössen-

wahnsinnig wurde und dass Gott ihn mit einem Fusstritt züchtigte. Denn
die Zerstörung Jerusalems war - so die Aussage - nicht sein, sondern Gottes
Werk. Eine Hallstimme Gottes sagte daher aussagekräftig: „Ein totes Volk
hast du getötet, einen verbrannten Tempel hast du verbrannt, gemahlenes
Mehl hast du gemahlen." Ps 74,5 bietet mit seinem yiwwada' k'mevï l'maHa

(wohl: „er offenbarte sich als einer, der nach oben angreift") einen Anlass,
den Hochmut der Feinde zu bezeichnen, ein Hochmut, der sie zu Gott
vordringen, aufsteigen lässt (vgl. auch Tan Pequde 4 und TanB Pequde 3

[64b]).
Auch wenn also Gott es ist, der in seiner souveränen Entscheidung die

Vernichtung Jerusalems zulässt und damit letztlich verursacht, besteht für die
anstürmenden Feinde kein Grund, darüber hochmütig zu werden.

Die Völker dürfen Gottes Auftrag also nicht übersteigen, sie machen sich

schuldig, ihre Aufgabe ins Gegenteil zu verkehren. Ein sehr eindrucksvolles

Bild dazu liefert EkhaR 1,37:

Der Heilige Geist weinte: „[Ihre Unreinheit klebt an ihrer Schleppe, ihr Ende bedachte
sie nicht. Entsetzlich ist sie gesunken, keinen hat sie als Tröster. Sieh doch mein Elend,]
o Herr, denn die Feinde prahlen" [Thr 1,9]. „Stolze stellen mir Fallen, sie handeln
nicht nach deiner Weisung" [Ps 119,85]. R. Abba b. Kahana sagte: Zweimal [übertrat
der Feind die Tora]. Es steht geschrieben: „[Wenn du unterwegs auf einem Baum oder
auf der Erde zufällig ein Vogelnest mit Jungen oder mit Eiern darin findest und die
Mutter auf den Jungen oder auf den Eiern sitzt,] sollst du die Mutter nicht zusammen
mit den Jungen herausnehmen" [Dtn 22,6], hier aber: „[darum erhebt sich Kriegslärm
gegen dein Volk, und alle deine Festungen werden zerstört, wie Schalman im Krieg
Bet-Arbeel zerstörte, am Tag der Schlacht,] an dem man die Mutter niederstreckte über
ihren Kindern" [Hos 10,14], was deiner Tora widersprach. R. Abba b. Kahana sagte:
Der andere Fall ist, wo geschrieben steht: „[Der Tod ist durch unsre Fenster gestiegen,
eingedrungen in unsre Paläste.] Er rafft das Kind von der Straße weg, [von den Plätzen
die jungen Männer]" [Jer 9,20] - aber nicht von den Synagogen, „von den Plätzen die

jungen Männer" - aber nicht von den Lehrhäusern, hier aber: „Da erhob sich gegen sie

Gottes Zorn; [er erschlug ihre Führer und streckte die jungen Männer Israels nieder]"
[Ps 78,31], was deiner Tora widersprach. R. Simon sagte: Zweimal [übertrat der Feind
die Tora]: Es steht geschrieben: „Ein Rind oder Schaf sollt ihr nicht an einem Tag
zugleich mit seinem Jungen schlachten" [Lev 22,28], wie es heißt: „An dem man die

Mutter niederstreckte über ihren Kindern" [Hos 10,14], was deiner Tora widersprach.
R. Juda b. R. Simon sagte: Der andere Fall ist, wo geschrieben steht: „Jeder unter den
Israeliten oder der Fremde in eurer Mitte, der Wild oder für den Genuß erlaubte Vögel
erlegt, muß das Blut ausfließen lassen und es mit Erde bedecken" [Lev 17,13]; hier
aber: „Ihr Blut haben sie wie Wasser vergossen / rings um Jerusalem, und keiner hat sie

begraben" [Ps 79,3], was deiner Tora widersprach.

Der Text ist in mehrerer Hinsicht aufschlussreich. Er zeigt, dass die

Feinde Israels Gottes Tora übertreten haben und sich damit schuldig ma-

168



chen. Er zeigt aber durch das Zitat von Lev 22,28 auch, dass Gott selbst in
seinem Zorn die Tora übertritt. Er wird hier unspektakulär in die Schar der
Feinde einbezogen, die Israel gegen Gottes eigene Gesetze über die Massen

quälen. Dieser Umstand ist festzuhalten, auch wenn ich ihm in der Folge
nicht weiter nachgehen kann.

Im Kontext übertriebener „Aufgabenerfüllung" ist natürlich Titus, der
Frevler par excellence zu nennen. bGit 56b berichtet über ihn im Kontext der

Erzählung vom Wüten der Römer im Jahr 70. Titus übertritt gleichzeitig die

grössten und wichtigsten Tora-Verbote (Götzendienst, Unzucht, Mord) und
wird auf diese Weise zum Frevler schlechthin. Angesichts dieses Wütens ist
das Schweigen Gottes unverständlich. Doch nur wenig später erweist Gott
sich als mächtig. Er bestraft Titus gleich, als er auf das Festland nach Rom
zurückkehrt, indem er ihm eine Mücke in die Nase fliegen lässt, die sieben

Jahre sein Hirn malträtiert. Weitere 30 Jahre kann er sie nur durch den Lärm
eines Hammers auf der Schmiede ruhig halten, ehe sie sich daran gewöhnt
und zur Grösse eines Spatzen heranwächst. Titus, tatsächlich an geheimnisvoller

Krankheit mit erst 41 verstorben, hat auch im Jenseits keine Ruhe.
Seine Asche wird täglich gesammelt, über ihr wird Gericht gehalten, und
dann wird sie wieder in die sieben Meere verstreut. Damit entgeht er der
Strafe nicht, obwohl er Gott entkommen wollte, indem er nach seinem Tod
seine Asche auf die Meere zerstreuen liess.

Dieser Teil der Erzählung ist besonders aufschlussreich für unsere
Fragestellung. Es heisst hier, dass sein Neffe Onkelos zum Judentum konvertieren

will. Er hat die Fähigkeit, Tote zu beleben, und erweckt so seinen Onkel
Titus wieder zum Leben, um ihn zu fragen, welche Nation in der künftigen
Welt am angesehensten sein werde. Titus antwortet: Israel. Aber er sagt ihm
auch, dass eine Konversion zu Israel zu mühsam sei, weil die Gebote nicht
ausgeführt werden könnten. Und gibt Onkelos den Rat:

Geh und greif sie an in dieser Welt, dann wirst du an der Spitze sein, wie geschrieben
steht: „Ihre Bedränger sind an der Macht, [ihre Feinde im Glück. Denn Trübsal hat der
Herr ihr gesandt wegen ihrer vielen Sünden. Ihre Kinder zogen fort, gefangen, vor dem
Bedränger]" [Thr 1,5]. Wer immer Israel bedrängt, wird Herrscher.

An dieser Stelle zeigt sich das Motiv des Feindes. Er weiss, dass Israel nur
in dieser Welt besiegt werden kann. Er ist nicht in der Lage, die ethischen

Weisungen der Tora einzuhalten und kann daher nur den militärischen Sieg
über das Volk empfehlen. Eifersucht, Neid und Machtstreben motivieren
Titus. Hier ist nicht die Rede von einem Werkzeug Gottes, hier steht der
Feind ganz im Licht der eigenen unbändigen Gier nach Macht und Vorherrschaft.

Sie wird ihm zum Verhängnis. Hybris und Macht sind daher wichtige
Erklärungen des Verhaltens der Völker, wie bereits oben gezeigt wurde.

169



5. Gott zerbricht das Joch der Unschuldigen

Neben den Texten, die zumindest implizit in der Vernichtung des Tempels
und der Exilierung des Volkes eine Strafe Gottes erblicken, sind auch
Traditionen zu erwähnen, die von einer Versklavung des unschuldigen Israel

durch die Völker sprechen. Sifra Bebuqqotai 3,6 erläutert mit einem Gleichnis:

„Ich habe eure Jochstangen zerbrochen" [Lev 26,13]. Ein Gleichnis: Wem gleicht die
Sache? Einem Landbesitzer, der eine Kuh zum Pflügen hatte und sie einem anderen
verleiht, um mit ihr zu pflügen. Und dieser Mann hatte zehn Söhne. Der eine kam und
pflügte und setzte sich, jener kam, pflügte und setzte sich, bis die Kuh erschöpft war
und sich hinlegte. Alle Kühe kamen hinein außer dieser. Es war nach seiner Ansicht
[des Besitzers] nicht genug, Besänftigung von diesem Mann zu bekommen, vielmehr
kam er sofort und zerbrach die Jochstange und zerschlug die Fesseln. So ist es mit Israel.
In dieser Welt kommt eine Herrschaft und versklavt es und geht, eine [andere]
Herrschaft versklavt es und geht, und die Furche ist sehr lang, wie es heißt: „Die Pflüger
haben auf meinem Rücken gepflügt, ihre langen Furchen gezogen. [Doch der Herr ist
gerecht, er hat die Stricke der Frevler zerhauen]" [Ps 129,3-4]. Morgen, wenn die Zeit
reif ist, sagt Gott nicht zu den Völkern: So oder so habt ihr gehandelt gegenüber
meinem Sohn, sondern er kommt sofort und zerbricht die Jochstange und zerschlägt die
Fesseln, wie es heißt: „Ich habe eure Jochstangen zerbrochen" [Lev 26,13].

Auch wenn Gleichnisse in ihrer Bedeutung nicht überstrapaziert werden
dürfen und Bild- und Sachhälften nicht eins zu eins übertragbar sind, so

muss doch festgehalten werden, dass der Eindruck entsteht, Gott würde sein

Volk verleihen. Israel ist als Kuh jedenfalls von jeder Schuld frei. Es tut seine

Arbeit ohne Murren bis zur Erschöpfung. Das Zerbrechen des Jochs ist eine

Reaktion Gottes auf die Behandlung des Volkes. Die Völker selbst sind dabei

nicht mehr von Bedeutung. Es geht um Israel, das durch das Leid hindurch

muss, um Rettung zu erfahren.

Lassen Sie mich bis hierher zusammenfassen. Die Texte lassen eine
differenzierte Betrachtung zu:

1. Gott erscheint letztlich als Letztverursacher des Leids, der Zerstörung
und des Exils.2

2 Allerdings ist diese Aussage auch nicht absolut zu setzen. Manche Texte scheinen -
bewusst oder unbewusst - die Frage nach der Verursachung des Leids von Gott
fernzuhalten. Diesbezüglich sei nur auf das Beispiel von MTeh 20,1 verwiesen, in
dem Gott in einem Gleichnis wie eine Mutter schreit, da Israel ins Exil geführt
wird. Im Kontext der Auslegung von Ps 20,1 erscheint hier Ps 91,15 auf den ersten
Blick als eine Weise der Erhörung Israels in der Not. Letztlich wird darin aber nur
der zweite Teil des Psalmverses ausgelegt, der das Mitleid Gottes mit Israel betont.
Die Erhörung am Tag der Not, von der Ps 20,1 spricht, hat darin ihre Voraussetzung.

170



2. Das Leid kann Strafe für die Sünde sein, doch steht dieser Gedanke

keineswegs immer im Vordergrund.
3. Israel kann zu Recht bestraft werden, hat aber berechtigten Grund, die

Strafe als zu extrem zu empfinden bzw. Gründe aufzuweisen, die vor
Gott das Ausmass der Strafe hinterfragen.

4. Israel kann an den Völkern unschuldig leiden: Neben den schon genann¬
ten Texten ist hier auch folgende Tradition aus der MekhY Bahodesh 6

(Lauterbach II 247) bedeutsam:

„Bei denen, die mich lieben und auf meine Gebote achten, erweise ich Tausenden
meine Huld" [Ex 20,6]. „Bei denen, die mich lieben" bezieht sich auf unseren Vater
Abraham und die, welche sind wie er. „Und meine Gebote achten" bezieht sich auf
die Propheten und Ältesten. R. Natan sagte: „Bei denen, die mich lieben und auf
meine Gebote achten" bezieht sich auf jene, die im Land Israel leben und ihr Leben
für die Gebote aufs Spiel setzen. Warum wirst du zur Hinrichtung hinausgeführt?
Weil ich meinen Sohn beschnitten habe, damit er ein Israelit sei. Warum wirst du
zur Verbrennung hinausgeführt? Weil ich die Tora gelesen habe. Warum wirst du

zur Kreuzigung hinausgeführt? Weil ich ungesäuertes Brot gegessen habe. Warum
bekommst du hundert Geißelhiebe? Weil ich die Zeremonie des Lulav vollzogen
habe. Und es heißt: „[Wenn man dann zu ihm sagt: Was sind denn das für
Wunden auf deiner Brust?, wird er antworten:] Ich wurde im Haus meiner Freunde
verwundet" [Sach 13,6], Diese Wunden machten mich beim Herrn im Himmel
beliebt.

5. Gott macht mit Israel die Erfahrung, dass die Völker die Unterdrückung
Israels auf die Spitze treiben.

6. Die Völker unterdrücken Israel aus Neid, Missgunst oder um Gott selbst

zu schaden.

7. Der Einsatz Gottes zugunsten Israels wird hoffnungsvoll erwartet. Er
kann wiederum verschieden begründet werden. Diesem Aspekt will ich

im folgenden weiter nachgehen.

6. Der Einsatz Gottes

1. In den genannten Texten hilft Gott Israel, weil er die Unterdrückung
sieht und ihr abhelfen will,

2. weil er Israels Einspruch anerkennt, die Gebote bewahrt und sich damit

vor Gott ausgezeichnet zu haben, und
3. weil Gott selbst in Gefahr stand, vergessen zu werden.
4. Daneben kann immer wieder (aber keineswegs durchgängig) die Begrün¬

dung der Rettung im Verdienst einzelner oder der Gruppe gefunden
werden. So heisst es in WaR 6,5:

171



Als sie [die Juden] nach Babylonien ins Exil gingen, sagten sie zu Nebukadnezzar:
„Nebukadnezzar: Wir haben es nicht nötig, dir darauf zu antworten: Wenn
überhaupt jemand, so kann nur unser Gott, den wir verehren, uns erretten; auch aus
dem glühenden Feuerofen und aus deiner Hand, König, kann er uns retten. Tut er
es aber nicht, so sollst du, König, wissen: Auch dann verehren wir deine Götter
nicht und beten das goldene Standbild nicht an, das du errichtet hast" [Dan 3,16-
18]. Gott sagte zu ihnen: „[Auch deine Gefangenen] werde ich um des Blutes
deines Bundes willen [freilassen aus ihrem Kerker, der wasserlosen Zisterne]" [Sach

9,11], das heißt, weil ihr euch an das Blut vom Sinai erinnert habt, werde ich als

Lohn „auch deine Gefangenen freilassen aus ihrem Kerker, der wasserlosen Zisterne".

R. Pinchas sagte: Es wird nicht mehr geschehen: „Ihr Blut haben sie wie
Wasser vergossen / rings um Jerusalem, und keiner hat sie begraben" [Ps 79,3].

Die Erinnerung an das Bundesblut am Sinai, die offensichtlich mit der

alleinigen Anerkennung Gottes in Zusammenhang steht, wird hier zum
Auslöser der Befreiung. Für Pinchas meint sie nichts anderes als das Ende

der brutalen Bedrohung. Er schränkt damit die Bedeutung des Verses ein.
Selbst wenn Israel im Exil bleibt, wäre es bereits zufrieden, wenn die

Völker keine Gewalt mehr ausüben.

5. Es kann gewichtige weitere Gründe geben, warum Gott Israel befreit.

DevR II 23 beschreibt sie so:

R. Eleazar sagte: Israel wurde aus Ägypten wegen der folgenden fünf Gründe
befreit: [1] Not, [2] Umkehr, [3] die Verdienste der Väter, [4] Gottes Erbarmen, [5]
der richtige Zeitpunkt [dass die Sklaverei ans Ende kam .]. In der Zukunft wird
er sie ebenfalls nur wegen dieser fünf Gründe befreien. Wegen der Not, wie
geschrieben steht: „Wenn du in Not bist" [Dtn 4,30], hier heißt es: „wirst du zum
Herrn, deinem Gott, zurückkehren" [4,30]: hier haben wir Umkehr; „denn der
Herr, dein Gott, ist ein barmherziger Gott" [4,31]: hier haben wir Gottes
Barmherzigkeit; „und vergisst nicht den Bund mit deinen Vätern" [4,31]: hier haben wir
die Verdienste der Väter: „werden alle diese Dinge dich finden in späteren Tagen"
[4,30]: hier haben wir den [richtigen] Zeitpunkt. David legte es daher aus: „Sah er
auf ihre Not" [Ps 106,44]; „als er ihr Flehen hörte" [106,44]: das bezieht sich auf
Umkehr; „und dachte ihnen zuliebe an seinen Bund" [106,45]: das bezieht sich auf
die Verdienste der Väter; „er hatte Mitleid in seiner großen Gnade" [106,46]: das

bezieht sich auf Gottes Barmherzigkeit; „Hilf uns, Herr, unser Gott, führe uns aus
den Völkern zusammen!": das bezieht sich auf den Zeitpunkt.

7. Das Exil wird geahndet und die Vernichtung durch die
Völker dient der Sühne der Sünden

In SifDev Ha'azinu §333 kommen den Völkern vier „Funktionen" zu:

1. Die Völker zittern, wenn Israel gerettet wird;
2. die Völker werden Israel preisen. Grund dafür ist:
3. Die Völker werden für die Verschleppung des Volkes bestraft, und
4. die Vernichtung von Israeliten durch die Völker dient Israel als Sühne für

seine eigenen Vergehen.

172



Im Hinblick auf das Exil ist vor allem Joel 4 als Belegtext von Bedeutung.

Anders als bei Ezechiel (20,23; 22,15) etwa, wo Gott Israels Exil
bewirkt, werden die Völker für das Exil verantwortlich gemacht. Sie

versklaven und tauschen die Gefangenen zur Stillung ihrer Lust ein. Der Tag
JHWHs bedeutet in Joel 4 Krieg gegen und Vernichtung der Feinde, wobei
das Wort von Jes 2,4 umgekehrt wird. Die Ackergeräte schmiedet man hier

zu Waffen um. Im Tal Joschafat richtet Gott die Völker für ihr Handeln an
Israel. Am Ende wird er als Ausdruck der absoluten Nähe immerwährend auf
dem Zion wohnen. Die Faszination des Joel-Buches besteht darin, dass es

den Tag JHWHs als eine Grösse schildert, die feindlich und erlösend

zugleich sein kann. Letztlich, so suggeriert das Buch, siegt das Erbarmen Gottes.

In diesem Buch spielt die Umkehr des Volkes eine grosse Rolle, doch
wird nie gesagt, worin die Schuld besteht, derentwegen Umkehr notwendig
wäre.

„Von einer Sünde Israels ist in diesem Zusammenhang nicht die Rede [...]. Nicht der
geringste Anflug von Kasuistik und Moralkritik ist spürbar. Was heißt aber dann
Umkehr? Vor allem wohl dies: mit dem verkündigten Gott als dem Kommenden rechnen;
nicht im funktionierenden Gottesdienst Jerusalems das Ende der Wege Gottes sehen,
sondern unter dem ergangenen prophetischen Wort auf den warten, der sich
unbestreitbar als der Herr in der Völkerwelt erweisen will"

formuliert es Hans Walter Wolff völlig zu Recht in seinem Kommentar.3

Die Rabbinen haben das Joel-Wort als eine machtvolle Rede über Gottes
Gerichtshandeln an den Völkern interpretiert.

8. Die Zeit bis zur Rettung und ihre Begründung

Israel lebt in Knechtschaft und Exil. Letztendlich bleibt unerheblich, ob

Gott aus Strafe, aus Zorn oder aus anderen Gründen die Verknechtung
herbeiführte oder nur zuliess. In der momentanen Situation wartet Israel auf
die Befreiung. Gottes Zorn ist ja längst abgekühlt, er hat erkannt, dass sein

Gericht zu weit ging oder dass die Völker das Mass des Gerichts durch

Hybris weit überstiegen haben. Warum befreit er dann aber nicht, warum
wartet er zu? Weil Israel nicht seinen Willen hält? So könnte man beispielsweise

nach bShab 118b auslegen, wonach das Exil nie eingetreten wäre,

wenn Israel nur einen Sabbat gehalten hätte und die Erlösung sofort eintritt,
wenn Israel nur zwei Sabbate zu halten gewillt wäre.

3 H.W. Wolff, Der ProphetJoel, Neukirchen-Vluyn 1969 Biblischer Kommentar.
Altes Testament XIV/2), S. 62.

173



EkhaR 2,6; PesK 17,5; PesR 31,5 (zu Ps 137,5) sehen Gottes Hand mit
den Händen der Jerusalemer nach der Tempelzerstörung gebunden. Der

Sprachgebrauch und das Zitat von Thr 2,3 macht deutlich, dass er sie selbst

zurückzieht, allerdings tritt dabei das Element der Bestrafung ganz hinter
dem der Solidarität zurück, wodurch die Anfrage an das erneute helfende

Eingreifen Gottes umso brennender wird. Denn die Rechte wird erst bei der

Rettung Israels wieder kraftvoll werden. Ps 60,7 und 80,3 repräsentieren das

Gegenüber des Volkes. Denn das Volk fordert Gott damit zum Eingreifen
auf, ein Eingreifen, das man ebenfalls aus Ps 91,15 ableiten kann. Dies wird
besonders auch in der verwandten Tradition Tan Ahare 12; TanB Abare 18

(36a) deutlich. Es soll gezeigt werden, dass Gott selbst bei der Ankunft des -
von ihm eingeleiteten - Heils geholfen, gerettet wird (vgl. auch ShemR

30,24). Das Exil bzw. die Fremdherrschaft der Völker erscheint in diesem

Zusammenhang als Bindung Gottes. Deshalb kann David in PesK/PesR
auch Gott aufrufen, Israel um seiner rechten Hand willen zu retten.

Eine alternative Antwort gibt MTeh 65,1. Dort sind die Völker die Dornen

und Disteln aus Jes 27,4. Gott möchte sie verbrennen, sie, die vor ihm

spotten und sich auf ihre eigenen Hände berufen. Aber Gott kann nichts

tun. Sein Attribut der Gerechtigkeit hindert ihn daran. Was ist damit
gemeint? Das Attribut der Gerechtigkeit ist jener Bereich Gottes, der für das

Einhalten und Herstellen von Gerechtigkeit in der Welt und für die

Bestrafung der Sünder verantwortlich zeichnet. Mitunter steht er hypostatisiert
neben Gott und hindert ihn an Barmherzigkeit und Güte ebenso wie an

unüberlegtem Zornesausbruch. An dieser Stelle kann beides mitschwingen.
Am ehesten lässt sich aufgrund von Parallelüberlieferungen die Ansicht
vertreten, dass die Völker solange nicht bestraft werden dürfen, solange sie nicht
all ihre wenigen guten Taten auf Erden belohnt bekommen haben. Denn

nur so können sie im Gericht die volle Strafe, die Hölle, erfahren.

Nach MTeh 59 ist die Zeit der Rettung noch nicht gekommen. Die

Gerechtigkeit erscheint wieder als hypostatisierte Grösse, die Gott von der

Hilfe für Israel abhält. Zuerst müssen alle Verdienste der Völker
aufgebraucht sein, ehe Gott sie endgültig richtet. Die Gerechten werden für ihr
Leid in der zukünftigen Welt belohnt werden, die Frevler aber sollen ihre

positiven Taten bereits jetzt aufbrauchen (vgl. z. B. BerR 33,1 und WaR 27,1

zum wichtigen Psalmvers 36,7).4 Ihnen bleibt dann nichts Gutes mehr für
das Jenseits aufbewahrt, und sie stürzen in die Hölle. Auf diese Weise erklärt

4 PesR 23/24,2 beispielsweise erläutert mit Ps 73,24, dass Esaus Verehrung seiner
Eltern als Ehrerweisung die Befreiung Israels aus dem römischen Exil verzögert.
Esau muss zuerst für sein positives Handeln belohnt werden.

174



sich das Schweigen Gottes und die Ungeduld, mit der sein Eingreifen
erwartet wird. Gott ist auch hier gerecht, und er bekämpft seinen Zorn
gegenüber den Feinden Israels.

Mindestens ebenso stark wie in der eben genannten Stelle erscheint die

Gerechtigkeit in bSan 97b als ein von Gott unabhängiges Attribut, das ihn
daran hindert, die messianische Zeit anbrechen zu lassen. Hier dient Jes

30,18 als Beleg, dass auch Gott ausharren muss, die Erlösung für Israel zu

bringen.5 Das Ausharren aber wird belohnt.
Gott wirkt ohnmächtig, gebannt vom Attribut der Gerechtigkeit. Das

Leiden seines Volkes erscheint positiv im Licht der Gerechtigkeit. Seit Isaak,

so heisst es in BerR 65,9 und 97,1, ist das Leid Bestandteil der Gerechtigkeit,
oder besser: Wenn die Gerechtigkeit als Strafe im Jenseits nicht voll
zuschlagen soll, dann muss sie sich im Diesseits „ausleben" können. Es darf
daher nicht verwundern, wenn sich in der rabbinischen Tradition Stränge
entwickelt haben, die diese Bewältigung von Leid als zu einfach gestrickt
erachten. Es fehlt nicht an Überlegungen, die angesichts des überbordenden
Leids die Gerechtigkeit / Barmherzigkeit Gottes zerbrochen sehen. In einer
fulminanten Klagepassage schildert EkhaR Peticha 24, wie angesichts der

Zerstörung des Tempels und der Exilierung Israels Gott selbst vom Entsetzen

gepackt ist, weil er Israel nicht schützte und den Feinden überliess. Sein

Weinen und Wehklagen ist Ausdruck seiner inneren Wandlung, der

Erkenntnis, in seinem Strafgericht zu weit gegangen zu sein. Er ruft die Väter
und Mütter zu sich, und diese beschämen alle Zeugen gegen Israel, die

Gottes Handeln als Strafe für die Verfehlung darlegen sollten. Abraham etwa
macht klar, dass die kleinen Verfehlungen Israels in keinem Vergleich zu der

Zerstörungswut der feindlichen Völker stehen. Warum aber bleiben sie dann

ungeschoren? Selbst als Mose und Jeremia den beschwerlichen Weg zu den

Exilierten antreten, können sie deren Hoffnung nicht befriedigen. Die
Befreiung aus dem Exil kann auch von ihnen nicht beschleunigt werden. Sie ist

auf einen bestimmten Zeitpunkt festgelegt, den niemand ändern kann. Dies
ist eine göttliche Setzung. Angesichts dieser Tatsache erklärt sich Ps 137,1.
Die Israeliten weinen im Exil über diese Nachricht. Sie drücken damit
Trauer, aber auch Unverständnis und Protest aus. Selbst die Sonne erklärt,

^ Hinweisen möchte ich auch auf jene Stellen, in denen das Attribut der Gerechtig¬
keit gegen Israel klagt, dass es der Befreiung nicht würdig ist, auch nicht des

Exodus. WaR 23,2 meint, Israel habe sich so sehr in Ägypten assimiliert, dass es der

Befreiung nicht würdig war. Das ist ein deutlicher Seitenhieb gegen die eigene
Generation. Der Vorwurf der Assimilation wurde auch nach der Schoa von manchen

orthodoxen Denkern als Erklärungsmuster für die strafende Vernichtung des

Judentums herangezogen. Vgl. auch BemR 13,20.

175



sie habe sich angesichts der Tempelzerstörung verfinstern wollen, sei aber mit
Schlägen daran gehindert worden. Vom Mitleid Gottes ist erst wieder die

Rede, als Rachel zu ihm geht und die Verbannung ihrer Kinder anklagt. Sie

wirft ihm vor, wegen Götzendienstes rachsüchtig gewesen zu sein, wo doch

an den Götzen nichts wesenhaftes sei. Gott lässt daraufhin, also auf den

Einspruch der Rachel, sein Mitleid aufleuchten und verspricht die Rettung.
Freilich tritt hier auch das von Janowski „Rücknahme des Gerichts durch

Barmherzigkeit" genannte Element auf, doch wirkt diese letztendliche

Zuwendung weniger als Erbarmen nach gerechtem Gericht, es ist vielmehr
Einsicht in ein unentschuldbares Fehlverhalten Gottes selbst. Der Protest ist
hier deutlich zu spüren.

Selbst im Protest bleiben die Israeliten fest von der barmherzigen
Grundstimmung Gottes überzeugt und geben nicht auf, an die Rückführung aus

dem Exil zu glauben. Sie ist unabdingbarer Bestandteil messianischer Zeit.

9. Israels Exilierte sind Geschenke der Völker an den Messias

Die messianische Zeit bedeutet vor allem die Rückführung der Exilierten.
Ihre Befreiung und Einsammlung wird sein wie der erste Schöpfungstag,
deutet bPes 87b die sprachlichen Anklänge von Hos 2,2 mit Gen 1,5.

ShirR 4,8 (2) (vgl. MTeh 87) erzählt von ihr in leuchtenden Farben. Die
Völker bringen Israel wie Prinzen selbst zum Messias. Jes 66,20 dient als

wichtiger Beleg, der erläutert wird. Ps 96,7 spielt ebenfalls eine wichtige
Rolle. Er wird gelesen als: „Bringt dar dem Herrn Familien, (ihr) Völker,
bringt dar dem Herrn Lob und Stärke!" Die Völker sollen die Familien
Israels mit Lob und Stärke bringen. Wodurch hat Israel sich das verdient?

Die Antwort liegt im Lied des Lobpreises Gottes am Schilfmeer. Eine andere

sieht sie in Abrahams Glauben (Gen 15,6), wieder eine andere im Glauben
der Israeliten in Ägypten (Ex 4,31).

Am Ende der Zeit schliesslich werden die Völker nicht nur Israels Söhne

und Töchter zurückgebracht haben, sie werden auch den unausweichlichen

Weg vor den Richter antreten müssen:

10. Das Endgericht an den Völkern

Den Völkern bleibt das Gericht nicht aus (vgl. beispielhaft den MTeh zu den

Psalmen 97-99). Dabei werden sie erkennen, dass Gott sich in Israel
verliebt hat, weil es seinen Willen tut. Sie werden sich daher bemühen, selber

176



die Tora für sich in Anspruch zu nehmen. Tan Shoftim 9; TanB Shoftim 8,10
(16ab) stellt eine Verbindung zwischen Sach 13 und dem Psalm 97,7 her.

Auch Sach 13 bezieht sich dann auf die Götzendiener in der Welt, die - nach
dem Psalmvers — beschämt werden. Gott aber wird seine Heiligkeit öffentlich

zeigen, indem er seinen Thron an die Stelle des Sonnenaufganges setzt.
Er lässt dann die Herrlichkeit alle schauen. Er ist Sonne und Schild nach Ps

84,12 denen, die auf ihn schauen (Ps 18,31). Der Schild rettet vor dem

Gericht, wo Gott die Gesetzestafeln befragen wird, ob die Völker sich um sie

gekümmert haben. Sie werden antworten, dass nur Israel sich der Gesetze

angenommen hat, während die Völker sich gegenseitig Ehre erwiesen und
dabei Götzendienst betrieben (Ps 97,7). Die Völker werden dann beschämt

sein, ihre (als Götzen dienenden) Tauben sind geschlachtet, ihre Steine
zerbrochen und ihre Fische auf dem Markt verkauft. Die Völker treten nun
einzeln vor Gott und verteidigen ihre Werke als Dienst an Israel. Doch Gott
entlarvt sie als eigennützig. Sie rühmen sich zugleich einiger Dinge, die Gott
getan hat. Da drängen sich die Völker auf, doch die Tora erfüllen zu wollen.
Sie stellen eine Laubhütte auf, verlassen sie jedoch sofort wieder, als die
Sonne auf sie scheint und es ihnen zu heiss wird. Sie verwerfen ihre Bereitschaft,

mit Israel die Tora anzunehmen. Darauf deutet Ps 2,3, worauf Gott
sie auslacht (Vers 4).

Dann richtet Gott die Götzen mit den Völkern (Jes 66,16). Die Götzen
werden von den Völkern nach dem Psalmvers 97,7 aufgefordert, sich vor
Gott zu beugen, doch er schickt sie wie die Völker ins Feuer. Die zwei Teile
des Landes, von denen Sach 13,8 gesprochen hat, sind die Völker. Der dritte
Teil ist das gerettete Israel, das aus den drei Grundlagen der Welt, aus den

Erzvätern, kommt.
Die Höllenstrafe scheint unausweichlich. Besonders tragisch erlebt sie

Nebukadnezzar in MTeh 5:

„Jerusalem, preise den Herrn, lobsinge, Zion, deinem Gott!" [Ps 147,12] und
abschliessend: „Halleluja!" [Ps 147,20]. Der Frevler [Nebukadnezzar] sagte: „Ich,
Nebukadnezzar, lobe, preise und rühme nun den König des Himmels" [Dan 4,34].
David sagte: „Denn der Herr ist gerecht, er liebt gerechte Taten" [Ps 11,7]. Der Frevler
[Nebukadnezzar] aber sagte: „Denn alle seine Taten sind Wahrheit" [Dan 4,34].
Und Hanna sagte: „Der Herr macht tot und lebendig, er fuhrt zum Totenreich hinab
und führt auch herauf. Der Herr macht arm und macht reich, er erniedrigt, und er
erhöht" [1 Sam 2,6-7]. Der Frevler [Nebukadnezzar] aber sagte: „Die Menschen, die
in stolzer Höhe dahinschreiten, kann er erniedrigen" [Dan 4,34].
So sagte der Heilige, gepriesen sei er, zu Nebukadnezzar: Gestern erst sagtest du [zu
Chananja, Mischael und Asarja]: „Welcher Gott kann euch dann aus meiner Gewalt
erretten?" [Dan 3,15], jetzt aber bringst du Worte des Lobpreises und der Verehrung.
Ich möchte keinen Anteil an dir noch an deinem Lobpreis. Wer ist allein würdig, mich
zu preisen? Israel, wie es heißt: „Das Volk, das ich mir erschaffen habe, wird meinen
Ruhm verkünden" [Jes 43,21].

177



Der Lobpreis nützt Nebukadnezzar nichts. Er wird ihm auch nicht als

späte Reue oder Einsicht angerechnet. Sein Verhalten disqualifiziert ihn, sein

Werk entlarvt ihn. Diese Passage ist auch eine Mahnung an uns Christen im

Umgang mit dem Gott, den wir durch das Judentum kennengelernt haben

und im Umgang mit oft zu laut geäussertem Philosemitismus.

RutR Peticha 1 thematisiert einen Einspruch der Völker gegen die

Entscheidung Gottes. Die Begründung des Gerichts liegt hier in der Annahme
der Tora durch Israel. Sie garantiert Gottes Zuwendung auch gegenüber den

kritischen Anfragen der Völker. Die Grundentscheidung für die Tora hält
die Welt im Dasein. Das Vorrecht Israels besteht demnach nicht darin,
vorbildlicher als die Völker gelebt zu haben. Niemand leugnet oder verdrängt
die Fehler und Vergehen Israels. Nur wer den Wert der Gabe der Tora zu
verstehen weiss, kann allerdings erahnen, welche Gerechtigkeit in ihr liegt.
Sie ist die Ordnung, auf der die Welt ruht. Sie in ihrer ganzen Kraft und

Bedeutung anzunehmen, auch wenn man immer wieder an ihr scheitern

mag, stellt einen gewaltigen Wert dar. Gerade im Exil wurde die Tora zur
einheits- und identitätsstiftenden Grösse. Ohne sie, so zu Recht Sifra Be-

huqqotai 8,10, wären die Israeliten nicht anders als die Völker der Welt.
Modern formuliert: sie wären assimiliert. BerR 41,9 vergleicht Israel nach

Gen 13,16 mit dem Staub der Erde. Er ist überall verstreut, aber er besteht

auch für alle Zeit. Wie der Staub mit Wasser „gesegnet" wird, so Israel durch
die Tora.

11. Perspektiven fiir die Völker

Trotz der hier durchschimmernden negativen Grundstimmung der Rabbi-

nen in Hinblick auf die Zukunft der Völker liefert die Halakha wichtige
Hinweise für eine mögliche Rettung der Völker im Endgericht. So heisst es

nach einer Ansicht in der bekannten Diskussion in tSan 13,2 und bSan

105a, dass jene Nichtjuden, die Gott nicht vergessen, Anteil an der
kommenden Welt haben.

Vor allem von den Auslegungen des Maimonides her hat man hier einen

Hinweis auf die sogenannten Noachidischen Gebote vermutet, die auch

Unbeschnittenen einen Anteil an der kommenden Welt geben.6 Die Nichtjuden,

welche die Noachidischen Gebote für göttliche Offenbarung halten,
haben ihre Teilhabe an der zukünftigen Welt sicher. Es stellt sich in der

6 Maimonides, Mishne Tora, Hilkhot Teshuva 3,5; Shoftim 10.

178



Forschung immer wieder die Frage, ob er damit rabbinisches Recht radikal

erneuert oder nicht. Im ersteren Fall wäre von einem Verständnis des ger als

Proselyten auszugehen, der in jedem Fall beschnitten sein muss. Sifra Behar
8 (110a) belegt allerdings die Unterscheidung zwischen dem ger sedeq und
dem ger toshav, der weiterhin nicht koscheres Fleisch ist. Hier ist sehr
wahrscheinlich nicht auf das Essen abgehoben, vielmehr dürfte der Akt der

Beschneidung als Unterscheidungszeichen gelten. Klaus Müller arbeitet zu
Recht die Unterscheidung heraus und meint: „Der ger toschav ist der
Beisasse aus den außerjüdischen Völkern, der die sieben noachidischen Gebote
für sich als verbindlich anerkannt hat".7 Maimonides kann schliesslich zum

ger toshav formulieren: „Ohne Beschneidung und Tauchbad ist er zu akzeptieren

und gilt als ein Frommer der Weltvölker".8 Die Noachidischen
Gebote sind dabei nicht einklagbares und kontrolliertes Recht, sondern

„Ausdruck des theologisch-ethischen Horizonts, in dem sich die
geistigreligiöse Nachbarschaft zum außerjüdischen Mitmenschen vollziehen kann".9

Neben dieser Annahme der Nichtjuden auf der Basis der Noachidischen
Gebote eröffnet bAZ 1 Ob einen weiteren Kontext. Hier diskutiert der Kaiser

Antoninus mit Jehuda ha-Nasi, der üblicherweise einfach Rabbi heisst.

Antoninus fragt:

Werde ich die kommende Welt betreten? Ja, sagte Rabbi. Aber, meinte Antoninus, es

heißt: „Und vom Haus Esau wird keiner entkommen" [Ob 1,18]. Das, antwortete er,
bezieht sich nur auf jene, deren üble Taten denen Esaus gleichen. Wir haben weiter
gelernt: „Und vom Haus Esau wird keiner entkommen" - man könnte meinen, keiner!
Darum sagt die Schrift [dagegen]: „vom Haus Esau", um es nur auf die anzuwenden,
die so handeln wie Esau. Aber, sagte Antoninus, es steht geschrieben: „Dort [in der
Hölle] liegt Edom, mit seinen Königen und all seinen Fürsten" [Ez 32,29]. Hier, so

meinte Rabbi, [heißt es] „seinen Königen", es heißt nicht „all seinen Königen", „all
seine Fürsten", aber nicht „all seine Oberen".

Der hier aufgestellt Grundsatz lautet also: Nur wer das Werk Esaus und
damit das Werk der römischen Regierung unterstützt, wird keinen Anteil an

der kommenden Welt haben. Hier entscheidet sich also die Teilhabe nicht an

der Zugehörigkeit zu Israel, sondern an einer ethisch-politischen Kategorie.
Von einer notwendigen Beschneidung ist nicht die Rede.

Die darauf folgende Erzählung erläutert den Zusammenhang anhand

eines konkreten Beispielfalls. Qeti'a ben Shalom war Feldherr unter einem

Kaiser, der die Juden sehr hasste. Er meinte:

7 K. Müller, Tora für die Völker. Die noachidischen Gebote und Ansätze zu ihrer
Rezeption im Christentum, Berlin 1994 Studien zu Kirche und Israel 15), S. 75.

8 Maimonides, Hilkhot Issure bi'a 14,7.
9 K. Müller, Tora, S. 79.

179



A Soll der, welcher einen Blutegel [oder „ein Geschwür"] am Fuß hat, diesen aus¬
schneiden und leben, ober ihn nicht ausschneiden und Schmerzen erleiden? Diese
erwiderten ihm: Er soll ihn ausschneiden und leben bleiben.

B Da erwiderte Qeti'a b. Shalom: Erstens wirst du aller nicht habhaft werden. Es
heißt nämlich: „Denn wie die vier Winde des Himmels habe ich euch zerstreut"
[Sach 2,10].
C Was meint er damit? Wollte man sagen, ich habe euch nach den vier Wind¬

richtungen zerstreut, wieso heißt es demnach ,in'? Es sollte heißen: ,nach' den
vier Windrichtungen!

D Vielmehr: wie die Welt ohne Winde nicht bestehen kann, so kann sie auch
ohne Israel nicht bestehen.

Außerdem wird man [dein Reich] ein zerschnittenes / verstümmeltes Reich nennen.
E Dieser erwiderte: Deine Worte sind zwar recht gesprochen, wer aber den König

besiegt, den werfe man auf die Scalae Gemoniae.
F Als man ihn abführte, sprach eine Frau: Wehe dem Schiff, das ohne Zoll abfährt.
G Da bückte er sich über die Spitze seiner Vorhaut und schnitt sie ab. Hierauf sprach

er: Ich habe nun den Zoll entrichtet. Jetzt kann ich hinüber [. .]."
H Als man ihn hinabstieß, rief er: Mein ganzes Vermögen soll R. Aqiba und seinen

Kollegen gehören. Da ging R. Aqiba hinaus und trug vor: „Sie gehören Aaron und
seinen Söhnen" [Ex 29,28], die Hälfte Aaron und die Hälfte seinen Söhnen.

I Da ging eine Bat Qol aus und sagte: Qeti'a b. Shalom ist für das Leben der
kommenden Welt vorgesehen. Darüber weinte Rabbi und sagte: Mancher erwirbt
seine Welt in einer Stunde, mancher aber erwirbt sie erst in vielen Jahren.

Der Zusammenhang mit dem oberen Gespräch zwischen Rabbi und dem

Kaiser ist durch Stichworte gleich mehrmals gegeben, dennoch sind beide

Erzählungen getrennt zu betrachten und die erste in ihrem Eigenwert zu
behalten. Es wäre verfehlt, aus der Verbindung ableiten zu wollen, dass die
Rabbinen allgemein die Beschneidung der Nichtjuden als unabdingbares
Eintrittsbillet für das Jenseits betrachtet hätten. Vielmehr erläutert die
Geschichte beispielhaft, wie auch ein oberster Führer in Rom Anteil an der

kommenden Welt bekam. Die Erzählung spielt vor allem mit dem Stichwort

qtr (schneiden) und hebt auf die schicksalhafte Verbindung zwischen dem

mörderischen Abhauen Israels aus der Welt, der daraus resultierenden

Verstümmelung des Reiches und der Beschneidung des Protagonisten ab.

12. „Er richtet den Erdkreis gerecht, er spricht den Völkern
das Urteil in Aufrichtigkeit" (Ps 9,9)

Gerade dieser Psalm zeigt nach rabbinischer Ansicht an, dass auch die Völker

vor Gott in Gerechtigkeit gerichtet werden. Es sind nach Ansicht einer

lesenswerten Auslegung in PesR 40,3 die Aufrechten der Völker, die im Psalm

durch das Stichwort b'mesharim anklingen und derer sich Gott im Gericht
erinnert, Rahab, Jitro, Rut. Jeder, der voll Reue aus den Völkern zu Gott
kommt, wird wie die Hure Rahab oder der Götzendiener Jitro aufgenom-

180



men. Gott richtet die Völker auch nicht am Tage, sondern bei Nacht, da sie

in der Nacht schlafen und dadurch keine Sünde begehen (vgl. auch BerR

50,3). Denn Gott liebt auch die Frevler als seine Geschöpfe und will sie

daher am Leben erhalten. Israel aber richtet er bei Tag, da sie dann in den

Synagogen versammelt sind, um der Tora-Lesung oder einer Tora-Deutung
zuzuhören. Diese Tradition ist wichtig, um das Vorurteil auszuräumen, die

rabbinischen Theologen hätten die Völkerwelt ausschliesslich unter dem

Aspekt der Verwerfung betrachtet bzw. sie gänzlich marginalisiert. Gottes
Güte sucht all seine Geschöpfe. Auch den Frevlern erweist er sich vorbildlich
nachsichtig.

Dieser Umstand darf jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass in Zeiten

der Bedrohung Gerechtigkeit zum vorherrschenden Element werden
kann und auch muss.

13. Perspektiven für den christlich-jüdischen Dialog

Gerade im christlich-jüdischen Dialog muss gegen das weitverbreitete
Vorurteil angekämpft werden, dass die jüdische Tradition, allen voran der
Talmud, Nichtjuden ausschliesslich negativ sieht oder gar deren Vernichtung
beabsichtigt. Eine kritische und offene Durchsicht der Stellen tut Not und

vermag vielleicht manche zu überzeugen, die erkennen, dass Texte nicht aus

ihrem Kontext gerissen oder gar verfälscht dargestellt werden dürfen.

Weniger missgünstigen Menschen ist zu zeigen, dass die rabbinische

Tradition sehr wohl zwischen Völkern an sich und den götzendienerischen
feindlichen Völkern im besondern zu unterscheiden wusste. Gerade darin

liegt die Aufgabe des christlichen Teils im Dialog herauszuarbeiten, dass

Christen zu lange auf der Seite der feindlichen Mächte standen. Der

Umgang mit dem Judentum, vor allem die Politik der Vertreibung und Verfolgung

des Judentums, hat Christen „Edom" werden lassen. An der Einstellung

gegenüber dem Judentum wird sich erweisen, ob wir Christen Anteil
am Himmel haben oder nicht.

181


	Gott und Völker im Kontext von Exil und Leidbewältigung

