Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 57 (2001)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Lee . Levine (ed.): Jerusalem — its Sanctity and Centrality in Judaism, Chris-
tianity, and Islam, New York: Continuum 1999, XXVII + 516 S., gr. 8°,
Leinen, ISBN 0-8264-1024-3.

Zu den zahlreichen Veranstaltungen anlisslich der 3000-Jahrfeiern Jerusalems vor wenigen
Jahren gehorte auch eine Konferenz, zu der nicht weniger als 15 verschiedene akademische
Institutionen aus Israel, den USA und Palistina gemeinsam fiir den 23. — 28. Juni 1996
nach Jerusalem eingeladen hatten (S. XI). Die wihrend dieser Konferenz gehaltenen
Vortrige sind in iiberarbeiteter Form im nun vorliegenden Band nachlesbar, mit dem die
lange Liste der Jerusalem-Biicher, die das Jubilium angeregt hat, um eine bemerkenswerte
Position bereichert wird, obwohl lingst nichr alles neu, vieles vielmehr eher eine Zusam-
menfassung und Neuformulierung von schon Bekanntem ist.

In Teil I Jerusalem in Biblical Tradition zeichnen S. Japhet (S. 3-15), Y. Zakovitch (S.
16-35) und W.W. Hallo (S. 36—50) die Entwicklung von der Kénigs- zur Gottesstadt
und der Entstechung der sogenannten Jerusalem-Ideologie nach. Teil II Jerusalem in the
Second Temple Period geht es zunichst um den Ort des jiidischen Jerusalems in der
griechisch-romischen Welt (L.I. Levine, S. 53-68), Jerusalem als Ziel der Wallfahrten
(M. Goodman, S. 69-76) sowie die Bedeutung Jerusalems am ,Ende der Tage* (A.I.
Baumgarten, S. 77-89). E.-P. Sanders analysiert die friihchristlichen Beziehungen zu
Jerusalem (S. 90 —103), wihrend P.S. Alexander der Idee von Jerusalem als ,Nabel der
Welt“ nachgeht (S. 104 —119) und A. Shinan die Konzeption der ,,70 Namen Jerusalems®
erklirt (S. 120 -129). Teil I gilt dem Byzantine Jerusalem, der ,,configuration” Jerusalems
als christlicher Stadt (Y. Tsafrir, S. 133 —150) und den heiligen Stitten des Christentums
(Z. Rubin, S. 151-162) und beschreibt seine Rolle in der christlichen Heilsgeschichte (G.
Bowan, S. 163 —187) sowie die theologische Bedeutung, die Jerusalem im Lauf der Jahr-
hunderte bei den Kirchenvitern (B. Bitton-Ashkelony, S. 188—203; L. Perrone, S. 221—
239; R. L. Wilken, S. 240—250) bzw. in der frithen christlichen Liturgie bekommen hat
(P.F. Bradshaw, S. 251-259). Diskutiert werden sodann die christlich-jiidischen Bezie-
hungen in Jerusalem (O. Irshai, S. 204-220) sowie die Hoffnungen, die Juden und
Christen am Vorabend der islamischen Eroberung Jerusalems gehabt haben (G. Stember-
ger, S. 260-272). — Dem islamischen Jerusalem gewidmet ist Teil IV Jerusalem in the
Early Middle Ages: O. Grabar befasst sich mit der Konzeption der ,Heiligkeit“ des mit-
telalterlichen Jerusalem (S. 275-286), H. Lazarus-Yafeh mit der Bezichung zwischen
Mekka und Jerusalem (S. 287-299). A. Elad spiirt den Anfingen des muslimischen
Gebetes in Jerusalem nach (S. 300-314), A. Neuwirth den Anfingen der theologischen
Jerusalem-Orientierung im frithen Islam (S. 315-325). Je einen jiidischen, muslimischen
und christlichen Reise-/Pilgerbericht iiber Jerusalem im 12. Jh. schliesslich analysiert M.
Rosen-Ayalon (S. 326-346). Thema von Teil V ist Jerusalem in Medieval Jewish and

150



Christian Traditions: G. Stroumsa beleuchtet die Spannung zwischen irdischem und
himmlischem Jerusalem (S. 349—370), G. Constable Jerusalem im Zeichen des Kreuzes
der Pilger wie der Kreuzfahrer (S. 371-381). Das jiidische Echo auf die christliche
»Vereinnahmung® Jerusalems im wahren wie im iibertragenen Sinne untersucht R. Chazan
(S. 382-392), wihrend A. Linder den Spuren des Verlustes Jerusalems in der spitmit-
telalterlichen Liturgie nachgeht (S. 393-405). Rolle und Bedeutung Jerusalems in der
jidischen (literarischen) Uberlieferung des Mittelalters sind Gegenstand der Untersu-
chungen von D. Golinkin im Hinblick auf den halachischen Diskurs (S. 408 —423), von
S.C. Reif im Hinblick auf die Liturgie (S. 424—437), von B. L. Visotzky im Hinblick auf
die gaoniische Aggada (S. 438—446) und von H. Ben-Shammai schliesslich im Hinblick
auf die exegetische Literatur zur Bibel.

Wie im Untertitel angedeutet, war es das Anliegen der Konferenz und damit des
vorliegendes Bandes (siehe die Einfithrung des Herausgebers, S. XIII — XXIV), die Be-
deutung Jerusalems fiir die drei monotheistischen Religionen darzustellen und seinen Ort
in ihren jeweiligen religisen Ubetlieferungen aufzuzeigen. In der konzentrierten Weise, in
der die Autorinnen und Autoren dies jeweils getan haben, ist ihnen dies auch glinzend
gelungen, allerdings in der Beschrinkung auf die Zeit bis zum Mittelalter. Allein die
beiden letzten Beitrige (Teil VI), A. O’Mahonys Pilgrims, Politics and Holy Places: the
Ethiopean Community in Jerusalem until ca. 1650 (S. 467—-481) und S. Roussos’ The Greek
Orthodox Community of Jerusalem in International Politics: International Solutions for Je-
rusalem and the Greek Orthodox Community in the Nineteenth and Twentieth Centuries (S.
482-493), gehen zeitlich dariiber hinaus und lenken den Blick auch auf aktuell(er)e
Probleme. Dennoch, als Bestandsaufnahme zur ,Jerusalem-Forschung® wird der Sam-
melband auch iiber das Jubiliumsjahr hinaus seine Bedeutung behalten.

Stefan Schreiner

MICHAEL SOKOLOFF/]JOSEPH YAHALOM, Jewish Palestinian Aramaic Poetry
from Late Antiquity. Critical Edition with Introduction and Commentary, Je-
rusalem: The Israel Academy of Sciences and Humanities 1999, VI + 384 S,
ISBN 965-208-143-4.

Aramdische Piyyutim aus der spiten Antike, die diese Sprache authentisch erhalten haben,
sind vergleichsweise selten, da das Aramiische nach der arabischen Eroberung Palistinas/
Eretz Israel nach und nach durch das Arabische verdringt wurde und die Kopisten die
aramdischen Texte hiufig sehr fehlerhaft iiberlieferten. Aus diesem Grunde verdient dieser
Band, der simtliche Piyyutim zusammenstellt, in denen sich diese Sprache in ihrer fiir
Palistina authentischen Form erhalten hat, Beachtung. Auf die Einleitung, die in diese
Anthologie einfiihrt und sowohl die verschiedenen Gattungen der Piyytum und deren
sowie ihre sprachliche Eigenart beschreibt (S. 15-76) und mehreren Abbildungen ver-
schiedener Handschriften (S. 77ff.) folgt die Anthologie der Texte, die — abgesehen von
einigen Piyyutim aus Targum Sheni zu Megillat Ester — aus der Kairoer Geniza stammen.
Synoptisch angeordnet (jeweils auf gegenii_berliegenden Seiten) bieten die Autoren den
aramischen Text sowie eine neuhebriische Ubersetzung desselben. Knappe Anmerkungen
verweisen auf andere Piyytum des Bandes, auf Beziige zur biblischen und rabbinischen

151



Literatur, zum Siddur, zu den Qumran-Texten sowie auf Traditionen aus Apokryphen und
Pseudepigraphen; zudem geben sie knappe inhaltliche Erklirungen. Thematisch gruppiert
werden Piyyutim zu ganz unterschiedlichen Anlissen zusammengestellt: zu Pessach (Nir.
1-9; S. 78 -103), Shavuot (Nr. 10-16; S. 104 —141), 9. Av (Nr. 17-25; S. 142 —169);
Purim (Nr. 26-33; S. 170-204); fiir den Monatsanfang Nisan (Nr. 34-39; S. 220-
241); zum Abschluss der Schriftlesung (Nr 40—44, S. 242—-257); Hochzeitslieder (Nr.
44*-50; S. 258—-281); Trauerlieder (Nr. 51-66; S. 282—329). Fiir alle diese Piyyutim ist
— so die Autoren — ein ,,Sitz im Leben® ausserhalb des eigentlichen Synagogengottesdien-
stes anzunchmen (z. B. als Eulogie, als Abschluss der Lektiire eines biblischen Buches bzw.
bei Hochzeiten oder Beerdigungen).

Der Band schliesst mit einer Reihe verschiedener Indices: einer Auflistung der der
Anthologie zugrundeliegenden Handschriften (S. 353—-354); einem Glossar zentraler Be-
griffe (S. 355-357), einem Wortindex, dem sich unter anderem auch die griechischen
Fremdworter mit Referenzstellen entnehmen lassen (S. 358—-363), einem Stellenregister
(S. 364 -380) und einem Literaturverzeichnis (S. 382-384).

Der schéne und solide gearbeitete Band ist sowohl fiir Philologen als auch fiir Lite-
raturwissenschaftler von grésstem Interesse. Viele aramiische Worter, die hier erscheinen,
sind aus anderen Quellen gar nicht bekannt; auffallend fiir diese Form des Aramiischen ist
vor allem die Rezeption zahlreicher griechischer Begriffe und Termini (z. B. ,Engel der
Hohe®; vgl. griechisch éy#Aim). In formaler Hinsicht bemerkenswert ist die Weiterfiih-
rung des biblischen Parallelismus membrorum. Fiir religionsgeschichtlich Interessierte
liegt hier ein reicher Fundus, der Einblick gibt in die Alltagsfrommigkeit und religidse
Vorstellungswelt der Spitantike (vgl. z.B. das von den Autoren aufgezeigte Motiv der
»Gotterspeisung“: Durch die Darbietung von Speise vor Gott oder vor seinen Boten [vgl.
Gen 18] vermag Israel sich vor Gott Verdienste zu erwerben).

Damit nicht nur ein kleiner Kreis von ,Gliicklichen®, die des Neuhebriischen mich-
tig sind, mit diesem schonen Band und seinen Gedichten arbeiten kénnen, bleibt eigent-
lich nur eine Ubersetzung in eine der gingigen europiischen Sprachen zu wiinschen!

Beate Ego

[Dirk U. RorrzoLL,] Abraham 1bn Esras Kommentare zu den Biichern Ko-

helet, Ester und Rut, eingeleitet, {ibersetzt und kommentiert von Dirk U.
Rottzoll, Berlin, New York: Walter de Gruyter 1999 (= Studia Judaica 12),
XXX + 431 S., gr. 8°, ISBN 3-11-016452-3.

Mit dem vorliegenden Band hat Dirk U. Rottzoll die 1996 begonnene Reihe seiner
Ubersetzungen der Bibelkommentare des der spanischen Exegetenschule des Mittelalters
angehorenden Abraham Ibn Esra um drei weitere Kommentare dieses Universalgelehrten
bereichert, nimlich — wie dem Buchtitel zu entnehmen ist — um dessen ,exegetisches
Erstlingswerk“ (S. 3), den 1139 oder 1140 in Rom geschriebenen Kommentar zu Qohelet,
dessen vermutlich erst nach 1142 in Lucca méglicherweise entstandenen Kommentar zu
Ester (S. 261-262) sowie dessen um 1145 wohl ebenfalls (?) in Lucca verfassten Rut-
Kommentar (8. 262.375-376). Rottzoll beginnt zunichst mit einer lingeren Einleitung,
in der er unter sorgfiltiger Betrachtung aller in den Quellen genannten Anhaltspunkte und

152



Abwigung aller in der modernen wissenschaftlichen Literatur vorgebrachten Argumente
iiber Ibn Esras Rom-Aufenthalt informiert, also den Abschnitt seiner Biographie, der als
»Zeitgeschichte® der Entstehung der hier iibersetzten Kommentare in Betracht kommt (S.
XIII-XXX). Den Ubersetzungen selbst (S. 23-256.275-371.383 —422) vorangestellt ist
jeweils eine weitere Einleitung (S. 3—21.259-270.375-382), in der sich Rottzoll einge-
hend mit Entstehungszeit und Entstehungsort der Kommentare befasst, vor allem aber Ibn
Esras Quellen und seine Methodologie betreffende Fragen von der philologischen und
historisch-geographischen bis zur naturwissenschaftlichen und allegorischen Auslegung
diskutiert. Breiten Raum nimmt darin die Analyse der lexikalisch-grammatischen und
philosophischen Erklirungen Ibn Esras ein. In seiner Ubersetzung hat sich Rottzoll offen-
bar durchgehend um grésstmégliche Woértlichkeit bzw. engste Anlehnung an den Text
bemiiht und versucht, Ibn Esras oft ebenso vorsichtige wie elliptische Formulierungen
nachzuahmen. Gelungen ist es ihm wohl (hiufig freilich nur um den Preis erklirender
Hinzufiigungen in Klammern), die zugegebenermassen gelegentlich nachgerade spréden
Texte lesbar wiederzugeben; ohne die Erliuterungen in den Fussnoten aber ist die Uber-
setzung dennoch mancherorts ebenso schwer verstindlich wie das Original. Einleitungen
und Ubersetzungen zeugen gleichermassen von Rottzolls Vertrautheit sowohl mit Ibn
Esras Werken und deren Quellen als auch mit deren moderner Erforschung. Zu beschei-
nigen ist Rottzoll, dass er mit seiner Ubersetzung eine tragfihige Briicke zum Text von Ibn
Esras Kommentaren gebaut und damit ein willkommenes Hilfsmittel zum Studium seiner
Exegese geliefert hat, das hoffentlich dazu beitragen wird, Ibn Esra den ihm gebiihrenden
Placz auch und gerade in der heutigen Bibelwissenschaft zu verschaffen.

Stefan Schreiner

Howarp KReiseL, Maimonides’ Political Thought. Studies in Ethics, Law, and
the Human Ideal, Albany: Suny Press 1999, X + 360 S., gr. 8°, ISBN
0-7914-4190-3.

In seinem Buch legt H. Kreisel, Professor fiir mittelalterliche jiidische Philosophie an der
Ben-Gurion-Universitit in Beer Sheva, eine griindliche Revision seiner fritheren Studien
zu Maimonides vor, darin eingeschlossen die englische Ubersetzung zweier auf Hebriisch
erschienener Aufsitze. Behandelt wird ein breites Spektrum auf Maimonides™ politisches
Denken bezogener Fragen, angefangen von der Grundlegung politischen und ethischen
Wissens iiber die Idee des Guten und offenkundige Widerspriiche in Maimonides™ Ethik
bis hin zum Begriff der imitatio Dei und Maimonides’ Ansichten iiber Gottesliebe und
Gottesfurcht. Dabei muss nach Kreisel das Gros der maimonideischen Schriften aus po-
litischer Perspektive betrachtet werden; denn ,Maimonides’ concern was not in furthering
the frontiers of philosophical knowledge, or in teaching political philosophy per se. Rath-
er, it was in teaching Mosaic Law as the ideal expression of political philosophy*.

Reinier Munk

135



LeoN Rotn, Is there a Jewish Philosophy? Rethinking Fundamentals, London:
Routledge & Kegan Paul 1999 (= Littman Library of Jewish Civilization),
XX + 199 S., gr. 8°, ISBN 1-874774-55-2.

Das Buch bietet eine Reihe von Aufsitzen Leon Roths, des ersten Professors fiir Philo-
sophie an der Hebridischen Universitit Jerusalem, der dort von 1928 —1951 lehrte. Der
Verlagsankiindigung zufolge ist es Anliegen dieser Verdffentlichung, der jungen Genera-
tion Roths Schriften zum Judentum, zu Ethik und Philosophie und ihren Wechselbezie-
hungen zueinander bekannt zu machen. Zu den in diesem Band vereinigten Aufsdtzen
gehdren ,Is there a Jewish Philosophy?®, , Imitatio Dei and the Idea of Holiness“ (Uber-
setzung aus dem Hebriischen), ,Jewish Thought as a Factor in Civilization® und ,,Baruch
Spinoza“. Ein Nachdruck der Bibliographie Roths schliesst den Band ab.

Den Titel des Buches hat der erste Aufsatz geliefert: ,,Is there a Jewish Philosophy?®,
erginzt allerdings um den Untertitel ,,Rethinking Fundamentals®. Der Untertitel ist nicht
zufillig; vielmehr kniipft er an Roths Definition der Philosophie als (re-)thinking funda-
mentals an. Philosophie definiert er als Nachdenken iiber die Fundamente des Wissens
(foundations of knowledge) oder der Erfahrung und als Suche — auf dem Weg des Denkens
— nach dem Bleibenden (permanent). Nach Roth meint ,jiidische Philosophie® Philoso-
phie des Judentums, das heisst, die Erorterung der Antworten, die das Judentum auf
Grundfragen des Lebens und Denkens gegeben hat. Der Begrift , jiidische Philosophie® ist
nach Roth ebenso zu verstechen wie der Terminus ,Philosophie der (exakten) Wissen-
schaft® (philosophy of science): Wie ,Philosophie der (exakten) Wissenschaft“ die philo-
sophische Betrachtung der (exakten) Wissenschaft meint, so wird die philosophische Be-
trachtung des Judentums ,jiidische Philosophie“ genannt. In diesem Sinne ist ,jiidische
Philosophie” wesentlich ,Philosophie des Judentums®: the thinking and rethinking of the
fundamentals of Judaism.

Reinier Munk

Harrwic Benr/Horst F. Ruepe, Vom Leben und Sterben. Juden in Creglin-
gen, Wiirzburg 1999, 278 S. + Dokumenten-Anhang + 59 Abbildungen,
ISBN 3-8260-1834-6.

Ende der 1970er Jahre begannen sich deutsche Lokalhistoriker vermehrt fiir die jiidische
Geschichte ihres Ortes zu interessieren. Vorher zehrten sie in Siidwestdeutschland von den
beiden Binden, die unter der Agide von Paul Sauer vom Hauptstaatsarchiv Stuttgart
herausgegeben wurden (Die jiidischen Gemeinden in Wiirttemberg und Hobenzollern, Stutt-
gart 1966; Die jiidischen Gemeinden in Baden, Stuttgare 1968). Eigene Quellenforschung
ist kaum belegt.

Im protestantischen Creglingen wohnten Juden von 1616 -1939, also gut {iber drei-
hundert Jahre. Recht kurz wird die Zeit vom Dreissigjihrigen Krieg bis 1800 gestreift.
Danach ist das Bild vom Leben im Landstidichen des neuen Wiirttemberg detaillierter.
Erstaunlich gut informiert zeigt sich eine 86-jihrigen Dame, die in einem traditionellen
jiidischen Haushalt titig war, vorausgesetzt, die beiden Herausgeber haben nicht stutzend

154



eingegriffen. Schwerpunke der Darstellung ist der Pogrom vom 25. 3. 1933 (S. 135-271).
Zwei jiidische Menschen wurden am Ort ermordet. Einer der Tdter war der Grossvater
des einen Autors, und so entsteht eine direkte persénliche Beziehung zum Thema. Aus-
fithrlich wird die Biographie eines Titers behandelt, was sonst kaum zu finden ist.

Bedauerlich ist, dass die Autoren keine Anmerkungen verfasst haben. Die Liste der auf
S. 273-274 angegebenen Archive hilft dabei nicht weiter. Wenn man weiss, was in den
Archiven von Stuttgart und Ludwigsburg liegt, kann man abschitzen, wieviel auch in
einem Ortsarchiv zu finden ist. Manchmal ist die Darstellung etwas zu gut gemeint, etwa
im Bestreben, die Altansissigkeit der Juden am Ort hervorzuheben. Fiir die Zeit von
1520-1616 gibt es nur einen Beleg fiir die Anwesenheit von Juden. Hier ist die For-
mulierung, dass ,es denkbar sei“ (S. 27), dass Juden kontinuierlich von 1532 bis nach
1616 am Ort gelebt haben, nicht wissenschaftlich belegt. Die neuere Forschung (so Stefan
Rohrbacher) hat auch gezeigt, dass sich die Juden nach ihrer Vertreibung aus den Reichs-
stidten nicht unbedingt sofort in Landgemeinden der nichsten Umgebung niederliessen
und dann dort ununterbrochen bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts lebten. Die Sied-
lungsgeschichte der Juden des 16. Jahrhunderts ist fiir das Gebiet des Heiligen Rémischen
Reiches deutscher Nation immer noch schlecht erforscht. Positiv zu vermerken ist der
Blick auf die inneren Verhiltnisse der kleinen Gemeinde: Die Biographie von Lehrer Josef
Pressburger (S. 85-98) gibt viel Aufschluss iiber die Bedeutung der jiidischen Pidagogen
fiir die Gemeinde und die Mehrheitsgesellschaft des Ortes.

Problematisch ist die Abbildung eines Opfers des Pogroms des Jahres 1933. Darf man
diese einfach so zeigen? Gibt es nicht einen Opferschutz? Im Oktober und November
2000 entspannte sich eine Kontroverse zwischen Horst F. Rupp, einem der Autoren und
dem Trigerverein fiir ein Ortsmuseum der jiidischen Lokalgeschichte, die nicht nur bis in
die Spalten der Wochenzeitung Die Zeit gelangte. Die Einrichtung jiidischer Museen ist in
Deutschland — im Gegensatz zu Frankreich — oft ein Gegenstand heftiger Kontroversen.
Uberschattet wird die Wiirctemberger Polemik zur Zeit durch den Streit in Fiirch. Dies ist
bedauerlich. Auch fiir Creglingen wird sich erweisen miissen, ob eine ,pflegeleichte” Dar-
stellung der Ritualia die Behandlung der Traggdie des christlich-jiidischen Verhilenisses im
Deutschland des 20. Jahrhunderts iiberspielen wird.

Uri R. Kaufmann

Hanna KoziNska-Wirt, Die Krakauer [iidische Reformgemeinde 1864 —
1874, Frankfurt am Main, New York, Oxford, Wien: Peter Lang 1999 (=
Europiische Hochschulschriften, Reihe 3: Geschichte und ihre Hilfswissen-
schaften, Band 818), 312 S., ISBN 3-631-34357-4.

Uber die Rezeptionsgeschichte der deutsch-jiidischen Reformbewegung in Mitteleuropa
gibt es wenig vertiefende Studien. Die Arbeit von Hanna Kozinska fiillt hier eine Liicke.
In ihr werden aber nicht nur die Entwicklung in Krakau, sondern auch in Lemberg (S.
187-226) behandelt. Der behandelte Zeitraum mag etwas kurz erscheinen, doch geht es
hier um entscheidende Jahre: Abschluss der Emanzipation in Galizien und ein erneutes
Nachbeben des polnischen Nationalititenkampfes. Sie benutzt insbesondere die Wiener
und galizische jiidische und allgemeine Presse, die sich fiir Krakau und Lemberg als

155



Fundgrube erweist. Die breite Palette der Aktivititen der ,Reformer” werden dargestellt
(Fiirsorge, Schulen, Berufsumschichtung, allgemeine Bildung, Leservereine etc.). Es geht
aber auch um ihren Einsatz in den Vorstinden der jiidischen Gemeinden und in der
allgemeinen Politik. Hier wird natiirlich das Spannungsfeld zwischen jiidischer Identitic
und polnischer Nationalbewegung angesprochen.

Frau Kozifiska ist mit den verschiedenen Strémungen der jiidischen Historiographie
gut vertraut und kann deutschsprachige, iltere (jiidische) und neuere polnischsprachige
Forschungsliteratur nutzen. In ihrem Fazit mache sie selbst klar, dass der Ausdruck
»Reform® eigentlich nicht passt (S. 285), denn was in Krakau und Lemberg so bezeichnet
worden war, wiirde im Westen allenfalls als moderne Orthodoxie im Sinne Samson Ra-
phael Hirschs rubriziert werden. Die polnisch-jiidischen ,Reformer” betonten die allge-
meine Bildung, fithrten die erbauliche Predigt ein und legten Wert auf Disziplin im
Gottesdienst, alles Forderungen, die die deutsch-jiidische Orthodoxie mittrug. An die
Liturgie wagten sie sich nicht, wie auch einige am Jiddischen als Verkehrssprache festhal-
ten wollten, obwohl auch Deutsch gerade in Lemberg tiber viel Prestige verfiigte.

In der deutsch-jiidischen Geschichte kannte sich die Autorin weniger gut aus. Ein
Blick in Winingers Jiidische National-Biographie hitte geniigt, um etwa das Antrittsjahr
von Abraham Kohn in Lemberg (S. 301) zu finden, das sie offen lisst. Verwundert ist man
auch, dass das Standardwerk von MicHAEL A. MEYER, Response to Modernity. A History of
the Reform Movement in Judaism, Oxford 1988, nicht zu finden ist. Auch ist die Behaup-
tung, es gibe keine Publikationen zur Rezeptionsgeschichte der Haskala in Galizien fiir die
Zeit nach 1815, vorschnell, hat Shmuel Feiner doch viele Aufsitze und Beitriige vorgelegt,
allerdings zum Teil auf Neuhebriisch. Trotz der Angabe von zwei hebriischen Titeln
(Wettstein, S. 311) scheint ihr diese Sprache, wie auch Jiddisch, nicht einfach zuginglich
gewesen zu sein. In ihrer Wortwahl ist die Autorin manchmal etwas salopp, so ist von der
yorthodoxen Clique” oder dem ,beriichtigten Rabbiner Simon Schreiber® (S. 293) die
Rede: zeitgendssische polemische Formulierungen sollten nicht undistanziert in eine Dok-
torarbeit einfliessen.

Uri R. Kaufmann

KeviNn ALaN Brook, The Jews of Khazaria, Northvale (New Jersey), Jeru-
salem: Jason Aronson Inc. 1999, XV + 353 §S,, gr. 8°, ISBN 0-7657-6032-0.

Internetsurfern als Betreiber des Khazaria Info Center (http://www.khazaria.com/) be-
kannt, legt der Autor hiermit als sein erstes Buch das Ergebnis von mehr als einem halben
Jahrzehnt Recherche zu den Khazaren vor. Die Khazaren — jenes Turkvolk, das am Un-
terlauf der Wolga im Gebiet zwischen der éstlichen Ukraine und dem heutigen Uzbekistan
einst ein michtiges Reich gebildet und auf die Geschichte Europas und Asiens im Mit-
telalter erheblichen Einfluss gehabt hatte — haben seit dem Untergang ihres Reiches am
Ende des 10. Jahrhunderts bis heute immer wieder die Phantasie befliigelt, und dies um so
mehr, als ihre Geschichte trotz intensiver Erforschung ihrer Quellen und archiologischer
Ausgrabungen noch immer mehr als nur ein Ricsel aufgibt, ganz zu schweigen von der
Frage, wo sie ,abgeblieben sind. Zu den spannenden Fragen gehért nicht zuletzt auch
jene nach den Griinden, die irgendwann im 8./9. Jahrhundert zum Ubertritr der Kha-

156



zaren zum Judentum gefiihrt haben. Mindestens einige von diesen Ritseln méchte Brook
in seinem fiir ,both the average reader and the scholar geschriebenen Buch (S. XV) losen,
jedenfalls bietet er auf eine Reihe von Fragen Antworten, iiber die es durchaus weiter
nachzudenken lohnt.

Gestiitzt auf alle ithm erreichbaren historischen, archiologischen und sprachlichen
Zeugnisse hat der Verfasser eine Kultur-, Sozial- und Wirtschaftsgeschichte umfassende
Gesamtgeschichte der Khazaren vorgelegt, angefangen von ihren weithin durch Legenden
iiberlieferten Urspriingen (S. 1-26) und ihren wichtigsten stidtischen Zentren zwischen
Kiew und Krim im Westen, dem Aral-See im Osten und dem Kaukasus im Siiden (S.

27-56), iiber die Organisation ihres Reiches und die Struktur ihrer Verwaltung (S. 57—
77), ihrem ,way of life” (S. 79-97) und Handel, Handelsrouten und Miinzen (S. 99 -
112) bis hin zum Untergang (S. 189-203) und der anschliessenden khazarischen Dia-
spora in den Lindern Mittel- und Osteuropas (S. 205-245). Von besonderem Interesse
diirften hier die Kapitel sein, in denen Brook den Ubertritt der Khazaren zum Judentum,
an die bekanntlich Jehuda ha-Lewi in seinem apologetischen Hauptwerk, dem Sefer ha-
Kuzari, ankniipfte (S. 113-156) — in diesem Zusammenhang erdrtert Brook auch die
sogenannte Khazarenkorrespondenz (S. 128 —133) —, die Beziehungen der Khazaren zu
ihren Nachbarn (S. 157—-187) sowie Ubertritte zum Judentum im Mittelalter tiberhaupt
(S. 247-280) behandelt. Damit will der Autor zeigen, dass die Konversion der Khazaren
kein singulirer Fall war, sondern in den Gesamtzusammenhang der im Mittelalter durch-
aus verbreiteten Ubertritte zum Judentum hineingehért.

Was die Khazaren bewogen hat, zum Judentum iiberzutreten, ist nach wie vor um-
stritten, ebenso die niheren Umstinde des Ubertritts (S. 121ff.). Nicht genau datierbar
bleibt trotz nochmaligen Abwigens aller Anhaltspunkte, die die Quellen bereit halten,
auch der Zeitpunkt der Konversion, fiir den sich nur ungefihr die Wende vom 8. zum 9.
Jahrhundert annehmen lisst (S. 124ff.). Entgegen fritherer Ansicht gesichert hingegen
scheint zu sein, dass nicht allein das Kénigshaus und die Oberschicht, sondern auch weite
Teile des khazarischen Volkes zum Judentum iibergetreten sind (S. 143). Unklar wiederum
ist, was mit den Khazaren nach der Eroberung ihres Reiches durch Grossfiirst Swjatoslaw
von Kiew (962-972) geschehen ist. Brook verbindet damit seine — freilich auch nicht
mehr brandneue — These von den Anfingen der Juden in Osteuropa, insofern als er als
~missing link between the Turkic-speaking Khazars and the Yiddish-speaking Jews of later
times“ die ,Slavic-speaking Jews“ annimmt, die nach dem Ende des Khazarenreiches in
der Kiewer Rus’ lebten (S. XV.281-304.307-313).

Wenn auch durchaus nicht alles neu ist, was Brook in seinem Buch vorgetragen hat,
so gebiihren ihm doch das Verdienst und der Dank dafiir, all das, was aus der Geschichte
der Khazaren und iiber sie bis heute bekannt (geworden) ist, mit grossem Fleiss zusam-
mengetragen, umsichtig geordnet und zu einer Gesamtgeschichte der Khazaren verarbeitet
zu haben. Die in den elf Kapiteln seines Buches entfalteten Hauptthesen hat er dankens-
werterweise an dessen Schluss noch einmal zusammengefasst (S. 304—3006). Bleibt nur zu
wiinschen, dass sie ihrerseits wiederum Ausgangspunkt weiterer vertiefender Untersu-
chungen werden. Zuvor wire iiber Verfassers Bibliographie (S. 325-341) hinaus dazu
allerdings erst noch B. D. WEINRryBs Bibliographie (in: Studies in Bibliography and Booklore
6 [1963], S. 111-129; 11 [1975/76], S. 57-74) zu konsultieren.

Stefan Schreiner

157



	Rezensionen

