
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 57 (2001)

Artikel: Wissenschaft des Judentums und protestantische Universitätstheologie
im wilhelminischen Deutschland : Anfragen zu einem wichtigen neuen
Buch von Christian Wiese

Autor: Deines, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


im Gespräch im Gespräch im Gespräch im Gespräch

Wissenschaft des Judentums und
protestantische Universitätstheologie

im wilhelminischen Deutschland

Anfragen zu einem wichtigen neuen Buch von
Christian Wiese

von Roland Deines *

Die 1997 eingereichte und 1999 in der renommierten Schriftenreihe wissenschaftlicher
Abhandlungen des Leo Baeck Instituts als Band 61 veröffentlichte Dissertation des

evangelischen Theologen Christian Wiese kann schon jetzt ohne Übertreibung als ein
Meilenstein in der Erforschung der vielfältigen Beziehungen oder eben Nichtbeziehungen
von protestantischer Theologie und Wissenschaft des Judentums in dem abgegrenzten
Zeitraum von 1890-1914 bezeichnet werden.1 Seit ihrem Erscheinen ist die Arbeit
vielfach und positiv erwähnt und rezensiert worden. Mit Recht, handelt es sich doch
um ein im besten Sinne spannendes Buch, das viele bekannte und etliche weniger
bekannte Vorgänge und Personen in einem neuen Licht und einer ungewöhnlichen
Perspektive zeigt. Konsequent ist die Analyse des gewählten Zeitabschnitts aus der
jüdischen Sichtweise dargestellt, d. h. Wiese fragt und beschreibt, wie jüdische Gelehrte
und die jüdische Presse die protestantische Universitätstheologie und ihre Aussagen zum
Thema Judentum bzw. ihr Verhältnis zur gegenwärtigen jüdischen Gemeinschaft
wahrnahmen und wie sie darauf- sowohl wissenschaftlich als auch emotional als Angehörige
einer religiösen Minderheit - reagierten. Das dazu herangezogene unpublizierte
Archivmaterial, darunter zahlreiche Privatschreiben aus der Korrespondenz der behandelten
Gelehrten, bietet mit der Auswertung der jüdischen Zeitungen und Zeitschriften ein
differenziertes Bild der jüdischen Gelehrten- und grossbürgerlichen Lebenswelt im
wilhelminischen Deutschland. Dagegen ist die „protestantische Theologie"2 sehr viel mo-

Dr. Roland Deines, Steglen 72, D-71083 Herrenberg.
1 C. Wiese, Wissenschaft des Judentums und protestantische Theologie im wilhelmini¬

schen Deutschland. Ein Schrei ins Leere?, Tübingen: Mohr Siebeck 1999
Schriftenreihe wissenschaftlicher Abhandlungen des Leo Baeck Instituts 61), [XXV + 507
S.J, ISBN 3-16-147201-2. Die Arbeit wurde bei Heinz-Eduard Tödt (1918-1991)
begonnen und nach dessen Tod von der inzwischen ebenfalls verstorbenen Leonore
Siegele-Wenschkewitz (1944-1999) betreut.

2 Genauer: in ihrer exegetischen, vorzugsweise neutestamentlichen Ausprägung, denn
die systematische, kirchenhistorische und praktische Theologie, die alle ebenfalls
mit der Frage des Judentums konfrontiert waren, werden nur selten berührt.

137



nolithischer geschildert. Die methodische Prämisse, die Darstellung konsequent aus
jüdischer Perspektive heraus anzulegen, führte dazu, dass Wiese die (in der Tat teilweise
beschämenden) christlichen Positionen nicht in gleicher Weise historisch und theologisch

situiert, wie er dies in Bezug auf jüdische Positionen und (gelegentlich heftige)
Polemik tat. In dieser Hinsicht ist das Buch parteiisch. Das Vorwort von Susannah
Heschel (S. VII - X) bestätigt diesen Eindruck. Das macht den Reiz und das Verdienst
dieses Werkes aus, aber in gewisser Weise eben auch seine Grenze. Man kann das Buch -
und soll es wohl auch nicht - als gleichsam „betroffener" protestantischer Theologe
nicht ohne Beschämung lesen. Es ist in dieser persönlichen Sicht keine leichte, sondern
eine zutiefst moralische und hoffentlich auch heilsame Lektüre. Gleichwohl ist eine
Auseinandersetzung damit meines Erachtens nötig und soll im Folgenden auch versucht
werden, weil ich meine, dass die von Wiese gewählte Perspektive die heute notwendige,
gegenseitige Wahrnehmung von jüdischer und christlicher Wissenschaft eher erschwert
als ermöglicht. Das wird besonders deutlich in den die insgesamt sieben Kapitel (die zu
drei Hauptteilen verbunden sind) abschliessenden Zusammenfassungen, in denen Wiese

das zuvor Dargestellte ganz bewusst wertet. Auch in diesen Wertungen folgt er
weitestgehend der zeitgenössischen jüdischen Perspektive und macht sich zu deren Anwalt.
Hier jedoch scheint mir aus methodischen Gründen eine stärkere Bemühung um
Objektivität im Sinne des audiatur et altera pars nötig und - aufgrund der zeitlichen
Distanz zwischen Berichtetem und dem Berichterstatter - auch möglich gewesen.

Die Problematik einer Wertung, die nur eine Seite verstehen will und die andere

nur in partem malam darstellt, soll im Folgenden anhand der einzelnen Kapitel des

Buches aufgezeigt werden. Da Wiese die systematischen Auswertungen jeweils am Ende
des Kapitels vornimmt und auf eine Schlussauswertung zu Gunsten eines „Epilogs"
verzichtet (vgl. Einleitung S. 25), legt sich eine solche Vorgehensweise nahe, die darüber
hinaus den Vorteil hat, die Hauptlinien des Buches vorzustellen und damit zur eigenen
Lektüre einzuladen.

„Der Kontext der Begegnungen und Kontroversen" (1. Hauptteil)

Der Eingangsteil bietet zunächst einen Überblick über „Die politische und gesellschaftliche

Situation der jüdischen Gemeinschaft im wilhelminischen Deutschland (1890-
1914)" Kapitel 1). Im Mittelpunkt steht dabei der jüdische Liberalismus, dessen

Perspektive überhaupt über weite Teile die Darstellung dominiert. Dass damit nur ein -
wenn auch grosser und einflussreicher - Teil des Judentums repräsentiert ist, wird nicht
recht deutlich. Weiter fällt auf, dass Wiese ausschliesslich das städtisch-(gross)bürger-
liche Judentum im Blick hat (verständlicherweise in gewisser Weise, weil nur dieser
intellektuell geprägte Bevölkerungsteil literarisch fassbar ist), etwas verkürzt könnte
sogar gesagt werden, dass in diesem Abschnitt vor allem die Berliner Situation zu Wort
kommt. Das mag damit zusammenhängen, dass auch die wissenschaftliche Aufarbeitung

dieser Epoche in Deutschland von jüdischer Seite aus vielfach von Gelehrten
ausging, die biographisch ihre Wurzeln in diesem Kontext hatten bzw. haben. Gerade
darum wäre gelegentlich eine deutlichere Distanz des Autors zu den mit der Darstellung
vermittelten Wertungen hilfreich gewesen. So aber wird der Leser hineingenommen in
die Erwartungen und Enttäuschungen des liberalen Judentums bezüglich „einer offenen
liberalen und säkularen Gesellschaft" (S. 31), die Wiese als Erwartung jüdischen
Gemeinschaft" ausgibt. Als Feindbild gestaltet Wiese dabei den christlichen Charakter
des preussischen Staates, den „die Vertreter des Judentums" (wieder müsste es heissen:
des liberalen Judentums) bekämpften (vgl. S. 35-42): „Die Vertreter des Judentums
protestierten grundsätzlich gegen die Idee eines christlichen Staates<, wie er vor allem
von konservativen Zeitgenossen propagiert wurde, und forderten immer wieder die

138



Trennung von Staat und Kirche oder aber eine Gleichstellung der jüdischen Religion
hinsichtlich der den christlichen Kirchen gewährten Rechte."3 Der in diesem
Zusammenhang erhobene Vorwurf ist, dass Preussen sich nicht in eine säkulare und offene
Gesellschaft transformieren (lassen) wollte. Das Ideal des Verfassers bzw. derer, für die
er spricht, wird dabei zur Norm schlechthin. Dahinter steht das bis heute brennende,
aber eben ungelöste Problem, das sich in der wenig glücklichen Debatte um eine deutsche

„Leitkultur" wieder zu Wort meldete, inwieweit nämlich eine gesellschaftliche,
geschichtlich gewordene und ihrer Geschichte bewusste Mehrheit ihre Normen und
Ideale gegenüber einer Minderheit überhaupt behaupten und verteidigen darf, ohne
dass daraus eine Verletzung des Gleichheitsgrundsatzes abgeleitet wird.4 Zudem stellt
sich die Frage, ob Religionsfreiheit gleichbedeutend ist bzw. sein muss mit der religiösen
Neutralität eines Staates, was zumindest für Preussen nicht gilt.5 In Wieses Darstellung
wird zu wenig deutlich, dass in den rechtlichen Fragen zwei verschiedene Auffassungen
des Staatskirchenrechts miteinander konkurrierten, die auf unterschiedliche Interpretationen

der Verfassung zurückgehen. Problematisch erscheint dabei, dass Wiese
ausschliesslich die (auch hier wieder müsste wohl gesagt werden: eine) jüdische Sichtweise
derselben darstellt, ohne daneben zumindest zu verstehen zu geben, dass auch die
„protestantische" Interpretation verfassungskonform war. So entsteht jedoch der
Eindruck einer willkürlichen Unterdrückung jüdischer Rechte durch den Staat und seine
Beamten. Das ist einerseits natürlich durch die Entscheidung Wieses bedingt, die
Vorgänge konsequent aus jüdischer Perspektive und aufgrund der jüdischen Rezeption

3 S. 39. In Anm. 58 zitiert er den Gründer der Allgemeinen Zeitung des Judentums,
Ludwig Philippson, der 1861 als Ziel vorgab: „Erst wenn alle Kulte einen gleichen
oder gar keinen Anspruch auf die Staatsmittel- und anstalten haben, [. .] ist die
vollständige Gewissens- und Glaubensfreiheit besiegelt."

4 So erhielt z.B. auch die katholische Kirche in Frankreich 1801 (trotz des Gleich-
heits-Ideals der französischen Revolution) als „Religion der Mehrheit der Franzosen"

eine hervorgehobene öffentliche Position und privilegierte Stellung im Staat,
so M. Heckel, Das Auseinandertreten von Staat und Kirche in Deutschland seit
der Mitte des 19. Jahrhunderts, in: Zeitschrifi für evangelisches Kirchenrecht 45
(2000), S. 173-200, hier: S. 175.

5 Vgl. Artikel 14 der „Verfassungsurkunde für den Preußischen Staat" vom 31. Ja¬

nuar 1850: „Die christliche Religion wird bei denjenigen Einrichtungen des Staats,
welche mit der Religionsübung im Zusammenhange stehen, unbeschadet der im
Art. 12 gewährleisteten Religionsfreiheit zum Grunde gelegt" (zitiert nach E. R.

Huber, Dokumente zur deutschen Verfassungsgeschichte. Band 1: Deutsche
Verfassungsdokumente 1803 — 1850, Stuttgart 31978). M. Heckel schreibt in seinem Anm.
5 genannten Aufsatz zum Phänomen der abgestuften „Parität der Religionsgesellschaften",

die für das ganze 19. Jahrhundert (und in gewisser Weise bis heute für
Deutschland) charakteristisch ist: „Das Paritätensystem suchte Gleichheit also
durch die Verschiedenbehandlung des Verschiedenen in gleichmäßiger Abstufung je
nach der verschiedenen Struktur, Zielsetzung und öffentlichen Bedeutung der
Religionsgesellschaffen für Staat und Gesellschaft zu realisieren. Der Staat befand sich
im Ubergang vom christlichen Konfessionsstaat zum paritätisch-christlichen Staat
(mit Ausrichtung auf die beiden Großkirchen) und dann zum weltlich-neutralen
Staat; er nahm dabei die Kompetenz zu einer aktiven Religionspolitik nach eigenen
»christlichem Maßstäben in Anspruch. So kam es zur komplizierten Kombination
verschiedener Gleichheitsformen" (S. 196). Vgl. dazu auch M. Heckel, Gleichheit
oder Privilegien? Der Allgemeine und der Besondere Gleichheitssatz im Staatskirchenrecht,

Tübingen 1993 Jus Ecclesiasticum 47), S. 30-35 und öfter.

139



darzustellen. Aber nicht völlig geklärt erscheint mir, ob diese Perspektivität nur für die
zeitgenössische Darstellung (also schwerpunktmässig für die letzten Jahrzehnte des 19.

Jahrhunderts und die ersten beiden des 20. Jahrhunderts) gelten soll oder auch für die
wissenschaftliche Aufarbeitung der darin zur Sprache kommenden Sachverhalte. Sieht
man die Anmerkungen auf die in diesem Abschnitt verwandte Literatur durch, dann
fällt auf, dass die Darstellung fast gänzlich auf Sekundärliteratur jüdischer Autoren
basiert, ohne dass das wertende Element dieser Arbeiten methodisch reflektiert wird.

Das zweite Kapitel des 1. Hauptteils informiert über „Selbstverständnis und
Forschungsbedingungen der Wissenschaft des Judentums", d. h. über ihre die Entstehung
sowie ihre unterschiedliche Ausprägung an den drei jüdischen Seminaren in Breslau
und Berlin. Wichtig ist der abschliessende Abschnitt, in dem Wiese das doppelte
Anliegen der Wissenschaft des Judentums benennt: einmal den Anspruch, in den
historischen und theologischen Wissenschaften einen gleichberechtigten Platz neben dem
christlichen eingeräumt zu bekommen, und andererseits das Bemühen, das Judentum
und seine Quellen gegen den im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts wieder stärker

gewordenen Antisemitismus zu verteidigen.
Auch in diesem Kapitel ist die Sichtweise parteiisch. Da wird der „staatskirchen-

rechtlich abgesicherten protestantischen Theologie" eine „systematisch diskriminierte
Wissenschaft" auf jüdischer Seite entgegengestellt (S. 78), weil ihr nicht dieselbe
Förderung und Unterstützung zuteil wurde. Ist aber eine Ungleichbehandlung, die auf der
christlichen Tradition eines Staates beruht, gleichbedeutend mit systematischer
Diskriminierung? Wiese benennt als weitere Schwächung des Anliegens der Wissenschaft des

Judentums, „daß sie, entgegen ihrem Anspruch, gestaltend auf das Leben und
Selbstverständnis der jüdischen Gemeinschaft einzuwirken, nicht zu einem Anliegen breiterer
Schichten des deutschen Judentums wurde" (S. 78; Hervorhebung R. D.). Warum es

diese Kluft zwischen Wissenschaft des Judentums und den breiten Schichten des
deutschen Judentums gab, wird gerade nicht erörtert. Die Frage ist dann aber um so
brennender, weshalb der preussische Staat bzw. die protestantische Theologie Bestrebungen
hätten unterstützen sollen, die selbst innerjüdisch nicht unumstritten waren? Dass von
jüdischer Seite in der wissenschaftlichen Arbeit „die Treue zur eigenen Religion zum
Ausdruck" gebracht wurde (S. 82), wird mit Recht angemerkt. Aber es fehlt auch nur
ansatzweise das Bemühen, dieselbe Haltung auch den christlichen Theologen (und
gegebenenfalls den preussischen Beamten) zuzugestehen. Wenn Abraham Geiger in
„einer Gegengeschichte zum Christentum [. .] das Judentum als ursprüngliche, wahre
Religion darstellte", und zwar so, dass das Christentum „eine synkretistische, von einem
verdunkelten Gottesbegriff bestimmte Tradition ausgebildet" habe (S. 70), dann ist
diese Einschätzung auf dem Hintergrund des damaligen Wissensstandes von jüdischer
Seite aus zwar verständlich (wenngleich historisch zumindest einseitig) - aber wiederum:

kann man der protestantischen Wissenschaft einen Vorwurf daraus machen, dass

sie nicht unverzüglich und bereitwillig den Vertretern einer solchen Position Sitz und
Stimme an den Universitäten einräumte? Darin ein ernsthaftes Gesprächsangebot von
jüdischer Seite aus zu sehen, fällt mir jedenfalls schwer, zumal dies auch kaum das

Anliegen Geigers gewesen sein dürfte. Viel eher ging es darum, innerjüdisch vor einer
Konversion zum Christentum zu warnen, indem dessen - aus jüdischer Sicht -
defizitäre Gottesvorstellung betont wird. Diese Argumentation entspricht derjenigen der

gegen die Christen gerichteten, jüdisch-polemischen Literatur des Mittelalters und der
frühen Neuzeit, die ja ebenfalls in nicht geringem Masse der innerjüdischen Vergewisserung

diente.6

6 Nur angemerkt sei, dass die Erforschung der jüdischen polemischen Literatur ein
nicht unwichtiges Gebiet in Geigers wissenschaftlicher Arbeit darstellte. Er war mit

140



„Die Wahrnehmung der protestantischen Theologie"
(2. Hauptteil)

Unter dieser Überschrift beschreibt Wiese in drei Kapiteln die Felder, auf denen es

jüdischerseits zur Wahrnehmung und Auseinandersetzung mit der protestantischen
Theologie gekommen war.

Kapitel 3 behandelt das Thema „Judenmission" anhand von Dalman, Delitzsch und
Strack, wobei für die ersten beiden der zeitliche Rahmen bis 1880 ausgeweitet wurde,
da sonst insbesondere die Darstellung von Delitzsch hätte entfallen müssen (er starb
1890). Sie scheint aber nötig, um für Wieses ausschliesslich negative Beurteilung
judenmissionarischer Arbeit das Material zu bieten. Denn der beim alten Delitzsch
gelegentlich vorhandene gereizte Ton gegenüber dem selbstbewusst gewordenen Judentum

seiner Zeit findet bei Strack gerade keine Fortsetzung. Allein mit der Darstellung
Stracks hätte sich der stark wertende Schlussabschnitt (S. 123-130) nicht begründen
lassen. Dass „nach der Jahrhundertwende die antisemitische Agitation an Schärfe verlor"
(so Wiese S. 119), war ja nicht zuletzt das Verdienst von Strack, der insbesondere den
Antitalmudismus von Rohling und anderen dadurch bekämpfte, dass er mit seiner
„Einleitung in den Thalmud" (erstmals 1887, 5. Auflage 1920) das „einzige methodisch
einwandfreie" Werk zur Einführung in die talmudische Literatur überhaupt erarbeitet
hatte (S. 120, Zitat von Immanuel Low). Durch die Herausgabe einzelner Mischna-
Traktate samt Übersetzung sowie die Edition der Münchner Handschrift des
babylonischen Talmud (die von Wiese nicht erwähnt wird) trug er entscheidend dazu bei, der
antitalmudischen „Enthüllungsliteratur" die argumentative Basis zu nehmen. Auch seine

Kenntnis des zeitgenössischen Judentums samt der unterschiedlichen Strömungen
war beträchtlich, wie seine zahlreichen kleineren Arbeiten und Aufsätze zeigen. Der
Vorwurf von Wiese: „Insgesamt setzten sich die Theologen der >Judenmission< trotz
ihrer Kenntnis der zeitgenössischen Literatur nicht differenziert mit der jüdischen
Identitätsdiskussion auseinander, sondern lebten mehr oder weniger von Klischees über die
verschiedenen Strömungen" (S. 129) ist zu pauschal und setzt zudem - obwohl dies
Wiese wiederholt als unsachgemäss ablehnt (z. B. S. 125) - „den Maßstab einer Theologie

nach der Shoah und ihrer Kriterien einer dialogischen Beziehung zwischen
Judentum und Christentum" an. Zu einer solchen „dialogischen Beziehung" gehört eine
beiderseitige Bereitschaft, die damals weder von christlicher noch jüdischer Seite
aufgebracht wurde und wohl auch unter den damaligen Bedingungen noch nicht aufzubringen

möglich war. Denn auch das jüdische Bild des Christentums in Geschichte und
Gegenwart bleibt im ganzen 19. Jahrhundert noch stark von polemischen Topoi der
mittelalterlichen Kontroversliteratur bestimmt und ist wenig um Objektivität oder gar
Verständnis bemüht.

Wiese urteilt zu Recht, „daß eine gleichberechtigte Gesprächssituation mit der Chance

zu wechselseitigen Lernprozessen und der Möglichkeit, Trennendes freimütig namhaft

den einschlägigen Argumenten also bestens vertraut. Für die Verwendung der in
den mittelalterlichen Auseinandersetzungen geformten Argumente in der tagesaktuellen

Apologetik bis heute vergleiche man beispielsweise D.J. Lasker, Jewish
Philosophical Polemics Against Christianity in the Middle Ages, New York 1977, S.

45-104 (über die Trinität), mit D. Berger/M. Wyschogrod, Jews and "Jewish

Christianity", New York 1978 (im selben Verlag), S. 24 — 33. Letzteres ist eine
populäre Schrift, die Juden vor dem Übertritt zum Christentum mit dem Argument

warnt, dass das trinitarische Dogma lediglich für Heiden keine Idolatrie
darstelle, für Juden aber ebendies bedeute.

141



zu machen, nicht möglich war" (S. 130; Hervorhebung R. D.). Aber bemisst er damit
die Verhältnisse am Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts nicht an einem
Ideal, das damals auf beiden Seiten noch gar nicht im Blick war? Er fragt meines
Erachtens zu wenig danach, wie ein solches gemeinsames, offenes Gespräch nach einer
im Vergleich zur jahrhundertelangen Trennungsgeschichte mit wechselseitiger Polemik,
Abgrenzung und Verzeichnung zwischen Juden und Christen schon in der ersten
Generation der „Kennenlernphase" überhaupt möglich gewesen sein sollte. Hier wäre ein
Hinweis darauf hilfreich gewesen, dass selbst das Gespräch zwischen Lutheranern und
Reformierten damals noch nicht selbstverständlich war, von den katholischen
Mitchristen ganz zu schweigen.7 Dass sich die jüdischen Gesprächspartner von Dalman,
Delitzsch und Strack als „zu Objekten degradiert" vorkommen mussten, „deren
religiöse Überzeugung es zu überwinden galt" (S. 130), ist aus den von Wiese beigebrachten

Quellen gerade nicht zu entnehmen, im Gegenteil: sie ärgerten sich zwar über die in
ihren Augen christliche Anmassung, wussten aber sehr genau, dass der Erfolg der
eigentlich judenmissionarischen Bemühungen äusserst gering war, im Protestantismus
selbst zudem nicht unumstritten und nur das Anliegen einer Minderheit, darum das

Judentum auch in keiner Weise bedrohend. Das von Wiese als Überschrift über den
Schlussabschnitt gesetzte Zitat „Wir dürfen nicht wehtun der Hand, die uns wohlthut",
das er als „Schlüsselsatz" für die ambivalente Beziehung von jüdischer Wissenschaft zur
protestantischen Judenmission gebraucht (S. 126), stammt bezeichnenderweise aus dem
Jahr 1883 und bezog sich auf Delitzsch. Es ist meines Erachtens fraglich, ob dieses

Diktum in Bezug auf Strack bzw. die Zeit nach 1900, auf der Wieses Schwerpunkt
liegt, angemessen ist. Dass es auch innerhalb der protestantischen Judenmission eine

Entwicklung gegeben haben könnte, die die Fehler Delitzschs vermied, wird nicht in
Betracht gezogen.

Das folgende, 4. Kapitel beschreibt die Auseinandersetzung zwischen jüdischer und
protestantischer Forschung im Bereich der neutestamentlichen Zeitgeschichte und hier
wiederum insbesondere den historischen Pharisäern als Zeitgenossen und Gegnern Jesu.
Ausgelöst durch Harnacks Vorlesung über das Wesen das Christentums (1900) und
Boussets „Religion des Judentums im neutestamentlichen Zeitalter" (1903) entstand
eine Reihe von jüdischen Gegendarstellungen, worunter Leo Baecks „Wesen des Judentums"

wohl wirkungsgeschichtlich die bedeutendste ist. Ein Glanzstück in Wieses Buch
ist dabei der Abschnitt, in dem er „die strittigen Züge des Bildes Boussets vom
>Spätjudentum<" analysiert (S. 157-169). Hier macht Wiese einerseits deutlich, wie

7 Auf die Unionsbestrebungen zu Beginn des 19. Jahrhunderts folgte in der zweiten
Hälfte ein Wiedererwachen des Konfessionalismus innerhalb des Protestantismus.
Auch in diesen Auseinandersetzungen stand oft eine liberale akademische Minderheit

gegen eine eher konservative kirchliche Mehrheit. Als Reaktion auf den
wachsenden Einfluss des Katholizismus nach dem Kulturkampf entstand 1887 der
„Evangelische Bund zur Wahrung der deutsch-protestantischen Interessen". Im letzten

Viertel des 19. Jahrhunderts erlitt der landeskirchliche Protestantismus einen
gewaltigen Einbruch, indem einerseits Freikirchen und andere religiöse Gemeinschaften

ihm den unbestrittenen Geltungsanspruch streitig machten, andererseits
die Entkirchlichung unter der grossstädtischen Bevölkerung rapide zunahm, so dass

sein Einfluss im öffentlichen Leben und Bewusstsein im Abnehmen begriffen war.
Diese Abwehrstellung, in die sich die protestantischen Kirchen gedrängt sahen,
erschwerte ihr einen offenen Umgang mit dem Judentum, da sie darin keinen
Partner, sondern eher einen weiteren Konkurrenten befürchteten. Über die Berechtigung

einer solchen Haltung kann man streiten, sie scheint mir aber zum Verständnis

der Befindlichkeit auf christlicher Seite von einiger Bedeutung.

142



unterschiedlich die verschiedenen jüdischen Richtungen gegen Bousset argumentierten,
andererseits blickt er an diesem Punkt auch auf den gegenwärtigen Stand der
Forschung. Das verhindert, Bousset einfach über einen antijüdischen Leisten zu schlagen,
indem deutlich wird, dass seine Position (die er, wie Wiese mit Recht hervorhebt, später
modifizierte und dabei die jüdischen Einwände teilweise aufnahm) den historischen
Gegebenheiten des neutestamentlichen Zeitalters nach dem gegenwärtigen Kenntnisstand

in vielem näher steht als die seiner Kritiker. Dass Wiese den abschliessenden Teil
dieses Kapitels dennoch unter die Uberschrift „Diskursverweigerung" stellt, ist mir
angesichts dessen, was er im Vorangegangenen selbst dargestellt hat, unverständlich. So
entsteht der Eindruck, dass schon da der Diskurs als verweigert gilt, wo christliche
Forscher sich von jüdischen Einwänden nicht sofort überzeugen Hessen, sondern auf
ihrer Position verharrten.

Das 5. Kapitel gilt der ,,jüdische[n] Wahrnehmung der protestantischen
Erforschung und Bewertung der hebräischen Bibel" in der Zeit von 1900-1914.
Schwerpunktmäßig geht es um das von Wellhausen entwickelte Bild der Geschichte Israels und
die damit verbundene zeitliche Nachordnung der Tora hinter die Propheten, womit bei
Wellhausen und anderen ein (ab)wertendes Urteil über das Gesetz verbunden war.
Während die jüdische Orthodoxie die mosaische Herkunft des Pentateuch zu verteidigen

suchte und damit in der historisch-kritischen Zunft auf wenig Interesse stiess

(nebenbei: auch christlich-konservative Bemühungen um eine mosaische Verfasserschaft,

wie sie etwa Carl Friedrich Keil, Friedrich Wilhelm Hengstenberg und andere

vertraten, sahen sich mit derselben Missachtung konfrontiert), übernahmen das
konservative und liberale Judentum diese Ergebnisse in den Teilen, die ihren eigenen
Interessen entgegen kamen.

Die dadurch entstandene Kluft zwischen wissenschaftlicher Erkenntnis und
frömmigkeitsgeschichtlicher Bedeutung der Tora versuchte etwa Benno Jacob (den Wiése S.

182-190 exemplarisch würdigt) zu überbrücken, indem er von der „Bibelwissenschaft"
forderte, dass sie „nicht bloß das Richtige feststelle, sondern >die Seele erquicke<, nicht
bloß wahr sei, sondern >den Thoren weise maches nicht bloß korrekt sei, sondern >das

Herz erfreue< [. .]. Nur solche Forschung ist dem wahren Wesen der Bibel adäquat,
und so ohne alle Seitenblicke verstehen kann die Bibel [. .] nur der Jude. Nur der Jude
ist Geist von ihrem Geist, nur er ist ihr unwandelbar treu geblieben und hat nie den
Zusammenhang mit ihr zerrissen" (zitiert S. 185). Dieses Rekurrieren auf eine religiöse
Metaebene (das den Forderungen nach einer geistlichen bzw. pneumatischen Exegese
im protestantischen Lager entspricht), die zudem an das Judesein geknüpft ist, kann
kaum als Gesprächsangebot angesehen werden. Im Gegenteil: hier wird von jüdischer
Seite aus gleichsam nebenbei die Unmöglichkeit einer sachgemässen christlichen
Exegese der Hebräischen Bibel intendiert. Dass die protestantische Theologie sich solchem
Ansinnen verweigerte (das ja nicht nur die wissenschaftliche Beschäftigung, sondern
zugleich die gesamte christliche Glaubenstradition im Umgang mit dem Alten Testament

verwarf), kann meines Erachtens nicht verwundern. Dass Jacob in der protestantischen

Zeitschriftfür die alttestamentliche Wissenschaft seine Dissertation und eine Reihe
von Aufsätzen publizierte bzw. publizieren konnte (S. 183), zeigt immerhin, dass von
protestantischer Seite aus keine grundsätzliche „Diskursverweigerung" vorlag.

Die weiteren Abschnitte des 5. Kapitels widmen sich dem Bibel-Babel-Streit 1902-
1904 und damit verbunden der Frage nach „Wert und Originalität der hebräischen
Bibel" (S. 190-205) sowie dem von jüdischer Seite aus angestrengten Gerichtsprozess
gegen Theodor Fritsch wegen Gotteslästerung 1912/13, bei dem exemplarisch das

„Gottesverständnis der hebräischen Bibel" zur Diskussion stand (S. 206-231).
Insbesondere die unterschiedlichen jüdischen Reaktionen auf das vom Gericht in Auftrag
gegebene Obergutachten Rudolf Kittels werden dabei vorgestellt. Sie alle zeigen die in
diesem Kapitel mehrfach begegnende und bis heute in der jüdischen und christlichen

143



Tradition schwierige Frage, inwieweit wissenschaftliche Ergebnisse (die in der Regel
einen „bilderstürmenden" Charakter besitzen) mit Glaubensüberzeugungen vereinbar
sind bzw. die Konflikte, die entstehen, wenn sie gegeneinander ausgespielt werden.

Die Zusammenfassung des Kapitels steht erneut unter einer negativ formulierten
Uberschrift: „Zwiespältige Erfahrungen mit der protestantischen >Bibelkritik<" (S. 231 —

237). Wiederum sehr kategorisch und absolut formuliert findet sich darin als Fazit, dass

„die protestantischen Alttestamentier [. .] nicht bereit [waren], im religionsgeschichtlichen

Diskurs über die Bedeutung biblischer Überlieferungselemente jüdische Beiträge
als die gleichberechtigter Partner anzuerkennen und sich kritisch mit ihnen
auseinanderzusetzen" (S. 231). Präziser müsste diese Kritik dahingehend formuliert werden, dass

die dominierende protestantische Exegese wenig Bereitschaft zeigte, Beiträge zu akzeptieren

(gleich ob jüdisch, katholisch oder evangelisch-konservativ bzw. biblizistisch), die
sich dem historisch-kritischen Wissenschaftsmodell verweigerten, dass ihr zum Ideal
geworden war. Der Aufweis der „Bedeutung biblischer Überlieferungselemente" im
gegenwärtigen religiösen Vollzug genügte ihnen als wissenschaftlich relevantes Argument
jedenfalls nicht, und daran hat sich bis heute nicht viel geändert. Dass in der Diskussion
um die Bibel und ihren Offenbarungsanspruch „die ureigensten Fundamente" der
jüdischen Tradition auf dem Spiel standen (S. 233) ist unbestreitbar, aber wiederum nicht
weniger auch das Problem der christlichen Theologie und insbesondere der Kirche

gewesen. Es ist eben nicht nur, meines Erachtens nicht einmal in der Hauptsache, ein
Kampf zwischen jüdischer und christlicher Wissenschaft, der hier ausgetragen wurde,
sondern die Auseinandersetzung zwischen wissenschaftlichem und religiösem
Wahrheitsanspruch. Liest man dagegen die letzten beiden Seiten von Wieses Fazit (S. 236-
237), dann entsteht der Eindruck, dass ein direkter Weg von den theologischen
Kontroversen zur nationalsozialistischen Vernichtungspolitik führte.8 Hier hätte man sich
eine stärkere Differenzierung gewünscht.

„Funktion und Wirkung der Herausforderung" (3. Hauptteil)

Mit Kapitel 6 ist der dritte und letzte Hauptteil erreicht. Die jüdische „Wahrnehmung
der protestantischen Theologie", wie sie im zweiten Hauptteil dargestellt wurde, ist
demnach als „Herausforderung" interpretiert, sich des eigenen Standorts innerhalb des
wilhelminischen Deutschlands und insbesondere in Relation zum liberalen Protestantismus

zu vergewissern.5 Von zentraler Bedeutung war dabei die Diskussion um die
„Fortexistenz des Judentums", da vor allem von liberaler protestantischer Seite in den
Jahren zwischen 1900 und 1914 wiederholt mit anmassenden Untertönen der
jüdischen Seite zugemutet wurde, wenigstens formal zum Christentum überzutreten und so
ein - wenn auch nicht religiöses, so doch politisch-nationales - Bekenntnis zur
deutschprotestantischen „Leitkultur" (zum Begriff siehe S. 251-252) abzulegen (eine Position
im übrigen, die von den konservativen Vertretern der „Judenmission" strikt abgelehnt
worden war). Diese Zumutung bewirkte indes eine Rückbesinnung auf jüdisches
Selbstverständnis, das sich nun auch in grosser Freiheit und Deutlichkeit artikulierte und
offensiv die religiöse Überlegenheit über die christliche Dogmatik (als Reaktion auf den
konservativen Protestantismus) und „Sittlichkeit" (in Abgrenzung gegenüber dem li-

8 Vgl. dazu jetzt auch S. T. Katz, Kontinuität und Diskontinuität zwischen christli¬
chem und nationalsozialistischem Antisemitismus, herausgegeben von V. Drehsen,
Tübingen 2001.

9 Das 7. Kapitel behandelt entsprechend die Herausforderung, welche die jüdische
Wissenschaft für die protestantische bedeutete (vgl. S. 294).

144



beralen Protestantismus) vertrat (Leo Baeck, Hermann Cohen, Max Dienemann). Ein
Grund für diese Wendung in der Argumentationsstruktur des liberalen Judentums (das
nach wie vor im Zentrum der Darstellung steht) waren die Angriffe gegen dasselbe aus
den Reihen des orthodoxen wie des zionistisch-nationalen Judentums, deren Beitrag für
die öffentliche jüdische Meinungsbildung in diesem Kapitel erstmals ausführlicher
gewürdigt wird. Auch in dieser innerjüdischen Diskussion sind die Sympathien Wieses
deutlich erkennbar: sie gehören dem Ansatz von Leo Baeck und Claude G. Montefiore,
die auf die gemeinsamen Elemente zwischen Judentum und Christentum hinwiesen
(allerdings, insbesondere bei Baeck, in einer sehr vereinfachten, schematischen und auf
Dauer wenig überzeugenden Weise), während Wiese Max Dienemann vorwirft, „daß er
mit seiner abstrakten, stark typisierenden Gegenüberstellung von Christentum und
Judentum eine differenzierte historische und theologische Verhältnisbestimmung eher"
verhindert habe (S. 285). Das ist ein Urteil, das meines Erachtens auf Baeck mehr
zutrifft als auf Dienemann.

Auch die „Auswertung" dieses Kapitels steht unter einer negativ formulierten
Überschrift, indem Wiese das Bubersche Stichwort der „Vergegnung" als Leitmotiv wählt (S.
288). Sein Resümee, wonach „eine kritische Bewertung des gesamten Diskurses über die
Affinität zwischen liberalem Judentum und liberalem Protestantismus" ergebe, dass er
„letztlich nicht als Chance zum offenen Gespräch genutzt wurde, sondern vielmehr zu
einer wachsenden Entfremdung führte" (S. 286), vermag ich nicht zu teilen. Wiese hat

- allerdings nur in einer Fussnote und nur, um daraus ein weiteres negatives Beispiel zu
gewinnen (S. 172 Anm. 161) - selbst darauf hingewiesen, dass die protestantischen
Theologen Emil Schürer, Karl Budde, Eduard König, Carl Siegfried, Hermann L.
Strack, Wilhelm Nowack und andere an der Jewish Encyclopedia (1901-1906)
mitarbeiteten, desgleichen, dass sich jüdische und christliche Wissenschaftler zunehmend
gegenseitig rezensierten und auch vereinzelt Aufsätze in den Zeitschriften der jeweils
anderen Seite veröffentlicht wurden. Dass dies keine Hinweise einer „wachsenden
Entfremdung", sondern erste Anzeichen eines vorsichtigen Aufeinander-Zugehens darstellten,
zeigt meines Erachtens die Entwicklung unmittelbar vor, während und nach dem
Ersten Weltkrieg, die Wiese in seinem 7. Kapitel unter der Überschrift „Die Rezeption der
Wissenschaft des Judentums durch die protestantische Universitätstheologie 1900-
1914" darstellt (insbesondere die Jahreszahl 1914 darf hier nicht allzu wörtlich genommen

werden). Zwei unterschiedliche protestantische Rezeptionsweisen der Wissenschaft
des Judentums werden in diesem Kapitel deutlich: einmal das Bemühen um eine sach-

gemässe wissenschaftliche Erforschung der grundlegenden jüdischen Quellen (insbesondere

der rabbinischen Literatur), zum anderen die Unterstützung und Förderung des
alten jüdischen Anliegens um eine universitäre Berücksichtigung der Wissenschaft des

Judentums.
Das Bemühen um eine eigenständige „Christliche Talmud-Gelehrsamkeit", zeigt

Wiese an den Beispielen des christlichen Rabbinisten Paul Fiebig und dem Projekt der
„Giessener Mischna" auf, deren erste Bearbeiter allerdings entweder in Rabhinicis völlig
ahnungslos oder aber dezidierte Antisemiten waren.10 Die Kritik, die die ersten Bände

10 Über den, allerdings offenbar an der ablehnenden jüdischen Haltung gescheiterten
Versuch, von Anfang an jüdische Gelehrte heranzuziehen, berichtet M. Brocke in
seiner Rezension des Buches in: Kalonymos 'ill (2000), S. 3-7. Brocke informiert
darin aus einem Brief des Verlegers Alfred Töpelmann vom 16. April 1913, worin
es unter anderem heisst: „Daß die jüdischen Theologen sehr viel daran auszusetzen
haben würden, war uns von vornherein klar, und es wurde uns immer klarer
dadurch, daß es nicht gelingen wollte, wenigstens in den Jahren, in denen die Sache in
[r/'c] Werden war, die Mitarbeiterschaft jüdischer Gelehrter zu erlangen. Da beka-

145



darum sowohl von jüdischer wie christlicher Seite erfuhren, war darum nur allzu
berechtigt und blieb auch nicht ungehört, wie der Fortgang der „Giessener Mischna" nach
1918 belegt. Die von Wiese als Beispiele für eine christliche Judaistik genannten
Vertreter besassen indes keine so „klare Ausnahmestellung", wie er für Fiebig in Bezug auf
die „protestantische[. .] Mehrheitstheologie" (S. 315) formulierte. Denn auch hier
wäre erneut auf Strack zu verweisen (dessen historische und philologische Arbeiten
sowie seine Textausgaben keinerlei „missionarischen" Beigeschmack hatten), desgleichen
auf Adolf Schlatter, den Wiese überhaupt nicht erwähnt, sowie auf Paul Billerbeck, der
nur einmal mit einer unbedeutenden Fussnote vorkommt. Auch das - infolge des

Krieges - gescheiterte Grossprojekt „Quellen der Religionsgeschichte" der Königlichen
Gesellschaft der Wissenschaft in Göttingen (S. 333-335), in dessen Planungen und
Vorarbeiten jüdische Forscher von Anfang an miteinbezogen waren, verweist auf die
grundsätzliche Akzeptanz, die die Wissenschaft des Judentums innerhalb der protestantischen

Theologie erlangt hatte. Die Tendenz ging eindeutig zu gemeinschaftlichen
Projekten, zunächst vorwiegend im editorischen Bereich, und weniger zu einer christlichen

Judaistik im Sinne eines „Kampfmittels" gegen das Judentum, wiewohl
apologetische Absichten auch auf protestantischer Seite eine Rolle spielten.

Der veränderten protestantischen Wahrnehmung der Wissenschaft des Judentums
entsprachen die verschiedenen Bemühungen und Initiativen evangelischer Professoren,
der Wissenschaft vom Judentum und ihren jüdischen Vertretern einen auch
institutionell-universitär angemessenen Rahmen einzuräumen. Damit nahmen sie ein Anliegen
auf, das von Anfang an im Zentrum des (liberalen) jüdischen Emanzipationsbemühens
stand, nämlich die Einrichtung von judaistischen Lehrstühlen bzw. einer eigenen
jüdischen Fakultät in Analogie zu den protestantischen bzw. katholischen Fakultäten.
Damit verbunden war die - unter den protestantischen und teilweise auch jüdischen
Unterstützern und Förderern dieses Bemühens allerdings nicht unumstrittene -
Forderung, dass diese Lehrstühle ausschliesslich mit Juden zu besetzen seien, da „ein
Andersgläubiger [. .] nicht die Wissenschaft einer lebendigen Religion, unserer Religion
vortragen" kann (so Hermann Cohen, zitiert S. 297-298). Dass der Staat und
insbesondere die philosophischen Fakultäten vermeiden wollten, dabei einen „Präzendenz-
fall" (vgl. S. 300) zu schaffen, ist verständlich (so auch Wiese), wenngleich er angesichts
der sonstigen Besetzungspolitik wohl nicht zu Unrecht von einer „Schutzbehauptung"
spricht. Auch unter den jüdischen Befürwortern dieses Anliegens gab es Stimmen, die
sich gegen diese Forderung aussprachen. In diesem Zusammenhang wurde auch die
staatskirchenrechtliche Stellung der christlichen theologischen Fakultäten von jüdischer
Seite aus dahingehend problematisiert, dass der Staat entweder allen Religionen (wobei
es de facto nur um die jüdische neben der christlichen ging) eine solche theologische
Fakultät zugestehen und finanzieren müsse oder aber keiner. D. h. auch hier meldete
sich wieder das rechtliche Problem zu Wort, inwieweit aus dem juristischen Gleichheitssatz

die gleiche Behandlung von Verschiedenem abgeleitet werden kann. Erschwert
wurde die ganze Debatte aber auch dadurch, dass sich die jüdischen Vertreter nicht auf

men wir von allen angefragten Juden Absagen, und so ist es denn gekommen, daß
wir unter den Mitarbeitern wenigstens keinen Juden nennen können. Die Absagen
haben uns ja nicht allzusehr verwundert, denn es ist begreiflich, daß die Juden
dieses Gebiet als ihnen allein zustehend betrachten und der Ansicht sind, daß ein
christlicher Theologe dabei überhaupt nichts zu suchen habe." Zum Fortgang der
„Giessener Mischna" und der Mitarbeit jüdischer Gelehrter siehe R. Deines, Die
Pharisäer. Ihr Verständnis im Spiegel der christlichen und jüdischen Forschung seit
Wellhausen und Graetz, Tübingen 1997 Wissenschaftliche Untersuchungen zum
Neuen Testament 1/101), S. 409.

146



eine Forderung einigen konnten und so nicht mit einer Stimme auftraten. In Wieses

Darstellung kommt erneut ausschliesslich die jüdische Auslegung der rechtlichen Situation

zu Wort, die Angemessenheit der erhobenen Forderungen (und die damit verbundenen

utopischen Erwartungen) wird nach meinem Empfinden zu wenig kontextuali-
siert. So werden auch in diesem Abschnitt die jüdische Wissenschaft mit ihrem berechtigten

Anliegen und die staatlich privilegierte protestantische Theologie, die das jüdische

Anliegen nicht zu verstehen vermochte, zu statisch einander entgegengestellt."
Dass über dem „Wie" einer angemessenen Berücksichtigung der Judaistik an der

Universität heftige Debatten in allen beteiligten Gremien enstanden, sollte dagegen
nicht allzu sehr befremden und gehört bis heute zur „Universitätspolitik". Leider
reflektiert Wiese bei der Auswertung der eingereichten Gutachten protestantischer
Verfasser nicht darüber (vgl. etwa S. 328-329), dass solche Gutachten nicht notwendigerweise

in allem die wirkliche Haltung des Antragsstellers abbilden, sondern auch im
Hinblick auf die verfasst wurden, die sie zu lesen und darüber zu befinden hatten.

Diese unterschiedlichen und vielversprechenden Ansätze einer ernsthaften Rezeption

der Wissenschaft des Judentums durch den Protestantismus ist von Wiese — anders
als in den bisherigen Kapiteln - nicht nur mit einer abschliessenden Auswertung,
sondern auch mit einer „Einführung" versehen worden. Sie definiert vorab „die Bedingungen

einer dialogischen Annäherung" (S. 294-295) und ist offenbar nur dazu da, den
Leser davor zu warnen, sich von dem, was er im Anschluss zu lesen bekommt, einnehmen

zu lassen und ihm einzuschärfen, dass die jüdische Hoffnung auf einen
gleichberechtigten Diskurs, „in dem die Partner mit der Wahrheit der jeweils anderen Religion
rechneten", nach wie vor enttäuscht wurde (vgl. S. 355ff. die „Auswertung", wo nur
noch von „enttäuschte[r] Hoffnung auf Partizipation" die Rede ist). Man gewinnt hier
wie so oft beim Lesen dieses Buches den Eindruck, dass nur das vollständige Erfüllen
aller jüdischen Wünsche und Erwartungen (wobei diese in den verschiedenen

Strömungen alles andere als einheitlich und nicht selten sogar vollständig gegensätzlich
waren, vgl. etwa S. 337 Anm. 124 und S. 344-345) vor dem Urteil hätte bewahren
können, dem nationalsozialistischen Wüten direkt oder indirekt Vorschub geleistet zu
haben (vgl. S. 368-369).

D Nur ein Beispiel. Wiese zitiert aus einem Vortrag von Ignaz Ziegler, den dieser
1907 zum Thema „Universitätsprofessuren für jüdische Theologie" gehalten hatte.
Er forderte die jüdischen Gemeinden auf, solche Lehrstühle zu finanzieren, da
staatlicherseits eine solche Förderung nicht zu erwarten sei. Die Begründung ist nun
allerdings bedenkenswert. In Wieses Paraphrasierung lautet sie so: „Solange die
Wissenschaft von der Theologie beherrscht werde, werde sie das Denken der
gesellschaftlichen Eliten im judenfeindlichen Sinne bestimmen; gerade deshalb
verspreche allein vorurteilslose Forschung einen Wandel - wie >das Gift vom Geiste

ausgegangen, muß auch die Heilung bei ihm beginnend' (S. 296). Meines Erachtens

sollte so eine Position nicht unkommentiert bleiben, denn sie offenbart eben
auch eine verzerrte Wahrnehmung der protestantischen Theologie: weder hatte sie

zu Beginn des 20. Jahrhunderts die wissenschaftliche Meinungsführerschaft inne,
noch besass sie an den Universitäten eine Stellung, die es ihr erlaubt hätte, auf
andere Wissenschaften inhaltlich oder nachhaltig wertorientierend einzuwirken.
Zum anderen ist ihre Charakterisierung als „Giftküche", die nun, mit einer
jüdischen Apotheke geheilt, neutralisiert werden müsste, wenig differenziert. Diese Aussage

(und zahlreiche weitere Belege Hessen sich in Wieses Buch finden) ist zudem
ein Hinweis darauf, dass in jüdischen Gelehrtenkreisen die Meinung herrschte, dass

die dem Judentum begegnende Ablehnung lediglich auf fehlendem Wissen über das

Judentum beruhe. Das ist sicherlich auch ein Grund, aber kaum ausreichend, um
die Phänomene des Antijudaismus oder des Antisemitismus zu erklären.

147



Am Ende des Kapitels stehen in Wieses Sicht der Dinge darum lauter enttäuschte
Hoffnungen (trotz des ersten Satzes, wo von „den positivisten Erfahrungen der
Wissenschaft des Judentums" zu lesen ist). Aber dass sich zwischen jüdischer und christlicher

Forschung keine weitergehende „Vergegnung" ereignet hat, zeigt die sich anschliessende,

lediglich durch den Ersten Weltkrieg unterbrochene Entwicklung in den Zwanziger

Jahren. Als Beispiele sei auf die jüdische Mitherausgeberschaft der „Giessener
Mischna" (Samuel Krauss, vgl. S. 326-327) verwiesen sowie an die Mitarbeit einer

ganzen Reihe jüdischer Gelehrter (unter anderem Leo Baeck, Ismar Elbogen, Max
Dienemann) an der 2. Auflage des wichtigsten protestantischen Lexikons Die Religion in
Geschichte und Gegenwart (S. 357). Auch die Namenserweiterung der Zeitschrifi für die
alttestamentliche Wissenschaft ab 1924 durch und die Kunde des nachbiblischen Judentums
(bis 1936) verdient hier Erwähnung. All dies weiss und erwähnt Wiese, aber es reicht
ihm nicht. Es sind nur „einzelne Anzeichen" (S. 356), aber keine wirkliche Wende. Das

von Wiese in der Einleitung postulierte methodische Prinzip wird von ihm im Rahmen
der Darstellung nirgends aufgerufen. Auf S. 18 hatte er geschrieben: „Dabei sollten
nicht der Erkenntnisstand der gegenwärtigen Dialogansätze zwischen Judentum und
Christentum oder die normative Dimension des Begriffs >Dialog< zum Kriterium der
Beurteilung der jüdisch-protestantischen Beziehungen in der wilhelminischen Zeit
erhoben werden. Vielmehr wird der zeitgenössische Anspruch herausgearbeitet, den
Rabbiner und Gelehrte stellten, nämlich in ihrer Deutung des Judentums, seiner Geschichte,

Kultur und religiösen Tradition, ernstgenommen zu werden. Einzig diese Forderung,
zu der sich die protestantische Theologie verhalten mußte, stellt den Maßstab dafür dar,
ob letztere dem Judentum in ihrer Zeit und unter den damaligen Möglichkeiten der
Erkenntnis gerecht geworden ist oder nicht" (Hervorhebungen im Original). Das aber
sei daran zu bemessen, „ob sie sich von der Wissenschaft des Judentums zu einem
Wandel ihrer Werturteile, Einstellungen und Forschungsergebnisse herausfordern ließ"
(S. 18). Im Gegensatz zu Wiese bin ich der Meinung, dass dies in der Zeit bis 1914
tatsächlich in nicht unerheblichem Ausmass der Fall war und auch noch eine Zeit lang
über das Ende des Ersten Weltkrieges hinaus wirksam blieb. Die katastrophale
Verschlechterung der Beziehung ist darum nicht in erster Linie das Ergebnis eines unerhört
gebliebenen Gesprächsangebots, sondern weit stärker, als dies Wiese in den Blick
nimmt, eine Folge der durch den Krieg ausgelösten sozialen und gesellschaftlichen
Umbrüche und Verunsicherungen.

„Ein Schrei ins Leere?" (Epilog)

Im „Epilog", ganz aus der Perspektive des Scholem-Zitats vom „Schrei ins Leere"

geschrieben (und in gewisser Weise der Fiktion, dass die Shoah hätte verhindert werden
können, wenn die protestantischen Theologen sich diesem „Schrei" nicht verweigert
hätten), wird zwar das Bild „einer prinzipiellen protestantischen Diskursverweigerung"
(S. 362) relativiert, aber die „Vision von einer dialogischen Beziehung zwischen Judentum

und Christentum in einer pluralistisch verstandenen deutschen Kultur", die die

jüdischen Forscher ihren „christlichen Kollegen" entgegenhielten, blieb gleichwohl
unerfüllt (S. 363). Ob das jüdische Ideal mit dieser Terminologie adäquat umschrieben ist,
erscheint mir zweifelhaft, da weder „Dialog" noch „Pluralismus" nachweisbare Konzepte

zu Beginn des 20. Jahrhunderts sind. Dass ausschliesslich der protestantischen Seite
„exklusive Wahrheitsansprüche" vorgehalten werden (S. 363), ist mir als sachliches

Argument ebenfalls nicht nachvollziehbar. Weil dieses Argument jedoch bis heute im
christlich-jüdischen Dialog eine wesentliche Rolle spielt, sei darauf abschliessend etwas
näher eingegangen.

148



Zum ersten Mal begegnet diese Argumentation bei Wiese S. 102 — 103 im
Zusammenhang mit Delitzsch und Abraham Berliner. Dessen Position umschreibt Wiese wie
folgt: Berliner liess „sich von der auch in der Orthodoxie wirksamen theologischen
Konzeption leiten, nach der das Christentum als >Tochter des Judentums< bis hin zur
universalen Anerkennung des Judentums zum Träger der Offenbarung Israels für die
Völker bestimmt sei." Dieses auf Maimonides zurückgehende Theologumenon in
Bezug auf Christentum und Islam, das dann von Leo Baeck wirkungsgeschichtlich bedeutsam

wieder aufgenommen wurde, kommentiert Wiese so: „Dahinter verbarg sich eine
theologisch reflektierte Verhältnisbestimmung von Judentum und Christentum, die
trotz Wahrheitsanspruch und Treue zum eigenen Glauben die Wahrheit des anderen
nicht verschweigen mußte. Sie war deshalb nicht dazu gezwungen, weil sie die Prärogative

Israels inklusiv dachte, insofern sie dem Christentum nicht nur ein
selbstverständliches Existenzrecht, sondern auch eine religiöse Bedeutung zugestand." Diese
Charakterisierung ist es, die ich nicht verstehe. Denn mir erscheint dieses Modell
konzeptionell von dem angeblich exklusiven christlichen nur graduell verschieden, indem ja
auch die christliche Wahrheit nur als eine vorübergehende, nämlich „bis zur universalen
Anerkennung des Judentums" reichende, verstanden ist. Die zugestandene „religiöse
Bedeutung" ist demnach inhaltlich und zeitlich begrenzt, wenn auch die Begrenzung
erst in der Zukunft liegt. Das Christentum ist zusammen mit dem Islam nichts weiter
als die Propädeutik für die Völker der Welt, sozusagen der erste Schritt auf dem Weg
zur reinen Gotteserkenntnis, wie sie im Judentum schon immer bestand. Nach Baecks

Biograph A. H. Friedländer unternahm es dieser, „in einer christlichen Welt das Judentum

als die Norm zu setzen und das Christentum an diesem Maßstab zu messen und
für fehlerhaft zu erklären" (zitiert S. 139). Aber auch dies wertet Wiese positiv, weil
Baeck darin „Achtung vor Jesus und dem Christentum" erkennen lasse und diesem
„seine Gültigkeit im Sinne einer Beteiligung an der religiösen Mission des Judentums"
zuerkenne. Das ist eine eindeutige und hilfreiche Position, weil sie eine klare
Verhältnisbestimmung bietet. Nur: wie sollten und sollen protestantische Theologen, die sich
ihrer eigenen religiösen Tradition verpflichtet wissen, dazu einfach „Amen" sagen können

bzw. auf ihre eigene Verhältnisbestimmung von Christentum und Judentum
verzichten? Wenn Christen im Gefolge von Rom 11,26 bekennen, dass am Ende „ganz
Israel" in Jesus den von Gott gesandten Messias Israek erkennen wird, dann entspricht
die Struktur dieser Hoffnung in meinen Augen exakt dem, was Wiese als jüdisches
Toleranzmodell empfiehlt, nur dass mir nicht klar ist, warum das eine „inklusiv" und
das andere „exklusiv" ist (vgl. S. 116, wo Strack dafür gerügt wird, das Judentum nur als

„Vorstufe" des Christentums gelten zu lassen, ebenso 127). Selbst die problematische
Position, wonach das Judentum seine historische Sendung mit dem Kommen Jesu
vollendet habe, argumentiert strukturell auf derselben Ebene mit dem einzigen
Unterschied, dass sie den Abschluss der vorbereitenden Phase in der Erziehung des

Menschengeschlechts bereits in der Vergangenheit sieht, während sie jüdischerseits erst
zukünftig erwartet wird. Der von Wiese postulierte und der jüdischen Position im
Unterschied zur christlichen zugebilligte „eschatologischej. .] Vorbehalt", der das Ende
der Geschichte im Vertrauen auf Gottes Liebe gerade offen lässt, wird nach meinem
Eindruck von beiden Seiten negiert, weil beide überzeugt sind, dass am Ende die von
ihnen vertretene Wahrheit für alle gilt. Wäre es darum nicht sinnvoller und notwendiger,

nach einem Modell religiöser Toleranz zu suchen, das es den Vertretern der
jeweiligen Religion erlaubt, sich zu der Tradition und dem damit verbundenen
Wahrheitsanspruch der je eigenen Religion positiv zu bekennen und sich dennoch des Rechts
der anderen auf eine andere Entscheidung bewusst zu sein und für dieses Recht auch
einzutreten?

Wieses Buch ist zu gut, um es einfach nur zu loben. Es ist eine spannende und
wichtige Lektüre gerade darin, dass es „Anfragen" provoziert. Dafür ist dem Verfasser
ausdrücklich zu danken.

149


	Wissenschaft des Judentums und protestantische Universitätstheologie im wilhelminischen Deutschland : Anfragen zu einem wichtigen neuen Buch von Christian Wiese

