Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 57 (2001)

Artikel: Wissenschaft des Judentums und protestantische Universitatstheologie
im wilhelminischen Deutschland : Anfragen zu einem wichtigen neuen
Buch von Christian Wiese

Autor: Deines, Roland
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961018

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wissenschaft des Judentums und
protestantische Universititstheologie
im wilhelminischen Deutschland

Anfragen zu einem wichtigen neuen Buch von

Christian Wiese
von Roland Deines™

Die 1997 eingereichte und 1999 in der renommierten Schriftenreihe wissenschaftlicher
Abbhandlungen des Leo Baeck Instituts als Band 61 veroffentlichte Dissertation des evan-
gelischen Theologen Christian Wiese kann schon jetzt ohne Ubertreibung als ein Mei-
lenstein in der Erforschung der vielfiltigen Beziehungen oder eben Nichtbeziehungen
von protestantischer Theologie und Wissenschaft des Judentums in dem abgegrenzten
Zeitraum von 18901914 bezeichnet werden.'! Seit ihrem Erscheinen ist die Arbeit
vielfach und positiv erwiihnt und rezensiert worden. Mit Recht, handelt es sich doch
um ein im besten Sinne spannendes Buch, das viele bekannte und etliche weniger
bekannte Vorginge und Personen in einem neuen Licht und einer ungewdhnlichen
Perspektive zeigt. Konsequent ist die Analyse des gewihlten Zeitabschnitts aus der
jidischen Sichtweise dargestellt, d. h. Wiese fragt und beschreibt, wie jiidische Gelehrte
und die jiidische Presse die protestantische Universititstheologie und ihre Aussagen zum
Thema Judentum bzw. ihr Verhiltnis zur gegenwirtigen jiidischen Gemeinschaft wahr-
nahmen und wie sie darauf — sowohl wissenschaftlich als auch emotional als Angehérige
einer religiosen Minderheit — reagierten. Das dazu herangezogene unpublizierte Archiv-
material, darunter zahlreiche Privatschreiben aus der Korrespondenz der behandelten
Gelehrten, bietet mit der Auswertung der jiidischen Zeitungen und Zeitschriften ein
differenziertes Bild der jiidischen Gelehrten- und grossbiirgerlichen Lebenswelt im wil-
helminischen Deutschland. Dagegen ist die , protestantische Theologie®* sehr viel mo-

" Dr. Roland Deines, Steglen 72, D-71083 Herrenberg.

V' C. Wiese, Wissenschaft des Judentums und protestantische Theologie im wilbelmini-
schen Deutschland. Ein Schrei ins Leere?, Tiibingen: Mohr Siebeck 1999 (= Schrif-
tenreihe wissenschaftlicher Abhandlungen des Leo Baeck Instituts 61), [ XXV + 507
S.], ISBN 3-16-147201-2. Die Arbeit wurde bei Heinz-Eduard Todt (1918 —=1991)
begonnen und nach dessen Tod von der inzwischen ebenfalls verstorbenen Leonore
Siegele-Wenschkewitz (1944 —1999) betreut.

2 Genauer: in ihrer exegetischen, vorzugsweise neutestamentlichen Ausprigung, denn
die systematische, kirchenhistorische und praktische Theologie, die alle ebenfalls
mit der Frage des Judentums konfrontiert waren, werden nur selten beriihrr.

137



nolithischer geschildert. Die methodische Primisse, die Darstellung konsequent aus
jlidischer Perspektive heraus anzulegen, fithrte dazu, dass Wiese die (in der Tat teilweise
beschimenden) christlichen Positionen nicht in gleicher Weise historisch und theolo-
gisch situiert, wie er dies in Bezug auf jiidische Positionen und (gelegentlich heftige)
Polemik tat. In dieser Hinsicht ist das Buch parteiisch. Das Vorwort von Susannah
Heschel (S. VII — X) bestitigt diesen Eindruck. Das macht den Reiz und das Verdienst
dieses Werkes aus, aber in gewisser Weise eben auch seine Grenze. Man kann das Buch —
und soll es wohl auch nicht — als gleichsam ,betroffener protestantischer Theologe
nicht ohne Beschimung lesen. Es ist in dieser persdnlichen Sicht keine leichte, sondern
eine zutiefst moralische und hoffentlich auch heilsame Lektiire. Gleichwohl ist eine
Auseinandersetzung damit meines Erachtens nétig und soll im Folgenden auch versucht
werden, weil ich meine, dass die von Wiese gewihlte Perspektive die heute notwendige,
gegenseitige Wahrnehmung von jiidischer und christlicher Wissenschaft eher erschwert
als erméglicht. Das wird besonders deutlich in den die insgesamt sieben Kapitel (die zu
drei Hauptteilen verbunden sind) abschliessenden Zusammenfassungen, in denen Wie-
se das zuvor Dargestellte ganz bewusst werter. Auch in diesen Wertungen folgt er wei-
testgehend der zeitgendssischen jiidischen Perspektive und macht sich zu deren Anwalt.
Hier jedoch scheint mir aus methodischen Griinden eine stirkere Bemiithung um Ob-
jektivitit im Sinne des audiatur er altera pars notig und — aufgrund der zeitlichen
Distanz zwischen Berichtetem und dem Berichterstatter — auch moglich gewesen.

Die Problematik einer Wertung, die nur eine Seite verstehen will und die andere
nur in partem malam darstellt, soll im Folgenden anhand der einzelnen Kapitel des
Buches aufgezeigt werden. Da Wiese die systematischen Auswertungen jeweils am Ende
des Kapitels vornimmt und auf eine Schlussauswertung zu Gunsten eines ,Epilogs®
verzichtet (vgl. Einleitung S. 25), legt sich eine solche Vorgehensweise nahe, die dariiber
hinaus den Vorteil hat, die Hauptlinien des Buches vorzustellen und damit zur eigenen
Lektiire einzuladen.

»Der Kontext der Begegnungen und Kontroversen® (1. Hauptteil)

Der Eingangsteil bietet zuniichst einen Uberblick iiber ,,Die politische und gesellschaft-
liche Situation der jiidischen Gemeinschaft im wilhelminischen Deutschland (1890 —
1914)“ (= Kapitel 1). Im Mittelpunkt steht dabei der jiidische Liberalismus, dessen
Perspektive iiberhaupt iiber weite Teile die Darstellung dominiert. Dass damit nur ein —
wenn auch grosser und einflussreicher — Teil des Judentums reprisentiert ist, wird nicht
recht deutlich. Weiter fillt auf, dass Wiese ausschliesslich das stidtisch-(gross)biirger-
liche Judentum im Blick hat (verstindlicherweise in gewisser Weise, weil nur dieser
intellektuell geprigte Bevolkerungsteil literarisch fassbar ist), etwas verkiirzt konnte so-
gar gesagt werden, dass in diesem Abschnitt vor allem die Berliner Situation zu Wort
kommt. Das mag damit zusammenhingen, dass auch die wissenschaftliche Aufarbei-
tung dieser Epoche in Deutschland von jiidischer Seite aus vielfach von Gelehrten
ausging, die biographisch ihre Wurzeln in diesem Kontext hatten bzw. haben. Gerade
darum wire gelegentlich eine deutlichere Distanz des Autors zu den mit der Darstellung
vermittelten Wertungen hilfreich gewesen. So aber wird der Leser hineingenommen in
die Erwartungen und Enttiuschungen des liberalen Judentums beziiglich ,.einer offenen
liberalen und sikularen Gesellschaft® (S. 31), die Wiese als Erwartung ,der jiidischen
Gemeinschaft® ausgibt. Als Feindbild gestaltet Wiese dabei den christlichen Charakter
des preussischen Staates, den ,die Vertreter des Judentums“ (wieder miisste es heissen:
des liberalen Judentums) bekimpften (vgl. S. 35-42): ,Die Vertreter des Judentums
protestierten grundsitzlich gegen die Idee eines »christlichen Staates, wie er vor allem
von konservativen Zeitgenossen propagiert wurde, und forderten immer wieder die

138



Trennung von Staat und Kirche oder aber eine Gleichstellung der jiidischen Religion
hinsichtlich der den christlichen Kirchen gewihrten Rechte.“? Der in diesem Zusam-
menhang erhobene Vorwurf ist, dass Preussen sich nicht in eine sikulare und offene
Gesellschaft transformieren (lassen) wollte. Das Ideal des Verfassers bzw. derer, fiir die
er spricht, wird dabei zur Norm schlechthin. Dahinter steht das bis heute brennende,
aber eben wungeliste Problem, das sich in der wenig gliicklichen Debatte um eine deut-
sche ,Leitkultur® wieder zu Wort meldete, inwieweit nimlich eine gesellschaftliche,
geschichtlich gewordene und ihrer Geschichte bewusste Mehrheit ihre Normen und
Ideale gegeniiber einer Minderheit iiberhaupt behaupten und verteidigen darf, ohne
dass daraus eine Verletzung des Gleichheitsgrundsatzes abgeleitet wird.* Zudem stellt
sich die Frage, ob Religionsfreiheit gleichbedeutend ist bzw. sein muss mit der religicsen
Neutralitit eines Staates, was zumindest fiir Preussen nicht gilt.’ In Wieses Darstellung
wird zu wenig deutlich, dass in den rechtlichen Fragen zwei verschiedene Auffassungen
des Staatskirchenrechts miteinander konkurrierten, die auf unterschiedliche Interpre-
tationen der Verfassung zuriickgehen. Problematisch erscheint dabei, dass Wiese aus-
schliesslich die (auch hier wieder miisste wohl gesagt werden: eine) jiidische Sichtweise
derselben darstellt, ohne daneben zumindest zu verstehen zu geben, dass auch die
»protestantische” Interpretation verfassungskonform war. So entsteht jedoch der Ein-
druck einer willkiirlichen Unterdriickung jiidischer Rechte durch den Staat und seine
Beamten. Das ist einerseits natiirlich durch die Entscheidung Wieses bedingt, die
Vorginge konsequent aus jiidischer Perspektive und aufgrund der jiidischen Rezeption

3 S.39. In Anm. 58 zitiert er den Griinder der Allgemeinen Zeitung des Judentums,
Ludwig Philippson, der 1861 als Ziel vorgab: ,,Erst wenn alle Kulte einen gleichen
oder gar keinen Anspruch auf die Staatsmittel- und anstalten haben, [...] ist die
vollstindige Gewissens- und Glaubensfreiheit besiegelt.”

4 So erhielt z. B. auch die katholische Kirche in Frankreich 1801 (trotz des Gleich-
heits-Ideals der franzosischen Revolution) als ,Religion der Mehrheit der Franzo-
sen® eine hervorgehobene 6ffentliche Position und privilegierte Stellung im Staat,
so M. Heckgr, Das Auseinandertreten von Staat und Kirche in Deutschland seit
der Mitte des 19. Jahrhunderts, in: Zeitschrift fiir evangelisches Kirchenrecht 45
(2000), S. 173-200, hier: S. 175.

> Vgl. Artikel 14 der ,Verfassungsurkunde fiir den Preulischen Staat“ vom 31. Ja-
nuar 1850: ,Die christliche Religion wird bei denjenigen Einrichtungen des Staats,
welche mit der Religionsiibung im Zusammenhange stehen, unbeschadet der im
Art. 12 gewihrleisteten Religionsfreiheit zum Grunde gelegt® (zitiert nach E.R.
HuBERr, Dokumente zur deutschen Verfassungsgeschichte. Band 1: Deutsche Verfas-
sungsdokumente 1803 — 1850, Stuttgart *1978). M. Heckel schreibt in seinem Anm.
5 genannten Aufsatz zum Phinomen der abgestuften ,Paritit der Religionsgesell-
schaften®, die fiir das ganze 19. Jahrhundert (und in gewisser Weise bis heute fiir
Deutschland) charakteristisch ist: ,Das Paritdtensystem suchte Gleichheit also
durch die Verschiedenbehandlung des Verschiedenen in gleichmifiger Abstufung je
nach der verschiedenen Struktur, Zielsetzung und éffentlichen Bedeutung der Re-
ligionsgesellschaften fiir Staat und Gesellschaft zu realisieren. Der Staat befand sich
im Ubergang vom christlichen Konfessionsstaat zum parititisch-christlichen Staat
(mit Ausrichtung auf die beiden Groflkirchen) und dann zum weltlich-neutralen
Staat; er nahm dabei die Kompetenz zu einer aktiven Religionspolitik nach eigenen
schristlichen« Maflstiben in Anspruch. So kam es zur komplizierten Kombination
verschiedener Gleichheitsformen® (S. 196). Vgl. dazu auch M. Heckev, Gleichheit
oder Privilegien? Der Allgemeine und der Besondere Gleichheitssatz im Staatskirchen-
recht, Tiibingen 1993 (= Jus Ecclesiasticum 47), S. 30—35 und ofter.

139



darzustellen. Aber nicht véllig geklirt erscheint mir, ob diese Perspektivitit nur fiir die
zeitgendssische Darstellung (also schwerpunketmissig fiir die letzten Jahrzehnte des 19.
Jahrhunderts und die ersten beiden des 20. Jahrhunderts) gelten soll oder auch fiir die
wissenschaftliche Aufarbeitung der darin zur Sprache kommenden Sachverhalte. Sieht
man die Anmerkungen auf die in diesem Abschnitt verwandte Literatur durch, dann
fille auf, dass die Darstellung fast ginzlich auf Sekundirliteratur jidischer Autoren
basiert, ohne dass das wertende Element dieser Arbeiten methodisch reflektiert wird.

Das zweite Kapitel des 1. Hauptteils informiert iiber ,Selbstverstindnis und For-
schungsbedmgungen der Wissenschaft des Judentums®, d. h. iiber ihre die Entstehung
sowie ihre unterschiedliche Ausprigung an den drei jiidischen Seminaren in Breslau
und Berlin. Wichtig ist der abschliessende Abschnitt, in dem Wiese das doppelte An-
liegen der Wissenschaft des Judentums benennt: einmal den Anspruch, in den histo-
rischen und theologischen Wissenschaften einen gleichberechtigten Platz neben dem
christlichen eingeriumt zu bekommen, und andererseits das Bemiihen, das Judentum
und seine Quellen gegen den im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts wieder stirker
gewordenen Antisemitismus zu verteidigen.

Auch in diesem Kapitel ist die Sichtweise parteusch Da wird der ,staatskirchen-
rechtlich abgesicherten protestantischen Theologie® eine ,systematisch diskriminierte
Wissenschaft* auf jiidischer Seite entgegengestellt (S. 78), weil ihr nicht dieselbe For-
derung und Unterstiitzung zuteil wurde. Ist aber eine Ungleichbehandlung, die auf der
christlichen Tradition eines Staates beruht, gleichbedeutend mit systematischer Diskri-
minierung? Wiese benennt als weitere Schwichung des Anliegens der Wissenschaft des
Judentums, ,dafl sie, entgegen ihrem Anspruch, gestaltend auf das Leben und Selbst-
verstindnis der jiidischen Gemeinschaft einzuwirken, nicht zu einem Anliegen breiterer
Schichten des deutschen Judentums wurde® (S. 78; Hervorhebung R.D.). Warum es
diese Kluft zwischen Wissenschaft des Judentums und den breiten Schichten des deut-
schen Judentums gab, wird gerade nicht erértert. Die Frage ist dann aber um so bren-
nender, weshalb der preussische Staat bzw. die protestantische Theologie Bestrebungen
hitten unterstiitzen sollen, die selbst innerjiidisch nicht unumstritten waren? Dass von
jiidischer Seite in der wissenschaftlichen Arbeit ,die Treue zur eigenen Religion zum
Ausdruck® gebracht wurde (S. 82), wird mit Recht angemerkt. Aber es fehlt auch nur
ansatzweise das Bemiihen, dieselbe Haltung auch den christlichen Theologen (und
gegebenenfalls den preussischen Beamten) zuzugestehen. Wenn Abraham Geiger in
weiner Gegengeschichte zum Christentum [. . .] das Judentum als urspriingliche, wahre
Religion darstellte®, und zwar so, dass das Christentum ,.eine synkretistische, von einem
verdunkelten Gottesbegriff bestimmte Tradition ausgebildet® habe (S. 70), dann ist
diese Einschitzung auf dem Hintergrund des damaligen Wissensstandes von jiidischer
Seite aus zwar verstindlich (wenngleich historisch zumindest einseitig) — aber wieder-
um: kann man der protestantischen Wissenschaft einen Vorwurf daraus machen, dass
sie nicht unverziiglich und bereitwillig den Vertretern einer solchen Position Sitz und
Stimme an den Universititen einrdumte? Darin ein ernsthaftes Gesprichsangebot von
jlidischer Seite aus zu sehen, fillt mir jedenfalls schwer, zumal dies auch kaum das
Anliegen Geigers gewesen sein diirfte. Viel eher ging es darum, innerjiidisch vor einer
Konversion zum Christentum zu warnen, indem dessen — aus jiidischer Sicht — defi-
zitire Gottesvorstellung betont wird. Diese Argumentation entspricht derjenigen der
gegen die Christen gerichteten, jiidisch-polemischen Literatur des Mittelalters und der
frithen Neuzeit, die ja ebenfalls in nicht geringem Masse der innerjiidischen Vergewis-
serung diente.’

6 Nur angemerkt sei, dass die Erforschung der jiidischen polemischen Literatur ein

nicht unwichtiges Gebiet in Geigers wissenschaftlicher Arbeit darstellte. Er war mit

140



»,Die Wahrnehmung der protestantischen Theologie“
(2. Hauptteil)

Unter dieser Uberschrift beschreibt Wiese in drei Kapiteln die Felder, auf denen es
judischerseits zur Wahrnehmung und Auseinandersetzung mit der protestantischen
Theologie gekommen war.

Kapirel 3 behandelt das Thema ,,Judenmission® anhand von Dalman, Delitzsch und
Strack, wobei fiir die ersten beiden der zeitliche Rahmen bis 1880 ausgeweitet wurde,
da sonst insbesondere die Darstellung von Delitzsch hitte entfallen miissen (er starb
1890). Sie scheint aber nétig, um fiir Wieses ausschliesslich negative Beurteilung ju-
denmissionarischer Arbeit das Material zu bieten. Denn der beim alten Delitzsch ge-
legentlich vorhandene gereizte Ton gegeniiber dem selbstbewusst gewordenen Juden-
tum seiner Zeit findet bei Strack gerade keine Fortsetzung. Allein mit der Darstellung
Stracks hiitte sich der stark wertende Schlussabschnitt (S. 123 —130) nicht begriinden
lassen. Dass ,nach der Jahrhundertwende die antisemitische Agitation an Schirfe verlor®
(so Wiese S. 119), war ja nicht zuletzt das Verdienst von Strack, der insbesondere den
Antitalmudismus von Rohling und anderen dadurch bekimpfte, dass er mit seiner
»Einleitung in den Thalmud® (erstmals 1887, 5. Auflage 1920) das ,einzige methodisch
einwandfreie” Werk zur Einfithrung in die talmudische Literatur iiberhaupt erarbeitet
hatte (S. 120, Zitat von Immanuel Léw). Durch die Herausgabe einzelner Mischna-
Traktate samt Ubersetzung sowie die Edition der Miinchner Handschrift des babylo-
nischen Talmud (die von Wiese nicht erwihnt wird) trug er entscheidend dazu bei, der
antitalmudischen , Enthiillungsliteratur® die argumentative Basis zu nehmen. Auch sei-
ne Kenntnis des zeitgendssischen Judentums samt der unterschiedlichen Strémungen
war betrichtlich, wie seine zahlreichen kleineren Arbeiten und Aufsitze zeigen. Der
Vorwurf von Wiese: ,Insgesamt setzten sich die Theologen der »>Judenmission« trotz
ihrer Kenntnis der zeitgendssischen Literatur nicht differenziert mit der jiidischen Iden-
tititsdiskussion auseinander, sondern lebten mehr oder weniger von Klischees iiber die
verschiedenen Stromungen® (S. 129) ist zu pauschal und setzt zudem — obwohl dies
Wiese wiederholt als unsachgemiss ablehnt (z. B. S. 125) — ,,den Maflstab einer Theo-
logie nach der Shoah und ihrer Kriterien einer dialogischen Beziehung zwischen Ju-
dentum und Christentum® an. Zu einer solchen ,dialogischen Beziehung“ gehért eine
beiderseitige Bereitschaft, die damals weder von christlicher noch jiidischer Seite aufge-
bracht wurde und wohl auch unter den damaligen Bedingungen noch nicht aufzubrin-
gen méglich war. Denn auch das jiidische Bild des Christentums in Geschichte und
Gegenwart bleibt im ganzen 19. Jahrhundert noch stark von polemischen Topoi der
mittelalterlichen Kontroversliteratur bestimmt und ist wenig um Objektivitit oder gar
Verstindnis bemiiht.

Wiese urteilt zu Recht, ,,daf} eine gleichberechtigte Gesprichssituation mit der Chan-
ce zu wechselseitigen Lernprozessen und der Méglichkeit, Trennendes freimiitig namhaft

den einschligigen Argumenten also bestens vertraut. Fiir die Verwendung der in
den mittelalterlichen Auseinandersetzungen geformten Argumente in der tagesak-
tuellen Apologetik bis heute vergleiche man beispielsweise D.]. LASKER, fewish
Philosophical Polemics Against Christianity in the Middle Ages, New York 1977, S.
45 —104 (iiber die Trinitidt), mit D. BERGER/ M. WYSCHOGROD, Jews and ]ewz.fh
Christianity”, New York 1978 (im selben Verlag), S. 24-33. Letzteres ist eine
populire Schrift, die Juden vor dem Ubertritt zum Christentum mit dem Argu-
ment warnt, dass das trinitarische Dogma lediglich fiir Heiden keine Idolatrie dar-
stelle, fiir Juden aber ebendies bedeute.

141



zu machen, nicht moglich war® (S. 130; Hervorhebung R.D.). Aber bemisst er damit
die Verhiltnisse am Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts nicht an einem
Ideal, das damals auf beiden Seiten noch gar nicht im Blick war? Er fragt meines
Erachtens zu wenig danach, wie ein solches gemeinsames, offenes Gesprich nach einer
im Vergleich zur jahrhundertelangen Trennungsgeschichte mit wechselseitiger Polemik,
Abgrenzung und Verzeichnung zwischen Juden und Christen schon in der ersten Ge-
neration der ,Kennenlernphase® iiberhaupt moglich gewesen sein sollte. Hier wire ein
Hinweis darauf hilfreich gewesen, dass selbst das Gesprich zwischen Lutheranern und
Reformierten damals noch nicht selbstverstindlich war, von den katholischen Mit-
christen ganz zu schweigen.” Dass sich die judischen Gesprichspartner von Dalman,
Delitzsch und Strack als ,zu Objekten degradlert vorkommen mussten, ,deren reli-
giose Uberzeugung es zu iiberwinden galt® (S. 130), ist aus den von Wiese beigebrach-
ten Quellen gerade nicht zu entnehmen, im Gegenteil: sie drgerten sich zwar iiber die in
ihren Augen christliche Anmassung, wussten aber sehr genau, dass der Erfolg der ei-
gentlich judenmissionarischen Bemiihungen dusserst gering war, im Protestantismus
selbst zudem nicht unumstritten und nur das Anliegen einer Minderheit, darum das
Judentum auch in keiner Weise bedrohend. Das von Wiese als Uberschrift iiber den
Schlussabschnitt gesetzte Zitat ,\Wir diirfen nicht wehtun der Hand, die uns wohlthut®,
das er als ,,Schliisselsatz* fiir die ambivalente Beziehung von jiidischer Wissenschaft zur
protestantischen Judenmission gebraucht (S. 126), stammt bezeichnenderweise aus dem
Jahr 1883 und bezog sich auf Delitzsch. Es ist meines Erachtens fraglich, ob dieses
Diktum in Bezug auf Strack bzw. die Zeit nach 1900, auf der Wieses Schwerpunkt
liegt, angemessen ist. Dass es auch innerhalb der protestantischen Judenmission eine
Entwicklung gegeben haben kénnte, die die Fehler Delitzschs vermied, wird nicht in
Betracht gezogen.

Das folgende, 4. Kapitel beschreibt die Auseinandersetzung zwischen jiidischer und
protestantischer Forschung im Bereich der neutestamentlichen Zeitgeschichte und hier
wiederum insbesondere den historischen Pharisdern als Zeitgenossen und Gegnern Jesu.
Ausgeldst durch Harnacks Vorlesung tiber das Wesen das Christentums (1900) und
Boussets ,Religion des Judentums im neutestamentlichen Zeitalter (1903) entstand
eine Reihe von jiidischen Gegendarstellungen, worunter Leo Baecks ,,Wesen des Juden-
tums" wohl wirkungsgeschichtlich die bedeutendste ist. Ein Glanzstiick in Wieses Buch
ist dabei der Abschnitt, in dem er ,die strittigen Ziige des Bildes Boussets vom
»Spitjudentum«“ analysiert (S. 157-169). Hier macht Wiese einerseits deutlich, wie

7 Auf die Unionsbestrebungen zu Beginn des 19. Jahrhunderts folgte in der zweiten
Hilfte ein Wiedererwachen des Konfessionalismus innerhalb des Protestantismus.
Auch in diesen Auseinandersetzungen stand oft eine liberale akademische Minder-
heit gegen eine eher konservative kirchliche Mehrheit. Als Reaktion auf den wach-
senden Einfluss des Katholizismus nach dem Kulturkampf entstand 1887 der
»Evangelische Bund zur Wahrung der deutsch-protestantischen Interessen®. Im letz-
ten Viertel des 19. Jahrhunderts erlitt der landeskirchliche Protestantismus einen
gewaltigen Einbruch, indem einerseits Freikirchen und andere religiése Gemein-
schaften ihm den unbestrittenen Geltungsanspruch streitig machten, andererseits
die Entkirchlichung unter der grossstidtischen Bevélkerung rapide zunahm, so dass
sein Einfluss im 6ffentlichen Leben und Bewusstsein im Abnehmen begriffen war.
Diese Abwehrstellung, in die sich die protestantischen Kirchen gedringt sahen,
erschwerte ihr einen offenen Umgang mit dem Judentum, da sie darin keinen
Partner, sondern eher einen weiteren Konkurrenten befiirchteten. Uber die Berech-
tigung einer solchen Haltung kann man streiten, sie scheint mir aber zum Verstind-
nis der Befindlichkeit auf christlicher Seite von einiger Bedeutung.

142



unterschiedlich die verschiedenen jiidischen Richtungen gegen Bousset argumentierten,
andererseits blickt er an diesem Punkt auch auf den gegenwirtigen Stand der For-
schung. Das verhindert, Bousset einfach iiber einen antijiidischen Leisten zu schlagen,
indem deutlich wird, dass seine Position (die er, wie Wiese mit Recht hervorhebt, spiter
modifizierte und dabei die jiidischen Einwinde teilweise aufnahm) den historischen
Gegebenheiten des neutestamentlichen Zeitalters nach dem gegenwirtigen Kenntnis-
stand in vielem niher steht als die seiner Kritiker. Dass Wiese den abschliessenden Teil
dieses Kapitels dennoch unter die Uberschrift ,,Diskursverweigerung® stellt, ist mir
angesichts dessen, was er im Vorangegangenen selbst dargestellt hat, unverstindlich. So
entsteht der Eindruck, dass schon da der Diskurs als verweigert gilt, wo christliche
Forscher sich von jiidischen Einwinden nicht sofort iiberzeugen liessen, sondern auf
ihrer Position verharrten.

Das 5. Kapitel gilt der ,jiidische[n] Wahrnehmung der protestantischen Erfor-
schung und Bewertung der hebriischen Bibel in der Zeit von 1900 -1914. Schwer-
punktmiflig geht es um das von Wellhausen entwickelte Bild der Geschichte Israels und
die damit verbundene zeitliche Nachordnung der Tora hinter die Propheten, womit bei
Wellhausen und anderen ein (ab)wertendes Urteil {iber das Gesetz verbunden war.
Wihrend die jiidische Orthodoxie die mosaische Herkunft des Pentateuch zu vertei-
digen suchte und damit in der historisch-kritischen Zunft auf wenig Interesse stiess
(nebenbei: auch christlich-konservative Bemiihungen um eine mosaische Verfasser-
schaft, wie sie etwa Carl Friedrich Keil, Friedrich Wilhelm Hengstenberg und andere
vertraten, sahen sich mit derselben Missachtung konfrontlert) iibernahmen das kon-
servative und liberale Judentum diese Ergebnisse in den Teilen, die ihren eigenen In-
teressen entgegen kamen.

Die dadurch entstandene Kluft zwischen wissenschaftlicher Erkenntnis und from-
migkeitsgeschichtlicher Bedeutung der Tora versuchte etwa Benno Jacob (den Wiése S.
182 —190 exemplarisch wiirdigt) zu iiberbriicken, indem er von der ,,Bibelwissenschaft®
forderte, dass sie ,nicht blof8 das Richtige feststelle, sondern »die Seele erquickes, nicht
blof wahr sei, sondern »den Thoren weise mache¢, nicht blof korreke sei, sondern »das
Herz erfreue« [. . .]. Nur solche Forschung ist dem wahren Wesen der Bibel adiquat,
und so ohne alle Seitenblicke verstehen kann die Bibel [. . .] nur der Jude. Nur der Jude
ist Geist von ihrem Geist, nur er ist ihr unwandelbar treu geblieben und hat nie den
Zusammenhang mit ihr zerrissen® (zitiert S. 185). Dieses Rekurrieren auf eine religidse
Metaebene (das den Forderungen nach einer geistlichen bzw. pneumatischen Exegese
im protestantischen Lager entspricht), die zudem an das Judesein gekniipft ist, kann
kaum als Gesprichsangebot angesehen werden. Im Gegenteil: hier wird von jiidischer
Seite aus gleichsam nebenbei die Unméglichkeit einer sachgemissen christlichen Ex-
egese der Hebriischen Bibel intendiert. Dass die protestantische Theologie sich solchem
Ansinnen verweigerte (das ja nicht nur die wissenschaftliche Beschiftigung, sondern
zugleich die gesamte christliche Glaubenstradition im Umgang mit dem Alten Testa-
ment verwarf), kann meines Erachtens nicht verwundern. Dass Jacob in der protestan-
tischen Zeirschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft seine Dissertation und eine Reihe
von Aufsitzen publizierte bzw. publizieren konnte (S. 183), zeigt immerhin, dass von
protestantischer Seite aus keine grundsitzliche , Diskursverweigerung® vorlag.

Die weiteren Abschnitte des 5. Kapitels widmen sich dem Bibel-Babel-Streit 1902 —
1904 und damit verbunden der Frage nach ,Wert und Originalitit der hebriischen
Bibel“ (S. 190-205) sowie dem von jiidischer Seite aus angestrengten Gerichtsprozess
gegen Theodor Fritsch wegen Gotteslisterung 1912/13, bei dem exemplarisch das
»Gottesverstindnis der hebriischen Bibel“ zur Diskussion stand (S. 206—231). Insbe-
sondere die unterschiedlichen jiidischen Reaktionen auf das vom Gericht in Auftrag
gegebene Obergutachten Rudolf Kittels werden dabei vorgestellt. Sie alle zeigen die in
diesem Kapitel mehrfach begegnende und bis heute in der jiidischen und christlichen

143



Tradition schwierige Frage, inwieweit wissenschaftliche Ergebnisse (die in der Regel
einen ,bilderstiirmenden® Charakter besitzen) mit Glaubensiiberzeugungen vereinbar
sind bzw. die Konflikte, die entstehen, wenn sie gegeneinander ausgespielt werden.

Die Zusammenfassung des Kapitels steht erneut unter einer negativ formulierten
Uberschrift: , Zwiespiltige Erfahrungen mit der protestantischen >Bibelkritik* (S. 231
237). Wiederum sehr kategorisch und absolut formuliert findet sich darin als Fazit, dass
,die protestantischen Alttestamentler [. . .] nicht bereit [waren], im religionsgeschicht-
lichen Diskurs iiber die Bedeutung biblischer Uberheferungselemente judische Beitrige
als die gleichberechtigter Partner anzuerkennen und sich kritisch mit ihnen auseinan-
derzusetzen® (S. 231). Priziser miisste diese Kritik dahingehend formuliert werden, dass
die dominierende protestantische Exegese wenig Bereitschaft zeigte, Beitrige zu akzep-
tieren (gleich ob jiidisch, katholisch oder evangelisch-konservativ bzw. biblizistisch), die
sich dem historisch-kritischen Wissenschaftsmodell verweigerten, dass ihr zum Ideal
geworden war. Der Aufweis der ,Bedeutung biblischer Uberlieferungselemente® im
gegenwiirtigen religivsen Vollzug geniigte ihnen als wissenschaftlich relevantes Argument
jedenfalls nicht, und daran hat sich bis heute nicht viel geiindert. Dass in der Diskussion
um die Bibel und ihren Offenbarungsanspruch ,die ureigensten Fundamente® der jii-
dischen Tradition auf dem Spiel standen (S. 233) ist unbestreitbar, aber wiederum nicht
weniger auch das Problem der christlichen Theologie und insbesondere der Kirche
gewesen. Es ist eben nicht nur, meines Erachtens nicht einmal in der Hauptsache, ein
Kampf zwischen jiidischer und christlicher Wissenschaft, der hier ausgetragen wurde,
sondern die Auseinandersetzung zwischen wissenschaftlichem und religidsem Wahr-
heitsanspruch. Liest man dagegen die letzten beiden Seiten von Wieses Fazit (S. 236—
237), dann entsteht der Eindruck, dass ein direkter Weg von den theologischen Kon-
troversen zur nationalsozialistischen Vernichtungspolitik fiihrte.? Hier hitte man sich
eine stirkere Differenzierung gewliinschr.

,Funktion und Wirkung der Herausforderung® (3. Hauptteil)

Mit Kapitel 6 ist der dritte und lerzte Haupttezl erreicht. Die jiidische ,,Wahrnehmung
der protestantischen Theologie®, wie sie im zweiten Haupteil dargestelle wurde, ist
demnach als ,Herausforderung® interpretiert, sich des eigenen Standorts innerhalb des
wilhelminischen Deutschlands und insbesondere in Relation zum liberalen Protestan-
tismus zu vergewissern.” Von zentraler Bedeutung war dabei die Diskussion um die
»Fortexistenz des Judentums®, da vor allem von liberaler protestantischer Seite in den
Jahren zwischen 1900 und 1914 wiederholt mit anmassenden Unterténen der jiidi-
schen Seite zugemutet wurde, wenigstens formal zum Christentum iiberzutreten und so
ein — wenn auch nicht religioses, so doch politisch-nationales — Bekenntnis zur deutsch-
protestantischen ,Leitkultur® (zum Begriff siehe S. 251—252) abzulegen (eine Position
im iibrigen, die von den konservativen Vertretern der ,,Judenmission® strikt abgelehnt
worden war). Diese Zumutung bewirkte indes eine Riickbesinnung auf jiidisches Selbst-
verstindnis, das sich nun auch in grosser Freiheit und Deutlichkeit artikulierte und
offensiv die religiose Uberlegenheit iiber die christliche Dogmatik (als Reaktion auf den
konservativen Protestantismus) und ,Sictlichkeit (in Abgrenzung gegeniiber dem li-

8 Vgl. dazu jetze auch S.T. Karz, Kontinuitit und Diskontinuitit zwischen christli-
chem und nationalsozialistischem Antisemitismus, herausgegeben von V. Drehsen,
Tiibingen 2001.

9

Das 7 Kapitel behandelt entsprechend die Herausforderung, welche die jiidische
Wissenschaft fiir die protestantische bedeutete (vgl. S. 294).

144



beralen Protestantismus) vertrat (Leo Baeck, Hermann Cohen, Max Dienemann). Ein
Grund fiir diese Wendung in der Argumentationsstruktur des liberalen Judentums (das
nach wie vor im Zentrum der Darstellung steht) waren die Angriffe gegen dasselbe aus
den Reihen des orthodoxen wie des zionistisch-nationalen Judentums, deren Beitrag fiir
die offentliche jiidische Meinungsbildung in diesem Kapitel erstmals ausfiihrlicher ge-
wiirdigt wird. Auch in dieser innetjiidischen Diskussion sind die Sympathien Wieses
deutlich erkennbar: sie gehéren dem Ansatz von Leo Baeck und Claude G. Montefiore,
die auf die gemeinsamen Elemente zwischen Judentum und Christentum hinwiesen
(allerdings, insbesondere bei Baeck, in einer sehr vereinfachten, schematischen und auf
Dauer wenig iiberzeugenden Weise), wihrend Wiese Max Dienemann vorwirft, ,,daf er
mit seiner abstrakten, stark typisierenden Gegeniiberstellung von Christentum und Ju-
dentum eine differenzierte historische und theologische Verhiltnisbestimmung eher
verhindert habe (S. 285). Das ist ein Urteil, das meines Erachtens auf Baeck mehr
zutrifft als auf Dienemann. )

Auch die ,Auswertung® dieses Kapitels steht unter einer negativ formulierten Uber-
schrift, indem Wiese das Bubersche Stichwort der ,Vergegnung® als Leitmotiv wihlt (S.
288). Sein Resiimee, wonach ,.eine kritische Bewertung des gesamten Diskurses iiber die
Affinitit zwischen liberalem Judentum und liberalem Protestantismus® ergebe, dass er
»letztlich nicht als Chance zum offenen Gesprich genutzt wurde, sondern vielmehr zu
einer wachsenden Entfremdung fithrte® (S. 286), vermag ich nicht zu teilen. Wiese hat
— allerdings nur in einer Fussnote und nur, um daraus ein weiteres negatives Beispiel zu
gewinnen (S. 172 Anm. 161) — selbst darauf hingewiesen, dass die protestantischen
Theologen Emil Schiirer, Karl Budde, Eduard Kénig, Carl Siegfried, Hermann L.
Strack, Wilhelm Nowack und andere an der Jewish Encyclopedia (1901-1906) mitar-
beiteten, desgleichen, dass sich jiidische und christliche Wissenschaftler zunehmend
gegenseitig rezensierten und auch vereinzelt Aufsitze in den Zeitschriften der jeweils
anderen Seite verdffentlicht wurden. Dass dies keine Hinweise einer ,wachsenden Ent-
fremdung®, sondern erste Anzeichen eines vorsichtigen Aufeinander-Zugehens darstellten,
zeigt meines Erachtens die Entwicklung unmittelbar vor, wihrend und nach dem Er-
sten Weltkrieg, die Wiese in seinem 7. Kapitel unter der Uberschrift ,, Die Rezeption der
Wissenschaft des Judentums durch die protestantische Universititstheologie 1900 —
1914" darstellt (insbesondere die Jahreszahl 1914 darf hier nicht allzu wértlich genom-
men werden). Zwei unterschiedliche protestantische Rezeptionsweisen der Wissenschaft
des Judentums werden in diesem Kapitel deutlich: einmal das Bemiihen um eine sach-
gemisse wissenschaftliche Erforschung der grundlegenden jiidischen Quellen (insbeson-
dere der rabbinischen Literatur), zum anderen die Unterstiitzung und Férderung des
alten jiidischen Anliegens um eine universitire Beriicksichtigung der Wissenschaft des
Judentums.

Das Bemiihen um eine eigenstindige ,Christliche Talmud-Gelehrsamkeit®, zeigt
Wiese an den Beispielen des christlichen Rabbinisten Paul Fiebig und dem Projekt der
»Giessener Mischna® auf, deren erste Bearbeiter allerdings entweder in Rabbinicis vollig
ahnungslos oder aber dezidierte Antisemiten waren.'” Die Kiritik, die die ersten Binde

10 Uber den, allerdings offenbar an der ablehnenden jiidischen Haltung gescheiterten
Versuch, von Anfang an jiidische Gelehrte heranzuzichen, berichtet M. BROCKE in
seiner Rezension des Buches in: Kalonymos 3/2 (2000), S. 3—7. Brocke informiert
darin aus einem Brief des Verlegers Alfred Tépelmann vom 16. April 1913, worin
es unter anderem heisst: ,Dafd die jiidischen Theologen sehr viel daran auszusetzen
haben wiirden, war uns von vornherein klar, und es wurde uns immer klarer da-
durch, daff es nicht gelingen wollte, wenigstens in den Jahren, in denen die Sache in
[sic] Werden war, die Mitarbeiterschaft jiidischer Gelehrter zu erlangen. Da beka-

145



darum sowohl von jiidischer wie christlicher Seite erfuhren, war darum nur allzu be-
rechtigt und blieb auch nicht ungehéort, wie der Fortgang der ,Giessener Mischna® nach
1918 belegt. Die von Wiese als Beispiele fiir eine christliche Judaistik genannten Ver-
treter besassen indes keine so ,klare Ausnahmestellung wie er fiir Fiebig in Bezug auf
die ,protestantischel. . .] Mehrheitstheologie (S. 315) formulierte. Denn auch hier
wire erneut auf Strack zu verweisen (dessen historische und philologische Arbeiten
sowie seine Textausgaben keinerlei ,,missionarischen“ Beigeschmack hatten), desgleichen
auf Adolf Schlatter, den Wiese iiberhaupt nicht erwihnt, sowie auf Paul Billerbeck, der
nur einmal mit einer unbedeutenden Fussnote vorkommt. Auch das — infolge des
Krieges — gescheiterte Grossprojekt ,Quellen der Religionsgeschichte® der Kéniglichen
Gesellschaft der Wissenschaft in Gértingen (S. 333—-335), in dessen Planungen und
Vorarbeiten jiidische Forscher von Anfang an miteinbezogen waren, verweist auf die
grundsitzliche Akzeptanz, die die Wissenschaft des Judentums innerhalb der protestan-
tischen Theologie erlangt hatte. Die Tendenz ging eindeutig zu gemeinschaftlichen
Projekten, zunichst vorwiegend im editorischen Bereich, und weniger zu einer christ-
lichen Judaistik im Sinne eines ,Kampfmittels“ gegen das Judentum, wiewohl apolo-
getische Absichten auch auf protestantischer Seite eine Rolle spielten.

Der verinderten protestantischen Wahrnehmung der Wissenschaft des Judentums
entsprachen die verschiedenen Bemiihungen und Initiativen evangelischer Professoren,
der Wissenschaft vom Judentum und ihren jiidischen Vertretern einen auch institutio-
nell-universitir angemessenen Rahmen einzuriumen. Damit nahmen sie ein Anliegen
auf, das von Anfang an im Zentrum des (liberalen) jiidischen Emanzipationsbemiihens
stand, nimlich die Einrichtung von judaistischen Lehrstiithlen bzw. einer eigenen jii-
dischen Fakultit in Analogie zu den protestantischen bzw. katholischen Fakultiten.
Damit verbunden war die — unter den protestantischen und teilweise auch jiidischen
Unterstiitzern und Forderern dieses Bemiihens allerdings nicht unumstrittene — For-
derung, dass diese Lehrstiihle ausschliesslich mit Juden zu besetzen seien, da ,ein An-
dersgldubiger [. ..] nicht die Wissenschaft einer lebendigen Religion, unserer Religion
vortragen® kann (so Hermann Cohen, zitiert S. 297-298). Dass der Staat und insbe-
sondere die philosophischen Fakultiten vermeiden wollten, dabei einen ,Prizendenz-
fall“ (vgl. S. 300) zu schaffen, ist verstindlich (so auch Wiese), wenngleich er angesichts
der sonstigen Besetzungspolitik wohl nicht zu Unrecht von einer ,,Schutzbehauptung®
spricht. Auch unter den jiidischen Befiirwortern dieses Anliegens gab es Stimmen, die
sich gegen diese Forderung aussprachen. In diesem Zusammenhang wurde auch die
staatskirchenrechtliche Stellung der christlichen theologischen Fakultiten von jiidischer
Seite aus dahingehend problematisiert, dass der Staat entweder allen Religionen (wobei
es de facto nur um die jiidische neben der christlichen ging) eine solche theologische
Fakultit zugestehen und finanzieren miisse oder aber keiner. D.h. auch hier meldete
sich wieder das rechtliche Problem zu Wort, inwieweit aus dem juristischen Gleichheits-
satz die gleiche Behandlung von Verschiedenem abgeleitet werden kann. Erschwert
wurde die ganze Debatte aber auch dadurch, dass sich die jiidischen Vertreter nicht auf

men wir von allen angefragten Juden Absagen, und so ist es denn gekommen, daf§
wir unter den Mitarbeitern wenigstens keinen Juden nennen kénnen. Die Absagen
haben uns ja nicht allzusehr verwundert, denn es ist begreiflich, daf} die Juden
dieses Gebiet als ihnen allein zustehend betrachten und der Ansicht sind, dafl ein
christlicher Theologe dabei iiberhaupt nichts zu suchen habe.“ Zum Fortgang der
»Giessener Mischna“ und der Mitarbeit jiidischer Gelehrter siehe R. DEiNEs, Die
Pharisiier. Thr Verstindnis im Spiegel der christlichen und jiidischen Forschung seit
Wellhausen und Graetz, Tiibingen 1997 (= Wissenschaftliche Untersuchungen zum
Neuen Testament 1/101), S. 409.

146



eine Forderung einigen konnten und so nicht mit einer Stimme auftraten. In Wieses
Darstellung kommt erneut ausschliesslich die jiidische Auslegung der rechtlichen Situa-
tion zu Wort, die Angemessenheit der erhobenen Forderungen (und die damit verbun-
denen utopischen Erwartungen) wird nach meinem Empfinden zu wenig kontextuali-
siert. So werden auch in diesem Abschnitt die jiidische Wissenschaft mit threm berech-
tigten Anliegen und die staatlich privilegierte protestantische Theologie, die das jiidi-
sche Anliegen nicht zu verstehen vermochte, zu statisch einander entgegengestellt."

Dass iiber dem ,Wie“ einer angemessenen Beriicksichtigung der Judaistik an der
Universitit heftige Debatten in allen beteiligten Gremien enstanden, sollte dagegen
nicht allzu sehr befremden und gehért bis heute zur ,Universititspolitik“. Leider re-
flektiert Wiese bei der Auswertung der eingereichten Gutachten protestantischer Ver-
fasser nicht dariiber (vgl. etwa S. 328-329), dass solche Gutachten nicht notwendi-
gerweise in allem die wirkliche Haltung des Antragsstellers abbilden, sondern auch im
Hinblick auf die verfasst wurden, die sie zu lesen und dariiber zu befinden hatten.

Diese unterschiedlichen und vielversprechenden Ansitze einer ernsthaften Rezep-
tion der Wissenschaft des Judentums durch den Protestantismus ist von Wiese — anders
als in den bisherigen Kapiteln — nicht nur mit einer abschliessenden Auswertung, son-
dern auch mit einer , Einfithrung® versehen worden. Sie definiert vorab ,die Bedingun-
gen einer dialogischen Anniherung® (S. 294-295) und ist offenbar nur dazu da, den
Leser davor zu warnen, sich von dem, was er im Anschluss zu lesen bekommt, einneh-
men zu lassen und ihm einzuschirfen, dass die jiidische Hoffnung auf einen gleichbe-
rechtigten Diskurs, ,in dem die Partner mit der Wahrheit der jeweils anderen Religion
rechneten®, nach wie vor enttduscht wurde (vgl. S. 355ff. die ,, Auswertung®, wo nur
noch von ,enttiuschte(r] Hoffnung auf Partizipation® die Rede ist). Man gewinnt hier
wie so oft beim Lesen dieses Buches den Eindruck, dass nur das vollstindige Erfiillen
aller jidischen Wiinsche und Erwartungen (wobei diese in den verschiedenen Strs-
mungen alles andere als einheitlich und nicht selten sogar vollstindig gegensitzlich
waren, vgl. etwa S. 337 Anm. 124 und S. 344 —345) vor dem Urteil hitte bewahren
kénnen, dem nationalsozialistischen Wiiten direkt oder indirekt Vorschub geleistet zu
haben (vgl. S. 368-369).

11" Nur ein Beispiel. Wiese zitiert aus einem Vortrag von Ignaz Ziegler, den dieser
1907 zum Thema ,Universititsprofessuren fiir jiidische Theologie® gehalten hatte.
Er forderte die jiidischen Gemeinden auf, solche Lehrstiihle zu finanzieren, da
staatlicherseits eine solche Férderung nicht zu erwarten sei. Die Begriindung ist nun
allerdings bedenkenswert. In Wieses Paraphrasierung lautet sie so: ,Solange die
Wissenschaft von der Theologie beherrscht werde, werde sie das Denken der ge-
sellschaftlichen Eliten im judenfeindlichen Sinne bestimmen; gerade deshalb ver-
spreche allein vorurteilslose Forschung einen Wandel — wie »das Gift vom Geiste
ausgegangen, mufl auch die Heilung bei ihm beginnen<* (S. 296). Meines Erach-
tens sollte so eine Position nicht unkommentiert bleiben, denn sie offenbart eben
auch eine verzerrte Wahrnehmung der protestantischen Theologie: weder hatte sie
zu Beginn des 20. Jahrhunderts die wissenschaftliche Meinungsfiihrerschaft inne,
noch besass sie an den Universititen eine Stellung, die es ihr erlaubt hitte, auf
andere Wissenschaften inhaltlich oder nachhaltig wertorientierend einzuwirken.
Zum anderen ist ihre Charakterisierung als ,,Giftkiiche®, die nun, mit einer jiidi-
schen Apotheke geheilt, neutralisiert werden miisste, wenig differenziert. Diese Aus-
sage (und zahlreiche weitere Belege liessen sich in Wieses Buch finden) ist zudem
ein Hinweis darauf, dass in jiidischen Gelehrtenkreisen die Meinung herrschte, dass
die dem Judentum begegnende Ablehnung lediglich auf fehlendem Wissen iiber das
Judentum beruhe. Das ist sicherlich auch ein Grund, aber kaum ausreichend, um
die Phinomene des Antijudaismus oder des Antisemitismus zu erkliren.

147



Am Ende des Kapitels stehen in Wieses Sicht der Dinge darum lauter enttiuschre
Hoffnungen (trotz des ersten Satzes, wo von ,den positivisten Erfahrungen der Wis-
senschaft des Judentums® zu lesen ist). Aber dass sich zwischen jiidischer und christli-
cher Forschung keine weitergehende ,Vergegnung® ereignet hat, zeigt die sich anschlie-
ssende, lediglich durch den Ersten Weltkrieg unterbrochene Entwicklung in den Zwan-
ziger Jahren. Als Beispiele sei auf die jiidische Mitherausgeberschaft der ,Giessener
Mischna® (Samuel Krauss, vgl. S. 326-327) verwiesen sowie an die Mitarbeit einer
ganzen Reihe jiidischer Gelehrter (unter anderem Leo Baeck, Ismar Elbogen, Max
Dienemann) an der 2. Auflage des wichtigsten protestantischen Lexikons Die Religion in
Geschichte und Gegenwart (S. 357). Auch die Namenserweiterung der Zeitschrift fiir die
alttestamentliche Wissenschaft ab 1924 durch und die Kunde des nachbiblischen Judentums
(bis 1936) verdient hier Erwihnung. All dies weiss und erwihnt Wiese, aber es reicht
ihm nicht. Es sind nur ,einzelne Anzeichen® (S. 356), aber keine wirkliche Wende. Das
von Wiese in der Einleitung postulierte methodische Prinzip wird von ihm im Rahmen
der Darstellung nirgends aufgerufen. Auf S. 18 hatte er geschrieben: ,Dabei sollten
nicht der Erkenntnisstand der gegenwirtigen Dialogansitze zwischen Judentum und
Christentum oder die normative Dimension des Begriffs »Dialog« zum Kriterium der
Beurteilung der jiidisch-protestantischen Beziehungen in der wilhelminischen Zeit er-
hoben werden. Vielmehr wird der zestgendssische Anspruch herausgearbeitet, den Rab-
biner und Gelehrte stellten, nimlich in ihrer Deutung des Judentums, seiner Geschich-
te, Kultur und religiésen Tradition, ernstgenommen zu werden. Einzig diese Forderung,
zu der sich die protestantische Theologie verhalten mufte, stellt den Mafistab dafiir dar,
ob letztere dem Judentum in ihrer Zeit und unter den damaligen Moglichkeiten der
Erkenntnis gerecht geworden ist oder nicht“ (Hervorhebungen im Original). Das aber
sei daran zu bemessen, ,ob sie sich von der Wissenschaft des Judentums zu einem
Wandel ihrer Werturteile, Einstellungen und Forschungsergebnisse herausfordern lie3
(S. 18). Im Gegensatz zu Wiese bin ich der Meinung, dass dies in der Zeit bis 1914
tatsdchlich in nicht unerheblichem Ausmass der Fall war und auch noch eine Zeit lang
iiber das Ende des Ersten Weltkrieges hinaus wirksam blieb. Die katastrophale Ver-
schlechterung der Beziehung ist darum nicht in erster Linie das Ergebnis eines unerhért
gebliebenen Gesprichsangebots, sondern weit stirker, als dies Wiese in den Blick
nimmt, eine Folge der durch den Krieg ausgelosten sozialen und gesellschaftlichen
Umbriiche und Verunsicherungen.

»Ein Schrei ins Leere?“ (Epilog)

Im ,Epilog®, ganz aus der Perspektive des Scholem-Zitats vom ,Schrei ins Leere®
geschrieben (und in gewisser Weise der Fiktion, dass die Shoah hitte verhindert werden
kénnen, wenn die protestantischen Theologen sich diesem ,Schrei“ nicht verweigert
hitten), wird zwar das Bild ,einer prinzipiellen protestantischen Diskursverweigerung*®
(S. 362) relativiert, aber die ,Vision von einer dialogischen Bezichung zwischen Juden-
tum und Christentum in einer pluralistisch verstandenen deutschen Kultur®, die die
jiidischen Forscher ihren ,christlichen Kollegen® entgegenhielten, blieb gleichwohl un-
erfiillt (S. 363). Ob das jiidische Ideal mit dieser Terminologie adiquat umschrieben ist,
erscheint mir zweifelhaft, da weder ,Dialog® noch ,,Pluralismus“ nachweisbare Konzep-
te zu Beginn des 20. Jahrhunderts sind. Dass ausschliesslich der protestantischen Seite
»exklusive Wahrheitsanspriiche® vorgehalten werden (S. 363), ist mir als sachliches
Argument ebenfalls nicht nachvollziehbar. Weil dieses Argument jedoch bis heute im
christlich-jiidischen Dialog eine wesentliche Rolle spielt, sei darauf abschliessend etwas
niher eingegangen.

148



Zum ersten Mal begegnet diese Argumentation bei Wiese S. 102103 im Zusam-
menhang mit Delitzsch und Abraham Berliner. Dessen Position umschreibt Wiese wie
folgt: Berliner liess ,sich von der auch in der Orthodoxie wirksamen theologischen
Konzeption leiten, nach der das Christentum als »Tochter des Judentums« bis hin zur
universalen Anerkennung des Judentums zum Triger der Offenbarung Israels fiir die
Volker bestimmt sei.“ Dieses auf Maimonides zuriickgehende Theologumenon in Be-
zug auf Christentum und Islam, das dann von Leo Baeck wirkungsgeschichtlich bedeut-
sam wieder aufgenommen wurde, kommentiert Wiese so: ,,Dahinter verbarg sich eine
theologisch reflektierte Verhiltnisbestimmung von Judentum und Christentum, die
trotz Wahrheitsanspruch und Treue zum eigenen Glauben die Wahrheit des anderen
nicht verschweigen mufite. Sie war deshalb nicht dazu gezwungen, weil sie die Priro-
gative Israels inklusiv dachte, insofern sie dem Christentum nicht nur ein selbstver-
stindliches Existenzrecht, sondern auch eine religidse Bedeutung zugestand.“ Diese
Charakterisierung ist es, die ich nicht verstehe. Denn mir erscheint dieses Modell kon-
zeptionell von dem angeblich exklusiven christlichen nur graduell verschieden, indem ja
auch die christliche Wahrheit nur als eine voriibergehende, nimlich ,bis zur universalen
Anerkennung des Judentums“ reichende, verstanden ist. Die zugestandene ,religitse
Bedeutung® ist demnach imbhaltlich und zeitlich begrenzt, wenn auch die Begrenzung
erst in der Zukunft liegt. Das Christentum ist zusammen mit dem Islam nichts weiter
als die Propideutik fiir die Vélker der Welt, sozusagen der erste Schritt auf dem Weg
zur reinen Gotteserkenntnis, wie sie im Judentum schon immer bestand. Nach Baecks
Biograph A. H. Friedlinder unternahm es dieser, ,,in einer christlichen Welt das Juden-
tum als die Norm zu setzen und das Christentum an diesem Maf3stab zu messen und
fiir fehlerhaft zu erkliren® (zitiert S. 139). Aber auch dies wertet Wiese positiv, weil
Baeck darin ,,Achtung vor Jesus und dem Christentum® erkennen lasse und diesem
»seine Giiltigkeit im Sinne einer Beteiligung an der religiosen Mission des Judentums®
zuerkenne. Das ist eine eindeutige und hilfreiche Position, weil sie eine klare Verhilt-
nisbestimmung bietet. Nur: wie sollten und sollen protestantische Theologen, die sich
ihrer eigenen religiésen Tradition verpflichtet wissen, dazu einfach ,Amen” sagen kén-
nen bzw. auf ihre eigene Verhiltnisbestimmung von Christentum und Judentum ver-
zichten? Wenn Christen im Gefolge von Rém 11,26 bekennen, dass am Ende ,ganz
[srael in Jesus den von Gott gesandten Messias [sraels erkennen wird, dann entspricht
die Struktur dieser Hoffnung in meinen Augen exakt dem, was Wiese als jlidisches
Toleranzmodell empfiehlt, nur dass mir niche klar ist, warum das eine ,inklusiv® und
das andere ,exklusiv® ist (vgl. S. 116, wo Strack dafiir geriigt wird, das Judentum nur als
~Vorstufe® des Christentums gelten zu lassen, ebenso 127). Selbst die problematische
Position, wonach das Judentum seine historische Sendung mit dem Kommen Jesu
vollendet habe, argumentiert strukturell auf derselben Ebene mit dem einzigen Unter-
schied, dass sie den Abschluss der vorbereitenden Phase in der Erzichung des Men-
schengeschlechts bereits in der Vergangenheit sieht, wihrend sie jiidischerseits erst zu-
kiinftig erwartet wird. Der von Wiese postulierte und der jiidischen Position im Un-
terschied zur christlichen zugebilligte ,eschatologischel. . .] Vorbehalt®, der das Ende
der Geschichte im Vertrauen auf Gottes Liebe gerade offen ldsst, wird nach meinem
Eindruck von beiden Seiten negiert, weil beide iiberzeugt sind, dass am Ende die von
ihnen vertretene Wahrheit fiir alle gilt. Wire es darum niche sinnvoller und notwen-
diger, nach einem Modell religiéser Toleranz zu suchen, das es den Vertretern der
jeweiligen Religion erlaubt, sich zu der Tradition und dem damit verbundenen Wahr-
heitsanspruch der je eigenen Religion positiv zu bekennen und sich dennoch des Rechts
der anderen auf eine andere Entscheidung bewusst zu sein und fiir dieses Recht auch
einzutreten?

Wieses Buch ist zu gut, um es einfach nur zu loben. Es ist eine spannende und
wichtige Lektiire gerade darin, dass es ,,Anfragen® provoziert. Dafiir ist dem Verfasser
ausdriicklich zu danken.

149



	Wissenschaft des Judentums und protestantische Universitätstheologie im wilhelminischen Deutschland : Anfragen zu einem wichtigen neuen Buch von Christian Wiese

