
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 57 (2001)

Artikel: Drama als Geschichtsbewältigung : Moshe Shamirs Stück über
Alexander Jannai und Shimon ben Shetach Krieg der Söhne des Lichts

Autor: Morgenstern, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961017

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961017
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Drama als Geschichtsbewältigung

Moshe Shamirs Stück über Alexander Jannai und
Shimon ben Shetach Krieg der Söhne des Lichts

von Matthias Morgenstern
*

Das durch den spanischen Theologen und Hofdichter Calderön (1600-
1681) im 17. Jahrhundert zu literarischer Prominenz gekommene Gleichnis

von der Welt als Theater ist, wie die Rede von gesellschaftlichen „Rollen",
„Masken" und „Szenen" zeigt, nicht nur bis auf den heutigen Tag mit
zahlreichen Redewendungen im Alltag präsent, sondern darüber hinaus auch in
die kultur- und geschichtswissenschaftliche Theoriebildung eingegangen.1

Auch umgekehrt, in der Geschichte des Theaters, ist der Gedanke einer

Affinität zwischen Historie, Welt, Gesellschaft und Kunst mannigfach

aufgenommen worden. Im Anschluss an Tendenzen des modernen europäischen

Theaters, namentlich die teatro-sul-teatro-Technik des italienischen
Dramatikers Luigi Pirandello und deren Weiterentwicklung bei Peter Weiss,
hat die theaterförmige Wahrnehmung der Welt in den letzten Jahrzehnten
zunehmend auch im hebräischen Theater Spuren hinterlassen.2 Den
hierzulande bekanntesten israelischen Dramatikern wie Joshua Sobol und Motti
Lerner, deren Bezugssystem von Innen und Aussen, von Welt und Theater,

jeder religiös-metaphysischen Stütze entbehrt, geht es freilich weniger um
eine Annäherung an das barocke Welttheater. Nach dem Diktum des Jeru-

* Dr. Matthias Morgenstern, Institutum Judaicum, Liebermeisterstrasse 14, D-72076
Tübingen.

1 Vgl. mit Blick auf das zwanzigste Jahrhundert z. B. D. Schwanitz, Das Shylock-
Syndrom oder Die Dramaturgie der Barbarei, Frankfurt am Main 1997.

2 Zum literaturtheoretischen Hintergrund vgl. P. Szondi, Theorie des modernen Dra¬
mas (1880-1950), Frankfurt/M. 1963, S. 127; M. Pfister, Das Drama, München
81994, S. 300; zum Einfluss Pirandellos auf den israelischen Dramatiker J. Sobol
vgl. M. Morgenstern, Geschichtstransformationen im Heiligen Lande: Joshua
Sobols Jerusalem Syndrom im Hessischen Staatstheater Wiesbaden, in: Forum
Modernes Theater 1 (1992), S. 76-83.

120



salemer Literaturwissenschaftlers Gershon Shaked, dass „die Geschichte
selbst dramatischer sei als das Drama",3 ist bei ihnen nicht von einer Alle-

gorisierung der Bühne zu reden, sondern von einer „dramatischen" Interaktion

zwischen den Zuschauern und der "Welt ihrer Rezeption sowie den

Autoren mit dem von ihnen geschaffenen Werk.
Die Möglichkeit einer solchen Interaktion steht mit der Tatsache in

Verbindung, dass sich die jüngste jüdische Geschichte, in der Verfolgungsund

Leidensgeschichte der Diaspora beginnend und bis zur Gründung des

Staates Israel und zum Triumph der zionistischen Bewegung reichend,
offensichtlich - dies zeigen israelische Texte aus allen literarischen Gattungen —

mit Hilfe einer mehr oder weniger ausgeführten Theatermetaphorik verstehen

lässt. Es entsteht eine Perspektive, in der aus der Abfolge von Zerstörung
0churban) und nationaler Renaissance (techija) im zeitgenössischen Geschehen

ein Schauspiel wird, das nach einem mit den religiösen und nationalen
Traditionen des Judentums verwobenen Spielplan abläuft. Konzeptionell

vorausgesetzt wird dabei, das ist für das „theatralische Geschichtsbild"
entscheidend, ein intensiver Einfluss aus einer in konstanter Weise als prägend
empfundenen Vergangenheit. Dies führt dazu, dass die Raum- und
Zeitstruktur des Geschehens von häufig anachronistisch erscheinenden

Uberblendungen und einer Sicht gekennzeichnet ist, die an heilsgeschichtliche

Konzeptionen erinnert, in der die kategoriale Verschiedenheit von
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft sub specie aeternitatis aufgehoben ist.

Arnos Oz hat die erstaunliche geschichtspolitische Relevanz, die aus
zionistischer Sicht vor allem dem Geschehen aus der Endzeit des Zweiten

Tempels zukommt, in einem autobiographischen Bericht von den Spielen
seiner Kindheit beschrieben: „Todesmutig setzte ich den römischen Legionen
die jüdische Brigade der britischen Armee im Zweiten Weltkrieg entgegen,
da ich wusste, dass ein einziges leichtes Flugzeug das gesamte Römische
Reich hätte in die Knie zwingen können, ganz zu schweigen von Artillerie
oder Maschinengewehren. Die heroische Verteidigung von Masada fiel
vollkommen anders aus, weil ich die Juden mit einem Mörser ausstattete.

3 G. Shared, Hebrew Narrative Fiction 1880-1980 [hebr.]. Volume IV, Tel Aviv
1993, S. I4ff.32; vgl. z.B. auch R. Ben-Ari, Habima. Translated by A. H. Gross
and I. Soref, New York, London 1957, S. 91 („a history so full of drama, tragedy,
and so rich in theatricality") und N. Sokolow, Der Jude Spinoza, in: S. Hessing
(ed.), Spinoza-Festschrift. Zum 300. Geburtstag Benedict Spinozas (1632-1932),
Den Haag 21962, S. 190: „Das Universum ist ein gewaltiges dramatisches Experiment".

121



Tatsächlich gab ich den Toten und allen früheren Menschen eine zweite

Chance; vielleicht tue ich das immer, wenn ich eine Erzählung schreibe."4

In ähnlicher Weise hat sich der ausserhalb Israels weniger bekannte
Schriftsteller Moshe Shamir5 der Bearbeitung historischer Stoffe zugewandt,

um hier den Ansatzpunkt für ein tieferes Verständnis der Gegenwart zu
finden. Nachdem er durch seinen Roman über den Unabhängigkeitskrieg He
went in the Fields, der bereits 1947 in einer Bühnenfassung vorlag,
bekanntgeworden war, erschien 1954 unter dem Titel Melech Basar Wa-Dam

(„König aus Fleisch und Blut") eine historische Erzählung über den Has-

monäerkönig Alexander Jannai (103-76 v.Chr.),6 von dem es im Lob des

Kritikers hiess, er habe den historischen Roman in Israel „zur Reife"
gebracht.7 Im Zuge der weiteren Bearbeitung des Stoffs entstand kurz darauf

4 A. Oz, Jerusalem hinter dem Mond. Tschechow im Nahen Osten oder: Die Welt
der Einwanderer: Eine Kindheit in den vierziger Jahren, in: Frankfurter Allgemeine
Zeitungvom 9. 12. 1995, Bilder und Zeiten, S. 1-2.

5 M. Shamir wurde 1921 in Safed geboren und wuchs in Tel Aviv auf. Er war
Mitglied der linkssozialistischen Kibbuzbewegung ha-Shomer ha-tsa'ir und schloss
sich 1944 einer jüdischen Selbstschutztruppe, der Eliteeinheit Palmach, an. Er
gründete und gab mehrere literarische Zeitschriften heraus. Mit seinen Romanen
und Theaterstücken gilt er als hervorragender Vertreter der literarischen 1948er
Generation (Dor Tashach). Nach dem Sechs-Tage-Krieg des Jahres 1967 begann er,
sich mit der jüdischen Siedlungsbewegung in den besetzten Gebieten zu identifizieren

und schloss sich der politischen Rechten an. Vor diesem Hintergrund
entstand sein autobiographischer Text Chajai 'im Jishma'el („Mein Leben mit Israel",
1968). Zu M. Shamir als Dramatiker und drei weiteren Stück-Interpretationen vgl.
mein demnächst erscheinendes Buch Theater und zionistischer Mythos. Eine Studie
zum zeitgenössischen hebräischen Drama mit besonderer Berücksichtigung des Werkes

von Joshua Sobol, Tübingen 2002 Theatron. Studien zur Geschichte und Theorie
der dramatischen Künste).

6 M. Shamir, Melech Basar WaDam. Roman histori, Tel Aviv 1954 (101958); engli¬
sche Übersetzung: The King of Flesh and Blood, London 1958. Das Fehlen deutscher

Übersetzungen hängt möglicherweise mit der bislang eher zögerlichen
Haltung des Autors gegenüber Kontakten zwischen Israel und Deutschland zusammen,
die über das diplomatisch Notwendige hinausgehen; vgl. M. Shamir, The Green
Place. On the Validity ofZionism [hebr.], Tel Aviv 1991, S. 181-184. Neuerdings
hat Shamir aber die Zustimmung zu einer Übersetzung seiner dramatischen Texte
gegeben. Eine deutsche Fassung seines Stückes The Heir („Der Erbe"), das sich vor
dem Hintergrund des Eichmann-Prozesses der 60er Jahre mit der Problematik der
deutschen „Wiedergutmachungen" an Israel befasst, ist in der Spielzeit 2001/2002
zur Aufführung im Theater Heilbronn vorgesehen.

7 G. Shared, Hebrew Narrative Fiction, S. 64; vgl. auch G. Shared, Geschichte der
modernen hebräischen Literatur. Prosa von 1880 — 1980, Frankfurt am Main 1996, S.

283-286 und B. Kurzweil, Melech Basar WaDam, in: Suche nach der israelischen
Literatur [hebr.], Ramat-Gan 1982, S. 144-145; eine ausführliche Besprechung
des Romans findet sich bei M. Waxman, A History ofJewish Literature. Volume V:
From 1935 to 1960, New York, London 1960, S. 44-50.

122



sein Zweiakter „Krieg der Söhne des Lichts",8 der 1956 im Tel Aviver Kame-
ri-Theater uraufgeführt wurde.9 Dieses Stück, dem — zur Kennzeichnung des

Zusammenhangs - eine Art Vorwort aus dem Roman als Motto vorangestellt
ist,10 war zunächst als Dramatisierung des Buches vorgesehen. Zugleich handelt

es sich aber um eine Art Fortsetzungsgeschichte. In ihr stellt der Autor
dem „König aus Fleisch und Blut" seinen Antagonisten Shimon ben Shetach
als „Rabbi aus Fleisch und Blut" gegenüber und macht mit beider Verhältnis
das bis in die Gegenwart problematische Verhältnis von „weltlicher" und
„geistlicher" Macht im Judentum und im Staat Israel zum Thema.11

Die Aktualität des Stoffes für das zeitgenössische Israel hängt zunächst

mit der umstrittenen Bewertung Alexander Jannais zusammen. Dessen
geschichtliches Bild wurde von der frühen israelischen Historiographie, wohl
im Hinblick auf seine erfolgreiche territoriale Expansionspolitik, eher positiv
gezeichnet.12 Diese Sicht steht aber in Spannung zur Beurteilung bei Jose-

phus, der in den Altertümern und im Jüdischen Krieg davon berichtet, das

despotische Regime des Königs habe in den Jahren 94 — 88 v.Chr. zu einem
Konflikt mit der Mehrheit des Volkes geführt.13 Als Alexander in einer
kriegerischen Auseinandersetzung vor dem Nabatäerkönig Obedas I (Avdat) fliehen

musste, kam es zu einem sechs Jahre andauernden Bürgerkrieg, in dessen

Verlauf - nach Josephus - nicht weniger als 50 000 Juden ums Leben
kamen.14 Die Auseinandersetzungen gelangten an ihren Höhepunkt, als sich

Jannai mit einem flammenden Appell an die Aufständischen wandte und
dazu aufforderte, in Verhandlungen mit ihn einzutreten. Diese antworteten
ihm darauf, „nur mit einem Toten gäbe es [. .] zur Not ein Versöhnen,

wenn er solche Taten auf sich geladen habe [. .]". Die unter der Führung
der Pharisäer stehenden Aufständischen schlössen nun ein Bündnis mit dem

syrischen König Demetrius III. Im Jahre 88 v. Chr. gelang es ihnen, das

8 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts [hebr.], 1956; zitiert wird nach der Or-Am-
Ausgabe 1989; vgl. G. Ofrat, Das israelische Drama [hebr.], Jerusalem, Herzliyya
1975, S. 58ff.

9 Vgl. M. Kohansky, The Hebrew Theatre. Its First Fifty Years, New York 1969, S.

292.
10 Vgl. G. Ofrat, Das israelische Drama, S. 59; G. Shared, Hebrew Narrative Fiction,

S. 236.
11 Vgl. G. Shared, Hebrew Narrative Fiction, S. 239.
12 Vgl. G. Ofrat, Das israelische Drama, S. 58. M. Stern, Die Zeit des Zweiten

Tempels, in: H.-H. Ben Sasson (ed.), Geschichte des jüdischen Volkes. Band I,
Müchen 1978, S. 273-275, hebt die Eroberungen Jannais hervor und lässt die von
Josephus bekannten negativen Episoden beiseite; vgl. auch einen entsprechenden
Bericht in der Tageszeitung Jedioth Acharonoth vom 20. 3. 1956.

D Vgl. Josephus, De hello Judaico I, 4,3 — 6; Antiquitates 13,13-14.
14 Vgl. Josephus, Antiquitates 13,13,5.

123



Heer Alexanders bei Sichern vernichtend zu schlagen; der König floh mit
wenigen Getreuen in die Berge. Doch nach diesem Sieg kam es zu einem
überraschenden Stimmungsumschwung bei den Aufständischen, von denen

eine grössere Anzahl wieder zum jüdischen König überlief. Nachdem
Demetrius sich zurückgezogen hatte, wurden die restlichen Rebellen daraufhin

von Jannai aufgerieben und etwa 800 von ihnen ans Kreuz geschlagen.
In Krieg der Söhne des Lichts gilt Shamirs Interesse dieser letzten

„dramatischen" Wendung des Geschehens, wie sie durch die Rückkehr der —

diese Identifizierung wird hier vorausgesetzt - „Pharisäer" zu Alexander Jannai

bewirkt worden war. Er geht dieser Episode nach, indem er die

Berichterstattung des Josephus im Lichte des in mancher Hinsicht ergänzenden, in
anderer Hinsicht aber „quer" zu Josephus stehenden Befundes der Qumran-
Texte liest. Hinzu kommt eine Kombination verschiedener Erkenntnisse aus

dem Talmud, die die unterschiedlichen Quellen zu einem hochdramatischen

und zugleich aktuellen plot zusammenführt, mit dem der Autor seine eigene
Version des Geschehens anbietet.

Shamir knüpft dabei zunächst an die historische Vermutung an, dass der

plötzliche Umschwung zugunsten des Königs damit zu tun gehabt habe, dass

die Aufständischen, in Gedanken an die Makkabäer-Kämpfe und das Schrek-

kensregiment des Antiochus Epiphanes IV, die drohende Besetzung Jerusalems

durch die Syrer auf einmal mehr gefürchtet hätten als die Tyrannei
Jannais.15 Diese Interpretation lässt sich dem in Qumran gefundenen Na-
hum-Kommentar entnehmen, dessen wissenschaftliche Erstveröffentlichung
durch John Allegro 1956 erfolgte. Das Stück, dessen Premiere wenige Monate

nach der aufsehenerregenden Mitteilung des israelischen Ministerpräsidenten

Moshe Sharett vom 13. Februar 1955 stattfand,16 dass vier der
bedeutendsten Qumran-Rollen vom Staat Israel erworben worden waren,
nimmt bereits in sprachlicher Hinsicht auf die Qumran-Funde Bezug.17

Schon der Titel ist den ersten Worten der Kriegsrolle entnommen, und im
Schlachtruf, den der Autor den Aufständischen in den Mund legt, ist nach

Qumranischer Diktion vom „Kampf der Söhne des Lichts gegen die Söhne

'5 Nach 4QpNah 1,2-3 trachtete Demetrius danach, „nach Jerusalem hineinzukom¬
men"; vgl. J. M. Allegro, Further Light on the History of the Qumran Sect, in:
Journal ofBiblical Literature 75 (1956), S. 89-93.
Vgl. Y. Yadin, The Message ofthe Scrolls, London 1957, S. 52; Y. Yadin, The Scroll
ofthe War of the Sons ofLight against the Sons ofDarkness [hebr.], Jerusalem 21957,
S. 14.

17 G. Ofrat, Das israelische Drama, S. 59 hat die Sprache des Stücks dagegen
„mischnisch" genannt. Vgl. auch G. Shared, Shamir, Moshe, in: Encyclopaedia
Judaica. Tome 14, Jerusalem 1971, Sp. 1290.

124



der Finsternis" die Rede.18 Daneben kommen die Rebellen, das Gottesvolk
der „Einung" (Anshe ha-Jachad19), zu Beginn des ersten Bildes mit einem

längeren Zitat aus den in der Wüste Juda gefundenen Lobliedern zu Wort.20

Auffallend ist aber vor allem, dass das dramatische Handlungsgerüst mit der

Rekonstruktion Allegros übereinstimmt.21 Wie er identifiziert Shamir Jannai
mit dem „gottlosen Priester" der Qumran-Schriften (ha-Kohen ha-rasha),

gegen den sich das Volk unter „pharisäischer" Führung erhoben habe; und
wie bei Allegro wird der Seitenwechsel der Aufständischen mit der Furcht

vor einer erneuten Besetzung Jerusalems und des Tempels durch „unreine"
Bundesgenossen motiviert.22

Aufgrund des Zusammenhangs mit der Diskussion der Qumran-Funde
war, vom Autor durchaus intendiert, für das Publikum die Aktualität des

Stoffes bereits gegeben.23 Die zustimmende Äusserung des Generalstabschefs

des Unabhängigkeitskrieges Yigael Yadin, des Sohnes des Erstherausgebers
der Loblieder und der Kriegsrolle E. L. Sukenik,24 fiel aus diesem Grunde

positiv ins Gewicht. In den Reaktionen ging es freilich nur vordergründig
um die Frage der historischen Treue. Im Hintergrund stand eher die viel
schwerer zu diskutierende Frage nach der aktuellen geschichtspolitischen
Auseinandersetzung mit der Hasmonäer-Dynastie. Im Gegensatz zu den

Zionisten, die die Zeit der Makkabäer positiv sahen und an sie anknüpfen
wollten,25 hatte die Sekte vom Toten Meer, wie schon das gänzliche Fehlen

18 Vgl. 1QM 1,1. Zur Erstausgabe der Kriegsrolle vgl. E. L. Sukenik, The Dead Sea

Scrolls of the Hebrew University, Jerusalem 1954, S. 16-34.
19 Vgl. 1 QS VIII,lOf; Erstausgabe M. Burrows, The Dead Sea Scrolls ofSt. Mark's

Monastery, New Haven 1951.
20 Vgl. E. L. Sukenik, The Dead Sea Scrolls, S. 35-58 und M. Shamir, Krieg der

Söhne des Lichts, S. 136 (Anhang).
21 Allegro war - unüblicherweise - bereits vor der wissenschaftlichen Publikation des

Textes im Rundfunk und in Zeitschriften an die Öffentlichkeit getreten: vgl. G.
Jeremias, Der Lehrer der Gerechtigkeit, Göttingen 1963, S. 127 Anm. 3. Der
umstrittene Qumran-Forscher machte später auch selbst mit einer dramatischen
Bearbeitung des Qumran-Themas von sich reden; vgl. „Anfeuerndes Orakel", in: Der
Spiegel vom 18. 4. 1966, S. 130.

22 ha-Kohen ha-rasha (bei G. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 17 und öfter); vgl.
CD 6,5; 4,2 und lQpHab 8,9-10; 9,9. Zur Diskussion um diese Identifizierung
vgl. im übrigen J. Maier, Geschichte der jüdischen Religion, Berlin, New York 1972,
S. 58.

23 G. Ofrat, Das israelische Drama, S. 58; ähnlich G. Shared, Hebrew Narrative
Fiction, S. 34.94, wo es heisst, Shamir versuche, die Gegenwart mit Hilfe der
Vergangenheit zu verstehen und den „dritten Tempel" durch die Analogie mit der
Zeit des zweiten Tempels auszulegen.

24 G. Ofrat, Das israelische Drama, S. 60.
23 Vgl. auch S. Limons Stück Ha-Mered Ba-Getto [„Der Aufstand im Ghetto"], in:

Zehn Stücke [hebr.], Tel Aviv 1950, S. 69.

125



von Spuren der Makkabäer-Bücher in Qumran deutlich macht, ein gespanntes

Verhältnis zur hasmonäischen Dynastie.26 Während die der hebräischen
Bibel zuzuordnenden Texte von Qumran im zionistischen Diskurs daher den

nationalen Stolz berührten und in der öffentlichen Wahrnehmung als

Element der Selbstaffirmation empfunden wurden,27 konnte die offene Diskussion

einiger der durch die Qumran-Funde gestellten Themen als Ferment
der Selbstkritik und als Störung des zivilreligiösen Diskurses28 gelten. Vor
diesem Hintergrund ist nicht verwunderlich, dass die politische Rechte in
Israel Shamirs Stück ablehnend gegenüberstand. Es zeichnete ihrer Ansicht
nach ein zu negatives Bild des in aussenpolitischer und militärischer Hinsicht
doch recht erfolgreichen Königs und war auch, so der Literaturkritiker G.

Ofrat, mit der „inneren Wahrheit des historischen Details" nicht in
Ubereinstimmung zu bringen.29

Angesichts dieser Vorwürfe ist es ratsam, auf die dritte, die talmudische

Komponente der Geschichtskollage Shamirs zu achten. Denn der Autor deutet

den Umschwung während des Bürgerkrieges vor dem Hintergrund der in
der rabbinischen Literatur überlieferten Erzählung vom Streit Jannais mit
Shimon ben Shetach, dem Bruder seiner Frau, der Königin Salome (Shula-

mit) Alexandra.30 Er bringt damit eine der wichtigsten Gestalten aus der

Frühzeit des Pharisäismus auf die Bühne, die gemeinsam mit Juda ben

Tabbaj das dritte der in den Sprüchen der Väter genannten fünf „Paare" der

Traditionsträger bildet. Im Talmud heisst es von ihm, dass er der Tora, nach

einer Periode des Niederganges, ihren alten Glanz wiedergegeben habe.31

Diese etwas lapidare Feststellung, die die bleibende Bedeutung des Gelehrten

2<^ Vgl. J.T. Milik: „[. .] il ne semble pas que les fondateurs de la dynastie hasmo-
néene aient joui d'une grande faveur dans les souvenirs des Esséniens." (zitiert in:
G. Jeremias, Der Lehrer der Gerechtigkeit, S. 74).

27 Y. Yadin, The Message of the Scrolls, S. 14 misst dem Sachverhalt symbolische
Bedeutung zu, dass die ersten drei Rollen von seinem Vater am 29. 11. 1947
erworben wurden, dem Tag, an dem die UNO über die Teilung Palästina abstimmte.

28 Vgl. A. Elon, The Israelis: Founders and Sons, New York 1971, S. 280-281; C.
Liebman/E. Don-Yehiya, Civil Religion in Israel. TraditionalJudaism and Political
Culture in the Jewish State, Berkeley, Los Angeles, London 1983. Zum Beitrag der
Qumran-Funde für die aktuelle religionspolitische Debatte in Israel vgl. auch Y.

Liebes, The Ultra-Orthodox Community and the Dead Sea Sect [hebr.], in:
Jerusalem Studies in Jewish Thought III (1982), S. 137-152 (English summary XI —

XII).
29 C. Shoham, Challenge and Reality in Israeli Drama [hebr.], Ramat-Gan 1975, S.

51.
30 Vgl. bBer 48a. Nach dem Kritiker der Gewerkschaftszeitung handelt es sich in dem

Stück daher um eine Kritik am aus dem Pharisäismus erwachsenen orthodoxen
Judentum: vgl. E. Susman, in: Davar vom 1. 4. 1956.

31 Vgl. bQid 66a.

126



für die folgenden Generationen kennzeichnen soll, wird von Shamir im
Hinblick auf die in den Vätersprüchen enthaltene persönliche Konstellation
auf überraschende Weise mit Leben erfüllt, indem er ihn und seine beiden

Schüler, Shemaja und Abtaljon aus dem vierten Paar der Traditionskette,
durch eine Geschichte verbindet. Der letztere Schüler, nach dem Talmud ein
Konvertit,32 wird vom Autor dabei, wie der kundige Zuschauer von Anfang
an ahnt, wie aber erst kurz vor dem Fallen des Vorhanges ausdrücklich wird,
mit einem Araber identifiziert, dessen Geschichte nach einer Überlieferung
der Charakterisierung des segensreichen Wirkens Shimons dient: Die Jünger
Shimons, so wird dort berichtet, schenkten ihrem Lehrer einst einen Esel,

den sie einem Araber abkauften. Am Hals des Tieres fanden sie einen
kostbaren Edelstein und freuten sich, den Rabbi damit aus materieller Not
befreien zu können. Doch der Beschenkte gab den Edelstein in seiner Grossmut

an den Eigentümer zurück, worauf dieser ausrief: „Gepriesen sei der

Gott Shimon ben Shetachs".33

Grundlegend für das Handlungsgerüst ist, dass der Tora-Lehrer anfangs
mit den Rebellen sympathisierte. Erst als er von deren Bündnis mit Demetrius

erfuhr, so Shamir, stellte er sich gegen sie und löste so den Frontwechsel
der Pharisäer aus. Somit war es nach dieser Deutung letztlich Shimon, der

ftir das Ende des Krieges und Jannais Massaker an seinen ehemaligen Gegnern

verantwortlich war. In einem erläuternden Aufsatz, der zur Premiere
des Stückes erschien,34 hat der Autor die historischen Referenztexte für seine

Rekonstruktion benannt und im Hinblick auf sein Bild von Shimon dessen

aus den Sprüchen der Väter überlieferten Wahlspruch hervorgehoben: „Forsche

gründlich die Zeugen aus, sei aber vorsichtig in deinen Worten, damit
sie nicht aus ihnen lernen, wie sie falsch aussagen können".35 Diesem Motto
der Gewissenhaftigkeit, so Shamir, stehe an anderer Stelle aber die Geschichte

gegenüber, nach der ben Shetach in der soeben von Jannai eroberten
hellenistischen Stadt Askalon achtzig „Hexen" völlig unskrupulös und zudem
ohne Gerichtsverfahren durch den Strang umbringen liess, weil es „die Stunde"

erforderte.36 Dieses offenbar widersprüchliche Bild des Rabbis nimmt

32 bYom 71b, bSan 96b und bGit 57b.
33 Vgl. yBM 2, 5 (8c,27-31) und DevR 3, 4 (105d); vgl. dazu G. A. Wewers, Bavot.

Pforten, in: Ubersetzung des Talmud Yerushalmi. Band IV/1-3, Tübingen 1982,
S. 197.

34 Zitiert nach einem Neuabdruck in: M. Shamir, Das Für und Wider [hebr.], Tel
Aviv 1989, S. 277-289.

35 Av. 1,9.
36 Anschliessend nehmen dann die Pharisäer an den Sadduzäern Rache. Möglicher¬

weise hat ben Shetach auch der Todesstrafe gegen seinen Sohn zugestimmt; vgl.
bSan 46a.

127



Shamir nun zum Anlass, zwischen beiden Texten eine zeitliche Perspektive
einzuführen und nach der Entwicklung seiner Persönlichkeit zu fragen.37 Er

zeigt sich dabei recht unbemüht um quellenmässige Plausibilität und
versucht stattdessen, die historischen Lücken im Talmud durch eine semifiktio-
nale Geschichte zwischen Shimon und Alexander Jannai aufzufüllen.
Dadurch gelingt es ihm, dem ihn interessierenden sachlichen Problem
näherzukommen, das im Drama sowohl mit dem Rätsel der Persönlichkeit ben

Shetachs als auch mit dem historischen Problem des überraschenden
Frontwechsels und des Sieges Jannais zu tun hat: Könnte es sein, so die am Ende
stehende Frage, dass erst die Erfahrungen im Kampf mit dem König dafür
verantwortlich waren, dass aus dem skrupellosen Machtpolitiker, für den -
wie in der Episode der achtzig „Flexen" - der Zweck die Mittel heiligte, am
Ende der Moralist und gewissenhafte Richter wurde? Zieht diese Entwicklung

Shimons, so die weitergehende Schlussfolgerung, nicht die Lehre aus

der Einsicht in die abgründige Gefahr jeder gesellschaftlichen Bewegung
oder Revolution, in neue Gewaltherrschaft umzuschlagen? Denn, um es mit
den Worten des klagenden Gelehrten am Ende des Stückes zu sagen: Welche

revolutionären Schritte kann der Rebell gegen das Unrecht tun und dabei

nicht auf den Rasen treten, den Gott geschaffen hat?38 Oder zeigt die

Geschichte gerade umgekehrt, dass man dem Vaterland das grösste Opfer bringen

muss - selbst unter Verzicht auf die FFerstellung gesellschaftlicher
Gerechtigkeit?

Angesichts des durch diese moralische Frage aufgerissenen Horizontes,
das an das Sartresche Problem der „mains sales"39 erinnert, nehmen sich die

meisten der auf aktuell-politische Themen bezogenen Deutungsversuche der

Kritiker recht oberflächlich aus. Auf dürftigem Niveau bewegt sich namentlich

die marxistische Interpretation, nach der es sich beim damaligen
Bürgerkrieg um einen Kampf zwischen Unterdrückern und Unterdrückten
gehandelt habe und Shamirs Text im Hinblick auf die in ihm enthaltene

Klassenkampfsituation auszulegen sei.40 Diese Deutung soll hier nur zur
Sprache kommen, weil die bisher ausführlichste Auseinandersetzung mit

37 Vgl. G. Shared, Hebrew Narrative Fiction, S. 34.
M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 133.

39 Vgl. L. Porath, in: Massa vom 30. 3. 1956.
40 Hinzu kam die Annahme, das Stück spiegele die zeitgenössischen Debatten zwi¬

schen den Arbeiterparteien Mapai und Mapam in der Knesset, Shimons Eintreten
für die Versöhnung aller Teile des Volkes sei nach dem Muster Martin Bubers oder
Aharon David Gordons zu begreifen, der Autor wolle gar Propaganda für den
Pazifismus machen (vgl. G. Ofrat, Das israelische Drama, S. 59.61); zur ideologischen

Entwicklung Shamirs vgl. auch G. Shared, Hebrew Narrative Fiction, S. 242.

128



dem Stück — aus der Feder Chaim Shohams — an sie anknüpft und mit
Überlegungen zu seiner dramatischen Qualität verbindet. Shoham, der den
Autor aus seinen frühen Jahren als linkssozialistischen Aktivisten kennt, sieht
in seinem Gebrauch der antikisierenden hebräischen Sprache und der
religiösen Terminologie vor allem ein rhetorisches Mittel zur Darstellung eines

sozialrevolutinären Konflikts. In diesem Konflikt lasse Shamir den König als

Vertreter der Unterdrücker und des Klassenfeindes auftreten, gegen den sich

unter einem pharisäischen Anführer aus dem „Lumpenproletariat"41 heraus

eine „Volksrevolution"42 erhoben habe. Die Ideologie benennen heisst in
diesem Fall, sie kritisieren. Shoham beruft sich mit seiner Deutung, die von
den damaligen politischen Ambitionen Shamirs her naheliegen mochte, auf
den bereits erwähnten Aufsatz des Autors, in dem dieser das Dilemma der
Aufständischen dahingehend zusammenfasst, diese hätten sich nach der
vernichtenden Niederlage Jannais zwischen den Werten der „Gerechtigkeit"
und des „Vaterlandes" entscheiden müssen.43 Hinter dieser Gegenüberstellung

vermutet der Kritiker nun eine marxistische Geschichtsfälschung, die,

abgesehen von aller sachlich-ideologischen Problematik, auch eine Asymmetrie

des dramatischen Aufbaus zur Folge habe.44 Der Gegensatz zwischen
dem abstrakten Wert des internationalen Sozialismus (Zedeq) und den
konkreten nationalen Zielen {Moledet) mache den Stoff aber letztlich ungeeignet
für die Bühne. Denn im Panorama der Weltrevolution seien es nicht die für
das Drama allein relevanten individuellen Motive und Konflikte, sondern

äussere, objektive Kräfte und Gesetzmässigkeiten, die den Gang der
Entwicklung bestimmten.

Beides, die Sozialrevolutionäre Botschaft wie auch die Behauptung der

aus ihr resultierenden dramatischen Untauglichkeit des Stücks, bedürfen der

Überprüfung am Text. Als Beispiel für die verfehlte Sozialrevolutionäre
Tendenz des Stücks führt Shoham die Eingangsszene an, in der Shimon und
sein Schüler Shemaja in ihrer Tenne im judäischen Mizpe Flachs schlagen.

41 C. Shoham, Challenge and Reality in Israeli Drama, S. 52; „marxistische" Züge bei
Shamir findet auch G. Shared, Geschichte der modernen hebräischen Literatur, S.

284.
42 C. Shoham, Challenge and Reality in Israeli Drama, S. 58.
43 C. Shoham, Challenge and Reality in Israeli Drama, S. 50.
44 Vgl. C. Shoham, Challenge and Reality in Israeli Drama, S. 58; vgl. auch G.

Shared, in: HaAretz vom 30. 12. 1955 („aktueller Sprengstoff"). Der revisionistisch

ausgerichtete Historiker Joseph Klausner, der Shamir in einen Kampf gegen
die Hasmonäer verwickelt sah und Parallelen zum, so Klausner, Kampf der Linken
gegen das zionistische Establishment zog, warf dem Autor eine Fälschung der
Geschichte mit schwerwiegenden geschichtspolitischen Folgen vor (Smanim vom 17.
12. 1954).

129



Nachdem alle Schüler, mit Ausnahme Shemajas, das Lehrhaus verlassen und
sich den Kämpfern gegen Jannai angeschlossen haben, will Abba Sha'ul, der

Abgesandte der Aufständischen, auch den Lehrer Israels für den Aufstand

gewinnen:

Abba Sha'ul: Die Söhne deines Volkes werden nicht auf dich warten [...], bis du
ihnen das Königreich der Tora einrichtest; die, denen man ihr Brot weggenommen
hat, die Enteigneten, werden nicht auf dich warten; die Waisen und Rachdurstigen,
die auf die Lehre des höchsten Gottes vertrauen, die die Entweihung seines Heiligtums

sehen, werden nicht auf dich warten ,45

In dieser an die Berufung Gideons (Ri 6,11) erinnernden Szene ist
bereits das Stichwort der Entweihung des Heiligtums hinreichend, um die

klassenkämpferische Interpretation zu relativieren. Rituelle Reinheit ist für die

Qumran-Schriften wie für die Jerusalemer Priesteraristokratie, der Abba
Sha'ul entstammt, ein Kriterium für Gottes Willen und die Basis jeder
menschlichen Autorität. Denkbar ungeeignet zur Reduktion auf soziale

Kategorien gehört sie in Shamirs Stück in den Bereich der für die Interaktion
auf der Bühne konstitutiven dialogischen Motive. Dementsprechend dient
die Frage der Reinheit bereits hier, zu Beginn des Stücks, der Vorbereitung
kommender Entwicklungen, die dann nicht als „deus ex machina"46 fungieren,

sondern dramatisch motiviert sind. Denn es ist zuförderst dieses rituelle

Kriterium, das Jannai - nach dem Urteil Shimons wie dem der Aufständischen

— für seine Ämter disqualifiziert.47
Das Problem der Reinheit belastet aber auch die Sache der Rebellen: Je

mehr sich der Konflikt mit Alexander zuspitzt, erscheinen rituelle Verfehlungen

im eigenen Lager als Vorboten kommenden Unheils. Das Bündnis
mit dem Syrerkönig erscheint schliesslich nur als gröbster Ausdruck der

Verunreinigung. Vom ersten Bild an wird dieses Thema, dessen starke

Akzentuierung den Qumran-Schriften entnommen ist, immer wieder variiert:

„Aus der Quelle der Reinheit kommt die Erlösung",48 machen die Aufständischen

sich gegenseitig Mut und bestärken sich in ihrer Bereitschaft zum
Kampf. Darf Jossi ben Shimon, ihr Anführer, der nach dem Vorbild der

45 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 19; C. Shoham, Challenge and Reality in
Israeli Drama, S. 52.

46 C. Shoham, Challenge and Reality in Israeli Drama, S. 55.
47 Nach den Worten Shimons ist Jannai „untauglich für das Königtum und unrein für

das Priesteramt" (M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 24); seine Verwicklung
mit der nichtjüdischen Konkubine Na'amit im zweiten Teil des Stücks, mit der er
seine rituellen Pflichten verletzt, dient zur Bekräftigung und Illustration dieser

grundsätzlichen Disqualifikation (M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 58).
48 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 28.

130



Kriegsrolle aus Qumran ein Reinheits- und Enthaltsamkeitsgelübde auf sich

genommen hat, seine Frau vor Ende des Krieges zu sich ins Lager kommen
lassen?49 Verunreinigt der arabische Eseltreiber — Shamir nennt ihn Abba

Taljon — den judäischen Boden, den er betritt, wie ausgerechnet Abba Sha'ul,
der Bündnispartner des Demetrius, festhalten will?50 Muss sich Shimon nach
der Begegnung mit dem Araber selbst reinigen?51 Wird am Beispiel des

Umgangs mit ihm nicht deutlich, dass es auch eine moralische Unreinheit
gibt? Nachdem Shimon erfahren hat, dass die Säbelträger der Rebellen das

Tier konfisziert haben, stellt er den verantwortlichen Abba Sha'ul auf eine

Stufe mit Jannai, dem Bösen:

Shimon: Wie bist du besser als jener Böse \Rascha'\, nachdem du diesem elenden
Menschen sein Tier weggenommen hast? Wie kannst du gerechter sein als jeder
Sünder auf der Welt, nachdem du diese arme Seele ausgebeutet hast? [. .] Wie
willst du Israel erlösen?52

Der arme Araber stolpert von nun an immer wieder durch das Stück. Er

sorgt sich um das ihm weggenommene Tier, das, wie er sagt, getränkt,

versorgt und vor den Misshandlungen böser Menschen in Schutz genommen
werden muss und einen Freund braucht.53 Dabei ist er mehr als ein harmloser

theatralischer Spassmacher (Lezan54 ); denn mit seinen rührenden
Aktivitäten zugunsten des Esels, die die ernsthaften Beratungen der anderen

mehr als einmal stören, setzt er einen Kontrapunkt der Barmherzigkeit gegen
die Mordlust und Zerstörungswut der Kriegsparteien. Nach seinem Protest

gegen den Raub und die ihm widerfahrene Behandlung („ich bin unrein,
und mein Esel ist rein?"55) sorgt Shimon dafür, dass ihm das Tier zumindest

abgekauft wird und er eine Entschädigung erhält - eine Transaktion, die von
der spöttisch-rassistischen Bemerkung eines Umstehenden, die vielleicht
nicht zufällig „antisemitische" Züge trägt, begleitet wird:

Sieh die Kraft der Unreinheit. Kaum hat der Fremde seinen Fuss in unser Lager
gesetzt, sind wir hier wie auf einem Viehmarkt.56

49 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 31. Vgl. auch Ex 19,15 und (die Weisung
zur Reinheit und Enthaltsamkeit zeitlich entschränkend) 1QM VII,3-4.

5° Vgl. M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 33.
51 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 34.
32 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 20.
53 Vgl. M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 32.44.
54 G. Ofrat, Das israelische Drama, S. 64.
33 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 33.
56 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 33.

131



Später wird das Tier, das vielleicht auch an die messianische Zeit erinnert,

dem Rabbi selbst zur Verfügung stehen. Mit dem Fortgang des Stücks

entwickelt sich der Araber immer mehr zur lebenden Antithese der im Lager
der Aufständischen herrschenden Reinheitsideologie. Seine Anhänglichkeit
an die leidende Kreatur kontrastiert mit der Nachlässigkeit Shemajas.
Obwohl der Rabbi ihn behandelt und liebt wie einen Sohn - „Wer mit einem
Schüler gesegnet ist, ist wie einer, der mit einem Sohn gesegnet ist"57 - hat

Shemaja seinen Herrn allein in die Gefahr der Begegnung mit Jannai ziehen

lassen. Später läuft er ihm hinterher wie der Eseltreiber seinem Esel. In der

Auseinandersetzung zwischen Shemaja und Abba Taljon wird der Zuschauer

Zeuge einer hintergründigen Belehrung, die Shimons vernichtendes
moralisches Urteil über Reinheitsforderungen, die das Fleisch, nicht aber das Herz
betreffen,58 nur bestätigen kann:

Abba Taljon: Ich habe mein Leben lang nicht gesehen, dass ein Mensch sich so

an seinen Herrn klammert. Was für einen Nutzen hast Du von Deinem Herrn?
Shemaja: Kein Herr - ein Rabbi, kein Nutzen - Tora! Abba Taljon: Und die Tora -
gehört den Knechten oder den Herren? Shemaja: Wer Götzendienern Tora
beibringt, verdient den Tod.59

In diese Situation der akkumulierenden „moralischen Unreinheit" platzt
die Nachricht über den unseligen Bundesschluss mit Demetrius, von der der

Lehrer Israels im Gespräch mit der Königin erfährt. Shimons Antwort an
seine Schwester, die ihn auf die Seite Jannais hinüberziehen will, ist
zweideutig und von verwirrendem Tiefsinn:

Shimon: Jene führen einen zeitweiligen Aufstand. Es genügt ihnen zu morden
und den, der auf dem Thron sitzt, durch einen anderen auszuwechseln. Ich aber,
Königin, ich und meine Schüler [. .] wir entfachen einen Aufstand der Generationen

im Herzen dieses Volkes gegen jeden Bösen und jede Bosheit auf der Welt.60

Shulamit, eine der für Shamir charakteristischen „starken Frauen"61 wie
Mika in He went in the Fields oder Judith in Judith unter den Aussätzigen
(1981), wirft ihrem Bruder nun vor, mit den Aufständischen gemeinsame
Sache zu machen:

Shulamit: Du bist nicht besser als sie. In dieser Zeit ist der, der mit verschränkten
Armen dasitzt, nicht reiner als der, der das Schwert zieht [...]. Der Hass auf das
Hasmonäerhaus bringt dich um deinen Verstand. Das Greuelbild der Verwüstung
[Schikuz meschomem62] ist dir lieber auf dem Altar als die Sadduzäer im Tempel

57 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 98.
58 Vgl. M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 34.
59 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 80.
60 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 24 — 25.
61 G. Shared, Hebrew Narrative Fiction, S. 242.
62 Vgl. Dan 9,27; 12,11 und 1 Makk 1,57; 6,7.

132



[...]. Haben deine Genossen nicht den Sohnessohn des Antiochus, des Bösen,
gerufen, damit er den Sohnessohn des Mathatias, des Hasmonäers, schlage?63

Nachdem Shimon erfahren hat, dass die Syrer den Jordan überschritten
und sich mit den Truppen der Rebellen zusammengetan haben, begibt er
sich ins Lager der Aufständischen. Dem Willkommensgruss „Gesegnet sei,

der die Herzen reinigt, der dich hierher gesandt hat" hält er entgegen: „Euch
und eure Taten zu reinigen, bin ich gekommen."64 Als ersten Schritt der

Reinigung hören die Gegner Jannais eine Lektion über den Wert des

Eigenen: das Land, das den Vater getötet und die Mutter den Zollpächtern
überliefert hat, der Erdboden, von dem die Söhne Israels durch einen

Verbrecherkönig vertrieben wurden, das Königtum, das ihnen an den Kragen
will, all dies - so macht der Rabbi klar — bleibt doch ihr Land, ihr Erdboden,
ihr Königtum.65 Umso schmerzlicher ist es für Shimon zu erfahren, dass sein

eigener Sohn Nitai sich unter den Aufständischen befindet. Der Konflikt mit
ihm macht den moralischen Zwiespalt deutlich, in dem der Lehrer Israels

sich befindet:

Shimon: Ich bin traurig um dich, mein Sohn Nitai! Wenn es der böse Trieb wäre,
der dich in die Sünde geführt und von mir abgewandt hat, so wäre es keiner Mühe
wert, dich zum besseren zurückzubringen; doch nun, da es der gute Trieb ist, der
dich zur Sünde führt - wann werden sich deine Augen öffnen und sehen?66

Erst unter dem Eindruck dieser Konstellation bekommt Shimons Aufruf
zum Frontwechsel, der als Plädoyer zur Busse (Chasara bi-Teshuwa67),

genauso gut aber als Verrat an den Idealen der Volksbewegung aufgefasst werden

kann,68 seine tragische Note. Auf dem Esel Abba Taljons begibt sich der

Lehrer zu Jannai, um ihn zu bitten, die Königsherrschaft und das Ho-
hepriestertum niederzulegen und mit vereinten Kräften die Fremden aus

dem Land zu jagen. Aber während der Rabbi vom König auf der Festung
Alexandreion gefangengesetzt wird, die Aufständischen unter sich uneins
sind69 und ihr übermütiger Anführer Jossi ben Shimon schon einmal
vorzeitig die Früchte des Sieges geniessen will, sammelt Jannai neue Kräfte und
bereitet seinen letzten gewalttätigen Schlag vor. Das Gerücht, dass der Syrer
bereits Jerusalem erreicht habe, lässt unter den „Pharisäern" nun Shimons

Mahnung zur Einheit wirksam werden. Jossi ben Shimon, dessen Rede eine

63 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 25.
64 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 34.
63 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 37-38.
66 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 43.
67 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 99.
68 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 99.
69 Vgl. dazu M. Shamir, Das Für und Wider, S. 283.

133



sarkastische Note hat („ihr seid anscheinend alle rein vor Gott, nur ich bin
unrein"70), versucht vergeblich, sich dem Meinungsumschwung entgegenzustellen.

Die Aufständischen entschliessen sich, dem Tora-Lehrer ins königliche

Lager nachzufolgen, um Jannai die Bundesgenossenschaft gegen
Demetrius anzubieten. Was sie tun, verstehen sie als notwendiges Opfer, um
Gott zu versöhnen, den Fremden vom Heiligtum fernzuhalten und die
Schechina nach Jerusalem zurückzuholen:

Abba Sha'ul: Blick herab aus der Höhe, Herr der Welten, sieh deine Söhne, denen
nicht genug sind die Opfer, die sie deinem Namen schon gebracht haben - bis sie
das Opfer der Opfer hinzufügen: den Sieg, den du ihnen über ihre Feinde gegeben
hast.71

Doch am Ende erweist sich Jossis Furcht vor der Rückkehr zu Jannai als

berechtigt. Zur Rekonstruktion der Intrige des Königs setzt Shamir die von
Josephus überlieferte Nachricht von einem Kampf zwischen Demetrius und
seinem Bruder Philippus ein.72 Als Jannai erfährt, dass der Syrer sich bereits

auf dem Rückzug befindet, weil Philippus ihm in den Rücken gefallen ist,

hat er freie Hand für den Massenmord an den Überläufern und schlägt los -
eine Szene, die durch den Fund der Perle am Hals des Esels des Rabbis nur
kurz unterbrochen wird. In seiner finsteren Anklagerede nennt Jossi den

Rabbi einen „unreinen Verräter" und preist sich selbst glücklich, der
„Unreinheit" eines Bundes mit Jannai entgangen zu sein.73

Die Dialoge des Schlussteils versuchen nur noch, das schreckliche Ereignis

einzuordnen; sie tun das, indem sie dem Resultat des Geschehens eine

neue Wendung geben und es zugleich in den Kontext aktueller
Auseinandersetzungen stellen. Neben das von Abba Sha'ul vorgebrachte Interpreta-
ment des Verrats „Nicht die Frevler haben dem Bösen zum Sieg verholfen,
die Gerechten haben den Gerechten zu Fall gebracht. Wir sind Verräter,
Jossi, wir sind schuld, wir haben unsern Eid gebrochen ,"74 tritt nun die

Frage nach dem Opfer, das für eine gute Sache allenfalls zu bringen sei.

Zweimal wird das Motiv der Bindung Isaaks (Akeda) im Stück angedeutet -
im Munde dessen, nämlich Jannais, der sich nicht binden lassen will und
stattdessen andere auf so furchtbare Art und Weise zum Opfer macht.75 Aber
auch Shimon, so sieht es der Rabbi in der Selbstanklage, ist dem von ihm

70 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 93.
71 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 95.
72 Vgl. Josephus, Antiquitates XIII, 14,3.
73 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 118-119.
74 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 119.
7^ Vgl. M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 104.112.

134



verlangten Opfer aus dem Weg gegangen. Nun gibt er sich die Schuld am
Verhängnis, am Tod der vom König Gehenkten:76

Shimon: Warum habe ich meinem Gott und seiner Tora nicht das Teuerste und
Wertvollste aller Opfer dargebracht [...], meine Gerechtigkeit? Meine reinen Hände?

Meinen Platz in der kommenden Welt?77
[Und:] Jeder, der in der Mitte gehen will, wird am Ende auf den Weg der Bösen
gedrängt; jeder der Opfer vermeiden will, bringt am Ende seinen Bruder auf dem
Altar der Mörder dar; jeder der seine Hände sauber halten will, wird am Ende mit
blutigen Händen dastehen. Daher, meine Söhne, kommt die Erlösung nicht in
diese Welt ausser durch die Menschen, die sie herbeibringen, und ihre Erlösung
wird nach ihrem Bilde sein.78

Die Anmassung, im Angesicht der durch Demetrius gestellten Gefahr
reinbleiben zu wollen, hätte nach dieser Sicht die Sünde Shimons ausgemacht.
In umgekehrter Betrachtung wäre es aber dann die mit so viel Blutvergiessen
erkaufte nationale Einheit gewesen, der er das Opfer dargebracht hätte.

Diesem Ideal bringt er am Schluss aber noch eine Gabe dar, die an die
Tiefen seines Selbstverständnisses rührt und für den weiteren Weg seiner
Lehre belangvoll ist. Als Nitai, der zu den Überlebenden des Massakers zählt,
weil er nicht nach Alexandreion gekommen war, sondern im Norden den

Kampf mit Demetrios gesucht hatte, seinen Vater auffordert, sich mit ihm
wieder den versprengten Aufständischen anzuschliessen, kommt es zum
endgültigen Abschied und zur Trennung zwischen Vater und Sohn:

Shimon: Ich bin noch nicht zum Krieg bereit. Immer noch steckt der Rabbi des

Shemaja in mir, und ich werde euch wieder ein Hindernis [. .]. Ich kann nicht,
Nitai, ich kann kein Blut vergiessen. Ich kann es nicht annehmen, dass wir nur
durch das Böse das Gute herbeibringen. Ich kann es nicht glauben, dass es zwischen
dem Feuer und dem Schnee keinen anderen Weg in der Mitte gibt [...]. Meine
Lippen sagen es, doch mein Herz hört nicht zu. Es will noch immer rein bleiben, es
schreit zu meinem Gott: [. .] Leuchte mir einen Weg im Dunkeln, Herrscher der
Welt. Wie kann ich gut sein und nicht die verraten, die mich lieben? Wie kann ich
rein bleiben und nicht denen nachgeben, die mich hassen? [. .] Wie soll ich den
Abschaum der Menschheit abräumen und meine Hände dabei nicht schmutzig
machen? Wie, Herrscher der Welt, soll ich dir im Glauben dienen?79

Es wird deutlich, dass der Lehrer Shemajas, nach dessen Lehrspruch im
Talmud80 der Tora-Weise die Einmischung in Angelegenheiten der weltlichen

Herrschaft meiden soll, nicht mehr der Vater von Nitai sein kann. An
die Stelle des Verlorenen tritt daher ein neuer Sohn, der nicht einmal leib-

76 M. Shamir, Das Für und Wider, S. 282.
77 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 130.
78 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 130-131.
79 M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 132 — 133.
80 Vgl. Av 1,10 nach der Auslegung Raschis.

135



liches Kind des Volkes Israel ist. Ihn hat Shimon mitten im Unglück — durch
die Rückgabe der Perle — für sich und die Tora gewonnen. So wird der Rabbi

nun zum Lehrer des Abba Taljon, des Lehrers Hilleis und Schammais. Der
Lernprozess zwischen den beiden beginnt mit dem „liebe deinen Nächsten
wie dich selbst",81 und es bleibt offen, wie das Lernen - in Rechtfertigung
oder Abwehr — an das Vergangene anknüpft, ob es sich als lebenslange
Bewältigung einer Schuld vollzieht. Immerhin ist das Verständnis möglich, dass

die im frühen zionistischen Diskurs immer wieder attackierte quietistisch-
exilische Tradition des rabbinischen Judentums hier, unter dem Vorzeichen
des Opfers für die nationale Einheit, einmal in einem positiven Licht gesehen

wird. Durch die Einordnung in die Traditionskette der Sprüche der
Väter hat dieser Zusammenhang immerhin mit der Entstehungsgeschichte
des Pharisäismus und damit des normativen Judentums zu tun.

Mit seinem Stück über Alexander Jannai und seinen rabbinischen
Gegenspieler „aus Fleisch und Blut" hat Moshe Shamir ein Beispiel für die
dramatische Bewältigung und Aneignung der jüdischen Geschichte gegeben,
wie sie - trotz aller kritischer Ingredienzien - in den beiden ersten Jahrzehnten

nach der Gründung des Staates Israel aus zionistischer Sicht beliebt und
üblich war. Zugleich hat er das schwierige Verhältnis von Geist und Macht,
von Staat und Religion, auf die Bühne gebracht, wie es die religionspolitische
Szenerie im Staat Israel bis auf den heutigen Tag bestimmt.82

8^ M. Shamir, Krieg der Söhne des Lichts, S. 135 (nach Lev 19,18; vgl. auch b Schabb
31a).

82 In einer Reihe von Aufsätzen, die in den Jahren 1960-1982 anlässlich des Cha-
nukka-Festes in der Tel Aviver Tageszeitung Ma'ariv erschienen, hat Shamir sich
aus zionistischer Sicht zu weiteren historischen und theologischen Problemen aus
der Makkabäer- und Hasmonäerzeit geäussert; vgl. den Neuabdruck, in; M. Shamir,

A Searchlight to the Depth. OurJewish Identity — Heritage and Challenge [hebr.],
Tel Aviv 1996, S. 227-248.

136


	Drama als Geschichtsbewältigung : Moshe Shamirs Stück über Alexander Jannai und Shimon ben Shetach Krieg der Söhne des Lichts

