Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 57 (2001)

Artikel: Hebraische Dichtung im christlichen Spanien : Dichter und ihre
Absichten (Teil 11)

Autor: Saenz-Badillos, Angel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961015

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hebriische Dichtung im christlichen Spanien

Dichter und ihre Absichten (Teil II)

von Angel Sdenz-Badillos™

Ibn Sasson (1. Hilfte des 14. Jahrhunderts) und
Schem Tov de Carrién (13./14. Jahrhundert)

Unter den hebriischen Dichtern im christlichen Spanien gab es freilich nicht
nur ,Hoflinge® oder Juden der oberen Mittelschicht. Einer ungewshnlichen
dichterischen Aktivitit begegnen wir in der ersten Hilfte des 14. Jahrhun-
derts im lindlichen Milieu von Carrién de los Condes in Nordkastilien, weit
weg vom Konigshof Toledo. In dieser Kleinstadt sind gleich zwei grosse
Dichter geboren worden, die eine vollig unterschiedliche Rolle spielen soll-
ten: Schemuel ben Josef ibn Sasson und Schem Tov ben Isaak Arduti’el
(Santob oder Don Santo de Carrién).

Ibn Sasson verbrachte auch den grosseren Teil seines Lebens in Carrién
de los Condes und im nahegelegenen Frémista. Dennoch nannte er sich in
einem Gedicht zur Selbstverherrlichung ,einen Fiirsten am Hofe der Poe-
sie“.>

Zu unserem Erstaunen konnte er jedoch in seinem kleinen Stidtchen
hebriische Gedichte schreiben und mit anderen Dichtern oder Freunden auf
Hebriisch kommunizieren. Zu seinem Freundeskreis gehérten verschiedene
Dichter, Intellektuelle, Leute, die im Talmud bewandert waren, Philoso-
phen, Kabbalisten und andere, die alle hebriische Gedichte lesen und ver-
stehen konnten; viele von ihnen konnten ihm sogar auf dhnliche Weise
antworten. Die Einleitung zu einem Gedicht (Nr. 63) gewihrt uns einen

*

Prof. Dr. Angel Sienz-Badillos, Departamento de Hebreo, Facultad de Filologia,
Universidad Complutense, Ciudad Universitaria, E-28040 Madrid (Spanien). —
Aus dem Englischen iibersetzt von Stefan Schreiner. Der erste Teil dieses Beitrages
ist im vorigen Heft abgedruckt: Judaica 57 (2001), S. 2-19.

54 Siehe dazu H. CHaMIEL, Shemu’el ben Yosef ben Sason. Sefer *Avne ha-Shoham
[hebr.], Israel 1962 (= Mahberot la-sifruz), Nr. 56,1-2.

82



Einblick in die besondere Atmosphire unter jenen kleinstidtischen Intellek-
tuellen, die in mancherlei Hinsicht an die Situation in al-Andalus erinnert:
ein Gelehrter und Freund Ibn Sassons fordert eine Reihe von Dichtern auf,
sich im Schreiben von Gedichten iiber ein bestimmtes Thema zu versuchen,
und — sie machen es auch.”

Wenn auch sein geographischer und gesellschaftlicher Horizont sehr be-
grenzt war, schuf er doch ein bemerkenswertes dichterisches Werk, in dem er
sich selbst als Nachlassverwalter, als Bewahrer des Erbes der grossen Dichter
der klassischen Zeit betrachtete. Der Tradition seiner Vorfahren, der Lewiten
folgend, fiihlte er sich berufen, die Sprache seines Volkes dem Vergessen-
werden zu entreissen und ihr neues Leben zu geben.”® Seit seiner Jugend
empfand er es als seine Berufung, hebriische Gedichte zu schreiben:

»Als sie spiirte, dass nach ihr ich rief in meinen jungen Jahren,
rief sie mich und 6ffnete meine Pforten.”

Seine Dichtung betrachtete er als Mission zur Rettung der heiligen Sprache:

Sie kommt im Sturm daher, einem Hirsch gleich,
und erhellt mit ihrem Licht die heilige Sprache.”®

und er erinnert in diesem Zusammenhang an seine eigene Bestimmung als
hebriischer Dichter:

Ich, ein Jiingling des spanischen Exils,
bin gekleider in Gewand aus Stohnen und Achzen.
In seiner Liebe aber hat Gott meine Sprache in Gedichten erweckt,
die ich als Sein Verdienst betrachte . . .
Als ich sah, dass die Dichtung der Vorzeit verloren ist
und heutige Verse entblosst daliegen . . .
offnete ich meine Lippen, um vollenget zu sprechen
und brachte zum Strahlen eine Dichtung ohne Glanze.”

Ibn Sasson war der Meinung, dass er alle méglichen sprachlichen Fehler
vermieden habe und die Technik der Dichtkunst in vollendeter Form be-

herrschte,’ dass alle Gedichte, die er geschaffen hat, einmalig und urspriing-
lich sind.®! In einem Text in gereimter Prosa gesteht er, wie sehr er unter der

55 Der Autor erzihlt: ,Ein Gelehrter namens R. Jakob Mamiel forderte, dass Don
Mose ben Nahmish, R. Shelomija, R. Nahum und ich Verse iiber seinen Sohn Lewi
schreiben und dabei die Wendung u-le-Lew: *amar (,und zu/von Lewi sagte er’) zu
verwenden, um unsere Befihigung zur Poesie zu testen, um herauszufinden, wer
von uns der beste ist; und dies sind die Verse, die ich geschrieben habe.”

56 C. CHAMIEL, Shemu’el ben Yosef ben Sason, S. 4 Nr. 2,10—11 und S. 43 Nr. 17,23).

57 ha-shobam dametah (C. CHAMIEL, Shemu’el ben Yosef ben Sason, S. 6 Nr. 3,9).

38 C. CHaMIEL, Shemu’el ben Yosef ben Sason, S. 6 Nr. 3,5.

9 C. CHAMIEL, Shemu’el ben Yosef ben Sason, S. 4 Nr. 2,12ff.

60 C. CHAMIEL, Shemu’el ben Yosef ben Sason, S. 5 Nr. 2,33—34.

61 C. CuaMIEL, Shemu’el ben Yosef ben Sason, S. 6 Nr. 2,37-39.

83



Konversion des allseits geschitzten Arztes Abner aus Burgos (um 1270 -
1350) [er war in bereits vorgeriicktem Alter zum Christentum iibergetreten
und hiess nach seiner Taufe Alfonso von Valladolid — Anm. des Ubersetzers]
in der nahe gelegenen Stadt Burgos gelitten hat, und es scheint, dass er als
Dichter die Verantwortung auf sich nehmen sollte, sein Volk dariiber zu
trosten.®

All sein Leben lebte der Dichter in bescheidenen Verhiltnissen und hatte
immer wieder mit wirtschaftlichen Problemen zu kimpfen. Daher nutzte er
die Dichtung oft als Mittel, dagegen zu protestieren. Das Leben in den
kleinen Stidten Kastiliens liess ihn ein Gespiir fiir Ungerechtigkeit entwik-
keln, dem er in vielen Gedichten Ausdruck verlieh. Hebriische Dichtung
wird bei ihm zur Sozialkritik, die er hiufig in Bilder gekleidet vorbringt, die
aus andalusischen hebriischen Versen iibernommen sind. Zeit und Welt
lassen die Erde in einer Weise agieren, dass die Gelehrten (die Dichter ein-
geschlossen) und die Vornehmen arm und mittellos sind,® wihrend sich
Narren und nichtsnutzige Leute des Gliicks und Wohlstands erfreuen.® Die
Steuereintreiber handeln ungerecht an denen, die zu ihrem eigenen Volke
gehoren und bevorzugen die Reichen.®

Wenngleich Ibn Sasson keine hohe poetische Begabung erkennen lisst,
unternahm er doch alle Anstrengungen zu beweisen, dass er die Technik der
hebriischen Dichtkunst beherrschte. Dies bedeutete in seinem Falle, zuerst
zu beweisen, dass er die Werke der grossen Meister der Vergangenheit, allen
voran Shelomo ibn Gabirol und Mose ibn Esra, kannte und sie sich zunutze
machen konnte. Ferner, dass er die poetischen Genres, Bilder, biblische Dik-
tion und Prosodie der andalusischen Dichter nachzuahmen in der Lage war.
Eine deutliche Vorliebe verspiirte er fiir die rhetorischen Effekte der manie-
ristischen Dichtung,* beispielsweise fiir die sogenannten Echogedichte oder
auch Kehrverse.” Obwohl diese Neigungen am deutlichsten in der literari-

62 C. CHAMIEL, Shemu’el ben Yosef ben Sason, S. 10ff. Nr. 8.

63 C. CHAMIEL, Shemu’el ben Yosef ben Sason, S. 41—43 Nr. 17.

64 C. CHAMIEL, Shemu’el ben Yosef ben Sason, S. 37—40 Nr. 14-15 etc. Zu seiner
Kritik an den Reichen siehe dort S. 88—89 Nr. 56. Der Topos ,,Verkehrte Welt™ ist
ein bekanntes mittelalterliches Motiv, das unter anderem E.R. Curtius am Beispiel
der Carmina Burana und anderer Beispiele der mittelalterlichen lateinischen Dich-
tung untersucht hat. Sieche dazu E.R. Curtius, Europiische Literatur und lateini-
sches Mittelalter, S. 104 —108.

65 Gevir ha-dor (C. CHAMIEL, Shemu’el ben Yosef ben Sason, S. Gff. Nr. 30,24ft.).

66 Zum Manierismus und seinen Eigenschaften siche E.R. Curtius, Europdische Li-
teratur, S. 277-305.

67 Siehe dazu I. Davipson, Eccentric Forms of Hebrew Verse, in: Students Annual,
Jewish Theological Seminary of America 1 (1914), S. 81— 94; 1. DavipsoN, Parpa-
ra‘ot la-shira ha-‘ivrit, in: Luah ahi‘ever 1 (1918), S. 90 —-108.

84



schen Szene des bereits kleiner gewordenen islamischen Spanien prisent wa-
ren, hatte der Dichter Vorbilder doch auch in der jiidischen Tradition, in der
Dichtung Abraham ibn Esras sowie Todros Abulafias. Zwar waren Ibn Sas-
sons poetische Qualititen wesentlich bescheidener, dennoch ging er in der
Entwicklung des manieristischen Stils viel weiter und betrachtete als seine
wichtigste Begabung seine Fihigkeiten auf eben diesem Gebiet.

Auch die Tendenz zum Realismus in Ibn Sassons Dichtung mag ihre
Wurzeln in der spiten hebriischen Poesie haben. Dennoch diirfen wir dabei
nicht vergessen, dass dies auch ein Trend war, der in der romanischen Dich-
tung der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts, zu Zeiten der Regierung Alfon-
sos XI also, zu finden ist, eine Folge der gewalttitigen Auseinandersetzungen
jener Jahre, des Kampfes zwischen Monarchie und Adel und der starken
Unterdriickung der lindlichen Bevolkerung.®® Manchmal erlauben uns Ibn
Sassons Gedichte, ein Echo jener problematischen Zeit zu vernehmen.®’

Ganz anders eingestellt war demgegeniiber Don Shem Tov de Carrién:
Auch wenn er eine schéne gereimte Prosa und eine Handvoll Gedichte auf
Hebriisch geschrieben hat, fiir sein wichtigstes Werk, die dem Kénig Don
Pedro gewidmeten Proverbios morales, bevorzugte er das Kastilische.”” Die
Entscheidung fiir diese Sprache mag ihm nicht leichtgefallen sein, und er ist
einer der seltenen Fille, von denen wir wissen, dass ein Jude im christlichen
Spanien ein bedeutendes literarisches Werk in romanischer Sprache verfasst
hat. Welche Griinde ihn zu dieser Wahl veranlasst haben, wissen wir nicht
sehr wahrscheinlich ist es aber, dass er, der mit dem héfischen Leben ver-
traute Intellektuelle, der Meinung war, der Versuch, traditionelle jiidische
Gelehrsamkeit in die Sprache der Christen zu kleiden, eine der besten Mog-
lichkeiten war, ein Klima allgemeiner Gerechtigkeit und Gleichheit zu er-
zeugen, das fiir die jiidischen Gemeinden Respekt und convivencia, friedli-
ches Miteinander bedeuten kénnte.

68  Siehe dazu C. Branco AcumNaca/]. RopRriGUEz PukrToLAs/1. M. Zavara, His-
toria social de la literatura espaiola (en lengua castellana). Band 1, Madrid 1979, §.
86.

69 In einem gemeinsam mit R. Brann und J. TarGARONA verfassten Aufsatz (La
Coronica, 1996) haben wir die Méglichkeit eines romanischen Einflusses auf einige
dieser Topoi untersucht, so ,die Welt steht Kopf®, ubi sunt-Motive, das ,Lob des
Dorfes“, die ,,Rose unter Dornen®, das ,weisse Haar“ etc. Die Ubereinstimmungen
sind in der Tat bemerkenswert.

70 Siche dazu die deraillierte Bestandsaufnahme der Forschungen zu diesem Werk von
J. Zemke, Critical Approaches ro the Proverbios morales of Shem Tov de Carridn: An
Annotated Bibliography, Newark (Delaware) 1997.

85



Wie dem auch sei, nicht von allen seinen Glaubensgeschwistern ist seine
Entscheidung verstanden worden: Ibn Sasson dringte Don Shem Tov in
einem seiner Gedichte, doch nicht die Sprache der Christen (,deren® Spra-
che) zu benutzen, sondern auf Hebriisch (,der reinen Sprache, die dir nahe
ist“) zu schreiben.”! Dass die Proverbios morales nicht nur in kastilischen
Handschriften, sondern ebenso, in einer der Handschriften, in aljamia, das
heisst in hebriischen Schriftzeichen iiberliefert sind,” ist Beleg dafiir, dass
das Buch sowohl von Christen als auch von Juden gelesen worden ist.

Shelomo ben Meshullam de Piera (um 1340 — um 1418)

Der Meister des letzten bedeutenden Dichterkreises im Kénigreich Aragén
kann wiederum als ein Hofling apostrophiert werden. Zu den Stidten, in
denen die Kénige von Aragén einen guten Teil ihres Lebens verbrachten,
gehorte Saragossa, und im 14. Jahrhundert spielte dort die Familie Ben Lavi
(de la Cavalleria) mit threm wirtschaftlichen Einfluss und ihrem Eintreten
fiir hebriische Kultur eine Rolle, die trotz mancher Unterschiede mit der der
Familie Ibn Shapruts im Cérdoba des Kalifats verglichen werden kann. She-
lomo war der Erzieher von Don Benvenist Ben Lavis Kindern und zugleich
der Sekretir der Familie. Meister und Schiiler sahen in der hebriischen
Dichtung das iibliche Mittel des Ausdrucks, und sie teilten den Gebrauch
der hebriischen Dichtung mit anderen kultivierten Juden jener Zeit.
Fiirwahr, die Poesie hatte ich als Begleiterin meiner Jugend
und sie hat mich geleitet bis ins Erwachsenen- und Mannesalter.

Die Zeit hat verfiigt und bestimmt, dass mein Griffel zuriickbringen sollte
den Glanz des Diadems der Dichtung zu seinem Ursprung.”

71 Der Vers lautet: ,,Lass den Laut ihrer Sprache fern von dir sein® (in: C. CHAMIEL,
Shemw’el ben Yosef ben Sason, S. 76 Nr. 44,2). Zur Interpretation siehe F. Diaz
EsteBan, El ‘Debate del cilamo y las tijeras’ de Sem Tob Ardutiel, Don Santo de
Carridn, in: Revista de la Universidad de Madrid 18 (1969), S. 69.

72 Siehe die Ausgabe von G. LLUBERA, Santob de Carridn: Proverbios morales, Cam-
bridge 1947.

73 ke-ish nidham (H. [].] SCHIRMANN, Ha-shira ha-ivrit bi-Sfarad, 2 Binde, Tel Aviv
1954-59. Band II, S. 571 Nr. 425,68—-69). Trotz der Ausgabe von S. BERSTEIN,
The Diwan. Salomo b. Meshullam Dapiera. Band I, New York 1942, ist ein erheb-
licher Teil von Shelomo b. Meshullams Werk noch unveréffentlicht und wartet auf
seine kritische Edition. Eine véllig neue Ausgabe auf der Grundlage aller Hand-
schriften wird jetzt von J. Targarona vorbereitet. Siche ihren Aufsatz: ]. TARGARO-
NA, El Diwan de $@lomoh de Piera. Estado de la cuestién, in: J. TARGARONA/A.
SaENz-BapiLros (ed.), Jewish Studies. Band 1, S. 541—-551.

86



Sein ganzes Interesse war auf die hebriische Sprache gerichtet:

Die hebriische Sprache ist mein Begleiter, wie kann ich mich interessieren
fiir das Aramiische oder die Sprache derer von Ashkenaz?

Die Heilige Sprache will ich weihen mir zum Priester
was hab ich mit Menschen anderer Zungen und Sprachen zu schaffen?”

Die Dichterkreis, der sich in Saragossa um ihn scharte, erfiillte ihn mit Stolz:

Ich habe nur wenige in dieser Welt,
die der Dichtung Propheten sind, von meinem Charme gefesselt,
der Dichtung Propheten und edle Freunde von mir,

die mich nach dem Masse meines Verhaltens und Wertes beurteilen . . .7

Selbst als er bereits alt und miide geworden war, war er noch immer gliick-
lich, ein Lehrer der Poesie zu sein:

Lowengleich schwillt mein Herz vor Stolz, seit der Zeit, da

es lehrte deine Hand, die Schriftzeichen der Dichtung zu malen.
Meinen Namen und mein Gedichtnis will ich preisen, weil in der Dichtung
ich gefiihrt habe deine Feder auf den richtigen Weg.”
Fiir ihn hat Poesie mit Traum und Prophetie zu tun,” und — darin den
Fussstapfen seines viel bewunderten Vorgingers Meshullam folgend — mit
Liige.”® Grossen Respekt empfindet er gegeniiber den hebriischen Dichtern
der Vergangenheit:
Die Rosen ihrer Gedichte umgebe ich gleich einem Dornstrauch,
oder gemessen an ihren Kamelen, bin ich gleich dem Hocker.”

Don Vidal Bonafos ben Lavi, ein weiteres Mitglied der beriihmten Fa-
milie, bat ihn einmal — so nach der Einleitung zu einem seiner Gedichte —, er
moge ihm doch zeigen ,die Wege der Dichtung und wie sie nach ihrer
richtigen Bestimmung zu schaffen sei“. In Demut antwortete er Bonafos,
indem er seinen dichterischen Genius lobte:

74 Tenu toda (S. BERNSTEIN, The Diwan. Salomo b. Meshullam Dapiera, S. 89 Nr.
91)49_50).

75 be-efes yad (S. BErnsTEIN, The Diwan. Salomo b. Meshullam Dapiera, S. 8 Nr.
1,200-201).

76 im mippne agat (S. BERNSTEIN, The Diwan. Salomo b. Meshullam Dapiera, S. 2728
Nr. 12,13 -14).

77 dodo halom (S. BERNSTEIN, The Diwan. Salomo b. Meshullam Dapiera, S. 28 Nr.
13).

78 bi-se’at be-nefesh (S. BERNSTEIN, The Diwan. Salomo b. Meshullam Dapiera, S. 33
Nr. 16,34: ,Dichtung, ihrer Bestimmung nach, liebt Liigen / zieht Falschheit vor
und erlaubt nicht die Wahrheit®).

79 bi-se’at be-nefesh (S. BERNSTEIN, The Diwan. Salomo b. Meshullam Dapiera, S. 33
Nr. 16,21).

87



Wie kann erweitern die Grenzen des Himmels der Dichtung
ein sorgenvoller Mann, der geplagt ist von der Not der Zeit? [. . .]
Herr, wenn ich der Vater der Dichtung bin, wird die Dichtung

sein wie ein Sohn, der Schande bringt, dessen Untugend nichts vergleichbar
: 80
ist.

Shelomo hielt sich eng an die Vorgaben der andalusischen Poesie, mo-
difizierte aber ihre Struktur nach neuen isthetischen Mustern. Viele seiner
Gedichte sind Teil seiner literarischen Korrespondenz mit verschiedenen jii-
dischen (und einigen christlichen) Gelehrten seiner Zeit, eine Korrespon-
denz, die nicht nur aus Versen besteht, sondern auch lange Partien gereimter,
rhetorisch geschliffener Prosa enthilt. Zugleich war er offen fiir literarische
Moden seiner eigenen Zeit. Sein Reimwdrterbuch *Imre no’ash (,Worte eines
Verzweifelten®) hat Parallelen bei zeitgendssischen kastilischen und katala-
nischen Autoren. Wenn seine Werke besser ediert und bekannt sein werden,
werden wir vielleicht in der Lage sein, darin nicht nur einige wenige Paral-
lelen zu den bedeutsamsten literarischen Trends seiner Zeit zu entdecken.
Wihrend eines Aufenthaltes in Saragossa griindete Juan I. von Aragdn
(1387-1395), der oft in diese Stadt kam, in Barcelona das Konsistorium der
»gaya“-Wissenschaft in Nachahmung des ersten, das einige Jahre zuvor in
Toulouse (Frankreich) eréffnet worden war. Sein Anliegen war es, die Tra-
ditionen der spiten Dichtung der provengcalischen Troubadoure zu bewah-
ren.®!

Shelomos letzte Lebensjahre waren von Tragik iiberschattet. Sein Uber-
trict zum Christentum an demselben Tag, an dem sein Génner Vidal ben
Lavi diesen Schritt tat, war vielleicht das letzte unvermeidliche Zugestindnis
eines bereits alten treuen Dieners einer Familie, die sich entschieden hatte,

ihren Glauben um eines besseren gesellschaftlichen Status willen zu wech-
seln.

80 semah sar shir (S. BERNSTEIN, The Diwan. Salomo b. Meshullam Dapiera, S. 50 Nr.
46,28.31).

Fiir einen jiidischen Dichter im christlichen Spanien sollte dies als nichts Unge-
wohnliches angesehen werden. Friiher schon, im 13. Jahrhundert, hatte Ibn Fala-
gera im Alter von fast 40 Jahren geschrieben: ,Ich beschloss, die Liebe zur Dich-
tung der Ritter aufzugeben und zu verachten die Gesinge der Troubadoure und
Minnesinger, die in der Wildnis der Liiste umherwandern; denn all dies gereicht zu
nicht mehr als zu Hohn und Spott® (The Book of the Seeker — Sefer ha-mevaqqesh,
ed. and transl. M.H. LeviNg, New York 1976, S. 2). Dies heisst doch nichts
anderes, als dass er davor auch solche Poesie verfasst hat! Raimon Vidal schreibt am
Ende des 12. Jahrhunderts: , Totas gens cristianas, iusieuas et sarazinas, emperador,
princeps, rei, duc, conte, vesconte, contor, valvasor, clergue, borgues, vilans, paucs
et granz, meton totz lorns lor entendiment en trobar et en chantar ...“ (J.H.

MARSHALL, The Razos de Trobar of Raimon Vidal and associated texts, London 1972,
S. 2).

81

88



Shelomo Bonafed (14./15. Jahrhundert)

Welche Bedeutung hatte es fiir den letzten herausragenden Dichter Sefarads,
in einer Zeit der Krise und Erschiitterungen des jiidischen Lebens hebriische
Gedichte zu schreiben? Zunichst einmal war Shelomo ben Reuven Bonafed
der Meinung, dass er eine uralte Tradition fortsetzte, die in den hebriischen
Dichtern der Bibel ihre Wurzeln hatte. Véllig eins fiihlte er sich auch mit
den grossen Dichtern von al-Andalus und anderen, die aus dem Kronland
Aragéns und der Provence stammten. Seine grossen Vorbilder waren Jehuda
ha-Lewi und Shelomo ibn Gabirol. Seiner Meinung nach sind mit dem Tode
dieser klassischen Dichter ,die Kinder der Dichtung gestorben®, mit anderen
Worten, hatte die poetische Inspiration ihr Ende erreicht. Uber eine lange
Zeit habe es nichts gegeben, was geschrieben worden ist, das den Namen
hebriische Dichtung verdiente, bis jener Dichterkreis in Saragossa entstan-
den ist, der sich um das Haus der Familie de la Cavalleria scharte, mit
Shelomo ben Meshullam de Piera und Vidal ben Lavi als ihren herausra-
gendsten Gestalten.

Er fiihlte sich gleichsam als Uberlebender der Geschichte der hebriischen
Dichtung in Sefarad, inmitten einer zerstérten Welt, in der sich die Poesie in
einem Zustand absoluten Niedergangs befand. Allein jedoch die ,Herde der
Verse zu weiden®, war fiir ihn eine zu grosse Last.*” Er bedauerte den Verfall
der Poesie seiner Zeit und betrachtete sich selbst als das letzte verbliebene
Bollwerk dagegen. Er war iiberzeugt, dass seine Gedichte zur selben Kate-
gorie gehorten wie die Gedichte der alten Dichter Israels, dass sie ihnen
ebenbiirtig, dass sie ihre ,Zwillinge“ waren. In seinen in der hebriischen und
arabischen Poesie iiblichen Liedern der Selbstverherrlichung bekriftigte er,
dass er wie die grossen biblischen Dichter zum ,Geschlecht der Giganten'
gehorte. Und er blieb dabei, dass die hebriische Dichtung mit ihm ver-
schwinden werde.

Wenn ich sterbe, mit mir abtreten werden Yedutun und Heman,
wenn ich nicht mehr bin, verstummt meine Generation wie ein Witwer.®

82 megillat shir be-yad, fol. 80—80v, 18; ruah ahavim, ol. 83v, 10. Hier zitiert nach
der Handschrift Oxford Bodleian Library 1984 (Mich. 155), der ,vollstindigsten'
Handschrift des Diwans. Der erste Teil ist ediert und ins Spanische iibersetzt wor-
den von A. M. BEjARANAO, Shelomo Bonafed, poeta y polemista hebreo (s. XIV-XV),
Diss. phil., Barcelona 1989.

83 Num 13,22, be-moti yemutun (H. [J.] ScairmManN, Ha-pulmus shel Shelomo Bo-
nafed be-nikhbede Saragossa, in: Kobes ‘al-yad 4 [1946], S. 8—64, hier S. 35-36
Nr. 5,1). Siche auch kokhve beqarim, fol. 19 -19v,25.

89



Bonafed, ,,Sohn weiser und edler Menschen®, lebte fiir die Dichtung: ,seine
Lieder sind seine Schonheit, seine Gedichte sein Glanz“.® Er selbst definierte
sich als ,ein Mann, dessen Beruf die Dichtung ist“.* Zuweilen schrieb er
Gedichte, um seinen eigenen Gefiihlen freien Lauf zu lassen, manchmal
(zum Beispiel im Falle der Hochzeit in Agramunt) ist es aber auch sehr
wahrscheinlich, dass er schrieb mit der Hoffnung oder auch erwartete, dafiir
bezahlt zu werden. Seine Berufung zum Dichter habe sehr friih eingesetzt: in
dem Moment, in dem er empfangen war, war ,das Myrrhenbiindel der
Dichtkunst® in sein Inneres gelegt und ,sie hat ihr Zelt in seinem Herzen
aufgeschlagen, mit dem Ergebnis: ,Ich mochte sie, ich liebte sie, und ich
diente ihr“.%®

Im Einklang mit einem der Topoi seiner Zeit, der angeborenen Fahig-
keit, Gedichte zu schreiben (eine Art gottlicher Gabe),”” war er der Meinung,
dass er eine von Geburt an mitgegebene innere Kraft spiirte, sich in poeti-
scher Form auszudriicken, so dass es gegen seine Natur wire, wenn er keine
Verse schreiben wiirde. Seine Dichtung sprudelte gleichsam von selbst aus
ithm heraus, auch wenn er versuchte, sie zuriickzuhalten. Die Wirren seiner
Zeit, insbesondere die Zwangskonversionen und Ubertritte zum anderen
Glauben, ldsten unter den Juden Depression und Unruhe aus. Manche hiel-
ten ihm vor, dass es in solch einer Zeit doch besser sei zu schweigen, er aber
antwortete:

Kann eine schwangere Frau der Geburt entsagen?

Wie kann ich verhindern, dass der Tau meiner Zunge fillt?
Ich schliesse meines Gedichtes Lippen, aber es tropfelt wie der Tau
vom Hermon, ebenso wie Honigseim fliesst.®®

Unmittelbar nach Zwangsdisputation von Tortosa (1413 —1414) [%] kehrte
er nach Seros zuriick und verspiirte nicht die geringste Neigung, Gedichte zu
schreiben:

84 tenu gol reqi‘im, (H. [].] ScairMaNN, Ha-pulmus shel Shelomo Bonafed, S. 44— 46
Nr. 7,28.37).

85 shikkeruni *abavim, fol. 21-21v,6.

86  zekhor ha-shir, fol. 33 —34v,38fF.

87 Derselbe Gedanke findet sich auch bei zeitgendssischen christlichen Dichtern. Al-
varez de Villasandino zum Beispiel sagt: ,... mandando que callen aquellos que
non / resciben por gracia divina este don / de la poetria; todo omne lo entienda®
(zitiert in: F. Lorez ESTRADA, Las poéticas castellanas, S. 25).

88  harah bha-tukhal, fol. 20v, S. 1-2.

89 [Die (christlichen) Protokolle versffentlichte mit entsprechendem Kommentar A.
Pacios LOrEz, La disputa de Tortosa, 2 Binde, Madrid, Barcelona 1957. Zur Sache
siche H. SCHRECKENBERG, Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ihr literari-
sches und historisches Umfeld (13.—20. Jh.). Band 111, Frankfurt am Main, Berlin,
Bern, New York, Paris, Wien 1994 (= Europiische Hochschulschriften. Reihe
XXIII: Theologie Band 497), S. 434—481. — Anm. des Ubersetzers.]

920



Ich will schweigen, ich will mich zurtickhalten und lachen,
damit jene, die sich abgewendet und den Weg verlassen haben,
nicht iiber mich sich lustig machen.”

Enttiuschung? Miidigkeit? Vielleicht war der Grund dafiir — wie er an-
deutete — das Fehlen angesehener Leute, die es wert waren, sie zu rithmen,
oder auch nur von solchen, die seine Gedichte verstanden. Der Dichter hat
gefiihlt, dass ,das Ende der Zeiten gekommen ist“. Der Kreis von Saragossa
war irreparabel auseinander gebrochen. Bonafed bedauerte, dass die zwei Ben
Lavis (Vidal und Bonafos) ebenso wie Shelomo da Piera ihre Verpflichtung
gegeniiber der Poesie aufgekiindigt haben. Dennoch, nach einer gewissen
Pause, begann er von neuem, diesmal auf Wunsch eines seiner Schiiler,
hebriische Gedichte zu schreiben, vielleicht, um auf diese Weise die jiidische
Zivilisation am Leben zu erhalten und jene zu trdsten, die dem Judentum
die Treue hielten.

Warum aber hatte er so grosses Interesse daran gehabt, seine poetische
Korrespondenz auch mit den neuen Conversos auf Hebriisch fortzusetzen?
In Bonafeds Diwan gibt es einige Gedichte und Briefe an Shelomo de Piera
und Don Vidal Ben Lavi, in denen er nicht nur iiber ihren Ubertritt zum
Christentum und ihre Entfremdung klagt, sondern mehr noch dariiber, dass
sie aufgehort haben, hebriische Gedichte zu schreiben. Er versuchte sie an-
zustacheln, ,sie aufzuwecken aus threm Traum®, um die alte Freundschaft zu
erneuern und die poetische Korrespondenz auf Hebriisch wieder aufzuneh-
men.

Die heilige Sprache lechzt nach dir wie ein Hirsch,

die Tochter des Gesangs fleht nach dir wie ein Kind.”

Wir wissen nicht, ob diese Zeilen irgendeine Wirkung hatten. Denn
hebriisch zu schreiben, hitte fiir diese Conversos gleichbedeutend sein kén-
nen mit der Erinnerung an ihren alten Glauben, mit der Riickkehr zu ihren
kulturellen Wurzeln. Demgegeniiber versuchte Bonafed mit den Conversos
die Kommunikation deshalb auf Hebriisch aufrecht zu erhalten, weil er der
Meinung war, dass ihre Entscheidung allein aus wirtschaftlichen oder gesell-
schaftlichen Griinden erfolgt sei, dass sie sich dennoch weiterhin als Juden
fiihlten und eines Tages entschliessen konnten, zum Glauben der Viter, zu
ihrer fritheren Religion zuriickzukehren. Hebriische Dichtung war in seinen

Augen eine Moglichkeit, den Weg dahin offen zu halten. Hebriische Dich-

90 weradim hem, fol. 42v—43v,38.
N i ha-emet banu, fol 82—83. Den Text edierte A. Gross, Ha-meshorer Shelomo

Bonafed u-me’ora‘ot doro, in: B. Wavrisu (ed.), The Frank Talmage Memorial
Volume. Band I, Haifa 1993, S. 54—55,14.

921



tung war in seinen Augen der Weg, diese Verbindung lebendig zu halten.
Nach seiner ersten Enttiuschung und Trauer ermutigte er sie, hebriische
Gedichte zu schaffen und versuchte in ihrer alten gemeinsamen Sprache eine
Antwort auf seine hebriischen Gedichte von ihnen zu erhalten.
Andererseits konnte (hebriische) Poesie fiir ihn auch so etwas wie eine
Selbstverteidigung sein, eine Waffe gegen seine Feinde, insbesondere gegen
jene, die ihn die Gemeinde von Saragossa zu verlassen genétigt hatten.”
Nachdem er harsche Kritik von Seiten She’alti’el ibn Lavi hatte einstek-
ken miissen, legte er in einem langen Gedicht alle jene Aspekte dar, die
seines Erachtens wesentlich waren zum Schreiben (hebriischer) Gedichte, in
der Summe also eine Art ars poetica. Seine erste Empfehlung lautet, bis ins
Kleinste den klassischen Poeten zu folgen, ,in den Wegen und Pfaden der
Dichtung der alten Autoren zu wandeln“.”” Ferner, eine gehobene Sprache
zu verwenden, mit gewagten Vergleichen und Metaphern, aber ohne iiber-
triebene Rhetorik. Der Dichter sollte seine Worte abwigen und sie mit Sorg-
falt dem Metrum einpassen. Er hat sich klar auszudriicken, damit ihn je-
dermann verstehen kann, und komplizierte metrische Gebilde zu vermeiden.
Bevor der Dichter seine Gedichte entlisst, muss er mit Sorgfalt an ihnen
feilen, ohne Hast. Als Sprache seiner Dichtung gab Bonafed eindeutig dem
Hebriischen den Vorzug, einem grammatisch korrekten Hebriisch natiir-

lich:

Dichtung kann grosse Worte in allen Sprachen sagen,
in der heiligen Sprache aber die Friichte all ihrer Werke.”

Und noch zu den Themen, die in Gedichten behandelt werden kénnen:

Gedichte iiber Midchen und Freunde sind angenehm,
wie schrecklich aber ist es, Gott und seine Engel zu preisen!”

Hart getroffen fiihlte er sich, wenn ihm jemand nachsagte, seine Verse
seien metrisch nicht korrekt. In einem der Prosatexte, die in seinem Diwan
enthalten sind, lesen wir:

Erhebe dich und befreie die S6hne meiner Gesinge aus der Hand zahlreicher Feinde
und urteile iiber ihre Regeln nach den Normen der weisen und vollkommenen Men-
schen. Dann wirst du deinen selbstgefilligen Gedanken antworten, dass ich ihnen keine

chaotische Form gegeben, sondern sie so geschaffen habe, dass die, die iiber Weisheit
verfiigen, iiber ihnen sitzen kénnen und ich sie aus der Quelle und den Fliissen der

92 Wie H. Schirmann (sieche oben Anm. 83) gezeigt hat. Siehe auch H. [].] ScHir-
MANN, The History of Hebrew Poetry, S. 6471t

93 zekhor ha-shir, 33—34v, S. 58-59.

9  zekhor ha-shir, fol. 33—34v,69. Sieche auch Z. 70 iiber grammatische Korrekturen.

95 zekhor ha-shir, fol. 33-34v,71.

92



Alten geschopft habe. Nichts Verdrehtes oder Verkehrees gibt es meiner Meinung nach
in ihnen, nicht in ihrer Grammatik, nicht in ihrer Metrik, nicht in ihrer rhetorischen
Sprache, es gibt nichts, was in ihren Héfen und ihren Schlgssern fehlte.”

In mancher Hinsicht lisst sich Bonafeds Werk mit zeitgendssischen ka-
talanischen Autoren vergleichen, solchen, wie beispielsweise Andreu Febrer.
Mir scheint es moglich, dass man beiden gemeinsame Elemente und litera-
rische Trends finden kann. Dass wir in seinen Gedichten keinen deutlichen
italienischen Einfluss spiiren und dies zu einer Zeit, in der die italienische
Mode in der spanischen Literatur bereits das Ubergewicht gewonnen hatte,
kann vielleicht damit erklirt werden, dass sich der Dichter als Folge der
religiosen Unterdriickung der Zeit in die eher geschlossene jidische Welt
zuriickgezogen hat. Der andalusischen Tradition aber hat Bonafed die Treue
gehalten, trotz aller unvermeidlichen Anderungen: so hat er zur Bezeichnung
einiger poetischer Kompositionen beispielsweise den Namen muwassah[”]
beibehalten, obwohl deren Struktur von der klassischen weit entfernt war.”

Unterschiedliche gesellschaftliche Milieus, variierende Motivationen, un-
gleiche Leserkreise, divergierende Einstellungen zur jiidischen und fremden
Kultur — das ist es, was uns die hebriischen Gedichte zu erkennen geben. Sei
es, dass sie an den Hofen der christlichen Konige verkehrten, sei es dass sie
von einer Stadt zur anderen zogen oder in der bescheidenen Atmosphire
einer Kleinstadt lebten, fiir die gelehrten jiidischen Dichter war der wesent-
liche, am hiufigsten wiederholte Grund dafiir, dass sie hebriische Gedichte
schrieben — wie wir gesehen haben —, die Kultur des jiidischen Volkes und
seine Sprache am Leben zu erhalten, als Weg der Selbstverwirklichung und
Zeichen der Identitit als Angehorige einer Minderheit, selbst wenn fiir den
einen oder anderen von ihnen ideologische oder soziologische Motive im
Gebrauch der Poesie eine nicht unbedeutende Rolle gespielt haben scheinen.

96 Ms. Bodl. Libr., Oxford 1984, fol. 31. Dieses Verfahren konnte im Einklang stehen
mit der Prozedur, die Enrique de Villena zur Beurteilung von Gedichten durch das
Konsistorium in Barcelona beschrieben hat: vgl. J. Weiss, The Poer’s Art, S. 59.

97 [Eine im islamischen Spanien im 9. Jahrhundert entstandene Gedichtform, die zu
den sogenannten sieben nach-klassischen arabischen poetischen Formen gehért und
sich durch strophische Gliederung des Gedichts mit jeweils abschliessendem Refrain
(arabisch harga) auszeichnet. — Anm. des Ubersetzers.]

98 Im Diwan (Ms. Bodl. Libr., Oxford, 1984) werden explizite drei Gedichte als
muwassah klassifiziert: fol. 48v—49 mit 7 Strophen, fol. 49—49v mit 3 Strophen
und fol. 103v—104 mit 15 kurzen Strophen, denen ein Refrain folgt, der aus
verschiedenen biblischen Zitaten gebildet ist und auf das Wort shemesh ,Sonne®,
den Namen des (besungenen) Midchens (Sol) endet. Bei den ersten beiden in nicht
klassischem quantifizierendem Metrum handelt es sich um panegyrische Gedichte
zur Ehren von Senior ben Me’ir, wihrend das dritte ein Liebesgedicht ohne
Metrum und mit unterschiedlicher Silbenzahl pro Vers ist. In Bonafeds hebriische
Gedichten hat dieser Refrain (harga) seine urspriingliche Funktion lingst verloren.

95



	Hebräische Dichtung im christlichen Spanien : Dichter und ihre Absichten (Teil II)

