
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 57 (2001)

Artikel: Hebräische Dichtung im christlichen Spanien : Dichter und ihre
Absichten (Teil II)

Autor: Sáenz-Badillos, Angel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hebräische Dichtung im christlichen Spanien

Dichter und ihre Absichten (Teil II)

von Angel Säenz-Badillos *

Ibn Sasson (1. Hälfte des 14. Jahrhunderts) und
Schern Tov de Carrion (13-/14. Jahrhundert)

Unter den hebräischen Dichtern im christlichen Spanien gab es freilich nicht

nur „Höflinge" oder Juden der oberen Mittelschicht. Einer ungewöhnlichen
dichterischen Aktivität begegnen wir in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts

im ländlichen Milieu von Carrion de los Condes in Nordkastilien, weit

weg vom Königshof Toledo. In dieser Kleinstadt sind gleich zwei grosse
Dichter geboren worden, die eine völlig unterschiedliche Rolle spielen sollten:

Schemuel ben Josef ibn Sasson und Schern Tov ben Isaak Arduti'el
(Santob oder Don Santo de Carrion).

Ibn Sasson verbrachte auch den grösseren Teil seines Lebens in Carrion
de los Condes und im nahegelegenen Frömista. Dennoch nannte er sich in
einem Gedicht zur Selbstverherrlichung „einen Fürsten am Hofe der Poe-

• « 54
sie

Zu unserem Erstaunen konnte er jedoch in seinem kleinen Städtchen
hebräische Gedichte schreiben und mit anderen Dichtem oder Freunden auf
Hebräisch kommunizieren. Zu seinem Freundeskreis gehörten verschiedene

Dichter, Intellektuelle, Leute, die im Talmud bewandert waren, Philosophen,

Kabbalisten und andere, die alle hebräische Gedichte lesen und
verstehen konnten; viele von ihnen konnten ihm sogar auf ähnliche Weise

antworten. Die Einleitung zu einem Gedicht (Nr. 63) gewährt uns einen

Prof. Dr. Angel Säenz-Badillos, Departamento de Hebreo, Facultad de Filologia,
Universidad Complutense, Ciudad Universitaria, E-28040 Madrid (Spanien). -
Aus dem Englischen übersetzt von Stefan Schreiner. Der erste Teil dieses Beitrages
ist im vorigen Heft abgedruckt: Judaica 57 (2001), S. 2-19.

54 Siehe dazu H. Chamiel, Shemu'el ben Yosef ben Sason. Sefer 'Avne ha-Shoham
[hebr.], Israel 1962 Mabberot la-sifrut), Nr. 56,1-2.

82



Einblick in die besondere Atmosphäre unter jenen kleinstädtischen Intellektuellen,

die in mancherlei Hinsicht an die Situation in al-Andalus erinnert:
ein Gelehrter und Freund Ibn Sassons fordert eine Reihe von Dichtern auf,
sich im Schreiben von Gedichten über ein bestimmtes Thema zu versuchen,
und - sie machen es auch.53

Wenn auch sein geographischer und gesellschaftlicher Horizont sehr

begrenzt war, schuf er doch ein bemerkenswertes dichterisches Werk, in dem er
sich selbst als Nachlassverwalter, als Bewahrer des Erbes der grossen Dichter
der klassischen Zeit betrachtete. Der Tradition seiner Vorfahren, der Lewiten

folgend, fühlte er sich berufen, die Sprache seines Volkes dem Vergessenwerden

zu entreissen und ihr neues Leben zu geben.56 Seit seiner Jugend
empfand er es als seine Berufung, hebräische Gedichte zu schreiben:

„Als sie spürte, dass nach ihr ich rief in meinen jungen Jahren,
rief sie mich und öffnete meine Pforten.57

Seine Dichtung betrachtete er als Mission zur Rettung der heiligen Sprache:

Sie kommt im Sturm daher, einem Hirsch gleich,
und erhellt mit ihrem Licht die heilige Sprache.58

und er erinnert in diesem Zusammenhang an seine eigene Bestimmung als

hebräischer Dichter:

Ich, ein Jüngling des spanischen Exils,
bin gekleidet in Gewand aus Stöhnen und Ächzen.
In seiner Liebe aber hat Gott meine Sprache in Gedichten erweckt,
die ich als Sein Verdienst betrachte

Als ich sah, dass die Dichtung der Vorzeit verloren ist
und heutige Verse entblösst daliegen

öffnete ich meine Lippen, um vollendet zu sprechen
und brachte zum Strahlen eine Dichtung ohne Glänze.59

Ibn Sasson war der Meinung, dass er alle möglichen sprachlichen Fehler
vermieden habe und die Technik der Dichtkunst in vollendeter Form
beherrschte,60 dass alle Gedichte, die er geschaffen hat, einmalig und ursprünglich

sind.61 In einem Text in gereimter Prosa gesteht er, wie sehr er unter der

55 Der Autor erzählt: „Ein Gelehrter namens R. Jakob Mamiel forderte, dass Don
Mose ben Nahmish, R. Shelomija, R. Nahum und ich Verse über seinen Sohn Lewi
schreiben und dabei die Wendung u-le-Lewi 'amar (,und zu/von Lewi sagte er') zu
verwenden, um unsere Befähigung zur Poesie zu testen, um herauszufinden, wer
von uns der beste ist; und dies sind die Verse, die ich geschrieben habe."

56 C. Chamiel, Shemu'el ben Yosefben Sason, S. 4 Nr. 2,10-11 und S. 43 Nr. 17,23).
57 ha-shoham dametah (C. Chamiel, Shemu'el ben Yosefben Sason, S. 6 Nr. 3,9).
5g C. Chamiel, Shemu'el ben Yosefben Sason, S. 6 Nr. 3,5.
59 C. Chamiel, Shemu'el ben Yosefben Sason, S. 4 Nr. 2,12ff.
60 C. Chamiel, Shemu'el ben Yosefben Sason, S. 5 Nr. 2,33-34.
61 C. Chamiel, Shemu'el ben Yosefben Sason, S. 6 Nr. 2,37-39.

83



Konversion des allseits geschätzten Arztes Abner aus Burgos (um 1270 —

1350) [er war in bereits vorgerücktem Alter zum Christentum übergetreten
und hiess nach seiner Taufe Alfonso von Valladolid - Anm. des Übersetzers]

in der nahe gelegenen Stadt Burgos gelitten hat, und es scheint, dass er als

Dichter die Verantwortung auf sich nehmen sollte, sein Volk darüber zu
trösten.62

All sein Leben lebte der Dichter in bescheidenen Verhältnissen und hatte

immer wieder mit wirtschaftlichen Problemen zu kämpfen. Daher nutzte er
die Dichtung oft als Mittel, dagegen zu protestieren. Das Leben in den

kleinen Städten Kastiliens liess ihn ein Gespür für Ungerechtigkeit entwik-
keln, dem er in vielen Gedichten Ausdruck verlieh. Hebräische Dichtung
wird bei ihm zur Sozialkritik, die er häufig in Bilder gekleidet vorbringt, die

aus andalusischen hebräischen Versen übernommen sind. Zeit und Welt
lassen die Erde in einer Weise agieren, dass die Gelehrten (die Dichter
eingeschlossen) und die Vornehmen arm und mittellos sind,63 während sich

Narren und nichtsnutzige Leute des Glücks und Wohlstands erfreuen.6"* Die
Steuereintreiber handeln ungerecht an denen, die zu ihrem eigenen Volke

gehören und bevorzugen die Reichen.63

Wenngleich Ibn Sasson keine hohe poetische Begabung erkennen lässt,

unternahm er doch alle Anstrengungen zu beweisen, dass er die Technik der

hebräischen Dichtkunst beherrschte. Dies bedeutete in seinem Falle, zuerst

zu beweisen, dass er die Werke der grossen Meister der Vergangenheit, allen

voran Shelomo ibn Gabirol und Mose ibn Esra, kannte und sie sich zunutze
machen konnte. Ferner, dass er die poetischen Genres, Bilder, biblische Diktion

und Prosodie der andalusischen Dichter nachzuahmen in der Lage war.
Eine deutliche Vorliebe verspürte er für die rhetorischen Effekte der manie-
ristischen Dichtung,66 beispielsweise für die sogenannten Echogedichte oder
auch Kehrverse.67 Obwohl diese Neigungen am deutlichsten in der literari-

62 C. Chamiel, Sbemu'el ben Yosef ben Sason, S. lOff. Nr. 8.
63 C. Chamiel, Sbemu'el ben Yosef ben Sason, S. 41-43 Nr. 17.
64 C. Chamiel, Sbemu'el ben Yosef ben Sason, S. 37-40 Nr. 14-15 etc. Zu seiner

Kritik an den Reichen siehe dort S. 88-89 Nr. 56. Der Topos „Verkehrte Welt" ist
ein bekanntes mittelalterliches Motiv, das unter anderem E. R. Curtius am Beispiel
der Carmina Burana und anderer Beispiele der mittelalterlichen lateinischen Dichtung

untersucht hat. Siehe dazu E. R. Curtius, Europäische Literatur und lateinisches

Mittelalter, S. 104 -108.
65 Gevir ha-dor (C. Chamiel, Sbemu'el ben Yosef ben Sason, S. 69ff. Nr. 30,24f£).
66 Zum Manierismus und seinen Eigenschaften siehe E. R. Curtius, Europäische Li¬

teratur, S. 277-305.
67 Siehe dazu I. Davidson, Eccentric Forms of Hebrew Verse, in: Students Annual,

Jewish Theological Seminary ofAmerica 1 (1914), S. 81-94; I. Davidson, Parpa-
ra'ot la-shira ha-'ivrit, in: Luah ahTever 1 (1918), S. 90-108.

84



sehen Szene des bereits kleiner gewordenen islamischen Spanien präsent
waren, hatte der Dichter Vorbilder doch auch in der jüdischen Tradition, in der

Dichtung Abraham ibn Esras sowie Todros Abulafias. Zwar waren Ibn Sas-

sons poetische Qualitäten wesentlich bescheidener, dennoch ging er in der

Entwicklung des manieristischen Stils viel weiter und betrachtete als seine

wichtigste Begabung seine Fähigkeiten auf eben diesem Gebiet.
Auch die Tendenz zum Realismus in Ibn Sassons Dichtung mag ihre

Wurzeln in der späten hebräischen Poesie haben. Dennoch dürfen wir dabei

nicht vergessen, dass dies auch ein Trend war, der in der romanischen Dichtung

der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts, zu Zeiten der Regierung Alfon-
sos XI also, zu finden ist, eine Folge der gewalttätigen Auseinandersetzungen
jener Jahre, des Kampfes zwischen Monarchie und Adel und der starken

Unterdrückung der ländlichen Bevölkerung.68 Manchmal erlauben uns Ibn
Sassons Gedichte, ein Echo jener problematischen Zeit zu vernehmen.69

Ganz anders eingestellt war demgegenüber Don Shem Tov de Carrion:
Auch wenn er eine schöne gereimte Prosa und eine Handvoll Gedichte auf
Hebräisch geschrieben hat, für sein wichtigstes Werk, die dem König Don
Pedro gewidmeten Proverbios morales, bevorzugte er das Kastilische.70 Die
Entscheidung für diese Sprache mag ihm nicht leichtgefallen sein, und er ist
einer der seltenen Fälle, von denen wir wissen, dass ein Jude im christlichen

Spanien ein bedeutendes literarisches Werk in romanischer Sprache verfasst

hat. Welche Gründe ihn zu dieser Wahl veranlasst haben, wissen wir nicht;
sehr wahrscheinlich ist es aber, dass er, der mit dem höfischen Leben

vertraute Intellektuelle, der Meinung war, der Versuch, traditionelle jüdische
Gelehrsamkeit in die Sprache der Christen zu kleiden, eine der besten
Möglichkeiten war, ein Klima allgemeiner Gerechtigkeit und Gleichheit zu

erzeugen, das für die jüdischen Gemeinden Respekt und convivencia, friedliches

Miteinander bedeuten könnte.

68 Siehe dazu C. Blanco Aguinaga/J. Rodriguez PuÉrtolas/I.M. Zavala, His-
toria social de la literatura espanola (en lengua castellana). Band I, Madrid 1979, S.

86.
69 In einem gemeinsam mit R. Brann und J. Targarona verfassten Aufsatz (La

Coronica, 1996) haben wir die Möglichkeit eines romanischen Einflusses auf einige
dieser Topoi untersucht, so „die Welt steht Kopf", nbi sunt-Motive, das „Lob des

Dorfes", die „Rose unter Dornen", das „weisse Haar" etc. Die Ubereinstimmungen
sind in der Tat bemerkenswert.

70 Siehe dazu die detaillierte Bestandsaufnahme der Forschungen zu diesem Werk von
J. Zemke, Critical Approaches to the Proverbios morales ofShem Tov de Carrion: An
Annotated Bibliography, Newark (Delaware) 1997.

85



Wie dem auch sei, nicht von allen seinen Glaubensgeschwistern ist seine

Entscheidung verstanden worden: Ihn Sasson drängte Don Shem Tov in
einem seiner Gedichte, doch nicht die Sprache der Christen („deren" Sprache)

zu benutzen, sondern auf Hebräisch („der reinen Sprache, die dir nahe

ist") zu schreiben.71 Dass die Proverbios morales nicht nur in kastilischen

Handschriften, sondern ebenso, in einer der Handschriften, in aljamia, das

heisst in hebräischen Schriftzeichen überliefert sind,72 ist Beleg dafür, dass

das Buch sowohl von Christen als auch von Juden gelesen worden ist.

Shelomo ben Meshullam de Piera (um 1340 - um 1418)

Der Meister des letzten bedeutenden Dichterkreises im Königreich Aragon
kann wiederum als ein Höfling apostrophiert werden. Zu den Städten, in
denen die Könige von Aragon einen guten Teil ihres Lebens verbrachten,

gehörte Saragossa, und im 14. Jahrhundert spielte dort die Familie Ben Lavi
(de la Cavalleria) mit ihrem wirtschaftlichen Einfluss und ihrem Eintreten
fur hebräische Kultur eine Rolle, die trotz mancher Unterschiede mit der der
Familie Ihn Shapruts im Cordoba des Kalifats verglichen werden kann.
Shelomo war der Erzieher von Don Benvenist Ben Lavis Kindern und zugleich
der Sekretär der Familie. Meister und Schüler sahen in der hebräischen

Dichtung das übliche Mittel des Ausdrucks, und sie teilten den Gebrauch
der hebräischen Dichtung mit anderen kultivierten Juden jener Zeit.

Fürwahr, die Poesie hatte ich als Begleiterin meiner Jugend
und sie hat mich geleitet bis ins Erwachsenen- und Mannesalter.

Die Zeit hat verfügt und bestimmt, dass mein Griffel zurückbringen sollte
den Glanz des Diadems der Dichtung zu seinem Ursprung.73

71 Der Vers lautet: „Lass den Laut ihrer Sprache fern von dir sein" (in: C. Chamiel,
Shemu'el ben Yosef ben Sason, S. 76 Nr. 44,2). Zur Interpretation siehe F. Diaz
Esteban, El 'Debate del câlamo y las tijeras' de Sem Tob Ardutiel, Don Santo de

Carrion, in: Revista de la Universidad de Madrid 18 (1969), S. 69.
72 Siehe die Ausgabe von G. Llubera, Santob de Carrion: Proverbios morales, Cam¬

bridge 1947.
73 ke-'ish nidham (H. [J.] Schirmann, Ha-shira ba-ivrit bi-Sfarad, 2 Bände, Tel Aviv

1954 — 59. Band II, S. 571 Nr. 425,68-69). Trotz der Ausgabe von S. Berstein,
The Diwan. Salomo b. Meshullam Dapiera. Band I, New York 1942, ist ein erheblicher

Teil von Shelomo b. Meshullams Werk noch unveröffentlicht und wartet auf
seine kritische Edition. Eine völlig neue Ausgabe auf der Grundlage aller
Handschriften wird jetzt von J. Targarona vorbereitet. Siehe ihren Aufsatz: J. Targaro-
na, El Diwan de Sdomoh de Piera. Estado de la cuestion, in: J. Targarona/A.
Saenz-Badillos (ed.), Jewish Studies. Band I, S. 541-551.

86



Sein ganzes Interesse war auf die hebräische Sprache gerichtet:

Die hebräische Sprache ist mein Begleiter, wie kann ich mich interessieren
für das Aramäische oder die Sprache derer von Ashkenaz?

Die Heilige Sprache will ich weihen mir zum Priester
was hab ich mit Menschen anderer Zungen und Sprachen zu schaffen?74

Die Dichterkreis, der sich in Saragossa um ihn scharte, erfüllte ihn mit Stolz:

Ich habe nur wenige in dieser Welt,
die der Dichtung Propheten sind, von meinem Charme gefesselt,

der Dichtung Propheten und edle Freunde von mir,
die mich nach dem Masse meines Verhaltens und Wertes beurteilen P

Selbst als er bereits alt und müde geworden war, war er noch immer glücklich,

ein Lehrer der Poesie zu sein:

Löwengleich schwillt mein Herz vor Stolz, seit der Zeit, da
es lehrte deine Hand, die Schriftzeichen der Dichtung zu malen.

Meinen Namen und mein Gedächtnis will ich preisen, weil in der Dichtung
ich geführt habe deine Feder auf den richtigen Weg.76

Für ihn hat Poesie mit Traum und Prophétie zu tun,77 und - darin den

Fussstapfen seines viel bewunderten Vorgängers Meshullam folgend - mit
Lüge.78 Grossen Respekt empfindet er gegenüber den hebräischen Dichtern
der Vergangenheit:

Die Rosen ihrer Gedichte umgebe ich gleich einem Dornstrauch,
oder gemessen an ihren Kamelen, bin ich gleich dem Höcker.79

Don Vidal Bonafos ben Lavi, ein weiteres Mitglied der berühmten
Familie, bat ihn einmal - so nach der Einleitung zu einem seiner Gedichte -, er

möge ihm doch zeigen „die Wege der Dichtung und wie sie nach ihrer

richtigen Bestimmung zu schaffen sei". In Demut antwortete er Bonafos,
indem er seinen dichterischen Genius lobte:

7^ Tenu toda (S. Bernstein, The Diwan. Salomo b. Meshullam Dapiera, S. 89 Nr.
91,49-50).

75 be-efes yad (S. Bernstein, The Diwan. Salomo b. Meshullam Dapiera, S. 8 Nr.
1,200-201).

76 im mippne aqat (S. Bernstein, The Diwan. Salomo b. Meshullam Dapiera, S. 27-28
Nr. 12,13-14).

77 dodo halom (S. Bernstein, The Diwan. Salomo b. Meshullam Dapiera, S. 28 Nr.
13).

78 bi-se'at be-nefesh (S. Bernstein, The Diwan. Salomo b. Meshullam Dapiera, S. 33
Nr. 16,34: „Dichtung, ihrer Bestimmung nach, liebt Lügen / zieht Falschheit vor
und erlaubt nicht die Wahrheit").

79 bi-se'at be-nefesh (S. Bernstein, The Diwan. Salomo b. Meshullam Dapiera, S. 33
Nr. 16,21).

87



Wie kann erweitern die Grenzen des Himmels der Dichtung
ein sorgenvoller Mann, der geplagt ist von der Not der Zeit? [. .]

Herr, wenn ich der Vater der Dichtung bin, wird die Dichtung
sein wie ein Sohn, der Schande bringt, dessen Untugend nichts vergleichbar
ist.80

Shelomo hielt sich eng an die Vorgaben der andalusischen Poesie,
modifizierte aber ihre Struktur nach neuen ästhetischen Mustern. Viele seiner

Gedichte sind Teil seiner literarischen Korrespondenz mit verschiedenen
jüdischen (und einigen christlichen) Gelehrten seiner Zeit, eine Korrespondenz,

die nicht nur aus Versen besteht, sondern auch lange Partien gereimter,
rhetorisch geschliffener Prosa enthält. Zugleich war er offen für literarische
Moden seiner eigenen Zeit. Sein Reimwörterbuch 'Imre no'ash („Worte eines

Verzweifelten") hat Parallelen bei zeitgenössischen kastilischen und
katalanischen Autoren. Wenn seine Werke besser ediert und bekannt sein werden,
werden wir vielleicht in der Lage sein, darin nicht nur einige wenige Parallelen

zu den bedeutsamsten literarischen Trends seiner Zeit zu entdecken.

Während eines Aufenthaltes in Saragossa gründete Juan I. von Aragon
(1387—1395), der oft in diese Stadt kam, in Barcelona das Konsistorium der

„gaya"-Wissenschaft in Nachahmung des ersten, das einige Jahre zuvor in
Toulouse (Frankreich) eröffnet worden war. Sein Anliegen war es, die
Traditionen der späten Dichtung der provençalischen Troubadoure zu bewahren.81

Shelomos letzte Lebensjahre waren von Tragik überschattet. Sein Ubertritt

zum Christentum an demselben Tag, an dem sein Gönner Vidal ben

Lavi diesen Schritt tat, war vielleicht das letzte unvermeidliche Zugeständnis
eines bereits alten treuen Dieners einer Familie, die sich entschieden hatte,
ihren Glauben um eines besseren gesellschaftlichen Status willen zu wechseln.

80 semah sar shir (S. Bernstein, The Diwan. Salomo b. Meshullam Dapiera, S. 50 Nr.
46,28.31).

81 Für einen jüdischen Dichter im christlichen Spanien sollte dies als nichts Unge¬
wöhnliches angesehen werden. Früher schon, im 13. Jahrhundert, hatte Ibn Fala-

qera im Alter von fast 40 Jahren geschrieben: „Ich beschloss, die Liebe zur Dichtung

der Ritter aufzugeben und zu verachten die Gesänge der Troubadoure und
Minnesänger, die in der Wildnis der Lüste umherwandern; denn all dies gereicht zu
nicht mehr als zu Hohn und Spott" The Book of the Seeker - Sefer ha-mevaqqesh,
ed. and transi. M. H. Levine, New York 1976, S. 2). Dies heisst doch nichts
anderes, als dass er davor auch solche Poesie verfasst hat! Raimon Vidal schreibt am
Ende des 12. Jahrhunderts: „Totas gens cristianas, iusieuas et sarazinas, emperador,
princeps, rei, duc, conte, vesconte, contor, valvasor, clergue, borgues, vilans, paucs
et granz, meton totz iorns lor entendiment en trobar et en chantar ." (J. H.
Marshall, The Razos de Trobar ofRaimon Vidal and associated texts, London 1972,
S. 2).

88



Shelomo Bonafed (14./15. Jahrhundert)

Welche Bedeutung hatte es für den letzten herausragenden Dichter Sefarads,

in einer Zeit der Krise und Erschütterungen des jüdischen Lebens hebräische

Gedichte zu schreiben? Zunächst einmal war Shelomo ben Reuven Bonafed
der Meinung, dass er eine uralte Tradition fortsetzte, die in den hebräischen

Dichtern der Bibel ihre Wurzeln hatte. Völlig eins fühlte er sich auch mit
den grossen Dichtern von al-Andalus und anderen, die aus dem Kronland
Aragons und der Provence stammten. Seine grossen Vorbilder waren Jehuda
ha-Lewi und Shelomo ibn Gabirol. Seiner Meinung nach sind mit dem Tode
dieser klassischen Dichter „die Kinder der Dichtung gestorben", mit anderen

Worten, hatte die poetische Inspiration ihr Ende erreicht. Über eine lange
Zeit habe es nichts gegeben, was geschrieben worden ist, das den Namen
hebräische Dichtung verdiente, bis jener Dichterkreis in Saragossa entstanden

ist, der sich um das Haus der Familie de la Cavalleria scharte, mit
Shelomo ben Meshullam de Piera und Vidal ben Lavi als ihren herausra-

gendsten Gestalten.

Er fühlte sich gleichsam als Überlebender der Geschichte der hebräischen

Dichtung in Sefarad, inmitten einer zerstörten Welt, in der sich die Poesie in
einem Zustand absoluten Niedergangs befand. Allein jedoch die „Herde der

Verse zu weiden", war für ihn eine zu grosse Last.82 Er bedauerte den Verfall
der Poesie seiner Zeit und betrachtete sich selbst als das letzte verbliebene

Bollwerk dagegen. Er war überzeugt, dass seine Gedichte zur selben Kategorie

gehörten wie die Gedichte der alten Dichter Israels, dass sie ihnen

ebenbürtig, dass sie ihre „Zwillinge" waren. In seinen in der hebräischen und
arabischen Poesie üblichen Liedern der Selbstverherrlichung bekräftigte er,
dass er wie die grossen biblischen Dichter zum ,Geschlecht der Giganten'
gehörte. Und er blieb dabei, dass die hebräische Dichtung mit ihm
verschwinden werde.

Wenn ich sterbe, mit mir abtreten werden Yedutun und Heman,
wenn ich nicht mehr bin, verstummt meine Generation wie ein Witwer.83

82 megillat shir be-yad, fol. 80-80v, 18; ruah 'ahavim, ol. 83v, 10. Hier zitiert nach
der Handschrift Oxford Bodleian Library 1984 (Mich. 155), der .vollständigsten'
Handschrift des Diwans. Der erste Teil ist ediert und ins Spanische übersetzt worden

von A. M. Bejaranao, Shelomo Bonafed, poeta y polemista hehreo (s. XIV—XV),
Diss, phil., Barcelona 1989.

83 Num 13,22, be-moti yemutun (H. [J.] Schirmann, Ha-pulmus shel Shelomo Bo¬
nafed be-nikhbede Saragossa, in: Kobes 'al-yad 4 [1946], S. 8-64, hier S. 35-36
Nr. 5,1). Siehe auch kokhve beqarim, fol. 19-19v,25.

89



Bonafed, „Sohn weiser und edler Menschen", lebte für die Dichtung: „seine
Lieder sind seine Schönheit, seine Gedichte sein Glanz".84 Er selbst definierte
sich als „ein Mann, dessen Beruf die Dichtung ist".85 Zuweilen schrieb er

Gedichte, um seinen eigenen Gefühlen freien Lauf zu lassen, manchmal

(zum Beispiel im Falle der Hochzeit in Agramunt) ist es aber auch sehr

wahrscheinlich, dass er schrieb mit der Hoffnung oder auch erwartete, dafür
bezahlt zu werden. Seine Berufung zum Dichter habe sehr früh eingesetzt: in
dem Moment, in dem er empfangen war, war „das Myrrhenbündel der

Dichtkunst" in sein Inneres gelegt und „sie hat ihr Zelt in seinem Herzen

aufgeschlagen", mit dem Ergebnis: „Ich mochte sie, ich liebte sie, und ich
diente ihr".86

Im Einklang mit einem der Topoi seiner Zeit, der angeborenen Fähigkeit,

Gedichte zu schreiben (eine Art göttlicher Gabe),87 war er der Meinung,
dass er eine von Geburt an mitgegebene innere Kraft spürte, sich in poetischer

Form auszudrücken, so dass es gegen seine Natur wäre, wenn er keine
Verse schreiben würde. Seine Dichtung sprudelte gleichsam von selbst aus

ihm heraus, auch wenn er versuchte, sie zurückzuhalten. Die Wirren seiner

Zeit, insbesondere die Zwangskonversionen und Übertritte zum anderen

Glauben, lösten unter den Juden Depression und Unruhe aus. Manche hielten

ihm vor, dass es in solch einer Zeit doch besser sei zu schweigen, er aber

antwortete:

Kann eine schwangere Frau der Geburt entsagen?
Wie kann ich verhindern, dass der Tau meiner Zunge fällt?

Ich schliesse meines Gedichtes Lippen, aber es tröpfelt wie der Tau
vom Hermon, ebenso wie Honigseim fliesst.88

Unmittelbar nach Zwangsdisputation von Tortosa (1413 —1414) [891 kehrte

er nach Seros zurück und verspürte nicht die geringste Neigung, Gedichte zu
schreiben:

84 tenu qol reqriim, (H. [J.] Schirmann, Ha-pulmus shel Shelomo Bonafed, S. 44-46
Nr. 7,28.37).

85 shikkeruni 'ahavim, fol. 21-21v,6.
86 zekhor ha-sbir, fol. 33-34v,38ff.
8? Derselbe Gedanke findet sich auch bei zeitgenössischen christlichen Dichtern. Al¬

varez de Villasandino zum Beispiel sagt: „. mandando que callen aquellos que
non / resciben por gracia divina este don / de la poetria; todo omne lo entienda"
(zitiert in: F. Lopez Estrada, Las poéticas castellanas, S. 25).

88 harah ba-tukhal, fol. 20v, S. 1-2.
89 [Die (christlichen) Protokolle veröffentlichte mit entsprechendem Kommentar A.

Pacios Lopez, La disputa de Tortosa, 2 Bände, Madrid, Barcelona 1957. Zur Sache
siehe H. Schreckenberg, Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ihr literarisches

und historisches Umfeld (13—20. Jh.). Band III, Frankfurt am Main, Berlin,
Bern, New York, Paris, Wien 1994 Europäische Hochschulschriften. Reihe
XXIII: Theologie Band 497), S. 434-481. - Anm. des Übersetzers.]

90



Ich will schweigen, ich will mich zurückhalten und lachen,
damit jene, die sich abgewendet und den Weg verlassen haben,

nicht über mich sich lustig machen.90

Enttäuschung? Müdigkeit? Vielleicht war der Grund dafür — wie er
andeutete — das Fehlen angesehener Leute, die es wert waren, sie zu rühmen,
oder auch nur von solchen, die seine Gedichte verstanden. Der Dichter hat

gefühlt, dass „das Ende der Zeiten gekommen ist". Der Kreis von Saragossa

war irreparabel auseinander gebrochen. Bonafed bedauerte, dass die zwei Ben

Lavis (Vidal und Bonafos) ebenso wie Shelomo da Piera ihre Verpflichtung
gegenüber der Poesie aufgekündigt haben. Dennoch, nach einer gewissen
Pause, begann er von neuem, diesmal auf Wunsch eines seiner Schüler,
hebräische Gedichte zu schreiben, vielleicht, um auf diese Weise die jüdische
Zivilisation am Leben zu erhalten und jene zu trösten, die dem Judentum
die Treue hielten.

Warum aber hatte er so grosses Interesse daran gehabt, seine poetische

Korrespondenz auch mit den neuen Conversos auf Hebräisch fortzusetzen?

In Bonafeds Diwan gibt es einige Gedichte und Briefe an Shelomo de Piera

und Don Vidal Ben Lavi, in denen er nicht nur über ihren Ubertritt zum
Christentum und ihre Entfremdung klagt, sondern mehr noch darüber, dass

sie aufgehört haben, hebräische Gedichte zu schreiben. Er versuchte sie

anzustacheln, „sie aufzuwecken aus ihrem Traum", um die alte Freundschaft zu

erneuern und die poetische Korrespondenz auf Hebräisch wieder aufzunehmen.

Die heilige Sprache lechzt nach dir wie ein Hirsch,
die Tochter des Gesangs fleht nach dir wie ein Kind.91

Wir wissen nicht, ob diese Zeilen irgendeine Wirkung hatten. Denn
hebräisch zu schreiben, hätte für diese Conversos gleichbedeutend sein können

mit der Erinnerung an ihren alten Glauben, mit der Rückkehr zu ihren
kulturellen Wurzeln. Demgegenüber versuchte Bonafed mit den Conversos

die Kommunikation deshalb auf Hebräisch aufrecht zu erhalten, weil er der

Meinung war, dass ihre Entscheidung allein aus wirtschaftlichen oder
gesellschaftlichen Gründen erfolgt sei, dass sie sich dennoch weiterhin als Juden
fühlten und eines Tages entschliessen konnten, zum Glauben der Väter, zu
ihrer früheren Religion zurückzukehren. Hebräische Dichtung war in seinen

Augen eine Möglichkeit, den Weg dahin offen zu halten. Hebräische Dich-

50 weradim hem, fol. 42v-43v,38.
Tot ha-emet banu, fol 82-83. Den Text edierte A. Gross, Ha-meshorer Shelomo
Bonafed u-me'ora'ot doro, in: B. Walfish (ed.), The Frank Talmage Memorial
Volume. Band I, Haifa 1993, S. 54-55,14.

91



tung war in seinen Augen der Weg, diese Verbindung lebendig zu halten.

Nach seiner ersten Enttäuschung und Trauer ermutigte er sie, hebräische

Gedichte zu schaffen und versuchte in ihrer alten gemeinsamen Sprache eine

Antwort auf seine hebräischen Gedichte von ihnen zu erhalten.
Andererseits konnte (hebräische) Poesie für ihn auch so etwas wie eine

Selbstverteidigung sein, eine Waffe gegen seine Feinde, insbesondere gegen
jene, die ihn die Gemeinde von Saragossa zu verlassen genötigt hatten.92

Nachdem er harsche Kritik von Seiten She'altPel ibn Lavi hatte einstekken

müssen, legte er in einem langen Gedicht alle jene Aspekte dar, die

seines Erachtens wesentlich waren zum Schreiben (hebräischer) Gedichte, in
der Summe also eine Art ars poetica. Seine erste Empfehlung lautet, bis ins

Kleinste den klassischen Poeten zu folgen, „in den Wegen und Pfaden der

Dichtung der alten Autoren zu wandeln".93 Ferner, eine gehobene Sprache

zu verwenden, mit gewagten Vergleichen und Metaphern, aber ohne
übertriebene Rhetorik. Der Dichter sollte seine Worte abwägen und sie mit Sorgfalt

dem Metrum einpassen. Er hat sich klar auszudrücken, damit ihn
jedermann verstehen kann, und komplizierte metrische Gebilde zu vermeiden.

Bevor der Dichter seine Gedichte entlässt, muss er mit Sorgfalt an ihnen

feilen, ohne Hast. Als Sprache seiner Dichtung gab Bonafed eindeutig dem

Hebräischen den Vorzug, einem grammatisch korrekten Hebräisch natürlich:

Dichtung kann grosse Worte in allen Sprachen sagen,
in der heiligen Sprache aber die Früchte all ihrer Werke.94

Und noch zu den Themen, die in Gedichten behandelt werden können:

Gedichte über Mädchen und Freunde sind angenehm,
wie schrecklich aber ist es, Gott und seine Engel zu preisen!95

Hart getroffen fühlte er sich, wenn ihm jemand nachsagte, seine Verse

seien metrisch nicht korrekt. In einem der Prosatexte, die in seinem Diwan
enthalten sind, lesen wir:

Erhebe dich und befreie die Söhne meiner Gesänge aus der Hand zahlreicher Feinde
und urteile über ihre Regeln nach den Normen der weisen und vollkommenen
Menschen. Dann wirst du deinen selbstgefälligen Gedanken antworten, dass ich ihnen keine
chaotische Form gegeben, sondern sie so geschaffen habe, dass die, die über Weisheit
verfügen, über ihnen sitzen können und ich sie aus der Quelle und den Flüssen der

92 Wie H. Schirmann (siehe oben Anm. 83) gezeigt hat. Siehe auch H. [J.] Schir¬
mann, The History ofHebrew Poetty, S. 647fF.

93 zekhor ha-shir, 33 —34v, S. 58 — 59.
94 zekhor ha-shir, fol. 33-34v,69. Siehe auch Z. 70 über grammatische Korrekturen.
95 zekhor ha-shir, fol. 33-34v,71.

92



Alten geschöpft habe. Nichts Verdrehtes oder Verkehrtes gibt es meiner Meinung nach
in ihnen, nicht in ihrer Grammatik, nicht in ihrer Metrik, nicht in ihrer rhetorischen
Sprache, es gibt nichts, was in ihren Höfen und ihren Schlössern fehlte.96

In mancher Hinsicht lässt sich Bonafeds Werk mit zeitgenössischen
katalanischen Autoren vergleichen, solchen, wie beispielsweise Andreu Febrer.

Mir scheint es möglich, dass man beiden gemeinsame Elemente und literarische

Trends finden kann. Dass wir in seinen Gedichten keinen deutlichen
italienischen Einfluss spüren und dies zu einer Zeit, in der die italienische
Mode in der spanischen Literatur bereits das Ubergewicht gewonnen hatte,
kann vielleicht damit erklärt werden, dass sich der Dichter als Folge der

religiösen Unterdrückung der Zeit in die eher geschlossene jüdische Welt

zurückgezogen hat. Der andalusischen Tradition aber hat Bonafed die Treue

gehalten, trotz aller unvermeidlichen Änderungen: so hat er zur Bezeichnung

einiger poetischer Kompositionen beispielsweise den Namen muwassah l97]

beibehalten, obwohl deren Struktur von der klassischen weit entfernt war.98

Unterschiedliche gesellschaftliche Milieus, variierende Motivationen,
ungleiche Leserkreise, divergierende Einstellungen zur jüdischen und fremden

Kultur - das ist es, was uns die hebräischen Gedichte zu erkennen geben. Sei

es, dass sie an den Höfen der christlichen Könige verkehrten, sei es dass sie

von einer Stadt zur anderen zogen oder in der bescheidenen Atmosphäre
einer Kleinstadt lebten, für die gelehrten jüdischen Dichter war der wesentliche,

am häufigsten wiederholte Grund dafür, dass sie hebräische Gedichte
schrieben — wie wir gesehen haben —, die Kultur des jüdischen Volkes und
seine Sprache am Leben zu erhalten, als Weg der Selbstverwirklichung und
Zeichen der Identität als Angehörige einer Minderheit, selbst wenn für den

einen oder anderen von ihnen ideologische oder soziologische Motive im
Gebrauch der Poesie eine nicht unbedeutende Rolle gespielt haben scheinen.

96 Ms. Bodl. Libr., Oxford 1984, fol. 31. Dieses Verfahren könnte im Einklang stehen
mit der Prozedur, die Enrique de Villena zur Beurteilung von Gedichten durch das

Konsistorium in Barcelona beschrieben hat: vgl. J. Weiss, The Poet's Art, S. 59.
97 [Eine im islamischen Spanien im 9. Jahrhundert entstandene Gedichtform, die zu

den sogenannten sieben nach-klassischen arabischen poetischen Formen gehört und
sich durch strophische Gliederung des Gedichts mit jeweils abschliessendem Refrain
(arabisch harga) auszeichnet. — Anm. des Übersetzers.]

98 Im Diwan (Ms. Bodl. Libr., Oxford, 1984) werden explizite drei Gedichte als

muwassah klassifiziert: fol. 48v-49 mit 7 Strophen, fol. 49-49v mit 3 Strophen
und fol. 103v-104 mit 15 kurzen Strophen, denen ein Refrain folgt, der aus
verschiedenen biblischen Zitaten gebildet ist und auf das Wort shemesh „Sonne",
den Namen des (besungenen) Mädchens (Sol) endet. Bei den ersten beiden in nicht
klassischem quantifizierendem Metrum handelt es sich um panegyrische Gedichte
zur Ehren von Senior ben Me'ir, während das dritte ein Liebesgedicht ohne
Metrum und mit unterschiedlicher Silbenzahl pro Vers ist. In Bonafeds hebräische
Gedichten hat dieser Refrain {harga) seine ursprüngliche Funktion längst verloren.

93


	Hebräische Dichtung im christlichen Spanien : Dichter und ihre Absichten (Teil II)

