Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 57 (2001)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

MosHE IDEL, Messianic Mystics, New Haven, London: Yale University Press
1998, X und 451 S., ISBN 0-300-06940-9.

Selten kommt es in der wissenschaftlichen Literatur bei so exzessiv erforschten Themen
wie Messianismus und Kabbala zu einer so iiberraschenden Prisentation neuer Perspek-
tiven wie in Moshe Idels umfang- und detailreicher Studie Messianic Mystics. Schon der
programmatische Titel verweist auf die Uberzeugung des Autors, eine neue Dimension der
jildischen Mystik in der messianischen Disposition einzelner Kabbalisten erkennen zu
kénnen. Dem beriihmtesten Beispiel fiir eine Kohirenz mystischer und messianischer
Krifte gab bereits G. Scholem in seiner klassischen Monographie iiber Sabbatai Zvi den
ihnlich klingenden Untertitel ,,The Mystical Messiah“ (deutsch: Sabbatai Zwi. Der Mysti-
sche Messias, Frankfurt 1992). Aber Idel setzt nicht nur im Titel den Akzent an anderer
Stelle, sondern biirstet Scholems Periodisierung der Beziehungsgeschichte von Mystik und
Messianismus in drei verschiedene Epochen (,indifference, synthesis, and neutralisation®,
S. 35) und die damit verbundene These vom relativ spiten Zusammenwirken mystischer
und messianischer Energien nach der Vertreibung der Juden aus Spanien insgesamt gegen
den Strich. Nicht die Exilserfahrung von 1492, sondern das individuelle messianische
Bewusstsein des Mystikers ist der Ausléser kabbalistischer Spielarten von Messianismus in
Moshe Idels Buch. Besonderes Gewicht legt Idel dabei auf Abraham Abulafia, den in
Scholems Darstellung der messianischen Idee unberiicksichtigt gebliebenen Mystiker mit
messianischer Sendung par excellence, dessen Kabbala Idel bis zu Sabbatai Zvis messiani-
schem Umgang mit dem unaussprechlichen Gottesnamen verfolgt. Das zweite Kapitel
»~Abraham Abulafia: Ecstatic Kabbalah and Spiritual Messianism® — ein bisher unversf-
fentlichter Auszug aus Idels hebriischer Dissertation von 1976 (deutsch: Abraham Abu-
lafia und die mystische Erfahrung, Frankfurt 1994) — behandelt den kiirzesten Zeitabschnitt
und ist gleichwohl das lingste der sieben chronologisch von der Bibel bis zum neuzeitli-
chen Chasidismus angeordneten Kapitel.

Das Provozierende an Idels Messianic Mystics ist nicht so sehr seine seit Kabbalah: New
Perspectives (New Haven 1988) bekannte phinomenologische Reinterpretation der von
Scholem historisch-kritisch analysierten Quellen der jiidischen Mystik, sondern seine Aus-
einandersetzung mit Scholems — laut Idel — reduktionistischer Historiographie des jiidi-
schen Messianismus: Statt der einseitigen Fokussierung auf das apokalyptische Erschei-
nungsbild gegeniiber einer — nach Scholem — spezifisch christlichen Verinnerlichung der
messianischen Idee will Idel ,decisive moments of inner experiences that may precede the
emergence of these collective manifestations” (S. 37) untersuchen. Der Auffassung, ,that
there is one major messianic idea which runs continuously throughout Jewish history*
stelle Idel seine multidimensionale Betrachtungsweise einer ,multiplicity of messianic con-
cepts“ gegeniiber, die er in drei Kategorien einteilt: theosophisch-theurgisch, ekstatisch
und magisch. Bei den Vertretern der ,messianischen Ideenkonstellationen® sind nach Idel

58



zwei unterschiedliche Modi virulent, die via passionis (stellvertretendes Leiden des Messias)
und die via perfectionis (erstrebenswerte Vollkommenheit des Erlésers). Idel legt Wert
darauf, auch solchen Texten messianische Qualititen zuzuschreiben, die in der bisherigen
Forschung als Ausdruck der ,Neutralisierung oder , Liquidierung® der messianischen Idee
verstanden wurden. Messianisch sind nach ihm alle ,ideas, concepts, and figures which are
related to present or future states of redemption” (S. 1). Wer einer derart weitgefassten
Definition des Begriffs Messianismus nicht zustimmen will, wird sich wundern, ,,whether
some of the texts to be dealt with in the following chapters could represent messianic
motifs at all“ (S. 35). So misst der Autor etwa der Hekhalot-Literatur und der Mystik der
haside ashkenaz trotz des offensichtlichen — und vom ihm auch konstatierten — Fehlens
eines explizit messianischen Kontextes eine wichtige Bedeutung bei der Entwicklung einer
messianischen Kabbala bei: Die in der spitantiken Mystik formulierten angelologischen
Spekulationen liessen im Verhiltnis zwischen Mensch und Gott eine Zwischenwelt er-
stehen, in der die Apotheose des Mystikers und — wie bei Abulafia und Sabbatai Zvi — die
Identifizierung mit dem Messias méglich wurde. Und in dem anonymen mittelalterlichen
Trakeat Sefer ha-Hesheq, der nach Idel Abulafia bekannt war, wird der in Metatron ver-
wandelte Henoch mit dem theophoren Namen Yaho’el nicht nur als Hohepriester, son-
dern auch als Retter am Schilfmeer und damit als Heilsbringer stilisiert. Das Konzept eines
erlosenden Engels geht nach Idel auf ein ilteres, wahrscheinlich prichristliches Mytholo-
gem zuriick, in dem letztlich Ursprung und Anfinge der Vorstellung eines ,hypostatic
Messiah® begriindet liegen.

Inspiriert von solchen vorkabbalistischen Formen messianischer Mystik wird Abraham
Abulafia als erster und wichtigster Vertreter der messianischen Kabbala im Mittelalter
prisentiert. Der 1240 (dem mit messianischen Erwartungen aufgeladenen jiidischen Jahr
5000) in Saragossa geborene Kabbalist machte sich in den Jahren der mongolischen In-
vasion von Syrien in Galilia auf die Suche nach dem mythischen Fluss Sambation und den
dahinter vermuteten verlorenen Zehn Stimmen Israels. Wie in den 40er Jahren in Europa
wurde auch im Orient das Zeitgeschehen als apokalyptisches Szenario interpretiert, und
Abulafia sah die Erlésung als ,natural process“ nahen. Idel vermutet einen Einfluss der
ausfiihrlich die Kriege der Endzeit schildernden spitantiken Apokalypse Sefer Zerubbavel,
dessen Autor dhnlich wie Abulafia in Rom eine eschatologische Offenbarung erwartet
hitte. Nachdem Abulafia bei seinem Versuch, Papst Nikolaus III. auf dessen Sommersitz
in Soriano de Cimini zu treffen, der Hinrichtung nur aufgrund dessen iiberraschenden
Todes entkam, begann er, vierzigjihrig, seine kreativste Schaffensperiode als ,,propheti-
scher Kabbalist” in Sizilien (Idel verweist iibrigens an anderer Stelle auf die kabbalistische
Uberzeugung, dass erst im Alter von 40 Jahren ,the intellect will manifest and the days of
the Messiah will commence®, S. 54). Als typischer Vertreter der via perfectionis beschreibt
Abulafia in seinem Kommentar Hayye ha-Nefesh den Weg spiritueller Erlésung durch
Erkenntnis der Geheimnisse von Maimonides’ philosophischem Hauptwerk Fiihrer der
Verwirrten bis zur mystischen Vereinigung mit Gott: ,Er ist ich und ich bin er® (S. 84).
Ein interessanter Aspekt von Abulafias messianischer Selbsterkenntnis ist seine im Mittel-
alter ungewdhnliche Auffassung, dass er als Messias auch Kohen ist. Dabei begriindet er
seine Priesterschaft mit der exzentrischen Theorie, dass er aufgrund der Abstammung
seiner Ehefrau als Kohen und iiber die Linie seiner Mutter als Levit gelten kann. Tatsich-
lich geht es ihm dabei um die Ubertragung des dem Hohenpriester im Tempel vorbe-
haltenen Rituals der Aussprache des Tetragrammatons auf den Messias, was nach Idel
dann von Sabbatai Zvi rezipiert und konsequent bis zur messianischen Selbsternennung

von 1648/49 umgesetzt wurde (S. 96).

£



Faszinierender als die verstreuten Beispiele messianischer Aussagen im Zohar und ihre
unterschiedliche Einbettung in das Sefirot-System ist Idels Beschreibung messianischer
Aktivitit ab dem 15. Jahrhundert, die er das ,magico-Kabbalistic model nennt (S. 127),
das hauptsichlich von dem um 1470 verfassten Sefer ha-Meshiv reprisentiert wird. Das
Herzstiick dieser magisch-kabbalistischen Literatur sind Beschwirungsformeln, mit denen
das Reich der dimonischen Michte, die allein die Ankunft des Messias verzdgern, zerstort
werden kann. Populir wurde diese Art der Anteilnahme an der Erlésung in volkstiimli-
chen Erzihlungen iiber den tragischen Versuch des Kabbalisten Joseph della Reyna, mit
Hilfe der Magie den Teufel in Ketten zu legen. Auch eine bizarre Auseinandersetzung mit
dem christlichen Dogma der unbefleckten Empfingnis entdecke Idel in einer messiano-
logischen Stelle im Sefer ha-Meshiv, die vom ,Geheimnis der Jungfrau® handelt: Der Mes-
sias ben Ephraim und der Messias ben Joseph werden durch einen oralen Geschlechtsver-
kehr der géttlichen Attribute Jesod und Malkhut in einem ,efflux of the male organ into
the mouth of the Shekhina® empfangen (S. 143).

Trotz der von Idel betonten innovativen Kraft der in den Kreisen um Sefer ha-Meshiv
entworfenen dimonologisch-magischen Kabbala hilt er ihre unmittelbare Wirkung fiir
bedeutungslos. Abgesehen von den Werken des in Jerusalem wirkenden Abraham ben
Eliezer ha-Levi — fiir Scholem das typische Beispiel jener messianisch inspirierten Kab-
balisten-Generation nach der Vertreibung aus Spanien — kann Idel kaum magische Tech-
niken und apokalyptische Weltbilder entdecken. Im Gegenteil, der ihm sonst eher fremde
Gedanke einer ,Neutralisierung akuter Formen messianischer Mitteilung gerit nun in
den Mittelpunkt des Zeitabschnittes bis zum Beginn der sabbatianischen Bewegung. Kab-
balisten wie Meir ibn Gabbay oder Jehuda Hayyat waren mit der Konsolidierung der
verstreuten Gemeinden beschiftigt und nicht etwa mit messianisch-kabbalistischer Sub-
limierung der nach 1492 in potenzierter Form als unertriglich empfundenden Exilssitua-
tion. Idel stellt Scholems These von einer aus der psychischen Bewiltigung der Vertrei-
bung aus Spanien hervorgegangenen Synergie der mystischen und messianischen Elemente
auf den Kopf und konstatiert gerade fiir diese Zeit ein absichtsvolles Desinteresse an
messianischen Ideenkonstellationen: , Acute messianism could only have succeded in up-
staging the establishment of society and undermining the religious institutions and reli-
gious norms needed to establish the as yet unsettled communities and their hosts (S.
135). Selbst die Bedeutung der lurianischen Kabbala fiir die Schaffung eines messianischen
Bewusstseins, das nach Scholem den Nihrboden fiir die begeisterte Aufnahme sabbatia-
nischen Gedankenguts bildete, stellt Idel in Abrede. Mit Ausnahme von Naphtali Bacha-
rachs Emeq ha-Melekh indiziert er bei den unter dem Einfluss lurianischer Kabbala schrei-
benden und fiir deren — nach Idel freilich sehr beschrinkten — Popularisierung verant-
wortlichen Mystikern, sie hitten ,,almost totally neutralized the messianic elements in their
works® (S. 176). Die sabbatianische Bewegung als messianisches Massenphinomen muss
nach Idels Meinung erst noch mit dem Instrumentarium der Soziolgie erklirt werden. Die
Mystik des Messiaspritendenten Sabbatai Zvi selbst fiihrt Idel jedenfalls weniger auf das
kabbalistische System Isaak Lurias zuriick als vielmehr auf iltere kabbalistische Traditio-
nen, insbesondere auf den Dreh- und Angelpunkt von Messianic Mystics, die mystischen
Techniken und messianischen Applikationen Abraham Abulafias. Die Apotheose des Mes-
sias, von Zvis Propheten Nathan von Gaza emphatisch aus Henochs Transfiguration
abgeleitet, hat nach Idel eine literarische Parallele in Abulafias Sefer Hayye ha-Olam ha-
Ba’, in dem Metatron mit dem intellectus agens (sekbel ha-po‘el) gleichgesetzt wird. Vor-
bildcharakter hatte offenbar auch Abulafias messianische Reise nach Rom: Mit einem

60



Gefihrten vollzog Nathan von Gaza im Vatikan ein magisches Ritual, das in der Rezita-
tion meditativer Formeln wihrend der Umkreisung des Petersdoms bestand.

Die letzte Phase der jiidischen Mystik bietet Idel die Gelegenheit, in die kontroverse
Diskussion, ob messianische Konzepte im Chasidismus ,neutralisiert wurden (Scholem)
oder ob dessen Griindungsviter ein nennenswertes messianisches Bewusstsein besassen
(Tishby), einen neuen Aspekt einzubringen: ,the magical component of the messianic
mission in early Hasidism“ (S. 213). Nach seiner Lesart von Ba‘al Shem Tovs beriihmtem
Brief an dessen Schwager Gershon verweisen die segullor und ,heilige Namen®, die Besht
wihrend seiner mystischen Seelenreise geoffenbart werden, auf die Einleitung der magi-
schen Schrift Shimmushe Tora. Neben der Vervollkommnung der Seele gehore laut Idel
auch die Heilung des Kérpers zu den vom Messias erlernbaren (und an dessen Stelle vom
Besht verbreiteten) Inhalten der chasidischen Eschatologie. Der zweite wichtige Akzent bei
seiner Darstellung eines chasidischen Messianismus wird von Idel in direkter Konfronta-
tion zu Scholem formuliert: Statt einer blossen Negierung konkreter Formen des (von Idel
ironisch in Anfithrungszeichen gesetzten) ,authentischen” Messianismus findet Idel in den
chasidischen Texten einen Transfer des Konzepts allgemeiner Erlésung hin zur individu-
ellen Sphire und stelle die rhetorische Frage: ,Is the Hasidic master’s destruction of the
exile by spiritualization, mentioned by Scholem, less concrete and less messianic than that
of the Sabbatean Messiah?“ (S. 235-236). In der Tat behauptete Scholem, dass das
Problem einer ,,privaten Erlésung® ein ginzlich modernes sei und der jiidischen Tradition
vor 1750 véllig unbekannt war (vgl. Od davar, ed. A. SHarira, Tel Aviv 1989).

In seinen ,concluding remarks, dem rund fiinfzigseitigen rhapsodischen Schlusska-
pitel, stellt Idel noch einmal die nicht unbedingt das Verstindnis der Vielfalt messiani-
scher Mystik férdernde (terminologische) Bandbreite seiner ,hermeneutical grids“ zusam-
men und iiberfiihrt die ,Scholemian scholarly attitude toward Jewish mysticism“ (S. 251)
einer ideologisch verengten Sichtweise, die nie den Kinderschuhen einer zionistisch ori-
entierten Historiosophie entwachsen sei. Moshe Idel versteht seinen Versuch, in die
»horizontale Geographie® eines sich in der Geschichte entladenden Messianismus die ver-
tikale Linie einer Transzendierung des Erldsungsverstindnisses einzupflanzen, als Beitrag
zur Unterscheidung jiidischer Mystik von christlicher oder islamischer Mystik, denn nur
in jener ,may the eschatological achievement of the single mystic be so decisive® (S. 292).
Doch so wichtig die Frage nach einer Bestimmung des Gehalts der jiidischen Esoterik
immer noch ist, man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass der Weg, der in
Messianic Mpystics iiber die via passionis und via perfectionis beschritten wird, iiber die
gemeinsamen Grenzen von Mystik und Messianismus hinausfiihrt. Bezeichnenderweise
stellt Idel seine Studie unter das Motto: ,La dépersonalisation du Messie qui n’est resté
personnel que dans les croyances populaires est une phénomeéne essentiel 4 histoire phi-
losophique du judaisme* (Vladimir Jenkelevitch). Kein Zweifel kann daran bestehen, dass
Moshe Idel mit seiner Analyse der ekstatischen Kabbala Abraham Abulafias ein neues
Kapitel in der Geschichte des Messianismus aufgeschlagen hat. Anhand bekannter Bei-
spiele (Asher Lemlein, Shlomo Molkho) versucht Idel in seinem enzyklopidisch angeleg-
ten Werk (mit hilfreichem Sach-, Namen- und Quellenindex) die von historischen Krisen
unbeeinflusste messianische Aktivitit einzelner Kabbalisten in der Zeit nach Abraham
Abulafia zu belegen. Interessant wire allerdings in diesem Zusammenhang auch eine Be-
riicksichtigung jener aschkenasischen Gruppe von Kabbalisten im ausgehenden 14. Jahr-
hundert gewesen, in deren Schriften (*Iggerer Hazon ve-Tokhaha; Zefune Ziyyuni) Pline zur
Herbeifithrung der Erlésung und Errettung der Juden nach der Katastrophe der Pest-

61



pogrome gefunden wurden (Abraham Grossmann, Israel Yuval). Das materialreiche Buch
Messianic Mystics (mit Appendizes zu Abulafias Sefer ha-Yashar, zum Ritual Tigqun Hasot
und zu ,Some Modern Reverberations of Jewish Mysticism®), in dessen neuer Paperback-
Ausgabe (New Haven 2000) die hiufigen, storenden Druckfehler hoffentlich beseitigt
wurden, hat iiberzeugend vorgefiihrt, das Scholems Verdike iiber die Moglichkeit indivi-
dueller — eigentlich geht es um prisentische — Formen von Eschatologie in der Geschichte
der jiidischen Mystik obsolet geworden ist.

Gerold Necker

MARIANNE GROHMANN, Aneignung der Schrift. Wege einer christlichen Rezep-
tion jiidischer Hermeneutik, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 2000,
280 S., DM 78,--, ISBN 3-7887-1801-3.

Zu berichten ist von einem beachtlichen Versuch interdiszipliniren Arbeitens mit biblisch-
exegetischer, kirchen- und theologiegeschichtlicher, systematisch-theologischer, hermeneu-
tisch-literaturwissenschaftlicher sowie vor allem judaistischer Relevanz. In ihrer Wiener
Dissertation unternimmt es Marianne Grohmann, Wege aufzuzeigen, wie der jiidische
Umgang mit der christlicherseits Altes Testament genannten Hebriischen Bibel fiir die
protestantische Theologie rezipiert werden kann. Der Plural im Titel des Buches steht mit
gutem Recht; geht es der Autorin doch gerade darum, die ,singularisierende Exegese® (S.
247) aufzugeben und vorschnelle Entgegensetzungen und Alternativen zu vermeiden. Aus
diesem Grunde lisst sie sowohl die ,vorkritische® Exegese beider Traditionen als auch die
moderne historisch-kritische Bibelauslegung beiseite: In diesen Schriftzugingen erscheinen
die jiidisch-christlichen Gegensitze als recht festgefahren. Stattdessen wihlt sie als Medi-
um der Vermittlung moderne Ansitze einer literarischen Hermeneutik, die den ,Akt des
Lesens“ in seinen unterschiedlichen Kontexten mitberiicksichtigen: zum einen rezeptions-
isthetische Theorien, die im Bereich der hermeneutischen Philosophie entstanden sind,
zum zweiten Intertextualititskonzeptionen, die vor dem Hintergrund des Poststruktura-
lismus zu verstehen sind sowie schliesslich feministische ,Relektiiren der Bibel. Nach
einer lobenswert klaren Darstellung der genannten Theorien — ein aufschlussreicher Weg-
weiser durch die zeitgendssische hermeneutische Landschaft ohne den in der Zunft sonst
so hiufigen Fach-Jargon und auch ohne, dass die Literatur-Fiille Verwirrung stiftet — stellt
die Autorin ihren Vorschlag einer ,rezeptionsorientierten Intertextualitit® zur Debarte.
Die methodischen Ausfithrungen erfolgen dabei nicht nur in der gebotenen Prignanz und
Kiirze, sondern sind auch bemerkenswert unaufgeregt und sachlich. So wird beim modi-
schen Stichwort der Intertextualitiit etwa darauf hingewiesen, dass die Vernetzung von
Texten schon in der antiken Rhetorik und Poetik verhandelt worden sei (S. 29), und zur
Herausstellung der Bedeutung des Lesers fiir die neutestamentliche Hermeneutik durch
den ,Reader-Response-Ciriticism“ heisst es, diese Entdeckung kénne die Theologie Rudolf
Bultmanns rehabilitieren (S. 46).

Im Anschluss kommen diejenigen zeitgen&ssischen jiidischen Ausleger zu Wort, die
die Autorin fiir ihr weiteres Vorgehen beriicksichtigen will, und zwar aus den Bereichen
Tanach-Forschung (S. 80—-106), Midrasch-Forschung (S. 107-125) und jiidisch-femi-
nistische Hermeneutik (S. 125 —128). Diese Auswahl ist natiirlich wohliiberlegt und hingt

62



damit zusammen, dass die referierten Autorinnen und Autoren mit den zuvorgenannten
Theorien leicht ins Gesprich zu bringen sind. So ist das Fehlen des ganzen Bereichs des
traditionell-orthodoxen und auch des kabbalistischen Umgangs mit der Bibel sowie der
modern-orthodoxen Auslegung, die sich ja nicht notwendigerweise der historisch-kriti-
schen Methode verschliessen muss (S. 82—83), nicht zu bemingeln. Die Fruchtbarkeit der
gewihlten Vorgehensweise erweist sich schliesslich in einem weiteren Kapitel, das — im
Medium der gewihlten Brille der ,rezeptionsorientierten Intertextualitit” — anhand dreier
Auslegungsbeispiele bei Paulus und in der rabbinischen Literatur — Glanz und Decke des
Moses (S. 171-187), Aneignung in der Diskussion/Aneignung in der Verkiindigung (S.
187-205), Sara und Hagar (S. 205-223) — die Anschlussfihigkeit jiidischer und christ-
licher Auslegung des Alten Testaments anschaulich machen soll.

Weil das Buch zu loben ist, fordert es — im Sinn der Fortsetzung der Diskussion —
auch zu kritischen Anfragen heraus. Zunichst zu einer gewissen Unklarheit der Meta-
phern: Geht es der Autorin um ,, Vermittlung zwischen jiidischer und christlicher Her-
meneutik® (S. 236), um eine ,Erweiterung protestantischer Skriptologie® oder um eine
ganz und gar neue ,Grundlage ihres Selbstverstindnisses® (S. 241; kursiv jeweils vom
Rezensenten)? Und wie sind die herausgestellten Parallelen theologisch zu bewerten: Die
»miindliche Tora“ im Judentum und Luthers ,lebendige stym® des Evangeliums (S. 244),
das reformatorische ,ad fontes“ und die hebriische lingua sacra (S. 237-238), schliesslich
das christliche und das rabbinische Verstindnis von der Klarheit und Suffizienz der Schrift
(S. 248)? Die Bemerkung, ,die Wahrnehmung jiidischer Schriftauslegung® bedeute keine
Relativierung der christlichen, sondern kénne diese ,vielleicht gerade verstindlicher ma-
chen® (S. 242-243), scheint die Deutung zuzulassen, es kénnte sich jeweils auch um
jiidisch-christliche Gegensitze handeln. Die Judaistik als ancilla theologiae kann im Sinne
der Autorin jedenfalls nicht gemeint sein.

Uberraschend ist im Schlussteil des Buches die Hinzuziehung ,sikularer Interpreta-
tionsgemeinschaften® (S. 251). Diese von der Autorin leider nur unzureichend geklirte
Erweiterung des Vergleichsfeldes — wie mag die Literatursoziologie mit sikularen Inter-
pretationsgemeinschaften (!) religioser Texte umgehen? — ist wohl vom hebriischen
Sprachgebrauch und von den religios-kulturellen Gegensitzen in Israel beeinflusst. Im
Sinne des gemeinten Ansatzes sollte die hermeneutisch-rezeptionsorientierte Briicke zwi-
schen jiidischer und christlicher Lektiire aber nicht letztlich nur bedeuten, dass einiger-
massen traditionsentfremdete Theologen unverbindlich Meinungen austauschen. Geht die
Vermutung, durch die Offnung fiir einen Auslegungspluralismus werde die Autoritit der
Schrift ,,im Sinne einer grosseren Relevanz durchaus® gestirke (S. 247), in dieser Hinsicht
tiber beruflichen Zweckoptimismus hinaus? Von welchem Standpunkt aus ist es schliess-
lich aussagbar, dass die jiidischen wie die christlichen und sikularen Geltungsanspriiche
»nebeneinander ihr Recht haben® (S. 247)? Von dem des analytisch beobachtenden reli-
gions- und kulturgeschichtlichen Vergleichs? Von dem einer israeltheologischen oder
heilsgeschichtlichen Konzeption? Von dem zivilgesellschaftlicher und multikultureller To-
leranz? Von dem des Widerspruchs gegen imperativische Formulierungen der biblischen
Tradition? Wird von Seiten der Autorin auf den emphatischen Verstehensbegriff der
reformatorischen Tradition und der hermeneutischen Theologie verzichtet? Dabei fordern
doch ,die Auslegungen des Midrasch [. . .] zu exakter Bibellektiire auf* (S. 245), gilt es,
»den iiberlieferten Bibeltext ernst zu nehmen® (S. 246). Aber was heisst es dann, das
exklusivistische ,,sola“ des protestantischen Schriftprinzips nicht ,als starres Formalprinzip
zu verstehen, sondern dynamisch zu gestalten® (S. 253)? Liuft es im Hinblick auf den Akt

63



des Lesens letztlich nur auf die einigermassen banale Erkenntnis hinaus, dass es eben
darauf ankommt, ob die Leserin Jiidin, Christin oder Atheistin ist? Es ist das Verdienst
von Marianne Grohmann, solche und andere Fragen hervorzurufen. Threm ungemein
anregenden Buch sind viele Leser zu wiinschen.

Matthias Morgenstern

The Jerusalem Talmud. First Order: Zeraim. Tractates Peah and Demay. Edi-
tion, Translation, and Commentary by Heinrich W. Guggenheimer, Betlin,
New York: de Gruyter 2000, 648 S., ISSN 0934-2575.

Dieser Band ist der zweite einer fiinfbindig angelegten, kommentierten zweisprachigen
Studienausgabe der Ordnung Zera‘im des Talmud Jeruschalmi. Nach gleichem Muster
wie im ersten Band der Trakeat Schabbat werden in diesem zweiten die Traktate Peah und
Demai dargeboten: Der hebriisch-aramiische Text ist in iibersichtliche Sinneinheiten
aufgeteilt, die, zur bequemeren Lektiire mit tiberianischer Punktierung versehen, voran-
stchen; ihnen schliesst sich jeweils eine englische Ubersetzung an, und auf diese folgt, in
der Linge schwankend, ein durchnumerierter Anmerkungsteil, der sprachliche Besonder-
heiten erldutert, inhaltliche Schwierigkeiten klirt und auf biblische Beziige sowie verwand-
tes Material in anderen rabbinischen Schriften hinweist. Textgrundlage ist die editio prin-
ceps; wo erforderlich, werden die erhaltenen Handschriften hinzugezogen; Emendationen
werden vermieden. Die Ubersetzung hilt sich méglichst eng an ihre Vorlage, auch da, wo
diese korrupt scheint; die nétigen Richtigstellungen werden in den Anmerkungen vorge-
nommen (z.B. S. 402: ,This is the text in all Yerushalmi manuscripts but it cannot be
correct“.). Als Sekundirliteratur werden verschiedentlich auch die traditionellen Kom-
mentare zum Talmud Jeruschalmi und zur Mischna herangezogen; allerdings wird nur
pauschal in der Einleitung auf sie verwiesen (S. 2), in den Anmerkungen fehlen entspre-
chende Hinweise. Eine Auseinandersetzung mit anderen neueren Jeruschalmi-Ubersetzun-
gen wird niche gefiihrt, und auch sonst wird auf moderne Literatur nur selten zuriickge-
griffen. Die Hinweise auf rabbinische Parallelen sind mitunter sehr umfangreich (so bei
,Rebbi Ismael®, S. 18), aber andernorts fehlen sie (so bei ,Rebbi Ismael’s mother®, S. 29;
zur Parallele in Qidduschin findet man hier nur iiber die Anmerkungen zu den Nach-
barsektionen). Die Inschrift von Rehov wird zu Demai 2,1 ausfiihrlich zitiert, allerdings
ganz ohne bibliographische Referenzen (S. 408-409.413—-420). Die Register umfassen
neben allgemeinen Begriffen biographische Notizen, Schriftzitate, griechische und latei-
nische Lehnworter sowie hebriische und arabische Ausdriicke.

Die unbestreitbaren Vorziige einer zweisprachigen Ausgabe, die den hebriisch-ara-
miischen Text sogar in punktierter Form bietet, machen dieses Werk zu einem willkom-
menen Hilfsmittel, besonders fiir die Lektiire im judaistischen Unterricht. Es liefert damit
eine begriissenswerte Erginzung zu den bereits existierenden modern-wissenschaftlichen
Ubersetzungcn, die es freilich nicht ersetzen kann noch will.

Friedrich Avemarie

64



Kraus WEeNGST, Jesus zwischen Juden und Christen, Stuttgart: Kohlhammer
Verlag 1999, 160 S., ISBN 3-17-0166-357.

Klaus Wengst, Professor fiir Neues Testament an der Universitit Bochum, hat sich in den
letzten zehn Jahren intensiv mit Grundfragen christlich-jiidischer Beziehungen auseinan-
dergesetzt und schildert zunichst die Voraussetzungen und Hindernisse auf dem Weg zu
einem echten Gesprich, das von Machtgehabe und Missionierungsdrang Abstand nimmt.
Schritt fiir Schritt werden theologische Einsichten erarbeitet und auf den Punkt gebracht.
Sehr wichtig ist dabei schon allein die Erkenntnis, dass der Begriff , Evangelium® nicht
mehr ausschliesslich von Christus (und der christologischen Interpretation des Alten Te-
staments) her verstanden werden darf. Die hebriische Bibel ist mehr als nur Verheissung
auf Christus. Sie bezeugt die Treue Gottes zu seinem Volk Israel. Wird dieser Aspeke nicht
wahrgenommen, kann der christliche Antijudaismus nicht iiberwunden werden.

Auch sonst findet man in diesem Buch wichtige hermeneutische Einsichten. Zwar
wird die historische Kritik nicht abgelehnt, wohl aber ihre Verabsolutierung. So ist aus-
zugehen vom Jesus der Evangelien, nicht vom sogenannten historischen Jesus, der zuletzt
nur das Produke einer ,Vermutungswissenschaft® (S. 44) ist. Ohne fragwiirdige Rekon-
struktionen wird Jesus hier als Jude unter Juden gesehen. Sein Wirken wird verglichen mit
zahlreichen Texten iiber die friithen Chassidim, wie sie im rabbinischen Judentum iiber-
liefert werden. Dabei ergeben sich erstaunliche Parallelen. So kommt Wengst zu einer
differenzierten Betrachtung des Verbindenden und Trennenden des Glaubens an Jesus.
Behutsam werden ,Elemente und Kriterien einer nicht-antijiidischen Christologie“ ent-
wickelt (S. 68ff.).

Dieses Buch will im Blick auf grundlegende biblische Fragen dazu anregen, auch auf
das vielfiltige jiidische Zeugnis zu héren, um so Gemeinsamkeiten zu entdecken und auf
Unterschiede zu achten. Ich finde: das ist ihm gelungen.

Reiner Jansen

JoNATHAN MAGONET, Abrabam — Jesus — Mohammed. Interreligidser Dialog
aus Jiidischer Perspektive, Giitersloh 2000 (= Giitersloher Taschenbiicher
735), ISBN 3-579-00735-1.

Magonet, Direktor des Leo Baeck Colleges in London, legt unter diesem Titel ein enga-
giertes Plidoyer fiir den interreligiésen Dialog vor. Er selber hat seit einem Vierteljahr-
hundert an Seminaren und Tagungen mit Juden, Christen und Muslimen teilgenommen.
Und das merkt man dem Buch auch an. Im ersten Teil erdrtert er die Chancen und
Risiken eines solchen Dialoges. Nach jahrhundertealten Missverstindnissen und Projek-
tionen und der mérderischen Geschichte religidsen Hasses ist das intensive Gesprich
heute ein wichtiges Instrument der Friedenssuche. Es hat aber auch fiir die eigene religiose
Identitit eine grosse Bedeutung. ,Der Dialog mit dem/der anderen ist ebenso gut ein
Dialog mit dem eigenen Selbst® (S. 20).

Bei den meisten in diesem Band verdffentlichten Vortrigen gibt der Autor an, ob sie
primir an die Adresse der Christen oder an die der Juden bzw. der Muslime gerichtet sind.

65



Dabei geht er immer wieder auf die Gefahr der Instrumentalisierung heiliger Texte ein.
Das zeigt sich besonders im (noch tastenden) Versuch, einen jiidischen Zugang zu Mo-
hammed und dem Islam zu finden. Dabei nimmt er auch jenen palistinensischen Stu-
denten ernst, der ihn fragte, wie er sich denn mit dem Volk Israel identifizieren kénne, wo
er selber doch von Ismael abstamme. Dieser sei aber von Hagar verstossen worden, welche
ihrerseits von Abraham weggeschickt worden sei . . . — Hier und an anderen Stellen trict
Magonet dafiir ein, dass nicht nur die christliche Interpretation der hebriischen Bibel,
sondern auch die traditionelle jiidische Auslegung im Blick auf ihre Wirkungsgeschichte
zu iiberpriifen sind. ,Juden sind nicht in der Position, von anderen zu verlangen, die
Interpretation der Ideen in ihren Schriften zu verindern, solange wir nicht gleichermassen
bereit sind, die Probleme anzuerkennen, die unseren Interpretationen innewohnen® (S.
113). Das gilt z. B. im Blick auf menschenverachtende Texte des Deuteronomiums, wo die
Ausléschung der Einwohner des Landes Kanaans gefordert wird. Gerade weil der Autor
eindriicklich offen und selbstkritisch denkt, ist dieses Buch sehr lesenswert.

Reiner Jansen

Davip VITAL, A People Apart. The Jews in Europe 1789 —1939, Oxford 1999
(= Oxford History of Modern Europe), 944 S., ISBN 0-19-8219806.

Vital, in London geboren, ist als Historiker des Zionismus hervorgetreten, verbrachte seine
Jugendzeit im britisch besetzten Palistina, diente anschliessend in der englischen Armee
und bildete spiter israelische Diplomaten aus. Er wollte dezidiert eine ,politische Ge-
schichte der europiischen Juden verfassen. Er orientiert sich an den wichtigen politischen
Ereignissen, trotzdem ist sein Buch nicht nach Lindern und ihrem unterschiedlichen
Verhalten gegeniiber den Juden gegliedert. Er definiert drei Epochen: Von der Franzési-
schen Revolution bis etwa zum Berliner Kongress (1880), behandelt anschliessend
»Erwartungen® der Juden im Zeitraum von 1880 bis 1900 und spricht dann von ,New
Dispensations” fiir die Zeit von 1900-1939. Seine Darstellung ist stark auf die grosse
Masse der Juden, die im russischen Reich lebten, ausgerichtet. Viel Material aus seinen
fritheren Biichern iiber den Zionismus fand hier in gekiirzter Form erneut Verwendung.
Dies merkt man dem mit iiber 130 S. (fast ein Siebtel des Umfangs!) zu ausfiihrlichen
Abschnitt ,,Autoemancipation® besonders an.

Fiir einen kompakten Uberblick ist das Buch mit seinen fast 950 S. ohnehin zu lang
geraten. Leider versucht der Autor nicht, aus der europiischen Perspektive Vergleiche
zwischen verschiedenen jiidischen Landsmannschaften anzustellen. So behandelt er die
deutschen Juden doch fiir sich, ohne den neueren Forschungsstand zu nutzen und mit
Italien, Frankreich oder England zu vergleichen.

Vital ist in der Lage, hebriische und russische Literatur zu nutzen; erstaunlicherweise
finden sich in der Bibliographie dagegen kaum polnische Titel. Auch seine Auswahl der
franzésischen Fachliteratur erzeugt Fragen: Wenn er schon eine politische Geschichte
verfasste, wieso wurde das Standardwerk von Simon Schwarzfuchs iiber Napoleon und die
Juden nicht beigezogen? Deutsche Quellen werden in franzésischer Ubertragung zitiert, so
etwa F. L. Jahn (S. 249, Anm. 147), obwohl der Autor Deutsch beherrscht. Einige Ausse-

rungen entsprechen nicht dem neuesten Forschungsstand. Die damals Furore erregende

66



Studie von Felix Theilhaber iiber den angeblichen demographischen und wirtschaftlichen
Niedergang der deutschen Juden ist in den letzten fiinfzehn Jahren éfters kritisch disku-
tiert worden. Sachlich trifft manches nicht zu, etwa hinsichtlich der Debatte iiber das
Stimmrecht auslindischer Juden in deutschen jiidischen Gemeinden (S. 332) oder des
Todesortes des Nobelpreistrigers Richard Willstitter. Er starb nicht in Deutschland, son-
dern in der Emigration in Locarno (S. 810).

Schwerer wiegt aber, dass Vital gar nicht auf die im deutschsprachigen Raum (in-
klusive Osterreich) entstandenen drei modernen religigsen Strémungen im Judentum ein-
geht: Kein Wort iiber Abraham Geiger und kaum etwas iiber Samson Raphael Hirsch oder
Zacharias Frankel ist zu finden. Dagegen wird Moses Schreiber (Sofer) aus Pressburg
erstaunlich ausfiihrlich behandel.

Dass somit weder der religiésen noch der sozialgeschichtlichen Entwicklung der eu-
ropiischen Juden (mit Ausnahme von ein paar Statistiken und allerdings niitzlichen Kar-
ten wiederum nur fiir Osteropa) im Zeitraum von 1789 —1939 Rechnung getragen wird,
hinterldsst ein unbefriedigendes Gefiihl. Hier geniigt die politik-geschichtliche Konzeption
der Oxforder Reihe nicht mehr dem heutigen pluralistischen methodischen Ansatz der
Geschichtsforschung.

Uri R. Kaufmann

SusaNNE MARTEN-FINNIS/ HEATHER VALENCIA, Sprachinseln. Jiddische Pu-
blizistik in London, Wilna und Berlin 18801930, Kéln, Weimar, Wien:
Bohlau Verlag 1999 (= Lebenswelten osteuropdischer Juden 4), 144 S., pa-
perback, 8°, ISBN 3-412-02998-X.

Wie dem Untertitel zu entnehmen ist, geht es in der vorliegenden Monographie um die
Vorstellung einiger jiddischsprachiger Zeitungen, die in ganz unterschiedlichen Milieus
entstanden sind. Den beiden Autorinnen ist es darum zu tun, mittels eines Vergleiches
herauszufinden, welche Funktion und Wirkung die jiddische Publizistik zu unterschied-
lichen Zeiten unter unterschiedlichen gesellschaftlich-politischen Bedingungen gehabt hat.
Die ausgewihlten Zeitungen konnen dafiir in einem gewissen Sinne als reprisentativ
angesehen werden, auch wenn sie selber von ihrem Inhalt her ebenso wie in ihrer Funk-
tion véllig verschieden gewesen sind. Sind sie doch, wie der Titel des Buches sagt,
,Sprachinseln‘ gewesen, also nicht Mehrheitssprachrohr, sondern eine Insel in einem Meer
von anderen. Wihrend diese Einschitzung fiir die Londoner sozialistische jiddische Zei-
tung Der pojlisher yidl (S. 19—-52) und die in Betlin herausgekommenen, der literarischen
und kiinstlerischen Avantgarde zuneigenden bzw. als ihr ,Sprachrohr® dienenden AMil-
grojm und Albatros (S. 101—137) sicher anzunehmen ist, wird man hinsichtlich der in
Wilna erschienenen bundistischen Zeitung Der veker (S. 79—100) jedoch fragen diirfen,
ob auch sie in diesem Sinne eine ,Sprachinsel’ war, selbst wenn man in Rechnung stellt,
dass sie wie viele andere ,linke“, sozialistische jiddische Zeitungen im zaristischen Russ-
land zunichst eher ,Sprachrohr im Untergrund® (S. 53-78) gewesen ist.

Dennoch, die Untersuchung der Zeitungen und Zeitschriften, ihrer Anliegen und
ihrer Orientierungen, vor allem aber der Milieus, denen sie entsprungen sind, eréffnet
zugleich wesentliche Einsichten in die Geschichte nicht nur der jiidischen (jiddischen)

67



Publizistik, sondern vor allen Dingen in die Lebensverhiltnisse ihrer Leser. Denn Zeitun-
gen, so die Autorinnen, leben nicht nur von denen, die sie machen, sondern weit mehr
noch von denen, fiir die sie gemacht werden und die sie lesen. Mindestens zwischen den
Zeilen also, und dies anhand der ausgewihlten Beispiele herauszuarbeiten ist gelungen,
erfihrt man denn immer auch nicht wenig iiber die Geschichte der Menschen, die, auch
wenn sie anonym geblieben sind, die Leser, die Rezipienten, dieser Publizistik waren. Die
Analyse der jiidischen Publizistik leistet somit zugleich einen wesentlichen Beitrag zur
Sozial- und Kulturgeschichte der Juden jener ,Inseln’, sei es in London, Berlin und Wilna.
Dabei mag der Bezug der ,Sprachinsel’ auf Wilna allerdings irritieren, denn wenn es
irgendwo ein jiidisches Milieu im Sinne einer jiddischen Mehrheitssprache und -kultur
gab, dann war dies doch wohl gerade Wilna, in dhnlicher Weise freilich auch in anderen
Stidten Osteuropas, in denen die jiidische Bevélkerung zuweilen mehr als die Hailfte der
Bevolkerung ausmachte. Gleichwohl, wenn man den Begriff der ,Sprachinsel’ auf die
Orientierung der fiir Wilna gewihlten bundistischen Zeitung Der veker bezieht, mag der
Begriff der Sprachinsel als politisch-ideologische Einordnung noch angehen und gerecht-
fertigt erscheinen. Insgesamt aber darf man den beiden Autorinnen dennoch bescheinigen,
mit ihrer Arbeit so etwas wie einen Prototyp fiir eine Form von Zeitungsanalyse, vor allem
aber der Bedeutung, die eine solche Analyse haben kann, geschaffen zu haben, von dem zu
hoffen bleibt, dass er Schule macht.

Stefan Schreiner

AmIR ESHEL, Zeit der Zisur. Jiidische Dichter im Angesicht der Shoah, Hei-
delberg: Universititsverlag C. Winter 1999, 244 S., ISBN 3-8253-0860-X.

Als ,Zeit der Zisur® bestimmt Amir Eshel in seiner literaturwissenschaftlichen Disserta-
tion den Einbruch des Holocaust, der sich weit iiber seine Dauer hinaus erstreckt und der
in der Shoa-Lyrik die temporale Orientierung des Davor, Wihrend und Danach bestimmt.
Verschiedenen Aspekten von poetologischer Zeit und Zeitlichkeit ist denn auch die Studie
gewidmet, deren Textkorpus grosse Shoa-Lyriker verschiedener Sprachen umfasst: deut-
sche Gedichte von Rose Auslinder, Nelly Sachs, Paul Celan und dem jungen Tuvia
Riibner, hebriische Texte desselben spiteren Tuvia Riibner, von Dan Pagis und Yehuda
Amichai sowie einzelne Elegien des jiddischen Dichters Jacob Glatshteyn.

In einer breiten Einfiihrung von Platon und Aristoteles bis Paul Ricceur und Jan
Assmann — erdrtert Amir Eshel die Beziehung zwischen Zeit und Poesie in einem Bogen,
der Zeit auf vielfiltigste Weise bebildert: gemessene gegeniiber erlebter Zeit, historische
versus liturgische Zeit, gefrierende oder fliessende Zeit, unsere — eine andere Zeit, Zeit als
ewige Gegenwart, Zeit als Gedichtnisraum, als Zeit-Raum bis hin zum ,temporalen Ni-
hilismus® Baudelaires, das heisst einer emphatischen ausschliesslichen Wahrnehmung des
momentanen Augenblicks.

Auf drei unterschiedliche Aspekte hin beleuchtet der Verfasser anschliessend die poe-
tische Zeitlichkeit seines Textkorpus. Da ist zunichst die figurative Perspektive, welche
den Zeit-Zeichen ,Zeit* und ,Nacht“ als Reflexionsfiguren nachspiirt und beispielsweise
mittels der Metapher der ,,Narbe der Zeit“ aufdeckt, wie sehr die Shoa den Kérper ,Zeit®
fiir alle Epochen sichtbar verletzt hat. Weiter wird die Temporalitit an Hand der ver-

68



wendeten Tempora und Zeitadverbien untersucht, wobei sich Prisens und Priteritum
dauernd {iberlagern und mit diesem Vibrato der grammatikalischen Zeiten das Gedicht —
in Paul Celans poetologischen Kategorien gesprochen — unausgesetzt aus seinem Schon-
nicht-mehr in sein Immer-noch zu gleiten vermag. Zum Schluss folgt ein Komplex zu
Ausdrucksformen kollektiver Erinnerung, wie ihn jiidische Dichter namentlich mittels des
Topos der Vater-Sohn-Beziehung umsetzen: die genealogische Kette als geistige Konti-
nuitit, die durch den Holocaust bedroht, erschiittert, durcheinandergeworfen, doch im-
mer wieder beschworen wird.

Die differenzierte Beleuchtung der Zeitlichkeit unterstreicht die besondere Fihigkeit
der Gattung Lyrik, die Geschichte ins Prisens zu holen und das Zeugnis der Vergangen-
heit im Jetzt zu vergegenwirtigen. Das Gedicht vermag durch die Zeit hindurchzugreifen
und erhebt damit einen Unendlichkeitsanspruch. Poesie erscheint als Pflug, der in die
Zeitschichten zu tauchen vermag. Unter all den Arten von Zeit, schilt sich schliesslich
eine besondere ,jiidische Zeit“ heraus, entspricht doch die Zeit der analysierten Gedichte
in erstaunlicher Weise der Auslegung Adin Steinsaltz’, der zum hebriischen Wort fiir
Hfriiher, le-phanim, (das wértlich ,im Angesicht“ heisst) sagt: ,Wir Juden stehen mit
unserem Gesicht zur Vergangenheit gewandt, hinter uns befindet sich die Zukunft.

Amir Eshel bietet in seinem Werk einfiihlsame und fundierte Einzelanalysen und ist
sich der Gefahr wohl bewusst, dass die semiotische Analyse, der isthetisierende Blick dort
einen schalen Beigeschmack haben kann, wo nicht eine ,poésie pure® Untersuchungsge-
genstand ist, sondern wo entsetzliche Menschenschreie selbst zu Gedichten geworden sind.
Sein Verdienst ist nicht zuletzt, dass er eindriicklich demonstriert, wie heikel es ist, die
Shoa zu bebildern, und wie die Wirklichkeit nicht ist, sondern gesucht und in Bilder und
Zerrbilder umgesetzt und auf solche Weise gewonnen werden muss.

Gabrielle Oberbinsli-Widmer

MorpEecar PALDIEL, Es gab auch Gerechte. Retter und Rettung jiidischen Le-
bens im deutschbesetzten Europa 1939 —1945, ed. von E. R. Wiehn, Konstanz:
Hartung-Gorre Verlag 1999, 134 S., ISBN 3-89649-412-0.

Der Autor leitet seit sechzehn Jahren die ,, Abteilung fiir die Gerechten® (mit der , Allee der
Gerechten®) in der Gedenkstitte Yad Vashem in Jerusalem und ist schon als solcher
berufen, iiber dieses Thema zu schreiben. Er beschreibt zuerst die vier Arten der Hilfe-
leistung, welche zur Auszeichnung als ,,Gerechter unter den Nationen® fithren: Verstecken
von bedrohten Juden, Verindern der Identitit, Ortsverinderung und Hilfe an Kindern.
Ein wichtiges Kriterium fiir diese Anerkennung ist auch, dass die Hilfe selbstlos (d.h.
ohne Bezahlung) geschehen musste. Man erfihre viel iiber Helfer und die verschiedensten
Rettungsmassnahmen, die in einer breiteren Offentlichkeit weniger bekannt wurden als
die Aktionen von Oskar Schindler oder Paul Griininger.

Hinweisen mochte ich vor allem auf das Kapitel iiber die Rettung jiidischer Kinder.
Es zeigt sehr eindriicklich die Leiden, die mit der Trennung von den Eltern, das Hinein-
wachsen in die neue Gast- oder Adoptiv-Familie und all den Identititsproblemen fiir die
geretteten Kinder verbunden waren. Plétzlich stellten sich Fragen wie: Bin ich jetzt Jude
oder Christ? Muss ich sogar den Antisemitismus meiner Umwelt nachahmen oder iiber-
nehmen?

69



Das Kapitel iiber ,Ecclesia und Synagoge” entwirft ein differenziertes Bild von christ-
lich motivierten Helfern in vielen besetzten europiischen Lindern. Es gab keineswegs nur
die den Juden von alters her bekannte Maglichkeit, sich taufen zu lassen und so dem
Unbheil zu entkommen. Es gab auch immer wieder Geistliche, die einen tiefen Respekt vor
dem Glauben der ihnen anvertrauten Kinder oder Erwachsenen hatten, ohne je einen
Versuch zu unternehmen, sie religiés zu beeinflussen bzw. zu bekehren.

Paldiel will deutlich machen, dass Menschen nicht Heilige sein miissen, um zu au-
sserordentlichen Taten fihig zu sein. Dabei scheint mir freilich der Versuch, die Persén-
lichkeiten der Retter auch von verschiedenen Ansitzen her wissenschaftlich erkliren zu
wollen, nicht gelungen zu sein. Viel interessanter ist die (oft bescheidene und zuriickhal-
tende) Art, wie die Retter selber iiber ihre Motive berichten.

Reiner Jansen

GiseLa Dacus (ed.), Deutsche, Israclis und Palistinenser. Ein schwieriges Ver-
hiltnis. Mit Beitrigen von Georg Baltissen, Jérg Bremer, Gisela Dachs, Da-
niel Dagan, Annette Grossbongardt, Inge Giinther, Jakob Hessing, Pierre
Heumann, Susanne Knaul, Michael Krupp, Frank Ludwig, Peter Philipp,
Anne Ponger, Khalil Abed Rabbo, Ulrich W. Sahm, Friedrich Schreiber, Ben
Segenreich. Vorwort von Joschka Fischer, Heidelberg: Palmyra Verlag 1999,
285 S., ISBN 3-930378-25-6.

Wieder ist ein Sammelband zu aktuellen Fragen um das Heilige Land erschienen. Die
Herausgeberin, Israel-Korrespondentin der Wochenzeitung ,Die Zeit“, hat Beitrige von
siebzehn héchst unterschiedlichen Autorinnen und Autoren versammelt, die das Erikett,
dass sie mitsamt Journalisten seien, freilich nicht recht zusammenhilt: Jakob Hessing
beispielsweise, der einen sicherlich bleibend lesenswerten Essay zum Thema ,Zionismus
und deutsch-jiidische Literatur beigesteuert hat, ist vor allem profunder Kenner der
neueren deutsch-jiidischen Geistesgeschichte und Germanistik-Professor in Jerusalem;
Michael Krupp — sein autobiographischer Bericht ,,Als deutscher Christ zwischen Juden,
Muslimen und arabischen Christen®, Nachdruck eines zuvor in der Tiibinger Zeitschrift
»Kreuz und Quer® erschienenen Beitrags — ist evangelischer Theologe und als solcher in
Jerusalem verantwortlich fiir das Programm ,,Studium in Israel“ evangelischer Theologie-
studenten. In den meisten anderen Aufsitzen geht es um das ,Beziehungsdreieck zwi-
schen Deutschen, Israelis und Palistinensern, um den Umgang mit der Vergangenheit, das
Bemiihen um objektive Berichterstattung und ,political correctness“. Erwihnenswert ist,
dass auch die schweizerische (Pierre Heumann: ,,Warum sich Israel nicht fiir die nachrich-
tenlosen Vermogen interessiert?“) und die ostdeutsche, von der DDR-Vergangenheit her-
kommende Perspektive (Frank Ludwig: ,Nahéstliche DDR-Befindlichkeiten®) ihren Platz
finden. Das Signum der Aktualitit weckt dabei Interesse, macht aber auch deutlich, wie
schnell Journalistik, zwischen zwei Buchdeckel gepresst, veraltet. Das gilt in besonderer
Weise fiir die Reportage des ORF-Korrespondenten Ben Segenreich. Seine Analyse des
osterreichisch-israelischen Verhiltnisses geht von dem Phinomen Bruno Kreisky aus, der —
so der Ex-Diplomat Meschulam Rath unter Anspielung auf dessen israelkritische Haltung

70



— »einen jiidischen Vogel gehabt® habe. Vor dem Hintergrund ,seiner komplexen Bezie-
hung zu Israel“ seien die meisten der spiteren Friktionen zwischen Wien und Jerusalem zu
erkliren. Wenn man nach dem Osloer Abkommen heute die Frage stellen miisse, ob
Kreisky ,ein in Israel verkannter Nahostvisiondr* gewesen sei, ,der fiir sein kleines Land
zu gross und seiner Zeit weit voraus war®, verliere der langjihrige SPO-Bundeskanzler ,,das
tagespolitische Profil® und entriicke ,langsam in die Nihe Kaiser Franz Josephs®. Die
Schlussfolgerung des Autors lautet, so behaupte sich ,der Alltag [. . .] gegen die Geschich-
te“, und Israel und Osterreich wiirden sich in Zukunft immer weniger fiireinander inter-
essieren (S. 260—-261). Man weiss nicht recht, in welchem Masse man wiinschen soll,
Segenreich mége mit dieser Vorhersage Recht behalten.

Matthias Morgenstern

MicuaeL Krupee, Die Geschichte des Staates Israel. Von der Griindung bis
heute, Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus 1999 (= Giitersloher Taschen-
biicher 730; Ein Nes-Ammim-Buch), 240 S., ISBN 3-579-00730-0.

Der seit 1959 in Israel lebende evangelische Theologe Michael Krupp legt mit diesem
Buch eine Geschichte des modernen Israel vor, die die gegenwirtige Lage im Nahen Osten
vor dem Hintergrund ihres historischen Kontextes verstindlich zu machen bemiiht ist.
Der Verfasser kniipft inhaltlich an sein im Jahre 1992 in dritter Auflage erschienenes und
hier zur Erginzung empfohlenes Buch Zionismus und Staat Israel an, indem er dessen
zweiten Teil in einer vollkommen iiberarbeiteten und stark erweiterten Fassung prisen-
tiert. Geschildert wird in einer durchaus subjektiven Art und Weise die Geschichte Israels
vom Unabhingigkeitskrieg 1948 an bis zu den Wahlen im Jahre 1999, aus denen Ehud
Barak als Sieger hervorging. Zwar fehlen hin und wieder genauere Daten hinsichdlich der
Grosse und des Umfangs von Bewegungen oder der zeitlichen Einordnung von Ereignis-
sen, doch die vorwiegend vom personlichen Erleben des Verfassers geprigte Darstellung
trigt einen Wert in sich, den eine aus der Distanz zum Geschehen geschriebene wissen-
schaftliche Abhandlung niemals erreichen kann. Uber eine kleine Ungenauigkeit sollte der
historisch bewanderte Leser allerdings hinwegsehen, nimlich an der Stelle, wo der Ver-
fasser den fiir den Alltag auch des heutigen Israel so wichtigen Begriff , Kulturkampf™®
einfithre (S. 29): Ein kurzer Vermerk auf seinen Ursprung im Preussen des Jahres 1873
hitte dem Missverstindnis vorbeugen kénnen, es handele sich hier woméglich um eine

israclische Wortschépfung,

Dirt Biiltmann

Avi SHLAM, The Iron Wall. Israel and the Arab World. W.W. Norton &
Company, New York, London 2000, XXV + 670 S., 23,50 GBP, ISBN
0-393-04816-0.

Der Autor des vorzustellenden Bandes ist Professor fiir Internationale Beziehungen in
Oxford, wird in Israel aber der Gruppe der ,,neuen Historiker® zugerechnet, die es sich zur

7l



Aufgabe gemacht haben, das bis dahin vorherrschende Bild von der eigenen Geschichte in
Frage zu stellen. Nach wegweisenden Studien iiber die israelischen Beziechungen zu Jor-
danien (Collusion Across the Jordan, 1988) und die US-amerikanische Nahostpolitik (War
and Peace in the Middle East, 1995) hat Avi Shlaim nun eine von den Anfingen bis in die
Gegenwart reichende Monographie iiber das israelische Verhiltnis zur arabischen Welt
vorgelegt, mit der er die ,Dekonstruktion des zionistischen Mythos“ — so eine program-
matische Formulierung seines Haifaer Historikerkollegen Ilan Pappe — fortsetzt.

Der Titel und das Leitmotiv des Buches ist einem 1923 versffentlichten Aufsatz des
rechtsnationalistischen (,revisionistischen) Zionisten Ze’ev Jabotinsky entnommen. Die-
ser formulierte seine politische Vorstellung von der Zukunft Palistinas mit den Worten,
man kénne nicht erwarten, die Araber wiirden ihr Land freiwillig fiir fremde Besiedlung
dffnen; man miisse das zionistische Unternehmen daher durch einen ,eisernen Schutzwall®
sichern. Ein Ubereinkommen mit den Einheimischen werde erst méglich sein, wenn diese
aufgrund ihrer militirischen Unterlegenheit alle Hoffnung aufgegeben hitten, die Juden
wieder loszuwerden (S. 12). Die ,dekonstruktivistische These Shlaims lautet nun, diese
Konzeption militdrischer Stirke sei von den massgeblichen Vertretern des Arbeiterzionis-
mus, allen voran David Ben Gurion, zwar nicht verbal, dafiir aber in der praktischen
Politik iibernommen worden.

Neben dem Bild der stets auf Verhandlungen und Kooperation setzenden Israelis, die
bei ihren Versuchen, zu einem Ausgleich mit dem Gegner zu gelangen, stets auf Ableh-
nung gestossen seien, sind weitere Bestandteile des zionistischen ,Mythos® namhaft zu
machen. Mit Hilfe von freigewordenem israelischem Archivmaterial und durch Befragung
von Zeitzeugen werden sie allesamt widerlegt: das Motiv des Kampfes der wenigen, zudem
schlechtbewaffneten Verteidiger gegen eine Ubermacht arabischer Angreifer im Unabhiin-
gigkeitskrieg, das von der ,Reinheit der Waffen®, also der ,sauberen Kriegsfiihrung®, im
israelischen Heer und schliesslich das der Entstehung des palistinensischen Fliichtlings-
problems, das ausschliesslich durch das Fehlverhalten der anderen Seite verursacht worden
sei.

Besonders die Behauptung, es habe niemanden gegeben, mit dem man habe reden
kénnen, stosst auf Widerspruch. Shlaim ruft vergessene Episoden aus der Geschichte in
Erinnerung: Vom damaligen Premierminister Ben Gurion und seinem Generalstabsoffi-
zier Moshe Dayan hinhaltend betriebene Gespriche mit Syrien im Anschluss an das
Waffenstillstandsabkommen vom Juli 1949, vergebliche Versuche der Kontaktaufnahme
von Seiten der Kairoer Revolutionsregierung in den fiinfziger Jahren, schliesslich das
Scheitern einer Interimslésung auf dem Sinai im Vorfeld des Jom Kippur-Krieges (1973).
Es entsteht ein Bild verpasster diplomatischer Gelegenheiten, militirischer Uberreaktionen
und taktisch-innenpolitischer Spielereien, die fast ausnahmslos das israelische Konto be-
lasten.

Mit grosser Sachkenntnis und analytischer Schirfe werden die Fakten zusammenge-
tragen. Die anscheinend emotionslose Professionalitit kann dabei freilich nicht iiber
Shlaims personliche Involviertheit in seinen Gegenstand hinwegtiuschen. Letztere briche
sich in unzihligen, gelegentlich auch bésartigen Anekdoten Bahn — wie der iiber den
»blackout® des Generalstabschefs Yitzhaq Rabin wenige Tage vor dem Junikrieg 1967
(S.239) oder iiber die ,Premierministerin der Immobilitit“ Golda Meir, von der ihr
Aussenminister Abba Eban gesagt haben soll, sie ziehe es vor, nur zweihundert Worte zu

gebrauchen, obwohl ihr Wortschatz fiinfhundert Worte umfasse (S. 283).

72



Dies ist zum Lob des Autors und der Lesbarkeit seines Textes gesagt. Aber en passant
sei doch darauf aufmerksam gemacht, dass — wie auch immer verstindliche — Abbruchar-
beiten am geschlossenen zionistischen Weltbild eine ausgewogene Gesamtdarstellung des
Konfliktes nicht ersetzen kénnen. Im Vorwort (S. XII) hat Shlaim selbst auf die Hinde-
rungsgriinde hingewiesen, die einer solchen im Wege stehen. Wenn die israelischen Po-
litiker beispielsweise in den Verdacht geraten, ihr beriihmtes Angebot vom 21. Juni 1967,
sich fiir einen umfassenden Frieden aus den im Sechs-Tage-Krieg besetzten Gebieten
zuriickzuziehen, habe nur die Amerikaner beeindrucken sollen, in Kairo, Damaskus und
Amman sei diese Offerte de facto aber gar nicht eingetroffen (S. 254), so hitte man diese
Behauptung eben gern anhand der arabischen Archive iiberpriift, die aber leider immer
noch verschlossen oder nur arbitrir zuginglich sind. Das gleiche gilt fiir die Interpretation
der beriihmten drei ,Neins“ (keine Anerkennung Israels, keine Verhandlungen, kein Frie-
den) des arabischen Gipfels vom Spitsommer 1967 in Khartoum. Nichts macht die An-
nahme plausibel, die Israelis hitten sich zum damaligen Zeitpunke auf Shlaims Deutung
stiitzen kdnnen, indirekte Verhandlungen und ein stillschweigendes Sich-Abfinden mit der
Existenz des jiidischen Staates durch die Araber seien damit nicht ausgeschlossen gewesen
(S. 258). Hier wie an anderer Stelle stehen gedffnete Kabinettsprotokolle, bisweilen in-
diskrete oder auch geschwitzige Hintergrundberichte aus Jerusalem, selbst Einblicke in die
psychische Konstitution der beteiligten Politiker (der manisch-depressive Menachem Be-
gin: S. 419, die ,wagnerianische” Ader Yitzhak Shamirs: S. 463) der hermetischen In-
transparenz in den arabischen Hauptstidten gegeniiber.

Dieses Manko ist, wie Shlaim weiss, auch durch noch so spektakulire Interviews mit
Ké6nig Hussein nicht auszugleichen. Die Asymmetrie der Akeenlage ist einem Darstel-
lungsinteresse, das in der innerisraelischen Debatte verwurzelt ist, im Grunde freilich nicht
hinderlich. Auf der anderen Seite hat man aber den Eindruck, dass Shlaim gelegentlich
ungewollt alte Stereotypen fortschreibt, indem er — und sei es im Modus der Selbstanklage
— der israelischen Seite hshere moralische Anforderungen zurechnet als den Nachbarn.
Die zu diesem Ansatz passende Konzentration auf bestimmte subjektive Aspekte des Kon-
flikes — die israelischen Akteure und ihre Absichten — hat dabei méglicherweise eine
Unterbelichtung der objektiven Probleme und strukturellen Schwierigkeiten des Friedens-
prozesses zur Folge.

Matthias Morgenstern

Emicy D. Biuski (ed.), Berlin Metropolis. Jews and the New Culture 1890—
1918. With essays by Sigrid Bauschinger, Inka Bertz, Emily D. Bilski, Barbara
Hahn, Peter Jelavich, Paul Mendes-Flohr, Peter Paret, Chana C. Schiitz, New
York, Berkeley, Los Angeles, London: University of California Press/ The
Jewish Museum New York 1999, 266 S., paperback, ISBN 0-520-22242-3.

Anzuzeigen ist der Begleitband zu einer Ausstellung, die vom 14. November 1999 bis zum
23. April 2000 im Jiidischen Museum in New York gezeigt wurde. Die Aufsitze bieten ein
eindrucksvolles Panoptikum der vielfiltigen kulturellen Titigkeit von Juden im aufstre-
benden Berlin dieser Schwellenzeit, die im Riickblick mit der Entstehung der kulturellen

79



Moderne verkniipft ist. Freilich muss, wie Peter Gay gezeigt hat, immer wieder darauf
hingewiesen werden, dass nicht alle kulturschaffenden Juden dieser Epoche der Avantgar-
de zuzurechnen waren, und auch die Frage nach dem jeweils spezifisch Jiidischen ihrer
Schopfungen muss hiufig offen bleiben. Das besondere Profil dieser Zeit, so machen die
Beitrige deutlich, hing mit der Spannung des kulturellen Milieus zum politisch-institu-
tionellen Uberbau des Kaiserreiches zusammen: Wilhelm II war ein Férderer der Natur-
wissenschaften und der modernen Technologie und nahm teilweise auch durchaus Anteil
an den kulturellen Entwicklungen; jeglichem Modernismus stand er aber entschieden
ablehnend gegeniiber.

Nach einem ecinleitenden Aufsatz der Herausgeberin (S. 3-13) gibt Paul Mendes-
Flohr unter dem Titel , The Berlin Jew as Cosmopolitan” (S. 14-31) einen Uberblick
iiber das kulturelle jiidische Leben im Berlin der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert. —
Im Mittelpunkt des Interesses von Peter Paret — ,Modernism and the Alien Element in
German Art” (8. 32—57) — steht unter anderem der Berliner jiidische Kunsthindler Paul
Cassirer, der Vorkimpfer der franzésischen und deutschen Impressionisten war und ins-
besondere fiir Max Liebermann eingetreten ist. — In Sigrid Bauschingers Beitrag , The
Berlin Moderns: Else Lasker-Schiiler and Café Culture® (S. 58 —101) geht es neben der im
Titel genannten Autorin und ihrem kiinstlerischen Umfeld vor allem um von Juden
gegriindete Zeitschriften (wie Der Zeitgenosse, Die Gesellschaft, Komet, Der neue Weg) und
kiinstlerisch-kulturelle Vereinigungen (,Die Neue Gemeinschaft®, ,Der neue Club®,
»Neopathetisches Cabaret). — Emily D. Bilski beschiftigt sich in ihrem Aufsatz ,Images
of Identity and Urban Life: Jewish Artists in Turn-of-the-Century Berlin® (S. 102 -145)
vor allem mit den Malern Max Liebermann, Lesser Ury, Ludwig Meidner und Jakob
Steinhardt, wihrend sich Chana C. Schiitz — ,,The Artist’s Reception in His Time® (S.
146 —163) — ganz auf Max Liebermann ,as a ,Jewish® Painter” konzentriert und dabei von
der Frage ausgeht, ob der langjihrige Vorsitzende der Preussischen Akademie der Wissen-
schaften und Ehrenbiirger von Berlin sich iiberhaupt als jiidischer Kiinstler verstanden
wissen wollte. — Inka Bertz — ,Jewish Renaissance — Jewish Modernism® (S. 164 —187) —
beleuchtet das aus der Krise des Liberalismus nach den Griinderjahren erwachsende Span-
nungsverhiltnis zwischen dem Zionismus und der kiinstlerischen Avantgarde, das sich an
der Polaritit zwischen Theodor Herzl und Martin Buber deutlich machen lisst: Wihrend
der Griinder des politischen Zionismus seiner berithmten Schrift Der Judenstaat den Un-
tertitel ,Versuch einer modernen Losung der Judenfrage“ gab, den Entwicklungen der
Moderne in den Bereichen von Kunst und Literatur aber eher distanziert gegeniiberstand,
identifizierte Buber die jiidische Renaissance mit den Ausprigungen der kiinstlerischen
Moderne.

Barbara Hahn — ,Encounters at the Margins: Jewish Salons Around 1900 (S. 188—
207) — beschreibt ein im Vergleich mit den Salons der Rahel Varnhagen-Zeit hundert
Jahre zuvor weniger spektakulires, dafiir aber nicht weniger bemerkenswertes und ein-
flussreiches gesellschaftliches Leben. — Peter Jelavich — , Performing High and Low: Jews
in Modern Theater, Cabaret, Revue, and Film® (S. 208-235) — gibt ein eindrucksvolles
Bild von der Partizipation der Juden im Berliner Theaterleben, das in kulturhistorischer
Hinsicht einerseits von der Einsicht ausgeht, dass sich die deutschen Juden auf dem Wege
dieses Mediums an die umgebende Kultur assimilieren wollten. Auf der anderen Seite
steht freilich die Beobachtung der iiberproportionalen Prisenz von Juden gerade in un-
konventionellen, avantgardistischen und umstrittenen Unternehmungen, die zu ihrer Zeit
nicht dazu geeignet waren, das gesellschaftliche Fortkommen der an ihnen Beteiligten zu

74



sichern. — Eine Chronologie der Jahre 18901918, eine Auswahlbibliographie mit
deutsch- und englischsprachigen Titeln und ein ausfiihrlicher Index runden den Band ab.

Matthias Morgenstern

Pidyavand. Judeo-Iranian and Jewish Studies Series. Edited by Amnon Net-
zer. Band III, Costa Mesa 1999, xxii + 202 + 404 S., ISBN 1-56859-127-6.

Dies ist bereits der dritte Band einer Serie, die in Los Angeles erscheint und von einer
prima vista etwas schwer zu identifizierenden Graduate Society finanziert wird, die im
Jahre 1991 gegriindet wurde. Es scheint sich bei dieser Gesellschaft, die eine Stiftung ins
Leben gerufen (und sich zu diesem Zweck vielleicht erst konstituiert) hat, um ehemalige
Absolventen der University of California zu handeln. Wichtiger aber ist, dass diese alle-
samt Exil-Iraner sind; ihre Namen werden im Vorspann zum ersten Band, der 1996
erschien, aufgefithrt. Gemeinsam ist ihnen ausserdem, neben ihrer persischen Mutter-
sprache, das jiidische Bekenntnis; viele von ihnen haben Iran vermutlich erst 1979 oder
spiter verlassen. Wihrend die persischen Juden in ihrer Heimat immer ein Interesse daran
hatten, méglichst wenig aufzufallen, wollen sie jetzt ihre Identitit bewahren; das ent-
spricht dem Stil der USA und erklirt sich natiirlich daraus, dass sie den direkten Kontakt
zu ihrer Tradition verloren haben. Sie haben den Iranisten der Hebridischen Universitit in
Jerusalem, Amnon Netzer, dafiir gewonnen, ihnen Material zu ihrer Vergangenheit zu-
sammenzustellen. Die Binde, die auf diese Weise entstanden sind, tragen den Gesamttitel
Padyawand; dieser wird erldutert mic Judeo-Iranian and Jewish Studies Series. Das persische
Titelblatr bringt dasselbe Wort in arabischer Schrift mit dem Zusatz: paZihisnama-yi
Yahiid-i Iran, etwa ,Judaeo-Iranische Forschungen®. Unter dem englischen Titel aber steht
das Wort in Pahlavi und in hebriischen Lettern. Es ist nimlich mitteliranisch und hat nur
im Judenpersischen weitergelebt; im muslimischen Neupersisch ist es ausgestorben. Es
heisst ,siegreich“ und soll auf das zihe Uberleben der iranisch-jiidischen Kultursymbiose
hinweisen. So jedenfalls wird es im persischen Geleitwort zu Band I (und nur dort) erklirt.

Die Binde sind an sich strikt zweisprachig angelegt. Die kalifornische Exilgemeinde
will ja nicht nur ihrer selbst bewusst werden, sondern sich auch der Umwelt in ihrer
Eigenheit vorstellen. Das ist so einfach nicht; denn es gibt nur wenige Leute im interna-
tionalen Forschungsbetrieb, die von der Sache etwas verstehen, und das low profile der
iranischen Glaubensgemeinschaft, deren sprachliche Zeugnisse an sich weiter zuriickrei-
chen als das muslimische Neupersisch, hat dazu gefiihrt, dass die Quellen nicht gerade
ippig sprudeln. Darum hat man das neue Publikationsorgan auch nicht in Form einer
Zeitschrift konzipiert; es erscheint in unregelmissigen Abstinden (1/1996, 2/1997,
3/1999). Die Ausstattung ist iippig; die Society braucht mit dem Geld offenbar nicht zu
sparen (und die Sponsoren werden im Vorspann alle genannt, ebenso wie jene Mitglieder
der Gesellschaft, die — offenbar ehrenamtlich — die Redaktionsarbeit auf sich genommen
haben). Aber der Inhalt besteht zum Teil aus Reprisen; man will offenbar auf die Dauer all
das zuginglich machen, was friiher einmal in unverstindlich gewordenen Sprachen (etwa
Franzssisch oder Deutsch, auch Hebriisch) zum Thema geschrieben worden ist. Daneben
stehen Originalbeitrige, die, an Kollegnachschriften erinnernd, gréssere Uberblicke bieten
und wie Fortsetzungsromane iiber mehrere Binde verteilt sind. Alles ist ins Persische

75



iibersetzt worden; jedoch gibt es zu jedem Aufsatz eine englische Zusammenfassung, die
von Band zu Band an Umfang zunimmt. Es geniigt, die Verfahrensweise am Beispiel des
dritten Bandes zu demonstrieren:

76

A. Neuwzer, Die iranischen Juden (persisch S. 1—82, mit Abbildungen/englisch S.
1—21, ohne Abbildungen; dritter Teil eines Aufsatzes, der in Band I begonnen wurde,
hier: Die Seldschukenzeit).

A. Netzer, Die Literatur der iranischen Juden (persisch S. 83 —143/englisch S. 23 -32;
zweiter Teil eines Aufsatzes, der sich auf die Einleitungen zweier Biicher des Autors
stiitzt: Muntahab-i asar-i farsi az atar-i Yabiudiyan-i Iran, Teheran 1973, und Hand-
schriften persischer Juden im Ben Zvi Institut, Jerusalem 1985 [in hebriisch]. Hier: Die
Prosadokumente).

A. Netzer, Die jiidische Gemeinde in Teheran (persisch S. 145-204/englisch S. 33—
53; Ubersetzung von The Jewish Community in Teheran since its beginning until the
Constitutional Revolution, in: Shevet va-‘Am 55/1980, S. 248ff.).

A. Cohen, Das Hebriische im jiidischen Erziehungswesen wvon Iran (persisch S.
205-228/englisch S. 55-77; aus dem Hebriischen iibersetzt nach M. Zohori et al.
led.], Nation and Language. The Place of the Hebrew Language in the Education of
Iranian Jewry, Jerusalem 1985, S. 3771f.).

S.S. Soroudi, Religiise Eidesformeln der Juden und Muslime in Iran (persisch S. 229—
253/ englisch S. 79—82. Ubersetzung von Judeo-Persian religious oath formulas as com-
pared with non-Jewish Iranian traditions, in: Irano-Judaica 2/1990, S. 167ff. Der Titel
der Zeitschrift ist in der englischen Zusammenfassung irrtiimlicherweise gleich mit-
iibersetzt als Judeo-Iranian).

Persische Juden im Jahre 1875. Anglo-Jiidischer Jabresbericht (persisch S. 255-
260/ englisch S. 83-91. Uberschrieben mit From the Editor’s Archive. Originalbeitrag
von A. Netzer iiber ein Dokument aus der Juli-Sitzung der Anglo-Jewish Association,
London 1875. Die englische Fassung ist hier vorzuziehen).

A. Confino, Die Einrichtung einer Schule der Alliance Israélite in Teheran (persisch S.
261-284/englisch S. 93 -108. Exzerpt aus dem Buch des Autors Laction de I'Al-
liance Israélite en Perse, Algier [19462]).

M. Yishay, Ein Botschafter ohne Agrément, Teheran 1943—44 (persisch S. 285-
328 /englisch S. 109 —139. Bericht iiber eine Mission, durch die wihrend des Zweiten
Weltkrieges die Situation jiidischer Fliichtlinge aus Polen in Teheran geklirt werden
sollte. Zusammenfassung nach dem Original Sir 6% t3°ar, Tel Aviv 1950, S. 7—287.
A. Netzer fiigt im persischen Teil, S. 329-338, einige weitere Materialien ,,aus dem
Archiv des Herausgebers“ hinzu).

Shalom, die erste jiidische Zeitung auf persisch (persisch S. 339—349/englisch S. 141
143. Auch dies ,from the editor’s archive®, Fortsetzung eines Beitrags in Band
1/1996, S. 299ff., hier aus der dritten Nummer der Zeitung vom 9. April 1915).
Die Ereignisse von 1980 (persisch S. 351—-360/englisch S. 145 —-163. Berichte und
Notizen aus nicht-iranischen Zeitungen iiber die jiidische Gemeinde nach der Isla-
mischen Revolution).

A. Netzer, Erinnerungen an Hanina Mizrahi, einen jiidischen Gelehrten aus Teberan,
gest. 1974 in Jerusalem (persisch S. 361-370/englisch S. 165 -171).

Rezension: N. Pirnazar (Oberman) iiber J. L. Berquist, Judaism in Persia’s Shadow. A
Social and Historical Approach, Minneapolis 1995 (persisch S. 371— 404/ englisch S.
173-202).

Josef van Ess



	Rezensionen

