
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 57 (2001)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Moshe Idel, Messianic Mystics, New Haven, London: Yale University Press

1998, X und 451 S., ISBN 0-300-06940-9.

Selten kommt es in der wissenschaftlichen Literatur bei so exzessiv erforschten Themen
wie Messianismus und Kabbaia zu einer so überraschenden Präsentation neuer Perspektiven

wie in Moshe Idels umfang- und detailreicher Studie Messianic Mystics. Schon der

programmatische Titel verweist auf die Uberzeugung des Autors, eine neue Dimension der

jüdischen Mystik in der messianischen Disposition einzelner Kabbalisten erkennen zu
können. Dem berühmtesten Beispiel für eine Kohärenz mystischer und messianischer

Kräfte gab bereits G. Scholem in seiner klassischen Monographie über Sabbatai Zvi den

ähnlich klingenden Untertitel „The Mystical Messiah" (deutsch: Sabbatai Zivi. Der Mystische

Messias, Frankfurt 1992). Aber Idel setzt nicht nur im Titel den Akzent an anderer
Stelle, sondern bürstet Scholems Periodisierung der Beziehungsgeschichte von Mystik und
Messianismus in drei verschiedene Epochen („indifference, synthesis, and neutralisation",
S. 35) und die damit verbundene These vom relativ späten Zusammenwirken mystischer
und messianischer Energien nach der Vertreibung der Juden aus Spanien insgesamt gegen
den Strich. Nicht die Exilserfahrung von 1492, sondern das individuelle messianische

Bewusstsein des Mystikers ist der Auslöser kabbalistischer Spielarten von Messianismus in
Moshe Idels Buch. Besonderes Gewicht legt Idel dabei auf Abraham Abulafia, den in
Scholems Darstellung der messianischen Idee unberücksichtigt gebliebenen Mystiker mit
messianischer Sendung par excellence, dessen Kabbaia Idel bis zu Sabbatai Zvis messiani-
schem Umgang mit dem unaussprechlichen Gottesnamen verfolgt. Das zweite Kapitel
„Abraham Abulafia: Ecstatic Kabbalah and Spiritual Messianism" - ein bisher
unveröffentlichter Auszug aus Idels hebräischer Dissertation von 1976 (deutsch: Abraham Abulafia

und die mystische Erfahrung, Frankfurt 1994) - behandelt den kürzesten Zeitabschnitt
und ist gleichwohl das längste der sieben chronologisch von der Bibel bis zum neuzeitlichen

Chasidismus angeordneten Kapitel.
Das Provozierende an Idels Messianic Mystics ist nicht so sehr seine seit Kabbalah: New

Perspectives (New Haven 1988) bekannte phänomenologische Reinterpretation der von
Scholem historisch-kritisch analysierten Quellen der jüdischen Mystik, sondern seine

Auseinandersetzung mit Scholems - laut Idel - reduktionistischer Historiographie des

jüdischen Messianismus: Statt der einseitigen Fokussierung auf das apokalyptische
Erscheinungsbild gegenüber einer - nach Scholem - spezifisch christlichen Verinnerlichung der
messianischen Idee will Idel „decisive moments of inner experiences that may precede the

emergence of these collective manifestations" (S. 37) untersuchen. Der Auffassung, „that
there is one major messianic idea which runs continuously throughout Jewish history"
stellt Idel seine multidimensionale Betrachtungsweise einer „multiplicity of messianic
concepts" gegenüber, die er in drei Kategorien einteilt: theosophisch-theurgisch, ekstatisch
und magisch. Bei den Vertretern der „messianischen Ideenkonstellationen" sind nach Idel

58



zwei unterschiedliche Modi virulent, die via passionis (stellvertretendes Leiden des Messias)
und die via perfectionis (erstrebenswerte Vollkommenheit des Erlösers). Idel legt Wert
darauf, auch solchen Texten messianische Qualitäten zuzuschreiben, die in der bisherigen
Forschung als Ausdruck der „Neutralisierung" oder „Liquidierung" der messianischen Idee

verstanden wurden. Messianisch sind nach ihm alle „ideas, concepts, and figures which are
related to present or future states of redemption" (S. 1). Wer einer derart weitgefassten
Definition des Begriffs Messianismus nicht zustimmen will, wird sich wundern, „whether
some of the texts to be dealt with in the following chapters could represent messianic
motifs at all" (S. 35). So misst der Autor etwa der Hekhalot-Literatur und der Mystik der
haside ashkenaz trotz des offensichtlichen - und vom ihm auch konstatierten - Fehlens
eines explizit messianischen Kontextes eine wichtige Bedeutung bei der Entwicklung einer
messianischen Kabbala bei: Die in der spätantiken Mystik formulierten angelologischen
Spekulationen Hessen im Verhältnis zwischen Mensch und Gott eine Zwischenwelt
erstehen, in der die Apotheose des Mystikers und - wie bei Abulafia und Sabbatai Zvi - die

Identifizierung mit dem Messias möglich wurde. Und in dem anonymen mittelalterlichen
Traktat Sefer ha-Hesheq, der nach Idel Abulafia bekannt war, wird der in Metatron
verwandelte Henoch mit dem theophoren Namen Yaho'el nicht nur als Hohepriester,
sondern auch als Retter am Schilfmeer und damit als Heilsbringer stilisiert. Das Konzept eines

erlösenden Engels geht nach Idel auf ein älteres, wahrscheinlich prächristliches Mytholo-
gem zurück, in dem letztlich Ursprung und Anfänge der Vorstellung eines „hypostatic
Messiah" begründet liegen.

Inspiriert von solchen vorkabbalistischen Formen messianischer Mystik wird Abraham
Abulafia als erster und wichtigster Vertreter der messianischen Kabbala im Mittelalter
präsentiert. Der 1240 (dem mit messianischen Erwartungen aufgeladenen jüdischen Jahr
5000) in Saragossa geborene Kabbaiist machte sich in den Jahren der mongolischen
Invasion von Syrien in Galiläa auf die Suche nach dem mythischen Fluss Sambation und den

dahinter vermuteten verlorenen Zehn Stämmen Israels. Wie in den 40er Jahren in Europa
wurde auch im Orient das Zeitgeschehen als apokalyptisches Szenario interpretiert, und
Abulafia sah die Erlösung als „natural process" nahen. Idel vermutet einen Einfluss der
ausführlich die Kriege der Endzeit schildernden spätantiken Apokalypse Sefer Zerubbavel,
dessen Autor ähnlich wie Abulafia in Rom eine eschatologische Offenbarung erwartet
hätte. Nachdem Abulafia bei seinem Versuch, Papst Nikolaus III. auf dessen Sommersitz
in Soriano de Cimini zu treffen, der Hinrichtung nur aufgrund dessen überraschenden
Todes entkam, begann er, vierzigjährig, seine kreativste Schaffensperiode als „prophetischer

Kabbaiist" in Sizilien (Idel verweist übrigens an anderer Stelle auf die kabbalistische
Überzeugung, dass erst im Alter von 40 Jahren „the intellect will manifest and the days of
the Messiah will commence", S. 54). Als typischer Vertreter der via perfectionis beschreibt
Abulafia in seinem Kommentar Hayye ha-Nefesh den Weg spiritueller Erlösung durch
Erkenntnis der Geheimnisse von Maimonides' philosophischem Hauptwerk Führer der
Verwirrten bis zur mystischen Vereinigung mit Gott: „Er ist ich und ich bin er" (S. 84).
Ein interessanter Aspekt von Abulafias messianischer Selbsterkenntnis ist seine im Mittelalter

ungewöhnliche Auffassung, dass er als Messias auch Kohen ist. Dabei begründet er
seine Priesterschaft mit der exzentrischen Theorie, dass er aufgrund der Abstammung
seiner Ehefrau als Kohen und über die Linie seiner Mutter als Levit gelten kann. Tatsächlich

geht es ihm dabei um die Übertragung des dem Hohenpriester im Tempel
vorbehaltenen Rituals der Aussprache des Tetragrammatons auf den Messias, was nach Idel
dann von Sabbatai Zvi rezipiert und konsequent bis zur messianischen Selbsternennung
von 1648/49 umgesetzt wurde (S. 96).

59



Faszinierender als die verstreuten Beispiele messianischer Aussagen im Zohar und ihre
unterschiedliche Einbettung in das Sefirot-System ist Idels Beschreibung messianischer

Aktivität ab dem 15. Jahrhundert, die er das „magico-Kabbalistic model" nennt (S. 127),
das hauptsächlich von dem um 1470 verfassten Sefer ha-Mesbiv repräsentiert wird. Das

Herzstück dieser magisch-kabbalistischen Literatur sind Beschwörungsformeln, mit denen
das Reich der dämonischen Mächte, die allein die Ankunft des Messias verzögern, zerstört
werden kann. Populär wurde diese Art der Anteilnahme an der Erlösung in volkstümlichen

Erzählungen über den tragischen Versuch des Kabbalisten Joseph della Reyna, mit
Hilfe der Magie den Teufel in Ketten zu legen. Auch eine bizarre Auseinandersetzung mit
dem christlichen Dogma der unbefleckten Empfängnis entdeckt Idel in einer messiano-

logischen Stelle im Sefer ha-Meshiv, die vom „Geheimnis der Jungfrau" handelt: Der Messias

ben Ephraim und der Messias ben Joseph werden durch einen oralen Geschlechtsverkehr

der göttlichen Attribute Jesod und Malkhut in einem „efflux of the male organ into
the mouth of the Shekhina" empfangen (S. 143).

Trotz der von Idel betonten innovativen Kraft der in den Kreisen um Sefer ha-Meshiv
entworfenen dämonologisch-magischen Kabbala hält er ihre unmittelbare Wirkung für
bedeutungslos. Abgesehen von den Werken des in Jerusalem wirkenden Abraham ben
Eliezer ha-Levi - für Scholem das typische Beispiel jener messianisch inspirierten Kab-
balisten-Generation nach der Vertreibung aus Spanien - kann Idel kaum magische Techniken

und apokalyptische Weltbilder entdecken. Im Gegenteil, der ihm sonst eher fremde
Gedanke einer „Neutralisierung" akuter Formen messianischer Mitteilung gerät nun in
den Mittelpunkt des Zeitabschnittes bis zum Beginn der sabbatianischen Bewegung.
Kabbalisten wie Meir ibn Gabbay oder Jehuda Hayyat waren mit der Konsolidierung der

verstreuten Gemeinden beschäftigt und nicht etwa mit messianisch-kabbalistischer Sub-

limierung der nach 1492 in potenzierter Form als unerträglich empfundenden Exilssituation.

Idel stellt Scholems These von einer aus der psychischen Bewältigung der Vertreibung

aus Spanien hervorgegangenen Synergie der mystischen und messianischen Elemente
auf den Kopf und konstatiert gerade fur diese Zeit ein absichtsvolles Desinteresse an
messianischen Ideenkonstellationen: „Acute messianism could only have succeded in
upstaging the establishment of society and undermining the religious institutions and

religious norms needed to establish the as yet unsettled communities and their hosts" (S.

135). Selbst die Bedeutung der lurianischen Kabbala für die Schaffung eines messianischen

Bewusstseins, das nach Scholem den Nährboden für die begeisterte Aufnahme sabbatianischen

Gedankenguts bildete, stellt Idel in Abrede. Mit Ausnahme von Naphtali Bacharachs

Emeq ha-Melekh indiziert er bei den unter dem Einfluss lurianischer Kabbala
schreibenden und für deren - nach Idel freilich sehr beschränkten - Popularisierung
verantwortlichen Mystikern, sie hätten „almost totally neutralized the messianic elements in their
works" (S. 176). Die sabbatianische Bewegung als messianisches Massenphänomen muss
nach Idels Meinung erst noch mit dem Instrumentarium der Soziolgie erklärt werden. Die

Mystik des Messiasprätendenten Sabbatai Zvi selbst führt Idel jedenfalls weniger auf das

kabbalistische System Isaak Lurias zurück als vielmehr auf ältere kabbalistische Traditionen,

insbesondere auf den Dreh- und Angelpunkt von Messianic Mystics, die mystischen
Techniken und messianischen Applikationen Abraham Abulafias. Die Apotheose des Messias,

von Zvis Propheten Nathan von Gaza emphatisch aus Henochs Transfiguration
abgeleitet, hat nach Idel eine literarische Parallele in Abulafias Sefer Hayye ha-Olam ha-

Ba\ in dem Metatron mit dem intellectus agens (sekhel ha-po'el) gleichgesetzt wird.
Vorbildcharakter hatte offenbar auch Abulafias messianische Reise nach Rom: Mit einem

60



Gefährten vollzog Nathan von Gaza im Vatikan ein magisches Ritual, das in der Rezitation

meditativer Formeln während der Umkreisung des Petersdoms bestand.

Die letzte Phase der jüdischen Mystik bietet Idel die Gelegenheit, in die kontroverse
Diskussion, ob messianische Konzepte im Chasidismus „neutralisiert" wurden (Scholem)
oder ob dessen Gründungsväter ein nennenswertes messianisches Bewusstsein besassen

(Tishbyb einen neuen Aspekt einzubringen: „the magical component of the messianic
mission in early Hasidism" (S. 213). Nach seiner Lesart von Ba'al Shem Tovs berühmtem
Brief an dessen Schwager Gershon verweisen die segullot und „heilige Namen", die Besht

während seiner mystischen Seelenreise geoffenbart werden, auf die Einleitung der magischen

Schrift Shimmushe Tora. Neben der Vervollkommnung der Seele gehört laut Idel
auch die Heilung des Körpers zu den vom Messias erlernbaren (und an dessen Stelle vom
Besht verbreiteten) Inhalten der chasidischen Eschatologie. Der zweite wichtige Akzent bei

seiner Darstellung eines chasidischen Messianismus wird von Idel in direkter Konfrontation

zu Scholem formuliert: Statt einer blossen Negierung konkreter Formen des (von Idel
ironisch in Anführungszeichen gesetzten) „authentischen" Messianismus findet Idel in den
chasidischen Texten einen Transfer des Konzepts allgemeiner Erlösung hin zur individuellen

Sphäre und stellt die rhetorische Frage: „Is the Hasidic master's destruction of the
exile by spiritualization, mentioned by Scholem, less concrete and less messianic than that
of the Sabbatean Messiah?" (S. 235-236). In der Tat behauptete Scholem, dass das

Problem einer „privaten Erlösung" ein gänzlich modernes sei und der jüdischen Tradition
vor 1750 völlig unbekannt war (vgl. Od davar, ed. A. Shapira, Tel Aviv 1989).

In seinen „concluding remarks", dem rund fünfzigseitigen rhapsodischen Schlusskapitel,

stellt Idel noch einmal die nicht unbedingt das Verständnis der Vielfalt messiani-
scher Mystik fördernde (terminologische) Bandbreite seiner „hermeneutical grids" zusammen

und überführt die „Scholemian scholarly attitude toward Jewish mysticism" (S. 251)
einer ideologisch verengten Sichtweise, die nie den Kinderschuhen einer zionistisch
orientierten Historiosophie entwachsen sei. Moshe Idel versteht seinen Versuch, in die

„horizontale Geographie" eines sich in der Geschichte entladenden Messianismus die
vertikale Linie einer Transzendierung des Erlösungsverständnisses einzupflanzen, als Beitrag
zur Unterscheidung jüdischer Mystik von christlicher oder islamischer Mystik, denn nur
in jener „may the eschatological achievement of the single mystic be so decisive" (S. 292).
Doch so wichtig die Frage nach einer Bestimmung des Gehalts der jüdischen Esoterik
immer noch ist, man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass der Weg, der in
Messianic Mystics über die via passionis und via perfectionis beschritten wird, über die

gemeinsamen Grenzen von Mystik und Messianismus hinausführt. Bezeichnenderweise
stellt Idel seine Studie unter das Motto: „La dépersonalisation du Messie qui n'est resté

personnel que dans les croyances populaires est une phénomène essentiel à l'histoire
philosophique du judaisme" (Vladimir Jenkelevitch). Kein Zweifel kann daran bestehen, dass

Moshe Idel mit seiner Analyse der ekstatischen Kabbala Abraham Abulafias ein neues

Kapitel in der Geschichte des Messianismus aufgeschlagen hat. Anhand bekannter
Beispiele (Asher Lemlein, Shlomo Molkho) versucht Idel in seinem enzyklopädisch angelegten

Werk (mit hilfreichem Sach-, Namen- und Quellenindex) die von historischen Krisen
unbeeinflusste messianische Aktivität einzelner Kabbalisten in der Zeit nach Abraham
Abulafia zu belegen. Interessant wäre allerdings in diesem Zusammenhang auch eine

Berücksichtigung jener aschkenasischen Gruppe von Kabbalisten im ausgehenden 14.

Jahrhundert gewesen, in deren Schriften {'Iggeret Hazon ve-Tokhaha; Zefune Ziyyuni) Pläne zur
Herbeiführung der Erlösung und Errettung der Juden nach der Katastrophe der Pest-

61



pogrome gefunden wurden (Abraham Grossmann, Israel Yuval). Das materialreiche Buch
Messianic Mystics (mit Appendizes zu Abulafias Sefer ha-Yashar, zum Ritual Tiqqun Hasot

und zu „Some Modern Reverberations of Jewish Mysticism"), in dessen neuer Paperback-
Ausgabe (New Haven 2000) die häufigen, störenden Druckfehler hoffentlich beseitigt
wurden, hat überzeugend vorgeführt, das Scholems Verdikt über die Möglichkeit
individueller - eigentlich geht es um präsentische - Formen von Eschatologie in der Geschichte
der jüdischen Mystik obsolet geworden ist.

Gerold Necker

Marianne Grohmann, Aneignung der Schrifi. Wege einer christlichen Rezeption

jüdischer Hermeneutik, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 2000,
280 S., DM 78,-, ISBN 3-7887-1801-3.

Zu berichten ist von einem beachtlichen Versuch interdisziplinären Arbeitens mit
biblischexegetischer, kirchen- und theologiegeschichtlicher, systematisch-theologischer, hermeneu-
tisch-literaturwissenschaftlicher sowie vor allem judaistischer Relevanz. In ihrer Wiener
Dissertation unternimmt es Marianne Grohmann, Wege aufzuzeigen, wie der jüdische
Umgang mit der christlicherseits Altes Testament genannten Hebräischen Bibel für die

protestantische Theologie rezipiert werden kann. Der Plural im Titel des Buches steht mit
gutem Recht; geht es der Autorin doch gerade darum, die „singularisierende Exegese" (S.

247) aufzugeben und vorschnelle Entgegensetzungen und Alternativen zu vermeiden. Aus
diesem Grunde lässt sie sowohl die „vorkritische" Exegese beider Traditionen als auch die
moderne historisch-kritische Bibelauslegung beiseite: In diesen Schriftzugängen erscheinen

die jüdisch-christlichen Gegensätze als recht festgefahren. Stattdessen wählt sie als Medium

der Vermittlung moderne Ansätze einer literarischen Hermeneutik, die den „Akt des

Lesens" in seinen unterschiedlichen Kontexten mitberücksichtigen: zum einen rezeptionsästhetische

Theorien, die im Bereich der hermeneutischen Philosophie entstanden sind,

zum zweiten Intertextualitätskonzeptionen, die vor dem Hintergrund des Poststrukturalismus

zu verstehen sind sowie schliesslich feministische „Relektüren" der Bibel. Nach
einer lobenswert klaren Darstellung der genannten Theorien - ein aufschlussreicher
Wegweiser durch die zeitgenössische hermeneutische Landschaft ohne den in der Zunft sonst
so häufigen Fach-Jargon und auch ohne, dass die Literatur-Fülle Verwirrung stiftet - stellt
die Autorin ihren Vorschlag einer „rezeptionsorientierten Intertextualität" zur Debatte.

Die methodischen Ausführungen erfolgen dabei nicht nur in der gebotenen Prägnanz und
Kürze, sondern sind auch bemerkenswert unaufgeregt und sachlich. So wird beim modischen

Stichwort der Intertextualität etwa darauf hingewiesen, dass die Vernetzung von
Texten schon in der antiken Rhetorik und Poetik verhandelt worden sei (S. 29), und zur
Herausstellung der Bedeutung des Lesers für die neutestamentliche Hermeneutik durch
den „Reader-Response-Criticism" heisst es, diese Entdeckung könne die Theologie Rudolf
Bultmanns rehabilitieren (S. 46).

Im Anschluss kommen diejenigen zeitgenössischen jüdischen Ausleger zu Wort, die
die Autorin für ihr weiteres Vorgehen berücksichtigen will, und zwar aus den Bereichen

Tanach-Forschung (S. 80-106), Midrasch-Forschung (S. 107-125) und jüdisch-feministische

Hermeneutik (S. 125 -128). Diese Auswahl ist natürlich wohlüberlegt und hängt

62



damit zusammen, dass die referierten Autorinnen und Autoren mit den zuvorgenannten
Theorien leicht ins Gespräch zu bringen sind. So ist das Fehlen des ganzen Bereichs des

traditionell-orthodoxen und auch des kabbalistischen Umgangs mit der Bibel sowie der
modern-orthodoxen Auslegung, die sich ja nicht notwendigerweise der historisch-kritischen

Methode verschliessen muss (S. 82-83), nicht zu bemängeln. Die Fruchtbarkeit der

gewählten Vorgehensweise erweist sich schliesslich in einem weiteren Kapitel, das - im
Medium der gewählten Brille der „rezeptionsorientierten Intertextualität" - anhand dreier

Auslegungsbeispiele bei Paulus und in der rabbinischen Literatur - Glanz und Decke des

Moses (S. 171-187), Aneignung in der Diskussion/Aneignung in der Verkündigung (S.

187-205), Sara und Hagar (S. 205-223) - die Anschlussfähigkeit jüdischer und christlicher

Auslegung des Alten Testaments anschaulich machen soll.

Weil das Buch zu loben ist, fordert es - im Sinn der Fortsetzung der Diskussion -
auch zu kritischen Anfragen heraus. Zunächst zu einer gewissen Unklarheit der

Metaphern: Geht es der Autorin um „Vermittlung zwischen jüdischer und christlicher
Hermeneutik" (S. 236), um eine „Erweiterung protestantischer Skriptologie" oder um eine

ganz und gar neue „Grundlage ihres Selbstverständnisses" (S. 241; kursiv jeweils vom
Rezensenten)? Und wie sind die herausgestellten Parallelen theologisch zu bewerten: Die
„mündliche Tora" im Judentum und Luthers „lebendige stym" des Evangeliums (S. 244),
das reformatorische „ad fontes" und die hebräische lingua sacra (S. 237-238), schliesslich
das christliche und das rabbinische Verständnis von der Klarheit und Suffizienz der Schrift
(S. 248)? Die Bemerkung, „die Wahrnehmung jüdischer Schriftauslegung" bedeute keine

Relativierung der christlichen, sondern könne diese „vielleicht gerade verständlicher
machen" (S. 242-243), scheint die Deutung zuzulassen, es könnte sich jeweils auch um
jüdisch-christliche Gegensätze handeln. Die Judaistik als ancilla theologiae kann im Sinne
der Autorin jedenfalls nicht gemeint sein.

Uberraschend ist im Schlussteil des Buches die Hinzuziehung „säkularer
Interpretationsgemeinschaften" (S. 251). Diese von der Autorin leider nur unzureichend geklärte
Erweiterung des Vergleichsfeldes - wie mag die Literatursoziologie mit säkularen

Interpretationsgemeinschaften religiöser Texte umgehen? - ist wohl vom hebräischen

Sprachgebrauch und von den religiös-kulturellen Gegensätzen in Israel beeinflusst. Im
Sinne des gemeinten Ansatzes sollte die hermeneutisch-rezeptionsorientierte Brücke
zwischen jüdischer und christlicher Lektüre aber nicht letztlich nur bedeuten, dass einiger-
massen traditionsentfremdete Theologen unverbindlich Meinungen austauschen. Geht die

Vermutung, durch die Öffnung fur einen Auslegungspluralismus werde die Autorität der

Schrift „im Sinne einer grösseren Relevanz durchaus" gestärkt (S. 247), in dieser Hinsicht
über beruflichen Zweckoptimismus hinaus? Von welchem Standpunkt aus ist es schliesslich

aussagbar, dass die jüdischen wie die christlichen und säkularen Geltungsansprüche
„nebeneinander ihr Recht haben" (S. 247)? Von dem des analytisch beobachtenden

religions- und kulturgeschichtlichen Vergleichs? Von dem einer israeltheologischen oder

heilsgeschichtlichen Konzeption? Von dem zivilgesellschaftlicher und multikultureller
Toleranz? Von dem des Widerspruchs gegen imperativische Formulierungen der biblischen
Tradition? Wird von Seiten der Autorin auf den emphatischen VerstehensbegrifF der

reformatorischen Tradition und der hermeneutischen Theologie verzichtet? Dabei fordern
doch „die Auslegungen des Midrasch [. .] zu exakter Bibellektüre auf" (S. 245), gilt es,

„den überlieferten Bibeltext ernst zu nehmen" (S. 246). Aber was heisst es dann, das

exklusivistische „sola" des protestantischen Schriftprinzips nicht „als starres Formalprinzip
zu verstehen, sondern dynamisch zu gestalten" (S. 253)? Läuft es im Hinblick auf den Akt

63



des Lesens letztlich nur auf die einigermassen banale Erkenntnis hinaus, dass es eben

darauf ankommt, ob die Leserin Jüdin, Christin oder Atheistin ist? Es ist das Verdienst

von Marianne Grohmann, solche und andere Fragen hervorzurufen. Ihrem ungemein
anregenden Buch sind viele Leser zu wünschen.

Matthias Morgenstern

The Jerusalem Talmud. First Order: Zeraïm. Tractates Peah and Demay.
Edition, Translation, and Commentary by Heinrich W. Guggenheimer, Berlin,
New York: de Gruyter 2000, 648 S., ISSN 0934-2575.

Dieser Band ist der zweite einer fünfbändig angelegten, kommentierten zweisprachigen
Studienausgabe der Ordnung Zera'im des Talmud Jeruschalmi. Nach gleichem Muster
wie im ersten Band der Traktat Schabbat werden in diesem zweiten die Traktate Peah und
Demai dargeboten: Der hebräisch-aramäische Text ist in übersichtliche Sinneinheiten

aufgeteilt, die, zur bequemeren Lektüre mit tiberianischer Punktierung versehen,
voranstehen; ihnen schliesst sich jeweils eine englische Ubersetzung an, und auf diese folgt, in
der Länge schwankend, ein durchnumerierter Anmerkungsteil, der sprachliche Besonderheiten

erläutert, inhaltliche Schwierigkeiten klärt und auf biblische Bezüge sowie verwandtes

Material in anderen rabbinischen Schriften hinweist. Textgrundlage ist die editio prin-
ceps; wo erforderlich, werden die erhaltenen Handschriften hinzugezogen; Emendationen
werden vermieden. Die Übersetzung hält sich möglichst eng an ihre Vorlage, auch da, wo
diese korrupt scheint; die nötigen Richtigstellungen werden in den Anmerkungen
vorgenommen (z. B. S. 402: „This is the text in all Yerushalmi manuscripts but it cannot be

correct".). Als Sekundärliteratur werden verschiedentlich auch die traditionellen
Kommentare zum Talmud Jeruschalmi und zur Mischna herangezogen; allerdings wird nur
pauschal in der Einleitung auf sie verwiesen (S. 2), in den Anmerkungen fehlen entsprechende

Hinweise. Eine Auseinandersetzung mit anderen neueren Jeruschalmi-Übersetzun-

gen wird nicht geführt, und auch sonst wird auf moderne Literatur nur selten zurückgegriffen.

Die Hinweise auf rabbinische Parallelen sind mitunter sehr umfangreich (so bei

„Rebbi Ismael", S. 18), aber andernorts fehlen sie (so bei „Rebbi Ismael's mother", S. 29;

zur Parallele in Qidduschin findet man hier nur über die Anmerkungen zu den

Nachbarsektionen). Die Inschrift von Rehov wird zu Demai 2,1 ausführlich zitiert, allerdings

ganz ohne bibliographische Referenzen (S. 408-409.413-420). Die Register umfassen

neben allgemeinen Begriffen biographische Notizen, Schriftzitate, griechische und
lateinische Lehnwörter sowie hebräische und arabische Ausdrücke.

Die unbestreitbaren Vorzüge einer zweisprachigen Ausgabe, die den hebräisch-aramäischen

Text sogar in punktierter Form bietet, machen dieses Werk zu einem willkommenen

Hilfsmittel, besonders für die Lektüre im judaistischen Unterricht. Es liefert damit
eine begrüssenswerte Ergänzung zu den bereits existierenden modern-wissenschaftlichen

Übersetzungen, die es freilich nicht ersetzen kann noch will.

Friedrich Avemarie

64



Klaus Wengst, Jesus zwischen Juden und Christen, Stuttgart: Kohlhammer

Verlag 1999, 160 S„ ISBN 3-17-0166-357.

Klaus Wengst, Professor für Neues Testament an der Universität Bochum, hat sich in den
letzten zehn Jahren intensiv mit Grundfragen christlich-jüdischer Beziehungen
auseinandergesetzt und schildert zunächst die Voraussetzungen und Hindernisse auf dem Weg zu
einem echten Gespräch, das von Machtgehabe und Missionierungsdrang Abstand nimmt.
Schritt für Schritt werden theologische Einsichten erarbeitet und auf den Punkt gebracht.
Sehr wichtig ist dabei schon allein die Erkenntnis, dass der Begriff „Evangelium" nicht
mehr ausschliesslich von Christus (und der christologischen Interpretation des Alten
Testaments) her verstanden werden darf. Die hebräische Bibel ist mehr als nur Verheissung
auf Christus. Sie bezeugt die Treue Gottes zu seinem Volk Israel. Wird dieser Aspekt nicht
wahrgenommen, kann der christliche Antijudaismus nicht überwunden werden.

Auch sonst findet man in diesem Buch wichtige hermeneutische Einsichten. Zwar
wird die historische Kritik nicht abgelehnt, wohl aber ihre Verabsolutierung. So ist
auszugehen vom Jesus der Evangelien, nicht vom sogenannten historischen Jesus, der zuletzt

nur das Produkt einer „Vermutungswissenschaft" (S. 44) ist. Ohne fragwürdige
Rekonstruktionen wird Jesus hier als Jude unter Juden gesehen. Sein Wirken wird verglichen mit
zahlreichen Texten über die frühen Chassidim, wie sie im rabbinischen Judentum
überliefert werden. Dabei ergeben sich erstaunliche Parallelen. So kommt Wengst zu einer
differenzierten Betrachtung des Verbindenden und Trennenden des Glaubens an Jesus.

Behutsam werden „Elemente und Kriterien einer nicht-antijüdischen Christologie"
entwickelt (S. 68ff.).

Dieses Buch will im Blick auf grundlegende biblische Fragen dazu anregen, auch auf
das vielfältige jüdische Zeugnis zu hören, um so Gemeinsamkeiten zu entdecken und auf
Unterschiede zu achten. Ich finde: das ist ihm gelungen.

Reiner Jansen

Jonathan Magonet, Ahraham - Jesus — Mohammed. Interreligiöser Dialog
aus jüdischer Perspektive, Gütersloh 2000 Gütersloher Taschenbücher

735), ISBN 3-579-00735-1.

Magonet, Direktor des Leo Baeck Colleges in London, legt unter diesem Titel ein

engagiertes Plädoyer für den interreligiösen Dialog vor. Er selber hat seit einem Vierteljahrhundert

an Seminaren und Tagungen mit Juden, Christen und Muslimen teilgenommen.
Und das merkt man dem Buch auch an. Im ersten Teil erörtert er die Chancen und
Risiken eines solchen Dialoges. Nach jahrhundertealten Missverständnissen und Projektionen

und der mörderischen Geschichte religiösen Hasses ist das intensive Gespräch
heute ein wichtiges Instrument der Friedenssuche. Es hat aber auch für die eigene religiöse
Identität eine grosse Bedeutung. „Der Dialog mit dem /der anderen ist ebenso gut ein

Dialog mit dem eigenen Selbst" (S. 20).
Bei den meisten in diesem Band veröffentlichten Vorträgen gibt der Autor an, ob sie

primär an die Adresse der Christen oder an die der Juden bzw. der Muslime gerichtet sind.

65



Dabei geht er immer wieder auf die Gefahr der Instrumentalisierung heiliger Texte ein.

Das zeigt sich besonders im (noch tastenden) Versuch, einen jüdischen Zugang zu
Mohammed und dem Islam zu finden. Dabei nimmt er auch jenen palästinensischen
Studenten ernst, der ihn fragte, wie er sich denn mit dem Volk Israel identifizieren könne, wo
er selber doch von Ismael abstamme. Dieser sei aber von Hagar Verstössen worden, welche
ihrerseits von Abraham weggeschickt worden sei - Hier und an anderen Stellen tritt
Magonet dafür ein, dass nicht nur die christliche Interpretation der hebräischen Bibel,
sondern auch die traditionelle jüdische Auslegung im Blick auf ihre Wirkungsgeschichte
zu überprüfen sind. „Juden sind nicht in der Position, von anderen zu verlangen, die

Interpretation der Ideen in ihren Schriften zu verändern, solange wir nicht gleichermassen
bereit sind, die Probleme anzuerkennen, die unseren Interpretationen innewohnen" (S.

113). Das gilt z. B. im Blick auf menschenverachtende Texte des Deuteronomiums, wo die

Auslöschung der Einwohner des Landes Kanaans gefordert wird. Gerade weil der Autor
eindrücklich offen und selbstkritisch denkt, ist dieses Buch sehr lesenswert.

Reiner Jansen

David Vital, A People Apart. The Jews in Europe 1789-1939, Oxford 1999

Oxford History of Modern Europe), 944 S., ISBN 0-19-8219806.

Vital, in London geboren, ist als Historiker des Zionismus hervorgetreten, verbrachte seine

Jugendzeit im britisch besetzten Palästina, diente anschliessend in der englischen Armee
und bildete später israelische Diplomaten aus. Er wollte dezidiert eine „politische
Geschichte" der europäischen Juden verfassen. Er orientiert sich an den wichtigen politischen
Ereignissen, trotzdem ist sein Buch nicht nach Ländern und ihrem unterschiedlichen
Verhalten gegenüber den Juden gegliedert. Er definiert drei Epochen: Von der Französischen

Revolution bis etwa zum Berliner Kongress (1880), behandelt anschliessend

„Erwartungen" der Juden im Zeitraum von 1880 bis 1900 und spricht dann von „New
Dispensations" für die Zeit von 1900-1939. Seine Darstellung ist stark auf die grosse
Masse der Juden, die im russischen Reich lebten, ausgerichtet. Viel Material aus seinen

früheren Büchern über den Zionismus fand hier in gekürzter Form erneut Verwendung.
Dies merkt man dem mit über 130 S. (fast ein Siebtel des Umfangs!) zu ausführlichen
Abschnitt „Autoemancipation" besonders an.

Für einen kompakten Überblick ist das Buch mit seinen fast 950 S. ohnehin zu lang

geraten. Leider versucht der Autor nicht, aus der europäischen Perspektive Vergleiche
zwischen verschiedenen jüdischen Landsmannschaften anzustellen. So behandelt er die

deutschen Juden doch für sich, ohne den neueren Forschungsstand zu nutzen und mit
Italien, Frankreich oder England zu vergleichen.

Vital ist in der Lage, hebräische und russische Literatur zu nutzen; erstaunlicherweise

finden sich in der Bibliographie dagegen kaum polnische Titel. Auch seine Auswahl der

französischen Fachliteratur erzeugt Fragen: Wenn er schon eine politische Geschichte

verfasste, wieso wurde das Standardwerk von Simon Schwarzfuchs über Napoleon und die

Juden nicht beigezogen? Deutsche Quellen werden in französischer Übertragung zitiert, so

etwa F. L. Jahn (S. 249, Anm. 147), obwohl der Autor Deutsch beherrscht. Einige

Äusserungen entsprechen nicht dem neuesten Forschungsstand. Die damals Furore erregende

66



Studie von Felix Theilhaber über den angeblichen demographischen und wirtschaftlichen
Niedergang der deutschen Juden ist in den letzten fünfzehn Jahren öfters kritisch diskutiert

worden. Sachlich trifft manches nicht zu, etwa hinsichtlich der Debatte über das

Stimmrecht ausländischer Juden in deutschen jüdischen Gemeinden (S. 332) oder des

Todesortes des Nobelpreisträgers Richard Willstätter. Er starb nicht in Deutschland,
sondern in der Emigration in Locarno (S. 810).

Schwerer wiegt aber, dass Vital gar nicht auf die im deutschsprachigen Raum
(inklusive Österreich) entstandenen drei modernen religiösen Strömungen im Judentum
eingeht: Kein Wort über Abraham Geiger und kaum etwas über Samson Raphael Hirsch oder
Zacharias Frankel ist zu finden. Dagegen wird Moses Schreiber (Sofer) aus Pressburg
erstaunlich ausführlich behandelt.

Dass somit weder der religiösen noch der sozialgeschichtlichen Entwicklung der

europäischen Juden (mit Ausnahme von ein paar Statistiken und allerdings nützlichen Karten

wiederum nur für Osteropa) im Zeitraum von 1789-1939 Rechnung getragen wird,
hinterlässt ein unbefriedigendes Gefühl. Hier genügt die politik-geschichtliche Konzeption
der Oxforder Reihe nicht mehr dem heutigen pluralistischen methodischen Ansatz der

Geschichtsforschung.

Uri R. Kaufmann

Susanne Marten-Finnis/Heather Valencia, Sprachinseln. Jiddische
Publizistik in London, Wilna und Berlin 1880 — 1930, Köln, Weimar, Wien:
Böhlau Verlag 1999 Lebenswelten osteuropäischer Juden 4), 144 S.,

paperback, 8°, ISBN 3-412-02998-X.

Wie dem Untertitel zu entnehmen ist, geht es in der vorliegenden Monographie um die

Vorstellung einiger jiddischsprachiger Zeitungen, die in ganz unterschiedlichen Milieus
entstanden sind. Den beiden Autorinnen ist es darum zu tun, mittels eines Vergleiches
herauszufinden, welche Funktion und Wirkung die jiddische Publizistik zu unterschiedlichen

Zeiten unter unterschiedlichen gesellschaftlich-politischen Bedingungen gehabt hat.

Die ausgewählten Zeitungen können dafür in einem gewissen Sinne als repräsentativ
angesehen werden, auch wenn sie selber von ihrem Inhalt her ebenso wie in ihrer Funktion

völlig verschieden gewesen sind. Sind sie doch, wie der Titel des Buches sagt,
.Sprachinseln' gewesen, also nicht Mehrheitssprachrohr, sondern eine Insel in einem Meer

von anderen. Während diese Einschätzung für die Londoner sozialistische jiddische
Zeitung Derpojlisheryidl (S. 19-52) und die in Berlin herausgekommenen, der literarischen
und künstlerischen Avantgarde zuneigenden bzw. als ihr „Sprachrohr" dienenden Mil-
grojm und Albatros (S. 101-137) sicher anzunehmen ist, wird man hinsichtlich der in
Wilna erschienenen bundistischen Zeitung Der veker (S. 79-100) jedoch fragen dürfen,
ob auch sie in diesem Sinne eine .Sprachinsel' war, selbst wenn man in Rechnung stellt,
dass sie wie viele andere „linke", sozialistische jiddische Zeitungen im zaristischen Russland

zunächst eher „Sprachrohr im Untergrund" (S. 53-78) gewesen ist.
Dennoch, die Untersuchung der Zeitungen und Zeitschriften, ihrer Anliegen und

ihrer Orientierungen, vor allem aber der Milieus, denen sie entsprungen sind, eröffnet
zugleich wesentliche Einsichten in die Geschichte nicht nur der jüdischen (jiddischen)

67



Publizistik, sondern vor allen Dingen in die Lebensverhältnisse ihrer Leser. Denn Zeitungen,

so die Autorinnen, leben nicht nur von denen, die sie machen, sondern weit mehr
noch von denen, für die sie gemacht werden und die sie lesen. Mindestens zwischen den
Zeilen also, und dies anhand der ausgewählten Beispiele herauszuarbeiten ist gelungen,
erfährt man denn immer auch nicht wenig über die Geschichte der Menschen, die, auch

wenn sie anonym geblieben sind, die Leser, die Rezipienten, dieser Publizistik waren. Die
Analyse der jüdischen Publizistik leistet somit zugleich einen wesentlichen Beitrag zur
Sozial- und Kulturgeschichte der Juden jener .Inseln', sei es in London, Berlin und Wilna.
Dabei mag der Bezug der .Sprachinsel' auf Wilna allerdings irritieren, denn wenn es

irgendwo ein jüdisches Milieu im Sinne einer jiddischen Mehrheitssprache und -kultur
gab, dann war dies doch wohl gerade Wilna, in ähnlicher Weise freilich auch in anderen
Städten Osteuropas, in denen die jüdische Bevölkerung zuweilen mehr als die Hälfte der

Bevölkerung ausmachte. Gleichwohl, wenn man den Begriff der .Sprachinsel' auf die

Orientierung der für Wilna gewählten bundistischen Zeitung Der veker bezieht, mag der

Begriff der Sprachinsel als politisch-ideologische Einordnung noch angehen und gerechtfertigt

erscheinen. Insgesamt aber darf man den beiden Autorinnen dennoch bescheinigen,
mit ihrer Arbeit so etwas wie einen Prototyp für eine Form von Zeitungsanalyse, vor allem
aber der Bedeutung, die eine solche Analyse haben kann, geschaffen zu haben, von dem zu
hoffen bleibt, dass er Schule macht.

Stefan Schreiner

Amir Eshel, Zeit der Zäsur. Jüdische Dichter im Angesicht der Shoah,

Heidelberg: Universitätsverlag C. Winter 1999, 244 S., ISBN 3-8253-0860-X.

Als „Zeit der Zäsur" bestimmt Amir Eshel in seiner literaturwissenschaftlichen Dissertation

den Einbruch des Holocaust, der sich weit über seine Dauer hinaus erstreckt und der
in der Shoa-Lyrik die temporale Orientierung des Davor, Während und Danach bestimmt.
Verschiedenen Aspekten von poetologischer Zeit und Zeitlichkeit ist denn auch die Studie
gewidmet, deren Textkorpus grosse Shoa-Lyriker verschiedener Sprachen umfasst: deutsche

Gedichte von Rose Ausländer, Nelly Sachs, Paul Celan und dem jungen Tuvia
Rübner, hebräische Texte desselben späteren Tuvia Rübner, von Dan Pagis und Yehuda
Amichai sowie einzelne Elegien des jiddischen Dichters Jacob Glatshteyn.

In einer breiten Einführung von Piaton und Aristoteles bis Paul Ricœur und Jan
Assmann - erörtert Amir Eshel die Beziehung zwischen Zeit und Poesie in einem Bogen,
der Zeit auf vielfältigste Weise bebildert: gemessene gegenüber erlebter Zeit, historische

versus liturgische Zeit, gefrierende oder fliessende Zeit, unsere - eine andere Zeit, Zeit als

ewige Gegenwart, Zeit als Gedächtnisraum, als Zeit-Raum bis hin zum „temporalen
Nihilismus" Baudelaires, das heisst einer emphatischen ausschliesslichen Wahrnehmung des

momentanen Augenblicks.
Auf drei unterschiedliche Aspekte hin beleuchtet der Verfasser anschliessend die

poetische Zeitlichkeit seines Textkorpus. Da ist zunächst die figurative Perspektive, welche
den Zeit-Zeichen „Zeit" und „Nacht" als Reflexionsfiguren nachspürt und beispielsweise
mittels der Metapher der „Narbe der Zeit" aufdeckt, wie sehr die Shoa den Körper „Zeit"
für alle Epochen sichtbar verletzt hat. Weiter wird die Temporalität an Hand der ver-

68



wendeten Tempora und Zeitadverbien untersucht, wobei sich Präsens und Präteritum
dauernd überlagern und mit diesem Vibrato der grammatikalischen Zeiten das Gedicht -
in Paul Celans poetologischen Kategorien gesprochen - unausgesetzt aus seinem Schon-
nicht-mehr in sein Immer-noch zu gleiten vermag. Zum Schluss folgt ein Komplex zu
Ausdrucksformen kollektiver Erinnerung, wie ihn jüdische Dichter namentlich mittels des

Topos der Vater-Sohn-Beziehung umsetzen: die genealogische Kette als geistige Kontinuität,

die durch den Holocaust bedroht, erschüttert, durcheinandergeworfen, doch
immer wieder beschworen wird.

Die differenzierte Beleuchtung der Zeitlichkeit unterstreicht die besondere Fähigkeit
der Gattung Lyrik, die Geschichte ins Präsens zu holen und das Zeugnis der Vergangenheit

im Jetzt zu vergegenwärtigen. Das Gedicht vermag durch die Zeit hindurchzugreifen
und erhebt damit einen Unendlichkeitsanspruch. Poesie erscheint als Pflug, der in die
Zeitschichten zu tauchen vermag. Unter all den Arten von Zeit, schält sich schliesslich
eine besondere „jüdische Zeit" heraus, entspricht doch die Zeit der analysierten Gedichte
in erstaunlicher Weise der Auslegung Adin Steinsaltz', der zum hebräischen Wort für
„früher", le-phanim, (das wörtlich „im Angesicht" heisst) sagt: „Wir Juden stehen mit
unserem Gesicht zur Vergangenheit gewandt, hinter uns befindet sich die Zukunft."

Amir Eshel bietet in seinem Werk einfühlsame und fundierte Einzelanalysen und ist
sich der Gefahr wohl bewusst, dass die semiotische Analyse, der ästhetisierende Blick dort
einen schalen Beigeschmack haben kann, wo nicht eine „poésie pure" Untersuchungsgegenstand

ist, sondern wo entsetzliche Menschenschreie selbst zu Gedichten geworden sind.
Sein Verdienst ist nicht zuletzt, dass er eindrücklich demonstriert, wie heikel es ist, die
Shoa zu bebildern, und wie die Wirklichkeit nicht ist, sondern gesucht und in Bilder und
Zerrbilder umgesetzt und auf solche Weise gewonnen werden muss.

Gabrielle Oberhänsli-Widmer

Mordecai Paldiel, Es gab auch Gerechte. Retter und Rettung jüdischen
Lebens im deutschbesetzten Europa 1939—1945, ed. von E. R. Wiehn, Konstanz:

Hartung-Gorre Verlag 1999, 134 S., ISBN 3-89649-412-0.

Der Autor leitet seit sechzehn Jahren die „Abteilung für die Gerechten" (mit der „Allee der
Gerechten") in der Gedenkstätte Yad Vasbem in Jerusalem und ist schon als solcher
berufen, über dieses Thema zu schreiben. Er beschreibt zuerst die vier Arten der
Hilfeleistung, welche zur Auszeichnung als „Gerechter unter den Nationen" führen: Verstecken

von bedrohten Juden, Verändern der Identität, Ortsveränderung und Hilfe an Kindern.
Ein wichtiges Kriterium für diese Anerkennung ist auch, dass die Hilfe selbstlos (d.h.
ohne Bezahlung) geschehen musste. Man erfährt viel über Helfer und die verschiedensten

Rettungsmassnahmen, die in einer breiteren Öffentlichkeit weniger bekannt wurden als

die Aktionen von Oskar Schindler oder Paul Grüninger.
Hinweisen möchte ich vor allem auf das Kapitel über die Rettung jüdischer Kinder.

Es zeigt sehr eindrücklich die Leiden, die mit der Trennung von den Eltern, das

Hineinwachsen in die neue Gast- oder Adoptiv-Familie und all den Identitätsproblemen für die

geretteten Kinder verbunden waren. Plötzlich stellten sich Fragen wie: Bin ich jetzt Jude
oder Christ? Muss ich sogar den Antisemitismus meiner Umwelt nachahmen oder
übernehmen?

69



Das Kapitel über „Ecclesia und Synagoge" entwirft ein differenziertes Bild von christlich

motivierten Helfern in vielen besetzten europäischen Ländern. Es gab keineswegs nur
die den Juden von alters her bekannte Möglichkeit, sich taufen zu lassen und so dem
Unheil zu entkommen. Es gab auch immer wieder Geistliche, die einen tiefen Respekt vor
dem Glauben der ihnen anvertrauten Kinder oder Erwachsenen hatten, ohne je einen
Versuch zu unternehmen, sie religiös zu beeinflussen bzw. zu bekehren.

Paldiel will deutlich machen, dass Menschen nicht Heilige sein müssen, um zu
ausserordentlichen Taten fähig zu sein. Dabei scheint mir freilich der Versuch, die
Persönlichkeiten der Retter auch von verschiedenen Ansätzen her wissenschaftlich erklären zu
wollen, nicht gelungen zu sein. Viel interessanter ist die (oft bescheidene und zurückhaltende)

Art, wie die Retter selber über ihre Motive berichten.

Reiner Jansen

Gisela Dachs (ed.), Deutsche, Israelis und Palästinenser. Ein schwieriges
Verhältnis. Mit Beiträgen von Georg Baltissen, Jörg Bremer, Gisela Dachs, Daniel

Dagan, Annette Grossbongardt, Inge Günther, Jakob Hessing, Pierre

Heumann, Susanne Knaul, Michael Krupp, Frank Ludwig, Peter Philipp,
Anne Ponger, Khalil Abed Rabbo, Ulrich W. Sahm, Friedrich Schreiber, Ben

Segenreich. Vorwort von Joschka Fischer, Heidelberg: Palmyra Verlag 1999,
285 S., ISBN 3-930378-25-6.

Wieder ist ein Sammelband zu aktuellen Fragen um das Heilige Land erschienen. Die
Herausgeberin, Israel-Korrespondentin der Wochenzeitung „Die Zeit", hat Beiträge von
siebzehn höchst unterschiedlichen Autorinnen und Autoren versammelt, die das Etikett,
dass sie mitsamt Journalisten seien, freilich nicht recht zusammenhält: Jakob Hessing
beispielsweise, der einen sicherlich bleibend lesenswerten Essay zum Thema „Zionismus
und deutsch-jüdische Literatur" beigesteuert hat, ist vor allem profunder Kenner der

neueren deutsch-jüdischen Geistesgeschichte und Germanistik-Professor in Jerusalem;
Michael Krupp - sein autobiographischer Bericht „Als deutscher Christ zwischen Juden,
Muslimen und arabischen Christen", Nachdruck eines zuvor in der Tübinger Zeitschrift
„Kreuz und Quer" erschienenen Beitrags - ist evangelischer Theologe und als solcher in
Jerusalem verantwortlich ftir das Programm „Studium in Israel" evangelischer Theologiestudenten.

In den meisten anderen Aufsätzen geht es um das „Beziehungsdreieck"
zwischen Deutschen, Israelis und Palästinensern, um den Umgang mit der Vergangenheit, das

Bemühen um objektive Berichterstattung und „political correctness". Erwähnenswert ist,
dass auch die schweizerische (Pierre Heumann: „Warum sich Israel nicht ftir die nachrichtenlosen

Vermögen interessiert?") und die ostdeutsche, von der DDR-Vergangenheit
herkommende Perspektive (Frank Ludwig: „Nahöstliche DDR-Befindlichkeiten") ihren Platz
finden. Das Signum der Aktualität weckt dabei Interesse, macht aber auch deutlich, wie
schnell Journalistik, zwischen zwei Buchdeckel gepresst, veraltet. Das gilt in besonderer

Weise für die Reportage des ORF-Korrespondenten Ben Segenreich. Seine Analyse des

österreichisch-israelischen Verhältnisses geht von dem Phänomen Bruno Kreisky aus, der -
so der Ex-Diplomat Meschulam Rath unter Anspielung auf dessen israelkritische Haltung

70



- „einen jüdischen Vogel gehabt" habe. Vor dem Hintergrund „seiner komplexen Beziehung

zu Israel" seien die meisten der späteren Friktionen zwischen Wien und Jerusalem zu
erklären. Wenn man nach dem Osloer Abkommen heute die Frage stellen müsse, ob

Kreisky „ein in Israel verkannter Nahostvisionär" gewesen sei, „der für sein kleines Land

zu gross und seiner Zeit weit voraus war", verliere der langjährige SPO-Bundeskanzler „das

tagespolitische Profil" und entrücke „langsam in die Nähe Kaiser Franz Josephs". Die
Schlussfolgerung des Autors lautet, so behaupte sich „der Alltag [. .] gegen die Geschichte",

und Israel und Osterreich würden sich in Zukunft immer weniger füreinander
interessieren (S. 260-261). Man weiss nicht recht, in welchem Masse man wünschen soll,

Segenreich möge mit dieser Vorhersage Recht behalten.

Matthias Morgenstern

Michael Krupp, Die Geschichte des Staates Israel. Von der Gründung bis

heute, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 1999 Gütersloher Taschenbücher

730; Ein Nes-Ammim-Buch), 240 S., ISBN 3-579-00730-0.

Der seit 1959 in Israel lebende evangelische Theologe Michael Krupp legt mit diesem

Buch eine Geschichte des modernen Israel vor, die die gegenwärtige Lage im Nahen Osten

vor dem Hintergrund ihres historischen Kontextes verständlich zu machen bemüht ist.

Der Verfasser knüpft inhaltlich an sein im Jahre 1992 in dritter Auflage erschienenes und
hier zur Ergänzung empfohlenes Buch Zionismus und Staat Israel an, indem er dessen

zweiten Teil in einer vollkommen überarbeiteten und stark erweiterten Fassung präsentiert.

Geschildert wird in einer durchaus subjektiven Art und Weise die Geschichte Israels

vom Unabhängigkeitskrieg 1948 an bis zu den Wahlen im Jahre 1999, aus denen Ehud
Barak als Sieger hervorging. Zwar fehlen hin und wieder genauere Daten hinsichtlich der
Grösse und des Umfangs von Bewegungen oder der zeitlichen Einordnung von Ereignissen,

doch die vorwiegend vom persönlichen Erleben des Verfassers geprägte Darstellung
trägt einen Wert in sich, den eine aus der Distanz zum Geschehen geschriebene
wissenschaftliche Abhandlung niemals erreichen kann. Uber eine kleine Ungenauigkeit sollte der
historisch bewanderte Leser allerdings hinwegsehen, nämlich an der Stelle, wo der
Verfasser den für den Alltag auch des heutigen Israel so wichtigen Begriff „Kulturkampf"
einführt (S. 29): Ein kurzer Vermerk auf seinen Ursprung im Preussen des Jahres 1873
hätte dem Missverständnis vorbeugen können, es handele sich hier womöglich um eine
israelische Wortschöpfung.

Dirk Bültmann

Avi Shlaim, The Iron Wall. Israel and the Arab World. W. W. Norton &
Company, New York, London 2000, XXV + 670 S., 23,50 GBP, ISBN
0-393-04816-0.

Der Autor des vorzustellenden Bandes ist Professor für Internationale Beziehungen in
Oxford, wird in Israel aber der Gruppe der „neuen Historiker" zugerechnet, die es sich zur

71



Aufgabe gemacht haben, das bis dahin vorherrschende Bild von der eigenen Geschichte in
Frage zu stellen. Nach wegweisenden Studien über die israelischen Beziehungen zu
Jordanien (Collusion Across the Jordan, 1988) und die US-amerikanische Nahostpolitik War
and Peace in the Middle East, 1995) hat Avi Shlaim nun eine von den Anfängen bis in die

Gegenwart reichende Monographie über das israelische Verhältnis zur arabischen Welt
vorgelegt, mit der er die „Dekonstruktion des zionistischen Mythos" - so eine programmatische

Formulierung seines Haifaer Historikerkollegen Ilan Pappe - fortsetzt.
Der Titel und das Leitmotiv des Buches ist einem 1923 veröffentlichten Aufsatz des

rechtsnationalistischen („revisionistischen") Zionisten Ze'ev Jabotinsky entnommen. Dieser

formulierte seine politische Vorstellung von der Zukunft Palästinas mit den Worten,
man könne nicht erwarten, die Araber würden ihr Land freiwillig für fremde Besiedlung
öffnen; man müsse das zionistische Unternehmen daher durch einen „eisernen Schutzwall"
sichern. Ein Übereinkommen mit den Einheimischen werde erst möglich sein, wenn diese

aufgrund ihrer militärischen Unterlegenheit alle Hoffnung aufgegeben hätten, die Juden
wieder loszuwerden (S. 12). Die „dekonstruktivistische" These Shlaims lautet nun, diese

Konzeption militärischer Stärke sei von den massgeblichen Vertretern des Arbeiterzionismus,

allen voran David Ben Gurion, zwar nicht verbal, dafür aber in der praktischen
Politik übernommen worden.

Neben dem Bild der stets auf Verhandlungen und Kooperation setzenden Israelis, die
bei ihren Versuchen, zu einem Ausgleich mit dem Gegner zu gelangen, stets auf Ablehnung

gestossen seien, sind weitere Bestandteile des zionistischen „Mythos" namhaft zu
machen. Mit Hilfe von freigewordenem israelischem Archivmaterial und durch Befragung
von Zeitzeugen werden sie allesamt widerlegt: das Motiv des Kampfes der wenigen, zudem
schlechtbewaffneten Verteidiger gegen eine Ubermacht arabischer Angreifer im
Unabhängigkeitskrieg, das von der „Reinheit der Waffen", also der „sauberen Kriegsführung", im
israelischen Heer und schliesslich das der Entstehung des palästinensischen Flüchtlingsproblems,

das ausschliesslich durch das Fehlverhalten der anderen Seite verursacht worden
sei.

Besonders die Behauptung, es habe niemanden gegeben, mit dem man habe reden

können, stösst auf Widerspruch. Shlaim ruft vergessene Episoden aus der Geschichte in
Erinnerung: Vom damaligen Premierminister Ben Gurion und seinem Generalstabsoffizier

Moshe Dayan hinhaltend betriebene Gespräche mit Syrien im Anschluss an das

Waffenstillstandsabkommen vom Juli 1949, vergebliche Versuche der Kontaktaufnahme

von Seiten der Kairoer Revolutionsregierung in den fünfziger Jahren, schliesslich das

Scheitern einer Interimslösung auf dem Sinai im Vorfeld des Jörn Kippur-Krieges (1973).
Es entsteht ein Bild verpasster diplomatischer Gelegenheiten, militärischer Uberreaktionen
und taktisch-innenpolitischer Spielereien, die fast ausnahmslos das israelische Konto
belasten.

Mit grosser Sachkenntnis und analytischer Schärfe werden die Fakten zusammengetragen.

Die anscheinend emotionslose Professionalität kann dabei freilich nicht über
Shlaims persönliche Involviertheit in seinen Gegenstand hinwegtäuschen. Letztere bricht
sich in unzähligen, gelegentlich auch bösartigen Anekdoten Bahn - wie der über den

„blackout" des Generalstabschefs Yitzhaq Rabin wenige Tage vor dem Junikrieg 1967

(S. 239) oder über die „Premierministerin der Immobilität" Golda Meir, von der ihr
Aussenminister Abba Eban gesagt haben soll, sie ziehe es vor, nur zweihundert Worte zu
gebrauchen, obwohl ihr Wortschatz fünfhundert Worte umfasse (S. 283).

72



Dies ist zum Lob des Autors und der Lesbarkeit seines Textes gesagt. Aber en passant
sei doch darauf aufmerksam gemacht, dass - wie auch immer verständliche - Abbrucharbeiten

am geschlossenen zionistischen Weltbild eine ausgewogene Gesamtdarstellung des

Konfliktes nicht ersetzen können. Im Vorwort (S. XII) hat Shlaim selbst auf die

Hinderungsgründe hingewiesen, die einer solchen im Wege stehen. Wenn die israelischen
Politiker beispielsweise in den Verdacht geraten, ihr berühmtes Angebot vom 21. Juni 1967,
sich für einen umfassenden Frieden aus den im Sechs-Tage-Krieg besetzten Gebieten
zurückzuziehen, habe nur die Amerikaner beeindrucken sollen, in Kairo, Damaskus und
Amman sei diese Offerte de facto aber gar nicht eingetroffen (S. 254), so hätte man diese

Behauptung eben gern anhand der arabischen Archive überprüft, die aber leider immer
noch verschlossen oder nur arbiträr zugänglich sind. Das gleiche gilt für die Interpretation
der berühmten drei „Neins" (keine Anerkennung Israels, keine Verhandlungen, kein Frieden)

des arabischen Gipfels vom Spätsommer 1967 in Khartoum. Nichts macht die
Annahme plausibel, die Israelis hätten sich zum damaligen Zeitpunkt auf Shlaims Deutung
stützen können, indirekte Verhandlungen und ein stilbchweigendes Sich-Abfinden mit der
Existenz des jüdischen Staates durch die Araber seien damit nicht ausgeschlossen gewesen
(S. 258). Hier wie an anderer Stelle stehen geöffnete Kabinettsprotokolle, bisweilen
indiskrete oder auch geschwätzige Hintergrundberichte aus Jerusalem, selbst Einblicke in die

psychische Konstitution der beteiligten Politiker (der manisch-depressive Menachem
Begin: S. 419, die „wagnerianische" Ader Yitzhak Shamirs: S. 463) der hermetischen In-

transparenz in den arabischen Hauptstädten gegenüber.
Dieses Manko ist, wie Shlaim weiss, auch durch noch so spektakuläre Interviews mit

König Hussein nicht auszugleichen. Die Asymmetrie der Aktenlage ist einem
Darstellungsinteresse, das in der innerisraelischen Debatte verwurzelt ist, im Grunde freilich nicht
hinderlich. Auf der anderen Seite hat man aber den Eindruck, dass Shlaim gelegentlich
ungewollt alte Stereotypen fortschreibt, indem er - und sei es im Modus der Selbstanklage

- der israelischen Seite höhere moralische Anforderungen zurechnet als den Nachbarn.
Die zu diesem Ansatz passende Konzentration auf bestimmte subjektive Aspekte des Konflikts

— die israelischen Akteure und ihre Absichten - hat dabei möglicherweise eine

Unterbelichtung der objektiven Probleme und strukturellen Schwierigkeiten des Friedensprozesses

zur Folge.

Matthias Morgenstern

Emily D. Bilski (ed.), Berlin Metropolis. Jews and the New Culture 1890—

1918. With essays by Sigrid Bauschinger, Inka Bertz, Emily D. Bilski, Barbara

Hahn, Peter Jelavich, Paul Mendes-Flohr, Peter Paret, Chana C. Schütz, New

York, Berkeley, Los Angeles, London: University of California Press/The

Jewish Museum New York 1999, 266 S., paperback, ISBN 0-520-22242-3.

Anzuzeigen ist der Begleitband zu einer Ausstellung, die vom 14. November 1999 bis zum
23. April 2000 im Jüdischen Museum in New York gezeigt wurde. Die Aufsätze bieten ein
eindrucksvolles Panoptikum der vielfältigen kulturellen Tätigkeit von Juden im aufstrebenden

Berlin dieser Schwellenzeit, die im Rückblick mit der Entstehung der kulturellen

73



Moderne verknüpft ist. Freilich muss, wie Peter Gay gezeigt hat, immer wieder darauf
hingewiesen werden, dass nicht alle kulturschaffenden Juden dieser Epoche der Avantgarde

zuzurechnen waren, und auch die Frage nach dem jeweils spezifisch Jüdischen ihrer
Schöpfungen muss häufig offen bleiben. Das besondere Profil dieser Zeit, so machen die

Beiträge deutlich, hing mit der Spannung des kulturellen Milieus zum politisch-institutionellen

Uberbau des Kaiserreiches zusammen: Wilhelm II war ein Förderer der
Naturwissenschaften und der modernen Technologie und nahm teilweise auch durchaus Anteil
an den kulturellen Entwicklungen; jeglichem Modernismus stand er aber entschieden
ablehnend gegenüber.

Nach einem einleitenden Aufsatz der Herausgeberin (S. 3-13) gibt Paul Mendes-
Flohr unter dem Titel „The Berlin Jew as Cosmopolitan" (S. 14-31) einen Überblick
über das kulturelle jüdische Leben im Berlin der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert. -
Im Mittelpunkt des Interesses von Peter Paret - „Modernism and the Alien Element in
German Art" (S. 32-57) - steht unter anderem der Berliner jüdische Kunsthändler Paul

Cassirer, der Vorkämpfer der französischen und deutschen Impressionisten war und
insbesondere für Max Liebermann eingetreten ist. - In Sigrid Bauschingers Beitrag „The
Berlin Modems: Else Lasker-Schüler and Café Culture" (S. 58-101) geht es neben der im
Titel genannten Autorin und ihrem künstlerischen Umfeld vor allem um von Juden
gegründete Zeitschriften (wie Der Zeitgenosse, Die Gesellschaft, Komet, Der neue Weg) und
künstlerisch-kulturelle Vereinigungen („Die Neue Gemeinschaft", „Der neue Club",
„Neopathetisches Cabaret"). - Emily D. Bilski beschäftigt sich in ihrem Aufsatz „Images
of Identity and Urban Life: Jewish Artists in Turn-of-the-Century Berlin" (S. 102-145)
vor allem mit den Malern Max Liebermann, Lesser Ury, Ludwig Meidner und Jakob
Steinhardt, während sich Chana C. Schütz - „The Artist's Reception in His Time" (S.

146-163) - ganz auf Max Liebermann „as a Jewish' Painter" konzentriert und dabei von
der Frage ausgeht, ob der langjährige Vorsitzende der Preussischen Akademie der
Wissenschaften und Ehrenbürger von Berlin sich überhaupt als jüdischer Künstler verstanden
wissen wollte. - Inka Bertz - „Jewish Renaissance - Jewish Modernism" (S. 164-187) -
beleuchtet das aus der Krise des Liberalismus nach den Gründerjahren erwachsende

Spannungsverhältnis zwischen dem Zionismus und der künstlerischen Avantgarde, das sich an
der Polarität zwischen Theodor Herzl und Martin Buber deutlich machen lässt: Während
der Gründer des politischen Zionismus seiner berühmten Schrift Der Judenstaat den
Untertitel „Versuch einer modernen Lösung der Judenfrage" gab, den Entwicklungen der
Moderne in den Bereichen von Kunst und Literatur aber eher distanziert gegenüberstand,
identifizierte Buber die jüdische Renaissance mit den Ausprägungen der künstlerischen
Moderne.

Barbara Hahn - „Encounters at the Margins: Jewish Salons Around 1900" (S. 188-
207) - beschreibt ein im Vergleich mit den Salons der Rahel Varnhagen-Zeit hundert
Jahre zuvor weniger spektakuläres, dafür aber nicht weniger bemerkenswertes und
einflussreiches gesellschaftliches Leben. - Peter Jelavich - „Performing High and Low: Jews

in Modern Theater, Cabaret, Revue, and Film" (S. 208-235) - gibt ein eindrucksvolles
Bild von der Partizipation der Juden im Berliner Theaterleben, das in kulturhistorischer
Hinsicht einerseits von der Einsicht ausgeht, dass sich die deutschen Juden auf dem Wege
dieses Mediums an die umgebende Kultur assimilieren wollten. Auf der anderen Seite

steht freilich die Beobachtung der überproportionalen Präsenz von Juden gerade in
unkonventionellen, avantgardistischen und umstrittenen Unternehmungen, die zu ihrer Zeit
nicht dazu geeignet waren, das gesellschaftliche Fortkommen der an ihnen Beteiligten zu

74



sichern. - Eine Chronologie der Jahre 1890-1918, eine Auswahlbibliographie mit
deutsch- und englischsprachigen Titeln und ein ausführlicher Index runden den Band ab.

Matthias Morgenstern

Pädyavand. Judeo-Iranian and Jewish Studies Series. Edited by Amnon Netzen

Band III, Costa Mesa 1999, xxii + 202 + 404 S., ISBN 1-56859-127-6.

Dies ist bereits der dritte Band einer Serie, die in Los Angeles erscheint und von einer

prima vista etwas schwer zu identifizierenden Graduate Society finanziert wird, die im
Jahre 1991 gegründet wurde. Es scheint sich bei dieser Gesellschaft, die eine Stiftung ins
Leben gerufen (und sich zu diesem Zweck vielleicht erst konstituiert) hat, um ehemalige
Absolventen der University of California zu handeln. Wichtiger aber ist, dass diese

allesamt Exil-Iraner sind; ihre Namen werden im Vorspann zum ersten Band, der 1996
erschien, aufgeführt. Gemeinsam ist ihnen ausserdem, neben ihrer persischen
Muttersprache, das jüdische Bekenntnis; viele von ihnen haben Iran vermutlich erst 1979 oder

später verlassen. Während die persischen Juden in ihrer Heimat immer ein Interesse daran
hatten, möglichst wenig aufzufallen, wollen sie jetzt ihre Identität bewahren; das

entspricht dem Stil der USA und erklärt sich natürlich daraus, dass sie den direkten Kontakt
zu ihrer Tradition verloren haben. Sie haben den Iranisten der Hebräischen Universität in
Jerusalem, Amnon Netzer, dafür gewonnen, ihnen Material zu ihrer Vergangenheit
zusammenzustellen. Die Bände, die auf diese Weise entstanden sind, tragen den Gesamttitel
Pädyäwand-, dieser wird erläutert mit Judeo-Iranian andJewish Studies Series. Das persische
Titelblatt bringt dasselbe Wort in arabischer Schrift mit dem Zusatz: pazühisnäma-yi
Yahüd-i Irän, etwa „Judaeo-Iranische Forschungen". Unter dem englischen Titel aber steht
das Wort in Pahlavi und in hebräischen Lettern. Es ist nämlich mitteliranisch und hat nur
im Judenpersischen weitergelebt; im muslimischen Neupersisch ist es ausgestorben. Es

heisst „siegreich" und soll auf das zähe Uberleben der iranisch-jüdischen Kultursymbiose
hinweisen. So jedenfalls wird es im persischen Geleitwort zu Band I (und nur dort) erklärt.

Die Bände sind an sich strikt zweisprachig angelegt. Die kalifornische Exilgemeinde
will ja nicht nur ihrer selbst bewusst werden, sondern sich auch der Umwelt in ihrer
Eigenheit vorstellen. Das ist so einfach nicht; denn es gibt nur wenige Leute im
internationalen Forschungsbetrieb, die von der Sache etwas verstehen, und das low profile der
iranischen Glaubensgemeinschaft, deren sprachliche Zeugnisse an sich weiter zurückreichen

als das muslimische Neupersisch, hat dazu geführt, dass die Quellen nicht gerade

üppig sprudeln. Darum hat man das neue Publikationsorgan auch nicht in Form einer
Zeitschrift konzipiert; es erscheint in unregelmässigen Abständen (1/1996, 2/1997,
3/1999). Die Ausstattung ist üppig; die Society braucht mit dem Geld offenbar nicht zu

sparen (und die Sponsoren werden im Vorspann alle genannt, ebenso wie jene Mitglieder
der Gesellschaft, die - offenbar ehrenamtlich - die Redaktionsarbeit auf sich genommen
haben). Aber der Inhalt besteht zum Teil aus Reprisen; man will offenbar auf die Dauer all

das zugänglich machen, was früher einmal in unverständlich gewordenen Sprachen (etwa
Französisch oder Deutsch, auch Hebräisch) zum Thema geschrieben worden ist. Daneben

stehen Originalbeiträge, die, an Kollegnachschriften erinnernd, grössere Überblicke bieten

und wie Fortsetzungsromane über mehrere Bände verteilt sind. Alles ist ins Persische

75



übersetzt worden; jedoch gibt es zu jedem Aufsatz eine englische Zusammenfassung, die

von Band zu Band an Umfang zunimmt. Es genügt, die Verfahrensweise am Beispiel des

dritten Bandes zu demonstrieren:

- A. Netzer, Die iranischen Juden (persisch S. 1 - 82, mit Abbildungen / englisch S.

1 — 21, ohne Abbildungen; dritter Teil eines Aufsatzes, der in Band I begonnen wurde,
hier: Die Seldschukenzeit).

- A. Netzer, Die Literatur der iranischen Juden (persisch S. 83-143/englisch S. 23-32;
zweiter Teil eines Aufsatzes, der sich auf die Einleitungen zweier Bücher des Autors
stützt: Muntahab-i as(är-i färsi az ätßr-i Yahüdiyän-i Irän, Teheran 1973, und
Handschriften persischer Juden im Ben Zvi Institut, Jerusalem 1985 [in hebräisch]. Hier: Die
Prosadokumente).

- A. Netzer, Die jüdische Gemeinde in Teheran (persisch S. 145-204/englisch S. 33-
53; Ubersetzung von The Jewish Community in Teheran since its beginning until the

Constitutional Revolution, in: Shevet va-'Am 55/1980, S. 248ff.).

- A. Cohen, Das Hebräische im jüdischen Erziehungswesen von Iran (persisch S.

205-228/englisch S. 55-77; aus dem Hebräischen übersetzt nach M. Zohori et al.

[ed.], Nation and Language. The Place oft the Hebrew Language in the Education oft
Iranian Jewry, Jerusalem 1985, S. 377S-).

- S.S. Soroudi, Religiose Eidesformeln der Juden und Muslime in Iran (persisch S. 229-
253/ englisch S. 79-82. Ubersetzung von Judeo-Persian religious oath formulas as

compared with non-Jewish Iranian traditions, in: Irano-Judaica 2/1990, S. I67ff. Der Titel
der Zeitschrift ist in der englischen Zusammenfassung irrtümlicherweise gleich
mitübersetzt als Judeo-Iranian).

- Persische Juden im Jahre 1875. Anglo-Jüdischer Jahresbericht (persisch S. 255 —

260 / englisch S. 83-91. Uberschrieben mit From the Editor's Archive. Originalbeitrag
von A. Netzer über ein Dokument aus der Juli-Sitzung der Anglo-Jewish Association,
London 1875. Die englische Fassung ist hier vorzuziehen).

- A. Confino, Die Einrichtung einer Schule der Alliance Israélite in Teheran (persisch S.

261 -284/englisch S. 93-108. Exzerpt aus dem Buch des Autors L'action de
l'Alliance Israélite en Perse, Algier [1946?]).

- M. Yishay, Ein Botschafter ohne Agrément, Teheran 1943-44 (persisch S. 285-
328 / englisch S. 109 -139. Bericht über eine Mission, durch die während des Zweiten
Weltkrieges die Situation jüdischer Flüchtlinge aus Polen in Teheran geklärt werden
sollte. Zusammenfassung nach dem Original Sir b'lö tö'ar, Tel Aviv 1950, S. 7-287.
A. Netzer fügt im persischen Teil, S. 329-338, einige weitere Materialien „aus dem
Archiv des Herausgebers" hinzu).

- Shalom, die erste jüdische Zeitung aufpersisch (persisch S. 339-349/englisch S. 141 —

143. Auch dies „from the editor's archive", Fortsetzung eines Beitrags in Band

1/1996, S. 299ff., hier aus der dritten Nummer der Zeitung vom 9. April 1915).

- Die Ereignisse von 1980 (persisch S. 351-360/englisch S. 145-163. Berichte und
Notizen aus nicht-iranischen Zeitungen über die jüdische Gemeinde nach der
Islamischen Revolution).

- A. Netzer, Erinnerungen an Hanina Mizrahi, einen jüdischen Gelehrten aus Teheran,

gest. 1974 in Jerusalem (persisch S. 361-370/englisch S. 165-171).
- Rezension: N. Pirnazar (Oberman) über J. L. Berquist, Judaism in Persia's Shadow. A

Social and Historical Approach, Minneapolis 1995 (persisch S. 371-404/englisch S.

173-202).

Joseftvan Ess

76


	Rezensionen

