
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 57 (2001)

Artikel: Akkulturation versus Zionismus? : Der galut-Begriff bei Heinrich Loewe

Autor: Petry, Erik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Akkulturation versus Zionismus?

Der ga/ur-Begriff bei Heinrich Loewe

von Erik Petry*

Der Zionismus am Ende des 19. Jahrhunderts

Die Deutungen des jüdischen Exils sind vielfältig und unterscheiden sich

sowohl auf den religiösen als auch auf den zeitlichen Ebenen. So werden in
verschiedenen Jahrhunderten und in differierenden gesellschaftlichen
Situationen unterschiedliche Fragen an die Situation des Exils gestellt, und diese

Fragen bedingen zum Teil sehr divergierende Antworten. Der vorliegende
Artikel wird dem Thema einen in seiner Zeit stehenden und nur daraus zu
verstehenden Aspekt hinzufügen, der ab dem Ende des 19. Jahrhunderts ein

wichtiger Punkt innerhalb des Diskurses der jüdischen Gesellschaft wurde.
Gemeint ist der Zusammenhang von galut und Zionismus. Zur Einstimmung

sollen am Beginn zwei Zitate stehen. Im Revolutionsjahr 1848 erliess

der Frankfurter liberale Rabbiner Leopold Stein folgenden Aufruf: „Wir
erkennen unsere Sache [= die Emanzipationsbestrebungen] fortan als keine
besondere mehr, sie ist eins mit der Sache des Vaterlandes, sie wird mit
dieser siegen oder fallen [...]. Wir sind und wollen nur Deutsche sein! Wir
haben und wünschen kein anderes Vaterland als das deutsche! Nur dem

Glauben nach sind wir Israeliten, in allem übrigen gehören wir aufs Innigste
dem Staate an, in welchem wir leben."1

Gut 30 Jahre nach diesem Appell schrieb der Philosoph Moritz Lazarus

1880 während des sogenannten „Berliner Antisemitismusstreits" einen Aufsatz

mit dem Titel „Was heisst national?". Hieraus die folgenden Abschnitte:
„Das Volk bestimmt sich der Mensch selbst subjektiv, er rechnet sich zu ihm

[...]. Nicht am wenigsten bindet, wie wir Deutsche es am besten wissen, die

gemeinsame Geschichte des geistigen Lebens die Individuen und Stämme

Erik Petry, Friedensgasse 37, CH-4056 Basel.
1 L. Stein, zitiert in: S. Volkov, Die Juden in Deutschland, München 1994, S. 36.

41



zur Einheit der Nation [...]. Wir sind Deutsche, nichts als Deutsche, wenn
vom Begriff der Nationalität die Rede ist, wir gehören nur einer Nation an,
der deutschen [...]. Nur unsere Abstammung ist keine deutsche, wir sind
keine Germanen, wir sind Juden, also Semiten."2

Diese beschwörend-prophetischen Worte von Stein und Lazarus, und es

könnten noch viele weitere Zitate angeführt werden, lagen ganz im, wie man
heute sagen würde, Trend der Zeit der jüdischen Gesellschaft in Deutschland

der Jahre von der Jahrhundertmitte bis zum Ende des 19. Jahrhunderts

- und auch noch darüber hinaus. Es war die Blütezeit der Assimilationsbestrebungen,

die Zeit, als der Begriff vom „Deutschen Staatsbürger jüdischen
Glaubens" geprägt und zum Leitbild der jüdischen Gesellschaft wurde —

ganz gleich welcher politischer oder religiöser Couleur die einzelnen waren.
Aber ab den 1880er Jahren kamen auch andere Ansichten auf. Ansichten,

die mit Stein, Lazarus und all den anderen nicht konform gingen. Diese

neuen Propheten, wie ich sie einmal nennen möchte, verschrieben sich der
Rückkehr nach Erez Israel. Sie agierten allerdings weniger in der Art der
biblischen Propheten, denn sie versuchten nicht, mit religiösen Argumenten
zu arbeiten. Fast möchte man sagen: Im Gegenteil. Sie standen vielmehr
bewusst in ihrer Zeit, waren Zeugen des Zeitalters eines sich verschärfenden
Nationalismus und damit - leider muss man vor allem für Deutschland

sagen - folgerichtig eines sich verschärfenden Antisemitismus. Zunächst

nannten sich diese Propheten „Freunde Zions", „Palästina-Freunde" oder
auch „Nationaljuden"; 1890 führte Nathan Birnbaum den Begriff
„Zionismus" ein, der schliesslich die neue alte Bewegung einer Einwanderung
nach Erez Israel bezeichnete. Populär wurde diese Bewegung dann ab 1896/
97 mit dem Auftreten von Theodor Herzl, der Veröffentlichung seiner
Broschüre Der Judenstaat und der Einberufung des Ersten Zionistenkongresses
ins nicht weit von Luzern entfernte Basel, dem dann noch viele weitere

Kongresse folgen sollten.

Im weiteren werde ich den Begriff Zionismus und Zionisten für die

Bewegung ab den 1880er Jahren verwenden, und nur wenn eine

Unterscheidung zwischen Nationaljuden, Freunden Zions und Zionisten aus
sachlichen Gründen dringend geboten erscheint, diese Unterscheidung auch

sprachlich vornehmen.
Um den Hintergrund für die Aktivitäten dieser Zionisten zu verstehen,

müssen wir einen kurzen und zugegebenermassen holzschnittartigen Blick in

2 M. Lazarus, Was heißt national?, zitiert in: A. von Borries, Selbstzeugnisse des

deutschen Judentums 1861— 1945, Frankfurt/M. 1988, S. 25.

42



das Europa am Ende des 19. Jahrhunderts werfen: Die Situation der Juden
und Jüdinnen in Westeuropa und Osteuropa unterschied sich fundamental.
Während in den Ländern Osteuropas an eine rechtliche Gleichstellung noch
nicht zu denken war, ganz zu schweigen von einer gesellschaftlichen Akzeptanz,

galten die Juden und Jüdinnen in Westeuropa als emanzipiert. Dies
hiess konkret im Deutschen Kaiserreich: Rechtlich gab es keine Unterschiede
zwischen Menschen mit christlichem Bekenntnis und Menschen mit
jüdischem Bekenntnis. Es muss nicht betont werden, dass diese Gleichstellung in
vielen Fällen nicht das Papier wert war, auf dem sie stand, denn die Juden
und Jüdinnen erfuhren mannigfaltige Ablehnung, wenn es um das Einfordern

der ihnen zugesicherten Rechte ging. Und sie erfuhren die Zurückweisung

einer christlich geprägten Gesellschaft, die sich als Quintessenz nicht
vorstellen konnte, Juden als Deutsche vorbehaltlos zu akzeptieren.

Dieser Artikel kann sich nicht mit dem verschämten und unverschämten
Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich befassen. Wichtig ist es aber

festzuhalten, dass die Juden und Jüdinnen gezwungen wurden, mit dieser

schwierigen und erniedrigenden Situation umzugehen. Der Bedrückung und

Ausgrenzung überdrüssig, entschlossen sie sich, diese Situation zu ändern.

Aber was konnte man gegen die Ablehnung in den Köpfen der Menschen
tun? Für viele Juden in Deutschland gab es darauf nur eine Antwort: Sie

wollten sich, soweit es nur irgend ging, in die deutsche Gesellschaft eingliedern,

um so die Schranke in den Köpfen der nichtjüdischen Deutschen zu
beseitigen. Damit entsprachen sie einer Forderung, die schon 1879 der
Historiker Heinrich von Treitschke in seinem unsäglichen Artikel „Unsere
Aussichten" aufgestellt hatte: „Sie sollen Deutsche werden, sich schlicht und
recht als Deutsche fühlen".3

Nun standen also die Palästina-Freunde, mindestens übrigens bis zum
Ersten Weltkrieg, vor einem Dilemma: Religiöse Argumente wollten sie

nicht und konnten sie vielleicht auch nicht für ihr Anliegen, nämlich die

Rückkehr nach Erez Israel, gebrauchen. Auf der säkularen Seite aber stand

ihnen ein assimilationswilliges Judentum gegenüber, das, um beim Beispiel
Deutschland zu bleiben, seine Akzeptanz in der deutschen Gesellschaft fast

als eine prophetische Erfüllung ansah. Folgerichtig mussten die Zionisten
daher die galut angreifen und als einen Zustand hinstellen, der auch von
säkularer Seite her nicht länger hinzunehmen war. Im hebräischen Ausdruck

3 H. von Treitschke, Unsere Aussichten, in: Preussische Jahrbücher 1879, zitiert
in: W. Boehlich (ed.), Der Berliner Antisemitismusstreit, Frankfurt/M. 1988, S.

10. Uber Treitschke lohnt sich ein eigener Artikel, um seinen unverhohlenen
Antisemitismus und Rassismus offenzulegen.

43



Shlilat ha-Gola („Ablehnung des Exils") kommt dies zum Ausdruck. Während

allerdings in der religiösen Interpretation die galut durch das Erscheinen

des Messias aufgehoben wird und dies nicht in der Hand der Menschen

liegt, stellten sich die säkularen Zionisten auf den Standpunkt, dass nur das

aktive Eintreten für ein Ändern der Situation eine Lösung bringen werde.

Und diese Lösung lag in der Auswanderung nach Erez Israel.

Das Konzept der Shlilat ha-Gola wurde aber nicht nur und auch nicht
zuerst von Schriftstellern wie Joseph Brenner oder Micha Berdyczewski, die

heute meist mit diesem Konzept in Zusammenhang gebracht werden,
vertreten.4 Auch bei den Zionisten, die schon lange vor Herzl sich Gedanken

über eine Lösung der sogenannten Judenfrage machten, gab es solche
Gedanken von religiöser wie auch von säkularer Seite: Beispiele hierfür sind die

noch heute weithin bekannten Rabbiner Hirsch Kalischer und Jehuda Al-
kalai, der Philosoph Moses Hess und der Arzt Leon Pinsker. Aber auch in

Vergessenheit geratene Personen wie der ungarische Rabbiner Josef Natonek,
der 1872 die Zeitschrift Das einige Israel gründete, um damit zur Beförderung

der Kolonisation Palästinas beizutragen.5 Oder der Würzburger
Rabbiner Hille Wechsler, der 1879 in einer Broschüre zur Kolonisation
Palästinas aufrief, nachdem ihm im Traum die Vernichtung des jüdischen Volkes
in Europa erschienen war, und der diese Kolonisation als Erfüllung messia-

nischer Prophétie deutete.6

Es fällt nicht schwer, sich vorstellen, dass auch eine nach aussen so konzis
erscheinende Idee wie der Zionismus sich bei näherer Betrachtung in ein
höchst kompliziertes Ideengeflecht aufschlüsselt. Um ein solches Ideengeflecht

und die in dieser langen Einleitung vorgestellte Prämisse des säkularen

Zionismus, die Shlilat ha-Gola, an einem konkreten Beispiel festzumachen,

muss eine Person gefunden werden, durch deren Gedanken und Handlungen

etwas über galut, Assimilation, Zionismus und Shlilat ha-Gola erfahren
werden kann. Diese Person ist Heinrich Loewe.

4 Vgl. unter anderem E. Schweid, The Rejection of the Diaspora in Zionist
Thought: Two Approaches, in: J. Reinharz/A. Shapira (ed.), Essential Papers on
Zionism, New York 1996, S. 133-160 und M.N. Penkower, The Emergence of
Zionist Thought, New York usw. 1991, S. 63-73.

5 Vgl. E. Petry, Deutsche Juden und die Erste Alija. Eine Studie über den frühen
Zionismus (1882-1900). Unveröffentlichte Dissertation [Göttingen 1997], S. 51-
54.

6 Vgl. H. Wechsler, Jaschern milo debor, Würzburg 5640/1880 und E. Petry,
Deutsche Juden, S. 54-58.

44



Zur Biographie Heinrich Loewes

Warum gerade Heinrich Loewe, und wer war das überhaupt, mag man sich

fragen. Zwei Dinge rechtfertigen es, Loewe in einem wissenschaftlichen
Artikel näher vorzustellen. Zum einen hat er eine für den Zionismus in
Deutschland fast schon klassisch zu nennende Biographie, zum anderen, und
hiermit erweist er den Historikern und Historikerinnen einen grossen
Gefallen, hat er umfangreiche Memoiren hinterlassen, die er bezeichnenderweise

Ba'Derech le'Zion — Sichronoth („Auf dem Weg nach Zion -
Erinnerungen")7 nannte.

Zunächst einige kurze biographische Angaben, um die Person Heinrich
Loewe in ihrem historischen Kontext erkennen zu können.8 Heinrich Loewe

wird 1867 in Grosswanzleben, einer sächsischen Kleinstadt, geboren. Er geht
auf eine protestantische Schule in Magdeburg und anschliessend nach Berlin,

um dort zu studieren. Er schreibt sich an der Universität Berlin ein, belegt
aber auch Kurse an der Hochschule für die Wissenschaft des Judentums. Seit

Ende der 1880er Jahre ist er in verschiedenen nationaljüdischen Organisationen

tätig. Er ist zum Beispiel das einzige deutsche Mitglied im „Russischjüdisch

wissenschaftlichen Verein" und gründet selbst einen „Jung Israel"

genannten Verein. Er arbeitet ebenso für den Verein „Esra", der ab 1884 die

ländlichen Kolonien in Palästina unterstützen will, wie ab 1897 für die

Zionistische Organisation. Er gibt verschiedene Zeitungen zionistischen
Charakters heraus, unter anderem von 1902 bis 1908 als erster Chefredakteur

die Jüdische Rundschau. Daneben ist er auch selbst journalistisch tätig
und verfasst Bücher unter anderem über Sprachforschung.

1895 besuchte Loewe das erste Mal Palästina, Ende 1896 das zweite Mal
und entscheidet, dort zu bleiben. Der Erste Zionistenkongress im August
1897 ruft ihn allerdings nach Europa zurück, er geht als Delegierter der

jüdischen Kolonisten in Palästina nach Basel und bleibt bis 1933 in
Deutschland als aktives Mitglied der Zionistischen Vereinigung für Deutschland.

7 Die Erinnerungen liegen im Personenarchiv Heinrich Loewe (AI 46) in den Central
Zionist Archives (CZA), Jerusalem. Im weiteren Text wird aus diesen Erinnerungen
wie folgt zitiert: H. Loewe und wenn jeweils bekannt Kapiteltitel, Seitenzahl,

Signatur.
8 Für die biographischen Angaben vgl. die Encyclopedia Judaica, 17 Bände, Jerusalem

1971-72; hier: Band 11, Sp. 446-447 und Central Zionist Archives, A146,
Bestandskatalog.

45



Neben seiner unermüdlichen Tätigkeit als Redner und Werber für den

politischen Zionismus ist er unter anderem auch einer der Mitbegründer des

ersten Jüdischen Turnvereins in Deutschland, dem Bar-Kochba, gegründet
1898 in Berlin. In den 1920er Jahren führt er dann sogar eine Zeitlang den

Makkabi -Weltsportverband. Er verfasst ein Gesangbuch für zionistische
Liederabende und regt Joseph Chazanowitsch an, eine Nationalbibliothek in
Jerusalem zu gründen.

Seinen Lebensunterhalt verdient er als Bibliothekar an der Universität
Berlin, eine Ausbildung, die er nach seiner Rückkehr aus Palästina 1897

begonnen hat und die 1915 bis zum Professorentitel führt. 1933 emigriert
Loewe nach Palästina und arbeitet dann als Bibliothekar in der Stadtbiblio-
thek von Tel Aviv. Er stirbt 1950 in Tel Aviv.

Schon diese wenigen Daten genügen, um die Bedeutung Loewes in der

Zionistischen Bewegung klar zu machen, wobei sein Einfluss in den Jahren
bis zum Ersten Weltkrieg wohl am grössten war. Aber Loewe war nicht nur
sehr aktiv, einflussreich und äusserst umtriebig in allem, was den Zionismus
betraf, er hat auch seine Erlebnisse, Erfahrungen und seine Gedanken

schriftlich festhalten in den oben schon erwähnten Memoiren, die er in den

späten 1940er Jahren in Tel Aviv verfasst. Und diese Memoiren bilden die
Basis des vorliegenden Artikels.

Heinrich Loewes Schulzeit und religiöse Erziehung

Am Beginn soll ein Blick in die Jugend Loewes in dem schon erwähnten
Grosswanzleben geworfen werden. Hier leben insgesamt drei jüdische
Familien, für die es in Grosswanzleben keine Synagoge gibt. Man muss sich

hierfür in die nächst gelegene grössere jüdische Gemeinde nach Engelen
begeben. Dies hat die Familie offensichtlich nicht getan, denn Loewe sagt in
seinen Erinnerungen explizit, dass ihm bis zu seiner Bar Mizwa der syn-
agogale Gottesdienst „völlig fremd"9 war. Da also in Grosswanzleben ein

jüdisches Gemeindeleben nicht stattfindet, müssen die Eltern den Kindern
dieses vermitteln. Und wie aus der Kinder- und Jugendpsychologie sowie der

Pädagogikforschung bekannt ist, lernen Kinder vor allem durch das Beispiel
ihrer Eltern, durch die Nachahmung, die Übernahme ihrer Taten, weniger
durch die Worte und Reden, die häufig nicht mit den Handlungen
übereinstimmen. Was tuen also der Vater und die Mutter von Heinrich Loewe,
welches Beispiel geben sie ihren Kindern?

9 H. Loewe, Sicbronoth, Judentum in Wanzleben, S. 2, A146/6/2.

46



Von den drei jüdischen Familien in Grosswanzleben halten zwei, und
hierzu gehört auch die Familie Loewe mit ihren fünf Kindern, eine koschere

Wirtschaft. Heinrich Loewe behält das Gebot einer koscheren Küche sein

Leben lang bei, niemals, folgt man seinen Memoiren, lässt er sich zu
unkoscherem Essen verfuhren. Den Einfluss seiner Eltern betont Heinrich Loewe

in seinen Erinnerungen explizit: Vom Vater Louis Loewe habe er in
„jüdischen Dingen viele Anregungen" bekommen, und seine Mutter hätte,
früher noch als der Vater „nach dieser Richtung gewirkt".10 Seinen Vater
schildert Heinrich Loewe als einen „sehr stammestolzen Juden",

1 der sich,

wo immer es nötig ist, für das Judentum einsetzt und keine Auseinandersetzung

scheut. Dabei ist er ein friedliebender Mensch, aber sehr bestimmt in
seinen Ansichten. Sein grosses Wissen über die jüdische Religion, auch wenn
er den religiösen Bräuchen keine grössere Beachtung schenkt, befähigt ihn,
in Disputen immer wieder erfolgreich aufzutreten, was dem jungen Heinrich
sehr imponiert.12

Das wichtigste Buch für Loewe senior ist, schreibt der Sohn, der Tanach.

Zwar liest Louis Loewe interessanterweise auch Schriften von Spinoza, Jean
Paul und einigen französischen Belletristikern, aber er kehrt immer wieder

zum Tanach zurück.13 Damit weckt er auch das Interesse des lesebegierigen
Heinrich, der seine ersten Kontakte mit dem Tanach wie folgt schildert: „Ich
begeisterte mich schon als Junge von acht oder neun Jahren an den

Erzählungen von den jüdischen Heldenkönigen und konnte sie immer und immer
wieder lesen."14 Nun klingt diese Schilderung allerdings nicht wie ein
ehrfurchtsvolles Studium der heiligen Schriften, sondern eher wie das Lesen

eines Abenteuerromans, was für den jungen Heinrich Loewe in dieser Zeit
vielleicht auch kein so grosser Unterschied war.

Aber noch ein Erlebnis beeindruckt Heinrich Loewe an seinem Vater: Es

ist eine Begebenheit aus der Mitte der 1870er Jahre, als der Hofprediger
Adolf Stöcker seine antisemitische Propaganda zu verbreiten beginnt. Ein

Zeitungsbericht über eine Rede Stöckers im preussischen Landtag, in der

dieser verlangte, die Juden sollten bescheidener sein, erbost Heinrichs Vater
aufs äusserste: „Er fühlte sich in seiner Ehre verletzt. Und er reagierte darauf.

Er legte sonst keinen Wert auf die Beobachtung jüdisch-religiöser Bräuche.

Er hatte sein Geschäft am Sabbath offen. Aber an diesem Sabbath schloss er

10 Beide Zitate aus H. Loewe, Sichronoth, Judentum in Wanzleben, S. 8, A146/6/2.
11 H. Loewe, Sichronoth, Judentum in Wanzleben, S. 4, A146/6/2.
12 Vgl. H. Loewe, Sichronoth, Judentum in Wanzleben, S. 4ff., A146/6/2.
13 Vgl. H. Loewe, Sichronoth, Judentum in Wanzleben, S. 5, A146/6/2.
14 H. Loewe, Sichronoth, Judentum in Wanzleben, S. 5, A146/6/2.

47



es und brachte am äusseren Laden ein gross geschriebenes Plakat an: Hier
wohnen Juden: Heute ist geschlossen. Wir Juden haben heute Schabbes.

Diese einmalige Demonstration hat auf unser Selbst- und Ehrgefühl mächtig
gewirkt."15

Es wird aus dem Gesagten klar: Heinrich Loewe erhält keine
religiöstraditionelle Erziehung, aber seine Eltern bemühen sich, ihren Stolz und ihre

Selbstverständlichkeit des Jude-Seins auf Heinrich zu übertragen. Erhellt
wird dies auch aus einer Bemerkung Loewes über seine Schulzeit in der

Primarschule: „In der Schule hatten wir christlichen Religionsunterricht. Die
Eltern hatten mit Recht keinerlei Angst, dass wir dadurch an unserem Ju-
dentume Schaden leiden könnten. Sie waren sich der Stärke ihres Judentums
zu gut bewusst".16

Bevor Heinrich Loewe also das gutbehütete Elternhaus und die Primarschule

in Grosswanzleben verlässt, ist er durch eine bewusst jüdische, aber

nicht religiös-orthodoxe Erziehung geprägt. Es ist ein Gefühl der Zugehörigkeit

zum Judentum, das vor allem durch innere Einstellung und aktives

Eintreten gekennzeichnet ist, nicht so sehr durch das Einhalten der religiösen
Gebote, sieht man von der koscheren Wirtschaft einmal ab.

Nach der Primarschule wird bestimmt, dass der junge Heinrich nach

Magdeburg auf eine protestantische Schule gehen solle. Bei dieser Gelegenheit

solle er auch gleich Bar Mizwa werden. Sein Vater organisiert dies in
einer Magdeburger Synagoge, wobei dies, wie schon erwähnt, der erste Kontakt

für Heinrich Loewe mit dem synagogalen Judentum sein wird. Es ist für
Heinrich zwar kein Problem, die vorzulesenden Sätze auswendig zu lernen,
trotzdem bleibt dieser Synagogenbesuch für ihn etwas Fremdes, etwas, was
offensichtlich noch nicht zu ihm gehört.17 Er hatte bis dahin sein Judentum
als in Grosswanzleben unter dem Schutz der Familie zu lebendes Dasein
betrachtet, ein Bewusstsein für die religiösen Gebräuche entwickelte er nur
in diesem familiären Rahmen, und das Hinterfragen der Existenz im Exil
fand nicht statt.

In der Schule in Magdeburg hat Heinrich Loewe nun ein einschneidendes

Erlebnis, das ihn auf seinem weiteren Lebensweg und seiner Einstellung
zum Judentum und zur galut richtungsweisend prägen sollte. Aber lassen wir
ihn selbst berichten: „So nahm ich ein Buch zur Hand, das da lag, und in
dem niemand las. Da fand ich jüdische Geschichte erzählt, zwar von den

Exilarchen, besonders über Bostenai. Da erfuhr ich mit einem Male, dass die

*5 H. Loewe, Sichronoth, Judentum in Wanzleben, S. 9c, AI46/6/2.
H. Loewe, Sichronoth, Judentum in Wanzleben, S. 7, A146/6/2.

17 Vgl. H. Loewe, Sichronoth, Kloster Unser Lieben Frauen, S. 1, A146/6/2.

48



jüdische Geschichte als Nation nicht, wie ich es im Evangelischen
Religionsunterricht immer gehört hatte, mit der Zerstörung Jerusalems durch Titus
abgeschlossen sei. Für mich war bis zu diesem Augenblick eine fast

zweitausendjährige Lücke zwischen dem Falle des jüdischen Staates und der Gegenwart

gewesen. Jetzt war sie geschlossen und stand der nationalen Zukunft
offen."18

Was hat Heinrich Loewe gelesen? „Dieser fünfte Band von Graetz'
Geschichte der Juden war für mich eine Offenbarung."19 Heinrich Graetz also

hat entscheidenden Anteil an Loewes Entwicklung. Der von Loewe genannte
fünfte Band behandelt die „Geschichte der Juden vom Abschluß des

Talmuds (500) bis zum Aufblühen der jüdisch-spanischen Kultur (1027)" — so

der Titel dieses Teils. Um deutlich zu machen, was möglicherweise Loewe an
den Schilderungen so fasziniert hat, genügt ein Blick in die von Graetz
verfasste Einleitung. Graetz fragt sich darin, wie sich jüdische Geschichte
nach den Katastrophen zu Beginn des ersten Jahrhunderts nach der Zeitrechnung

überhaupt hatte fortspinnen können. Es sei wichtig, im Auge zu
behalten, schreibt Graetz, „daß die jüdische Geschichte, wie die israelitische

Geschichte der vorexilischen Periode, und wie die jüdische
Geschichte der nachexilischen Epoche, aus zwei wesentlichen Faktoren
besteht. Auf der einen Seite der unsterblich scheinende jüdische
Stamm, als der Leib, auf der anderen Seite die nicht minder unvergänglich
scheinende Lehre des Judentums, als die Seele. Aus der Wechselwirkung

dieses Volksleibes und dieser Volksseele spinnt sich der Faden der
Geschichte in dem diasporischen Zeiträume ab."20 Und weiter unten: „Die
Geschichte des nachtalmudischen Zeitraums hat also noch immer einen
nationalen Charakter, sie ist keineswegs eine bloße Religions- oder

Kirchengeschichte, weil sie nicht bloß den Entwicklungsverlauf eines Lehrinhaltes,

sondern auch einen eigenen Volksstamm zum Gegenstande hat, der

zwar ohne Boden, Vaterland, geographische Umgrenzung und ohne staatlichen

Organismus lebte, diese realen Bedingungen aber durch geistige Potenzen

ersetzte."21

18 H. Loewe, Sichronoth, Kloster Unser Lieben Frauen, S. 3, A146/6/2.
19 H. Loewe, Sichronoth, Kloster Unser Lieben Frauen, S. 3, A146/6/2.
20 Fl. Graetz, Geschichte der Juden von den ältesten Zeiten bis aufdie Gegenwart. Aus

den Quellen neu bearbeitet. Fünfer Band: Geschichte der Juden vom Abschluß des

Talmuds (500) bis zum Aufblühen der jüdisch-spanischen Kultur 1027), Leipzig
T909, S. XIV.

21 H. Graetz, Geschichte der Juden. Fünfer Band, S. XV.

49



Dies sind starke Worte, die ihren Einfluss auf den jungen Heinrich Loe-

we nicht verfehlt haben. Hier findet er die Kontinuität in der jüdischen
Geschichte, die er bisher - bewusst oder unbewusst - vermisst hat. Mit der

Lektüre der Geschichte der Juden von Graetz wird ihm klar, wie das Judentum

aussehen muss, wie es sich geben muss, damit er sich zugehörig fühlt:
nämlich national. Es wird ihm aber auch klar, welche Zukunftsperspektiven
es bieten muss. An welchem Ort, in welchem Land diese Zukunftsaussichten
konkret liegen, darüber herrscht übrigens schon in Loewes Elternhaus kein
Zweifel. Lesen wir wieder Loewe selbst, der über die Reaktion seiner Eltern
auf die Pogrome in Russland ab 1881 und die damals beginnende Erste Alija
berichtet. In einer Magdeburger Zeitung habe gestanden, „dass Juden ernstlich

daran dächten, in Palästina ein neues jüdisches Land zu schaffen. Die
Eltern sprachen darüber und es war kein Zweifel, dass sie keinen Augenblick
zweifelten, dass es sich um eine heilige Sache handelte, an der man Anteil
haben müsste."22

Die Analyse des Judentums in der galut allgemein

Mit diesen Gedanken im Hinterkopf begibt sich Heinrich Loewe am Ende
seiner Schulzeit nach Berlin, um dort zu studieren. Er kommt in Kontakt
mit vielen Gruppen, die sich für das, was Anfang der 1880er Jahre noch

Nationaljudentum genannt wird, engagieren. Zu Beginn des Artikels wurde
bereits auf diese Gruppen hingewiesen, daher wird auf eine weitere Aufzählung

an dieser Stelle verzichtet zugunsten der Konzentration auf die Frage,
wie Loewes Einstellung zu galut konkret ausgesehen hat.

Loewe entwickelt in Berlin, ausgestattet mit dem gedanklichen Rüstzeug,
das er sich in seiner Jugend erworben hat, eine Art Kulturtheorie des

Zionismus und der galut. Es ist kein konzises System, das er in einem Kapitel
seiner Erinnerungen festgehalten hätte. Aber es scheint doch immer wieder
durch. Ständig stösst man bei der Lektüre auf Anspielungen und Hinweise,
ständig schimmern neben den farbigen Schilderungen seines Lebens seine

Ansichten und Einstellungen durch. Wie genau lautet nun Loewes Theorie,
besser gesagt seine Analyse des Judentums in der galut<

Grundlage des Judentums, seiner Kultur, aber auch seiner Nationalität in
der modernen Zeit ist das jüdische Leben des biblischen Zeitalters. Loewe

formuliert dies so: „Alle Kultur des Jüdischen Volkes ist von seiner Urge-

22 H. Loewe, Sichronoth, Judentum in Wanzleben, S. 9d, A146/6/2.

50



schichte, von seinem Werden im biblischen Zeitalter abhängig. Auf den

damaligen Grundlagen des jüdischen Geisteslebens ist alle spätere Kultur des

jüdischen Volkes aufgebaut. Wieweit das jüdische Volk als jüdisch
anzusprechen ist, hängt in seinen verschiedenen Zeitaltern und in den Ländern
seines Aufenthaltes davon ab, wie weit es sich im Sinne seiner ältesten Kultur
entwickelt hat, oder wie sehr es sich von diesen Grundlagen entfernt."23 Für
Loewe scheint es also klar zu sein, dass es ein jüdisches Volk gibt, nur der
Grad der Jüdischkeit ist verschieden und damit auch die Nähe zu dem

Begriff „jüdisches Volk".
Nun bleibt es aber doch ein wenig unklar, was Loewe mit den oben

zitierten „Grundlagen" eigentlich meint. Sind es die Schriften des Tanach,
der Talmud oder sind es Lebensformen, die sich nur in Erez Israel entwik-
keln konnten? Redet er also einem traditionellen Judentum, dass sich streng
an die Vorgaben der Texte hält, das Wort? Vielleicht wird dies im weiteren
Verlauf des Artikels etwas klarer. Es kann aber schon an dieser Stelle gesagt
werden, dass Loewe selbst kein orthodoxer Jude gewesen ist, der möglicherweise

sogar eine tiefere religiöse Ausbildung angestrebt hätte.

Schon durch das letzte Zitat wird klar, dass Loewe das Exil als gegeben

hinnimmt, es erst einmal als Fakt im Raum stehen lässt. Nun gilt es aber, die

Prämissen dafür zu erkennen, dem Exil zu Leibe rücken zu können.

Grundvoraussetzung für Loewe ist, dass es etwas gibt, was Juden seit jeher und
überall auf der Welt verbindet, und dies ist die hebräische Sprache. Loewe

betrachtet sie als Grundlage des jüdischen Geisteslebens, die nicht nur Brük-
ken für die gegenwärtigen Menschen schlägt, sondern auch Verbindungen
zur Vergangenheit schafft, die durch diese gemeinsame Sprache besonders

intensiv sind.24 Loewe selbst folgt seinem eigenen Diktum übrigens erst recht

spät. Zwar erlernt er einige Grundlagen der Hebräischen Sprache in seinem

Elternhaus bei einem extra dafür angestellten Lehrer, doch bleiben seine

Kenntnisse rudimentär. Alle Versuche, die Sprache in Berlin wieder neu zu
erlernen, scheitern, und er studiert statt dessen Arabisch.

Eine Anmerkung hierzu: Während seiner Besuche ab 1896 in Palästina

sollte ihm dies allerdings sehr zugute kommen, er äussert sich an verschiedenen

Stellen seiner Erinnerungen sehr dankbar über seine Fähigkeit, sich

mit den arabischen Bewohnern verständigen zu können.25 Dies trägt
vielleicht auch mit dazu bei, dass Loewe zwar ein kämpferisch-aktiver Zionist

23 H. Loewe, Sichronoth, Deutsche Juden, S. 7, A146/6/2.
24 Vgl. H. Loewe, Sichronoth, Hebräisch in Tel Aviv, S. 1, A146/6/10 und A146/

6/8.
25 Vgl. z.B. H. Loewe, Sichronoth, Erste Palästina-Reise, S. 22, AI46/6/6.

51



ist, aber in Palästina schon früh den in der jüdisch-arabischen Auseinandersetzung

ruhenden Sprengstoff erkennt, einfach auch, weil er einen direkteren

Zugang zu der arabischen Bevölkerung hat.

Aber zurück zum eigentlichen Thema. Biblische Kultur, ein Volksbegriff,
der in seiner Intensität von dem Grad der Jüdischkeit abhängt, und eine

Sprache, die Menschen aller Orte und Zeiten verbindet, prägen Loewes

Vorstellung vom jüdischen Volk. Aber es ist ein Volk im Exil. Dies sieht Loewe

ganz deutlich, doch er interpretiert es nicht im religiösen Sinne, sondern eher

im säkular-pragmatischen. Daher liegt die Lösung des Exildaseins auch nicht
im Warten auf den Messias, sondern in der Tat. Noch einmal: Fakt ist, das

jüdische Volk existiert, Fakt ist aber auch, es lebt im Exil. Dieser Zustand ist

nur schwer zu ertragen, er muss abgeschafft werden. Bevor man sich aber

dem eigentlichen Abschaffen widmet, muss erst einmal erkannt werden, was

und wer denn innerjüdisch - denn welches die externen Gründe sind, steht

für Loewe ausser Frage - also wer innerjüdisch verhindert, dass die
Exilssituation aufgehoben wird. Loewe äussert sich explizit und fast überdeutlich,
er wird sogar ein wenig grob, was man von ihm sonst nicht in diesem Masse

gewöhnt ist.

Loewe erkennt einen für das Weiterbestehen des Judentums als Volk
gefährlichen Vorgang, den er als „Entjudung"26 bezeichnet. Das Präfix „ent-"
wird im deutschen Sprachgebrauch häufig im Sinne von etwas loswerden,

etwas ablegen, etwas von sich schieben, etwas vom angestammten Ort
wegnehmen, etwas Gegenteiliges schaffen gebraucht. Und genau in diesem Sinne

meint es Loewe auch: Das Judentum gibt sich weg, es gibt seinen
Volkscharakter auf, es gibt seine Zukunft als jüdisches Volk auf. Ein solcher

Vorgang, schreibt Loewe, könne nur in der galut geschehen und müsse von einer

Gruppe initiiert und getragen werden.27 Loewe meint hier weniger einen

passiven, schleichenden Verlust als vielmehr eine aktive Handlung. Und im
Deutschland nach 1871 sieht Loewe den Prozess der Entjudung absolut als

reale Gefahr im Raum stehen. Aber wer sind die Träger? Wer ist diese

Gruppe? Zunächst einmal sind es die „wohlhabenden Leute mehr als der
kleine Mittelstand oder die kleinen Leute."28 Wohlhabende Juden als

Verschwörer gegen das eigene Judentum? Dieser These folgt Loewe in seinen

Memoiren nicht konsequent, bleibt aber oft dabei, dass Formen des Reichtums

zur Entjudung beitragen können.

2(> H. Loewe, Sichronoth, Deutsche Juden, S. 7, A146/6/2.
27 Vgl. unter anderem H. Loewe, Sichronoth, Deutsche Juden, S. 7, A146/6/2; Her¬

mann Cohen, A146/6/2; Die Jüdische Volkspartei, A146/6/10.
28 H. Loewe, Sichronoth, Ein Weg zu jüdischer Erziehung, S. 1, AI46/6/5.

52



Die Analyse des Judentums in Deutschland

Loewe konzentriert sich in einer weiteren Analyse auf die Situation der
Juden in Deutschland. Er konstatiert, dass der Begriff „Deutsche Juden" ein

nur schwer zu fassender ist, der sich im Laufe der Geschichte stets änderte.

Grenzverschiebungen und Flüchtlinge hätten diesem Begriff immer wieder
aufs neue andere Prägungen gegeben. Dies hätte bis in die Neuzeit
angehalten „wenn auch die Mehrzahl der in Deutschland zur Zeit einheimischen

Juden der Meinung ist, dass der Begriff und die Art des deutschen Juden von
Ewigkeit zu Ewigkeit bestünde."29 Ein Faktor, der also Entjudung
vorantreiben könnte, wäre demnach ein sich Einrichten in einem Status Quo in
der galut, der als unveränderlicher Zustand angenommen wird.

Aber was geschieht dann nach diesem Einrichten, respektive was ist in
den letzten 100 — 200 Jahren im deutschen Judentum geschehen, wie hat

man auf die Exilssituation reagiert? Loewe sieht zuerst die Gefahr eines

Rückgangs der Zahl der Juden: „Es war der Zerfall des alten jüdischen
Familienlebens. Nicht als ob nicht weiter eine innige Liebe zwischen Eltern
und Kindern bestünde, wie bei keinem andern Volk der Erde. [. .] Aber die
alten Ehegesetze des Judentums wurden verlassen. Das war die Einleitung
des neumalthusianischen Systems, das bei den deutschen Juden das

herrschende geworden ist. Es gibt nur wenige Familien [. .,] die nicht vom
Zweikindersystem vergiftet worden sind." 30 Mit dieser Abkehr von jüdischen
Ehegesetzen geht noch ein weiterer Faktor einher, nämlich „die Tatsache

[. .,] dass sie [die deutsche Judenheit] völlig zur Stadtbevölkerung und
insbesondere zur Gross-Stadtbevölkerung geworden ist."31 Und dieser Zug in
die Gross-Städte trägt heftig mit zur Abkehr von allem jüdischen bei. „Es

giebt keinen Ort in Deutschland, wo in weiten Kreisen die Trennung von
allem Jüdischen weiter ginge als in gewissen Kreise und Stadtteilen Frankfurts."

32

Mitschuld an allen diesen negativen Entwicklungen in der galut hat vor
allem auch die Entwicklung der Religion, ist Heinrich Loewe überzeugt,
insbesondere die Veränderungen, die die Religionsausübung und die Auslegung

der heiligen Schriften erfahren haben. Loewe wendet sich hier explizit
und in schärfster Form gegen die Reformbewegung, gleich welcher Art sie

auch sein mag. Und hier trifft er sich mit Heinrich Graetz, dem jede Form

29 H. Loewe, Sichronoth, Deutsche Juden, S. 1, A146/6/9.
3° H. Loewe, Sichronoth, Deutsche Juden, S. 4, A146/6/9.
31 H. Loewe, Sichronoth, Deutsche Juden, S. 4, A146/6/9.
32 H. Loewe, Sichronoth, Deutsche Juden, S. 5, A146/6/9.

53



eines liberalen Judentums, und dabei besonders die Kultur der Berliner
Salons, ein Hort höchsten Übels, der Unzucht und Verführung war.33 Loewe

und Graetz ähneln sich im übrigen auch in ihrer Ablehnung der Kabbala;
Loewe bezeichnete zum Beispiel die Lurianische Kabbala als etwas, das viel
Unheil im Judentume angerichtet habe.34

Doch zurück zum Reformjudentum, das Loewe strikt ablehnt. Besonders

streng geht er mit der Berliner Reformbewegung ins Gericht, der er eine

kritiklose, devote Anbiederung an den Protestantismus vorwirft. Aber nicht

nur, dass die Reformbewegung gleichgültig gegenüber dem Judentum
mache, sie fördere, in den Augen Loewes, dazu noch die Taufe, wenn auch

indirekt: „Das liberale Judentum wollte keineswegs die Taufe begünstigen.
Aber durch Verbreitung religiöser Gleichgültigkeit unter gleichzeitiger
Betonung, dass das Judentum nichts nationales an sich hätte, sondern nur eine

Religion sei, mussten sie die Auflösung des Judentums befördern."35 Die
Zunahme der Taufe betrachtet er als weiteres Indiz fur die immer stärkere

Entjudung, die dann auch gleich mit den Mischehen einhergehe. Dies
subsumiert Loewe unter Begriff „Assimilationssucht", die er eine „Verfallserscheinung"

nennt, die man bekämpfen müsse, „ohne darum ein Chauvinist
• t< 36

zu sein.
Loewe gesteht den deutschen Juden allerdings zu, dass sie der Meinung

sind, nur durch eine vollständige Assimilation, die alles Jüdische negiere,
könne der Antisemitismus bekämpft und damit eigentlich auch zum
Verschwinden gebracht werden.37 Es bedarf keiner näheren Erläuterung, um zu
verstehen, dass Loewe dieses Argument als völlig haltlos ablehnt, ablehnen

muss, da er bei seinen Eltern eine andere, eine selbstbewusste Art des

jüdischen Lebens kennen gelernt hatte, die sich eben auf diese Weise gegen den

Antisemitismus zur Wehr setzte. Und weiter zum Thema Assimilation und

Religion schreibt er: „Zum religiösen Fortschritt gehörte ja in erster Linie die

Feindschaft gegen alles, was das Judentum erhalten oder gar wiederbeleben
konnte."38

33 Vgl. H. Graetz, Geschichte der Juden von den ältesten Zeiten bis aufdie Gegenwart.
Aus den Quellen neu bearbeitet. Elfter Band: Geschichte der Juden vom Beginn der
Mendelssohnschen Zeit (1750) bis in die neueste Zeit (1848), Leipzig 21900, S. 165 —

175.
34 Vgl. H. Loewe, Sichronoth, Geis, S. 2 Einschaltung, 4, A146/6/2.
35 H. Loewe, Sichronoth, A146/6/5.
36 Alle drei Zitate in: H. Loewe, Sichronoth, H. Cohen & S. Reinach, A146/6/2.
37 Vgl. H. Loewe, Sichronoth, Deutsche Juden, S. 14-15, A146/6/9.
38 H. Loewe, Sichronoth, Die Guttmanns, A146/6/2.

54



Nun soll man nach diesen heftigen Äusserungen doch annehmen, dass

Loewe über die Orthodoxie in Deutschland eine bessere Meinung gehabt hat

- aber weit gefehlt, auch ihr warf er vor, für den Erhalt und den Wiederaufbau

des Judentums ungeeignet zu sein und nannte sie despektierlich
„Schinken-Orthodoxie".39 Dieser Teil der Loeweschen Ansichten über die

galut in Deutschland lässt sich mit einem Satz zusammenfassen: Es liegt alles

am Boden.

Rettung durch den Zionismus

Heinrich Loewe wäre nun aber nicht der als Kämpfer und feurige Antreiber
berühmt gewordene Zionist, wenn er nicht eine Lösung parat gehabt hätte.

Und aus dem bisher Gesagten heraus erscheint es deutlich, welche Lösung
Loewe favorisiert: Er hält — fast selbstverständlich — den Zionismus für die

einzige Sache, die der galut, die der Degeneration, die sich seiner Meinung
nach im deutschen Judentum seit 100 Jahren breit macht, Einhalt zu gebieten

vermag.
Welcher Form des Zionismus, der sich nach 1897 in verschiedenen

Fraktionen spaltete, Loewe sich dabei zugehörig fühlte, schreibt er nie explizit,
aber aus zwei Zitaten lässt sich seine Position klar erkennen: „Ich war nationaler

Jude, wollte das Judentum auf nationaler Grundlage neu aufbauen.

Dabei war mir die alte Heimat als Heimat der Zukunft selbstverständlich."
Eine klare Aussage, mit der er sich auch zu einer praktischen Arbeit in
Palästina bekennt, die er im übrigen auch durch seine Tätigkeit im Verein
Esra gefördert hat. Aber das Nationale war ihm mindestens ebenso wichtig,
wie das nächste Zitat zeigt: „In der jüngsten Zeit wiederum hat der nationale
Eifer manche Anhänger unserer Idee dahin geführt, dass sie über die

Emigrations- und Colonisationsfrage unserer russisch-jüdischen Brüder zum Teil
die Nationalidee selbst vernachlässigt haben, — ein bedauernswertes
Missverständnis".40 Dieses letzte Zitat ist einer Rede entnommen, die Loewe bereits

im Jahr 1892 gehalten hat, zu einem Zeitpunkt, als der Begriff Zionismus
noch nicht einmal existierte. Aber schon 1892 war Loewe offensichtlich klar,
wie das Nationaljudentum funktionieren müsse: Kolonisation in Palästina

und gleichzeitige Förderung des Nationalgedankens in der galut.

39 H. Loewe, Sichronoth, Hebräische Schrift, A146/6/8.
4° H. Loewe, Rede im Verein Jung-Israel, gehalten am 30.5.1892, abgedruckt in: J.

Reinharz (ed.), Dokumente zur Geschichte des deutschen Zionismus, Tübingen 1981,
S. 30.

55



Zionismus ist in den Augen Loewes aber nicht nur der Retter der Juden

aus der galut, er ist auch und vor allem der Retter des Judentums überhaupt:
„Ein neues jüdisches Kulturleben geht hier von der jüdisch-nationalen
Bewegung aus, die sich im Zionismus ihre Organisation geschaffen hat."41

Rückblickend schreibt er über die Wirkung des Zionismus in Deutschland,

er habe in der jüdischen Nation zu einer Gesundung geführt: „Er hat die

Jugend zum Selbsbewusstsein erzogen. Er hat sie veranlasst, sich mit dem

Studium der jüdischen Geschichte und Literatur zu beschäftigen und hat sie

dazu gebracht, in immer stärkerem Masse, sich dem Erlernen des Hebräischen

als lebendiger und zugleich historischer Sprache zuzuwenden."42

Es erscheint für das Verstehen von Loewes Position nicht nötig, seine

Ansichten über den Zionismus weiter zu vertiefen. Nun tritt bei ihm aber

noch ein Aspekt auf, der für die Zionisten in Deutschland bezeichnend war,
und Loewe schildert dies mit ganzem Stolz. Zwar betrachtet er sich als

nationalen Juden im Exil, was er nicht müde wird, in seinen Memoiren zu
betonen, gleichzeitig sieht er sich aber in der Gesellschaft in Deutschland wie

folgt verortet: „Ich hatte es abgelehnt, als Deutscher bezeichnet zu werden,

dagegen die Benennung als Preusse nicht zurückgewiesen. Deutscher sei ein

National-Begriff, Preusse dagegen ein Staatsbegriff. National genommen bin
ich Jude."43 Und zu diesem preussischen Staat verhält sich Loewe so loyal
wie nur irgend möglich. Die Vorstellung, als Zionist, das heisst als nationaler
Jude, könne er seine preussischen staatsbürgerlichen Pflichten vernachlässigen,

wäre ihm wohl nie in den Sinn gekommen.
Eine Episode aus der Zeit seiner Heirat macht dies besonders deutlich.

Die standesamtliche Hochzeit ist flir einen Freitag angesetzt, die jüdische
Trauung in der Synagoge am folgenden Dienstag. Es entwickelt sich daraufhin

ein Streit zwischen Heinrich und seiner Braut, welcher Tag denn nun
der Hochzeitstag sei. Loewe äussert sich unmissverständlich: „Als preussi-
scher Staatsbürger hat das preussische Standesamt und sein Gesetz den Vorrang

ftir mich. Ich heirate also am 6. September. Mein frommes Bräutchen
hatte es nicht so eilig und erklärte, ihre Hochzeit sei am 10. September, in
der Synagoge."44 Auch wenn dies fast eine anekdotische Geschichte ist, wird
doch klar, wie im deutschen Judentum über Loyalität und Patriotismus
gedacht wurde. Und auch die Zionisten entzogen sich diesem Denken nicht,
selbst ein so betont nationaler Jude wie Heinrich Loewe setzte das preussische

Recht höher als das synagogale.

41 H. Loewe, Sichronoth, Deutsche Juden, S. 9, A146/6/9.
42 H. Loewe, Sichronoth, Deutsche Juden, S. 12, A146/6/9.
43 H. Loewe, Sichronoth, Allerlei Tischgesellschaft, S. 1, A146/6/11.
44 H. Loewe, Sichronoth, Wann ist der Hochzeitstag?, S. 1, A146/6/12.

56



Die Erinnerungen des Zionisten Heinrich Loewe geben einen guten
Einblick über den Zusammenhang von Zionismus und galut und die gegenseitigen

Verknüpfungen, Beziehungen und Ambivalenzen. Zum Schluss und als

zusammenfassendes Fazit der Ausführungen soll noch ein letzter Punkt über
Heinrich Loewe und seine Haltung zur galut angeführt werden. Loewe hat
sich auch über die jüdischen Feiertage und Feste Gedanken gemacht und
versucht, sie für sich in einen Sinnzusammenhang mit der galut zu stellen.

Nun muss dazu bemerkt werden, dass Loewe kein Spezialist für die

Interpretation der Feiertage ist, aber es ist doch interessant zu sehen, dass er, ein
Vertreter eines traditionellen und nationalen Judentums, das Purimfest als

das „Freiheitsfest der Galuth" bezeichnet. Aber lassen wir ihn wieder selbst

zu Worte kommen: „Nur bei einem Fest, das in der heiligen Schrift seinen

Ursprung hat, bleibt die Religion so sehr im Hintergrund, dass das Buch, das

darüber berichtet, nicht einmal den Namen Gottes erwähnt. Und doch ist

Purim ein Fest des Religionsvolkes, aber ein rein nationales Fest. Es ist
ebenso wie andere Feiertage ein Freiheitsfest, aber ein Fest der Freiheit in der

Galuth. Die Galuth aber ist die Freiheit in der Unfreiheit."45

Dieser letzte Gedanke fasst noch einmal treffend die Meinung Loewes

zur galut zusammen: galut ist Unfreiheit, und Unfreiheit kann nur ein

temporärer Zustand sein, aber auch in der Unfreiheit gibt es Freiheit, und diese

gilt es zu nutzen — und auch zu feiern. Und wie könnte man die Freiheit in
der Unfreiheit besser nutzen, als zu versuchen, aus der Unfreiheit wieder in
die Freiheit zu kommen?

galut ist eine negative Erscheinung ftir Loewe, die durch Assimilation
und Reformjudentum noch potenziert wird. Wenn aber das Volk jüdisch
bleibt, kann der Gefahr einer „Entjudung" standgehalten werden. Aber es ist
die Pflicht — und ich gebrauche diesen Ausdruck hier ganz bewusst, um
Loewes Einstellung zu kennzeichnen — der in der galut lebenden Juden und

Jüdinnen, die dortige Freiheit in der Unfreiheit zu nutzen, um dem
jüdischen Volk wieder eine Heimat zu geben, eine geistige Heimat, die es schon

im Zionismus fand, und eine geographische, wie sie in Erez Israel entstehen

sollte.

Heinrich Loewe blieb bis zu seinem Tod ein überzeugter Zionist und
durfte noch die Gründung des Staates Israel erleben - für ihn sicher die

Krönung seiner lebenslangen Arbeit für den Zionismus.

45 Beide Zitate in: H. Loewe, Sichronoth, Freiheitsfeste in Israel, S. 1, A146/6/1.

57


	Akkulturation versus Zionismus? : Der galut-Begriff bei Heinrich Loewe

