
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 57 (2001)

Artikel: "Kann ein Jude Trost finden in Kierkegaards Abraham?" : Jüdische
Kierkegaard-Lektüren : Buber, Fackenheim, Levinas

Autor: Beyrich, Tilman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961013

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Kann ein Jude Trost finden in
Kierkegaards Abraham?"

Jüdische Kierkegaard-Lektüren:
Buber, Fackenheim, Levinas

von Tilman Beyrich*

Sören Kierkegaards Buch Furcht und Zittern, eine weit ausgreifende Auslegung

der ,Bindung Isaaks' in Gen 22, versteht sich als eine Wesensbestimmung

des christlichen Glaubens. Kierkegaard scheint kein Problem darin zu
sehen, dass es sich bei dem von ihm ausgelegten Text um eine ursprünglich
jüdische Glaubensüberlieferung handelt. Abrahams Beispielhaftigkeit (auch
und zunächst) für den jüdischen Glauben findet in Furcht und Zittern an
keiner Stelle Erwähnung.

Nur eine einzige Passage lässt sich vielleicht in diesem Sinn lesen. Von
dem alten Mann nämlich, der in Kierkegaards Rahmenerzählung die
Geschichte von Abraham (vergeblich) zu verstehen versucht, wird kurz erwähnt:

„Der Mann war kein gelehrter Schriftausleger, Hebräisch konnte er nicht;
hätte er Hebräisch gekonnt, mag sein, daß er die Geschichte und Abraham
leicht verstanden hätte."1 Im Duktus der Kierkegaardschen Ironie meint dies

den Verzicht auf die Belehrungen der wissenschaftlichen Exegese, die die

Fragen des alten Mannes nicht einmal stellt, geschweige beantwortet. Aber

man kann diesen Satz probeweise auch anders lesen. Es könnte immerhin
sein, dass das jüdische Idiom der Erzählung eine besondere Aufmerksamkeit
verdient. Eine Aufmerksamkeit, der Kierkegaard vorgibt, nicht nachkommen

zu können, aber sie lag wohl auch nicht in seinem Gesichtskreis.2 Vielleicht

Tilman Beyrich, Arndtstrasse 7, D-17489 Greifswald.
1 S. Kierkegaard, Furcht und Zittern (Gesammelte Werke, Abteilung 4), Gütersloh

31993, S. 8.
2 Zu Kierkegaards eigenem Verhältnis zum „Judentum" verweise ich auf die Disser¬

tation von T. Beyrich, Läßt sich Glauben wiederholen? Derrida liest Kierkegaard,
Berlin etc. 2001 (im Druck), in der die folgenden Überlegungen in einen grösseren
Kontext gestellt werden.

20



hat sich dieses Idiom der Erzählung Kierkegaard aber doch mehr
aufgedrängt, als er es sich eingestehen würde!

Auf diese Betrachtungsweise von Furcht und Zittern hat E. Amado Levy-
Valensi hingewiesen.3 Er möchte Kierkegaard dafür würdigen, wie dieser in
einer Kultur, die von einer weitestgehenden Verdrängung des „Phänomens

Judentum" lebt, gerade die beiden grossen Gestalten jüdischer Glaubensbewährung,

Abraham und Hiob, der Christenheit vorgehalten habe. Für Le-

vy-Valensi hat dies etwas mit seinem Anti-Hegelianismus zu tun.4 Wenn es

nämlich stimmt, dass das Hegeische Denken im ganzen von Voraussetzungen

lebt, die auf einer Ausschliessung der jüdischen Tradition beruhen,5

dann könnte es sein, dass Kierkegaard in Furcht und Zittern nicht nur gegen
eine Hegeische Lesart des Christentums streitet, sondern dass er damit
zugleich eine bestimmte Weise, den Glauben zu denken, ins Christentum
zurückholt, die man eher dem jüdischen Denken zuordnen würde.

Kierkegaards Protest gegenüber einer bestimmten Verwissenschaftlichung
der christlichen Theologie seiner Zeit berührt ein sehr viel tiefergehendes
Strukturmerkmal christlicher Theologie überhaupt. Und bei dieser Struktur
ginge es dann eben nicht um konkrete Inhalte des christlichen Glaubens,
sondern um eine bestimmte Weise, sich dieser Inhalte zu vergewissern, eine
bestimmte Weise des Vergewisserns überhaupt. Anders gesagt: Indem
Kierkegaard anhand von Abraham der Kirche zeigt, was Glauben bedeutet,
verweise er die christliche Theologie auf etwas, das christliche Rationalitätsstandards

zumindest irritiert.
Solche Fragen laden dazu ein, Kierkegaard noch einmal ganz anders zu

lesen: und zwar aus jüdischer Perspektive. Was liest ein Jude bei Kierkegaard
und im Besonderen in Furcht und Zittern? Die folgenden Ausführungen
beschränken sich auf drei charakteristische Beispiele: nämlich auf Martin
Buber, Emil Fackenheim und Emmanuel Levinas.6

3 E.A. Levy-Valensi, Kierkegaard et Abraham ou Le Non-sacrifice d'Isaac, in: J.

Brun (ed.), Kierkegaard (Obliques), Paris 1979, 119-129.
4 Vgl. E.A. Levy-Valensi, Kierkegaard et Abraham, S. 119-120.
3 So sieht es auch E. Levinas, Hegel und die Juden, in: E. Levinas, Schwierige

Freiheit. Versuch über das Judentum, Frankfurt a.M. 1992, S. 177—181.
® Eine systematische Untersuchung der Wirkungsgeschichte Kierkegaards innerhalb

des modernen Judentums liegt meines Wissens nicht vor. Zweifellos sind eine Reihe
namhafter .jüdischer' Denker - so kompliziert eine solche Kategorisierung auch
sein mag — von Kierkegaard geprägt. Ganz offenkundig gilt dies fiir Franz Rosenzweig

und Theodor W. Adorno, doch ebenso auch für Walter Benjamin, Franz
Kafka, Gershom Scholem, Maurice Blanchot - um nur einige wenige grosse Namen
zu nennen.

21



Martin Buber: Kierkegaard in einer „verfinsterten Welt"

Kierkegaard spielt eine auffallend grosse Rolle in Martin Bubers Besinnung
über das Wesen des jüdischen Glaubens.7 Dabei ist es vor allem Furcht und
Zittern, auf das Buber des öfteren verweist. In Gottesfinsternis schreibt er

etwa: „Das erste Buch Kierkegaards, des großen Erzprüfers der Christenheit
im 19. Jahrhundert, das ich als junger Mensch gelesen habe, war ,Furcht und
Zittern' [...]. Ich denke noch heute an jene Stunde zurück, weil ich damals

den ersten Anstoß erhielt, über die Kategorien des Ethischen und des

Religiösen in ihrem Verhältnis zueinander nachzudenken."8 Buber widmet in
dieser Schrift Furcht und Zittern ein eigenes Kapitel. Es trägt die Überschrift

„Von einer Suspension des Ethischen". Seine Kernthese lautet: Kierkegaards

Auslegung verweise sehr wohl auf das Wesen gläubigen Gehorsams. Aber

unsere Generation lebt in einem „Zeitalter, in dem die Suspension des

Ethischen in einer karikaturhaften Gestalt die Menschenwelt füllt [...]. Die
falschen Absoluta gebieten über die Seele, die nicht mehr fähig ist, sie durch
das Bild des Wahren in die Flucht zu treiben." Vor diesem Götzendienst gibt
es kein Entrinnen, „bis das neue Gewissen des Menschen erstanden ist".9

Kierkegaard scheint für „unsre Zeit" zu gefährlich geworden zu sein.

Wie stark der Eindruck von Furcht und Zittern auf Buber nachgewirkt
hat, kann man auch an einer kleinen Episode erkennen, die er in Begegnungen

erzählt. In Hinblick auf ein Gespräch mit einem gesetzestreuen Juden
über die Auslegung einer besonders anstössigen Bibelstelle (I Sam 15)

schreibt er dort: „Und doch kann ich auch heute noch den Abschnitt, der
dies erzählt, nicht anders als mit Furcht und Zittern lesen. Aber nicht ihn
allein. Immer, wenn ich einen biblischen Text zu übertragen oder zu
interpretieren habe, tue ich es mit Furcht und Zittern, in einer unentrinnbaren
Schwebe zwischen dem Worte Gottes und den Worten der Menschen."10

„Kierkegaards ,Allein' ist nicht mehr sokratisch; es ist abrahamisch ."

Wie viel Buber bei Kierkegaard gelernt hat — und wo er ihm andererseits mit
grossem Nachdruck widerspricht - lässt sich besonders gut an Bubers Text

7 Zu Bubers Verhältnis zu Kierkegaard vgl. R. L. Perkins, The Politics of Existence.
Buber and Kierkegaard, in: M.J. Matustik/ M. Westphal (ed.), Kierkegaard in
Postmodernity, Indiana 1995, S. 167-181. Vgl. auch H. Bergmann Die dialogische
Philosophie von Kierkegaard bis Buber, Heidelberg 1976.

8 M. Buber, Gottesfinsternis, Gerlingen 21994, S. 119.
9 M. Buber, Gottesfinsternis, S. 123-124.
10 M. Buber, Begegnungen. Autobiographische Fragmente, Heidelberg 1986, S. 75.

22



Die Frage an den Einzelnen ablesen. Buber hält dort — in Jerusalem 1936 -
ein grosses Plädoyer für Kierkegaards Kategorie des ,Einzelnen' und für dessen

Begriff von Verantwortung und von Wahrheit. „In der Krise des

Menschen", die Buber damals konstatierte, wo die Kollektivierung der Person

und die Politisierung der Wahrheit um sich greifen, seien echte Gemeinschaft

und echtes Gemeinwesen „nur in eben dem Maße zu verwirklichen, in
dem die Einzelnen wirklich werden, aus deren verantwortendem Dasein sich
das öffentliche Wesen erneut".11 So der Schlusssatz des Textes. Kierkegaard
steht deutlich im Hintergrund all dessen, was Buber über den Einzelnen vor
Gott zu sagen weiss, und nicht zuletzt ist auch sein dialogisches Prinzip',
wenn auch nicht von Kierkegaard aus entworfen, so doch aber in einigen
Passagen stark kierkegaardianisch.12

Aber Buber hat auch immer wieder mit grossem Nachdruck auf die

Grenzen von Kierkegaard hingewiesen und diese vor allem auf eine bestimmte

christliche Befangenheit Kierkegaards zurückgeführt. Sein Hauptvorwurf
an Kierkegaard — und darin kreuzt sein Weg den vieler anderer Kritiker,
auch den von Fackenheim und Levinas — bezieht sich darauf, dass Kierkegaards

Einzelner seine Gottesbeziehung auf Kosten der Beziehung zum
Mitmenschen kultiviere. Kierkegaards Denken kreise unentwegt um einen
wesentlichen Verzicht: „Dem ganzen neunzehnten Jahrhundert zum Trotz kann
ich mich nicht verheiraten" (Kierkegaard). Das aber heisst für Buber, Gott
auf die sublimste Weise missverstehen: „Gott will, daß wir durch die Reginen,

die er erschaffen hat, und nicht durch die Lossagung von ihnen zu ihm
kommen."13 Gott und Mitmensch sind keine Rivalen in meinem Verhältnis
zu ihnen. Ja, überhaupt nur in der wesentlichen Beziehung zum Anderen
findet die Gottesbeziehung ihren eigentlichen Ort. Gerade den demonstrativen

Verzicht auf die Ehe interpretiert Buber als den Versuch Kierkegaards,
sich der wirklichen Andersheit, um die es in der Gottesbeziehung geht, zu
entziehen.14 Wer eine Ehe eingegangen ist, so Buber, mache Ernst damit,
»daß der Andere ist [...], daß ich mich nicht verantworten kann ohne den
Anderen mit zu verantworten, als der mir anvertraut ist. Damit aber ist der

11 M. Buber, Das dialogische Prinzip, Gerlingen 61992, S. 267.
12 Vgl. z. B. den dort vorgetragenen Begriff der Verantwortung: M. Buber, Das Dia¬

logische Prinzip, S. 161 ff.
13 M. Buber, Das dialogische Prinzip, S. 218.
14 Buber nimmt hier durchaus den Einwand von Levinas vorweg - ungeachtet der

Differenz, die Levinas später immer meinte, zwischen sich und dem Denken von
Buber markieren zu müssen, vgl. E. Levinas, Martin Buber und die Erkenntnistheorie,

in: P.A. Schilpp/M. Friedmann (ed.), Martin Buber, Stuttgart 1963, S.

119-134.

23



Mensch entscheidend in das Verhältnis zur Anderheit getreten; und das

Grundgebilde der Anderheit [. .] ist das öffentliche Wesen".15

Buber versteht diesen Einwand gegen den „Durchdenker des Christentums"

als eine ausdrücklich jüdische Anfrage. Denn Bubers Zustimmung zu
bzw. seine Kritik an Kierkegaard sind für ihn genau durch diese Grenze

geschieden. Kierkegaards Denken steht bei Buber also zunächst fur eine in
gewisser Hinsicht jüdische Glaubenserfahrung — dann aber für dessen

fragwürdige, christliche Überbietung. Gleich auf den ersten Seiten von Die Frage

an den Einzelnen heisst es: Kierkegaards Allein-Stehen-vor-Gott sei

„abrahamisch [. .] —, und es ist christisch".16 Wohlgemerkt: „christisch", nicht
christlieh, d.h. gut ,jesuanisch', aber nicht ,paulinisch'.17 Kierkegaard
wiederhole einerseits „das uralte, mißbrauchte, entweihte, zerschlissene,
unantastbare: dem Herrn gehorchen".18 Aber die paradoxe Kierkegaardsche
Zuspitzung, der Einzelne lasse sich wesentlich nur mit Gott ein, diese

Spezifizierung einer besonderen Andersheit Gottes neben dem und sogar in Rivalität

zum anderen Mitmenschen bilde die entscheidend christliche
Differenz.19 Kierkegaard binde damit die Aufgabe, ein Einzelner zu werden, an
einen höchsten Massstab, von dem er selber immer wieder zugibt, ihm nicht
zu entsprechen. Dies mache „die Paradoxie der christlichen Aufgabe"20 aus.

15 M. Buber, Das dialogische Prinzip, S. 232. In dieser Hinsicht ergiebig wäre auch
Bubers Buch Das Problem des Menschen, Heidelberg 1954, wo er im Zusammenhang

seiner Auseinandersetzung mit Heidegger immer wieder auf Kierkegaards Ein-
fluss auf die Anthropologie der Gegenwart zu sprechen kommt. Obwohl er
Kierkegaard das Bestreben nach „Verwirklichung und Verleiblichung des Glaubens" (S.

92) bescheinigt, stünde dieser doch auch fur die verhängnisvolle individualistische
Tendenz der modernen Anthropologie. Kierkegaard sei einer der „großen
Einsamkeitsdenker des Christentums" (S. 122) gewesen. Besonders bezeichnend für Bubers
Sicht auf diese Tendenz sind die Schlusssätze seines Heidegger-Kapitels: „Als ich in
meiner Jugend Kierkegaard kennenlernte, habe ich den Menschen Kierkegaards als

den Menschen am Rande empfunden. Aber der Mensch Heideggers ist ein großer,
entscheidender Schritt von Kierkegaard aus auf den Abgrund zu, wo das Nichts
beginnt" (S. 126). Denn: „In der Welt Kierkegaards gibt es ein Du zum anderen
Menschen, das mit dem Wesen selbst gesprochen wird, wenn auch nur, um diesem
Menschen [. .] zu sagen, warum man auf das wesentliche Verhältnis zu ihm
verzichtet hat; in der Welt Heideggers gibt es kein solches Du, kein wahrhaftes, von
Wesen zu Wesen, mit dem ganzen eigenen Wesen gesprochenes Du" (S. 111).

16 M. Buber, Das dialogische Prinzip, S. 203—204.
17 Zu Bubers Verständnis des Jesuanischen' und des Paulinischen' vgl. M. Buber,

Zwei Glaubensweisen, Gerlingen 1994, besonders S. 58-120.
18 M. Buber, Das dialogische Prinzip, S. 212.
19 Bubers Kommentar: „Kierkegaard, der um die Gleichzeitigkeit' mit Jesus bemühte

Christ, spricht hier seinem Meister zuwider" (M. Buber, Das dialogische Prinzip, S.

217). Kierkegaard würde dieser Interpretation freilich nicht zustimmen.
20 M. Buber, Das dialogische Prinzip, S. 213.

24



Das Pathos des Kierkegaardschen Denkens lebe von dieser ,Abstossung', von
diesem Postulat eines unerreichbaren .Engpasses'. Im Interesse eines solchen

Sprungs komme es zur Forderung eines gewaltsamen Bruchs mit der Sphäre,
die bisher den Ort der Gottesbegegnung verbürgte. Sein Denken komme
von der „Religion als Spezifizierung"21 nicht los.

Diese Gegenüberstellung einer jüdischen und einer christlichen
Glaubensweise, die hier nur leise anklingt, ist bekanntlich in dem berühmten
Buch Zwei Glaubensweisen ausführlich dargelegt, und zwar mit Hilfe von
deutlich Kierkegaardianischen Kategorien! Das, was Buber dort als das

spezifisch Christliche (re)konstruiert, erinnert stark an Kierkegaard.22 Demnach
bestünde die christliche Pistis im Gegensatz zur jüdischen Emuna nicht nur
in jenem „vertrauenden Beharren" im Kontakt mit dem führenden und
bundschliessenden Herrn.23 Sondern bei der christlichen Pistis geht es vor
allem um eine Wende. „Die Christenheit beginnt als Diaspora und Mission."
Der Glaubende ist hier „primär ein Einzelner", und die Gemeinschaft
entsteht als „Verband der bekehrten Einzelnen".24 „An den zu Bekehrenden tritt
Forderung und Weisung, das zu glauben, was er nicht in der Kontinuität,
nur im Sprung zu glauben vermag".25 Die Pistis sei daher im Gegensatz zur
Emuna wesentlich ein „Glauben, daß f. .]". Es geht um ein „Fürwahrhalten
des bisher nicht für wahr, ja für absurd Gehaltenen, und es gibt keinen
anderen Zugang"26 zu diesem Glauben. An diesem Fürwahrhalten entscheidet

sich das ganz persönliche — weil an die Entscheidung des Einzelnen
gebundene — Heil.27 Buber scheint sich hier nicht nur an seiner Paulus-Lesart

zu orientieren, sondern vor allem an einer Kennzeichnung des Christlichen,
die massgeblich auf Kierkegaard zurückgeht.

21 M. Buber, Das dialogische Prinzip, S. 227.
22 Natürlich hängt dies auch mit der starken Orientierung Bubers an Bultmanns

Theologie des Neuen Testaments zusammen - die ihrerseits stark von einer
Kierkegaardschen Sicht auf das Christliche geprägt ist.

23 M. Buber, Zwei Glaubensweisen, S. 12.
24 M. Buber, Das dialogische Prinzip, S. 11.
23 M. Buber, Das dialogische Prinzip, S. 13.
26 M. Buber, Das dialogische Prinzip, S. 13.
27 Vgl. dazu auch in Der Weg des Menschen. Nach der chassidischen Lehre, Heidelberg

1962, S. 40: „Dies ist ja einer der Hauptpunkte, an denen sich das Christentum
vom Judentum geschieden hat: daß es für jeden Menschen sein eigenes Seelenheil

zum höchsten Ziele machte. Für das Judentum ist jede menschliche Seele ein
dienendes Glied in der Schöpfung Gottes, die durch das Werk des Menschen zum
Reiche Gottes werden soll; so ist denn keiner Seele ein Ziel in ihr selbst, in ihrem
eigenen Heil gesetzt."

25



und es ist christisch"

Und überraschenderweise bringt gerade Kierkegaard Bubers Schema des

„zwiefältigen Glaubens" auch wieder durcheinander. Zum Ende des Buches

kommt Buber zweimal direkt auf Kierkegaard zu sprechen. Buber zitiert
folgende Tagebuchnotiz Kierkegaards: „Vater im Himmel, es ist doch nur
der Augenblick des Schweigens in der Innerlichkeit des Miteinanderredens,

wenn ein Mensch in der Wüste verschmachtet, da er deine Stimme nicht
hört."28 Buber konzediert, dass dies bei Kierkegaard zwar von der persönlichen

Existenz gesagt ist, aber in diesen Belangen sei zwischen der Situation
der Person und der des Menschentums nicht zu scheiden. Dann aber könne

man sagen: „Das Gebet Kierkegaards ist, trotz seinem großen Christusglauben,

nicht paulinisch oder johanneisch, sondern jesuisch"29 — d.h. gut
„jüdisch". Offenbar bewundert Buber bei Kierkegaard eine andere, „nicht-pau-
linische"30 Art und Weise, die „unerlöste Konkretheit der Menschenwelt in
all ihren Schrecken"31 wahrzunehmen. Anstatt sich in eine individuelle
Erlösung zu flüchten, hält Kierkegaard fest am Schweigen Gottes. Buber fügt
hinzu: „wie es die unerlöste Judenseele pausenlos getan hat".32 Kierkegaards

Christusglauben ist offen dafür, eine typisch jüdische Erfahrung von
Wirklichkeit auszuhalten und auszudrücken. Wie ein in der „verfinsterten Welt
umirrende[r] Spätling"33 bekennt er mit Deuterojesaja „Wohl, du bist ein

Gott, der sich verbirgt, Gott Israels, Heiland!" (Jes 45,15). Die Rede ist von
der Gottesfinsternis, für die Kierkegaard ein Vorbote gewesen sei. Auf der

letzten Seite kommt Buber noch einmal auf ihn zu sprechen. Die „Krisis"
dieser Zeit der Gottesfinsternis besteht darin, dass das „Heilsgut des

Christentums", nämlich „die erlöste Seele", in Gefahr geraten ist. In dem Masse,

wie sich der Lebensbereich der Person nicht mehr gegen die Bestimmungsmacht

des öffentlichen Wesens behaupten könne, werde das Wesen des

28 Zitiert in: M. Buber, Zwei Glaubensweisen, S. 176.
29 M. Buber, Zwei Glaubensweisen, S. 177.
30 Das Zitat wird eingeleitet: „Daß es einen nichtpaulinischen Ausblick, also einen der

Signatur des Zeitalters überlegenen, gibt, hat schon vor einem Jahrhundert eben

Kierkegaard ausgedrückt, als er in sein Tagebuch ein Gebet schrieb, in dem es

heißt: [. .]" (M. Buber, Zwei Glaubensweisen, S. 176). Bubers Interpretation
Kierkegaards als „nicht-paulinisch" scheint jedoch wenig überzeugend. Auf jeden Fall
würde sich Kierkegaards Verständnis des Paulus überhaupt nicht mit ihr in
Einklang bringen lassen.

31 M. Buber, Zwei Glaubensweisen, S. 176.
32 M. Buber, Zwei Glaubensweisen, S. 176.
33 M. Buber, Zwei Glaubensweisen, S. 178. Diese Formulierung bezieht sich zwar

unmittelbar auf Kafka. Im Textzusammenhang tritt aber die Parallelisierung
Kierkegaards und Kafkas deutlich zutage.

26



christlichen Glaubens als Problem empfunden: „Das hat Kierkegaard vor
hundert Jahren hart und klar erkannt, ohne aber die Ursachen hinreichend

zu würdigen und den Herd der Krankheit aufzuzeigen. Es geht um das

Mißverhältnis zwischen Heiligung des Einzelnen und der hingenommenen
Unheiligkeit seiner Gemeinschaft, das sich mit Notwendigkeit auf die innere
Dialektik der Menschenseele überträgt. Das Problem, das sich hier erhebt,
weist auf die angestammte Aufgabe Israels hin - und auf dessen Problematik".34

Bubers Verhältnis zu Kierkegaard folgt damit der Maxime, die er

Juden und Christen überhaupt zuweist: Sie hätten „einander Ungesagtes zu

sagen und eine heute kaum erst vorstellbare Hilfe einander zu leisten".35

Emil L. Fackenheim: Furcht und Zittern, ein Jude zu sein

Einen wesentlich kritischeren Blick auf Kierkegaard in Bezug auf dessen

Verhältnis zum jüdischen Denken wirft der jüdische Theologe und Philosoph

Emil L. Fackenheim.36 Kierkegaards kompromissloser Individualismus,
so heisst es dort programmatisch, stehe in einem deutlichen Kontrast zum
jüdischen Glauben. „Can a Jew find comfort in Kierkegaard's Abraham?"37

Fackenheim würde dies bestreiten.

Fackenheim liest Furcht und Zittern als eine Auseinandersetzung
Kierkegaards mit Kants Pflichtbegriff. Aber auch wenn Kierkegaard den abra-

hamitischen Glauben gegenüber Kants Angriffen zu rehabilitieren versucht,

so müsse man doch eher sagen, dass Kant die interessanteren Fragen an das

Judentum stellt.38 Zwar verwirft Kant rigoros jedes Recht Abrahams, sich auf
ein göttliches Gebot zum Opfer zu berufen. Aber Kierkegaards Lobrede auf
Abraham kann einen modernen Juden genauso wenig trösten. Nicht inwiefern

die Gottesbeziehung das (moralische) Gesetz suspendiert, ist das jüdische

Problem, sondern inwiefern das Gesetz, d. h. die Kantische Moralität,
gleichzeitig als offenbart gedacht werden könne.39 Dass die Akedah keine

gegenwärtige Möglichkeit gläubigen, d.h. gesetzestreuen, jüdischen Lebens

bilden kann, ist — so wie bei Kant — auch Fackenheims tiefe Überzeugung.

34 M. Buber, Zwei Glaubensweisen, S. 182-183.
35 M. Buber, Zwei Glaubensweisen, S. 183.
36 E. Fackenheim, Encounters between Judaism and modern Philosophy. A Preface to

Future Jewish Thought, New York 1973. Zur Kierkegaard-Interpretation von Fak-
kenheim vgl. W.A. Shearson, The Fragmented Middle. Hegel and Kierkegaard,
in: L. Greenspan/G. Nicholson (ed.), Fackenheim. German Philosophy andJewish
Thought, Toronto usw. 1992, S. 64-89, hier S. 64ff.

37 E. Fackenheim, Encounters, S. 35.
38 Vgl. E. Fackenheim, Encounters, S. 37.
39 Vgl. dazu E. Fackenheim, Encounters, S. 37-53.

27



Abrahams ,Lohn': die Gabe der Tora

Kierkegaards Lob Abrahams steht, nach Fackenheim, in einem deutlichen
Kontrast fast zur gesamten jüdischen Tradition. Ich formalisiere drei Aspekte
dieses Gegensatzes, die sich in gewisser Hinsicht mit Bubers Anfragen dek-
ken:

1. Der Gegensatz beginne schon dort, wo Kierkegaard den grössten Wert
auf die Einsamkeit des Glaubensritters legt. Die Tora dagegen verbindet
gerade die Mitglieder der Bundesgemeinschaft miteinander. Selbst der
Abraham der Midraschim ist nicht gänzlich allein. Er muss kommunizieren,

und er tut dies im Midrasch tatsächlich: vor allem mit Isaak.40

2. Warum ist der Kierkegaardsche Abraham gehorsam? Fackenheim zitiert
folgende Passage aus Furcht und Zittern: „Um Gottes willen und in Eins
damit um seiner selbst willen. Um Gottes willen tut er es, weil Gott
diesen Beweis seines Glaubens heischt, um seiner selbst willen tut er es,

um den Beweis zu führen".41 Um seiner selbst willen: Nach Fackenheim

gibt es keine Passage, die jeder Form von jüdischer Religiosität fremder
sein könnte. Für den midraschischen Abraham könne der „Zweck" der

Prüfung niemals eine private Angelegenheit zwischen ihm und Gott sein.

Unter keinen Umständen könne es um sein eigenes Seelenheil dabei
gehen: „Again under no circumstances, for he who was to die contented in
the knowledge that Isaak would live could not possibly cherish his own
soul above his son's life. [. .] any Jewish Abraham to be left without
knowledge of a purpose is far better than to be given this purpose".42

3. Was ist also Abrahams ,Lohn'? Für Kierkegaard sei dies ein Geschehen
allein zwischen Abraham und Gott. Im Midrasch hingegen betrifft Abrahams

Gehorsam alle zukünftigen Generationen Israels und in eschato-

logischer Hinsicht sogar alle Völker. Er zitiert einen Midrasch, wo Gott
Abraham erklärt: Es war mein Wunsch, daß die Welt erfahren sollte, daß
ich nicht ohne Grund dich erwählt habe aus allen Nationen. Nun gibt es das

Zeugnis unter den Menschen, daß du Gott gefürchtet hastf Der ,Lohn'
Abrahams ist Gottes Bund mit Israel. Und dies bedeutet nichts anderes

als die Gabe der Tora.

4° Vgl. E. Fackenheim, Encounters, S. 65.
4J S. Kierkegaard, Furcht und Zittern, S. 64.
42 E. Fackenheim, Encounters, S. 65.
43 Zitiert bei E. Fackenheim, Encounters, S. 65.

28



Von daher löst sich für Fackenheim der Widerspruch zwischen dem
absoluten Verbot der Tora zu töten und dem Zeugnis von Abraham: für den

Midrasch sind diejenigen, die die Tora halten, also diejenigen, die Abraham
nicht folgen, Kinder Abrahams. Für Kierkegaard dagegen sei jeder Gläubige
ein potentieller Abraham, sei er Kind Abrahams, indem er handelt wie jener.

„For Kierkegaard, the ethical is actually suspended in the Akedah, and

potentially suspended for every knight of faith after Abraham. In Judaism,
the Torah ends the possibility of any such suspension [...]. In short, whereas

Kant bids Jewish thought to reject even the original Akedah. Kierkegaard
demands of Jewish thought the eternal perpetuation of its possibility.
Whereas Kant will not let the Torah rest on Abraham's merit, Kierkegaard
would rob us of the Torah, which forbids child sacrifice".44

Warum also achtet ein Jude Abraham - wenn er auch jedes gegenwärtige

Kindsopfer für verboten hält? Weil die Akedah steht für die immer wieder

neu in Kraft gesetzte Gabe der Tora: dafür, dass durch sie alle nur menschlichen'

Werte in Frage gestellt werden bei gleichzeitiger Anerkennung, dass

gewisse Dinge nicht länger in Frage stehen - um auf diese Weise die wahre

Humanität zu empfangen.45 Für den jüdischen Glauben gilt: „The Akedah is

present for him as a past, perpetuelly reenacted and superseded".46

Das Ende des Martyriums

Nun gibt es allerdings auch jene andere Überlieferung in den rabbinischen

Quellen, die die bisher vorgetragene Deutung noch nicht erfasst: Die Akedah

wurde sehr wohl auch verstanden als gegenwärtige Realität, als Urbild des

(jüdischen) Martyriums zur Heiligung des Namens (Kiddush Haschern). Und
diese scheint auf den ersten Blick Kierkegaard wesentlich näher zu kommen.
Fackenheim fragt daher mit Bezugnahme auf derartige rabbinische Texte:
Sollen wir jene jüdischen Märtyrer also als „Kierkegaardsche Glaubensritter"
verstehen?47 Doch auch dies bestreitet Fackenheim. Das jüdischen Kiddush
Haschern liesse sich in den Kategorien von Kierkegaards Denkens gerade
nicht erfassen.

Als Beispiel nimmt er Kierkegaards Text „Hat ein Mensch das Recht,
sich für die Wahrheit totschlagen zu lassen?". Dieser Text spricht, trotz
seines allgemeinen Titels, ausschliesslich von einem christlichen Martyrium.

44 E. Fackenheim, Encounters, S. 63.
45 E. Fackenheim, Encounters, S. 70.
46 E. Fackenheim, Encounters, S. 70.
V E. Fackenheim, Encounters, S. 71.

29



Juden kommen in diesem Text gar nicht vor, höchstens als diejenigen, die

Christus getötet haben.48 „But, for all this, are his reflections on Christian

martyrdom relevant to Jewish martyrdom? They are not. [. .] For the Jewish

situation they are without substance and relevance".49 Warum? Kierkegaards

Überlegungen kreisen um die Frage, ob ein gegenwärtiger Christ dem
anderen Christen gegenüber das Recht hat, eine Auseinandersetzung um die

Wahrheit unter Einsatz seines Lebens zu führen. Aber hatten die jüdischen
Märtyrer, so fragt Fackenheim, eine solche Wahl?

„They were being singled out, and had the choice only between faithfulness

unto death and total apostasy. In choosing death, did they witness to
'absolute Truth' against total falsehood? Although given every reason to
consider Christianity false, they made no necessary judegment about the

Christianity of Christians but only about their own Judaism: they must
remain faithful to the divine-Jewish convenant. Could each person choose as

an individual? They were singled out as a community, with fathers facing a

necessity never dreamt of by Kierkegaard - that of choosing with and in
behalf of their children".50

Lediglich Kierkegaards Frage, ob ein Mensch nicht überhaupt schon
dadurch Gott versuche, dass er seinen Tod wolle, dass er ihn akzeptiert zugunsten

der Wahrheit, scheint Fackenheim für Juden anwendbar. Und hierbei
wendet er sich nun auch entschieden gegen jede Verklärung des jüdischen
Kiddusch Hashem. Nach Auschwitz ist diese Deutung der Akedah nicht mehr
erlaubt. Jüdisches Überleben steht über allem anderen Gehorsam: „Jewish life
is more sacred than Jewish death, even if it is for the sanctification of the

divine name".51 Darin vernimmt Fackenheim „die gebietende Stimme von
Auschwitz". Durch Auschwitz sei „wenn nicht die christliche, so doch die

jüdische Verherrlichung des Martyriums von Grund auf erschüttert —

vielleicht für immer. Bemerkung dazu: „Dies steht im Gegensatz zu Sören

Kierkegaards Furcht und Zittern"N

Vgl. dazu S. Kierkegaard, Zwo kleine ethisch-religiöse Abhandlungen, in: S.

Kierkegaard, Kleine Schriften 1848—49 (Gesammelte Werke, Abt. 21/23) Gütersloh

1984, S. 86.89 und öfter.
49 E. Fackenheim, Encounters, S. 74.
5° E. Fackenheim, Encounters, S. 75.
51 E. Fackenheim, Encounters, S. 77.
52 E. Fackenheim, Die gebietende Stimme von Auschwitz, in: M. Brocke/H. Jo-

chum (ed.), Wolkensäule und Feuerschein. Jüdische Theologie des Holocaust, Gütersloh

1993, S. 73-110, hier S. 84.

30



Furcht und Zittern nach Auschwitz

Fackenheim liest Kierkegaard nach Auschwitz. Ahnlich wie Buber, wie Le-
vinas und viele andere ist er davon überzeugt, dass ein Denken in den

Bahnen Kierkegaards — denn er geht nicht so weit, dies mit dem christlichen
Glauben überhaupt gleichzusetzen53 — zu einer gefährlichen Destruktion der
Moral und Humanität führt, dass das Christentum Kierkegaards nicht wirklich

in der Lage ist, die Humanität Gottes zu bezeugen. Er verweist dabei auf
die Figuren in Kierkegaards Denken, die auch schon Buber kritisierte: die
scheinbare Loslösung der Gottesbeziehung von der Tora, der Individualismus

in der Heilszusage, das Bestehen auf einem ,Glauben, dass ..." im
Bezeugen der Wahrheit.

Aber andererseits ist auch Fackenheims Argumentation stärker an
Kierkegaard orientiert, als es bisher den Anschein hat. Eigentümlicherweise wird
gerade die jüdische Existenz nach Auschwitz von Fackenheim wieder in
starker Anlehnung an Kierkegaard beschrieben. So liest man etwa an gleicher
Stelle auch: „Sören Kierkegaards ,Glaubensritter' sah sich gezwungen, auf
dem Weg, der Abraham zum Berg Moria führte, wo Isaaks Opferung
stattfinden sollte, nachzufolgen. Ein Jude von heute ist gezwungen, dem Weg zu
folgen, der seine Brüder nach Auschwitz führte. [. .] Ihn wieder zu begehen
bedeutet, den Tod zu durchleben".54 Nur aus einer solchen wesentlichen
Trauer heraus könne auch jüdisches Leben gewählt werden. Die Juden seien

durch diese gebietende Stimme von Auschwitz auf besondere Weise
ausgesondert^ Dieses Leben ist ständig von einem Wahnsinn56 bedroht. Jüdischer
Existenz ist es geboten, auf „einsamen Posten"57 auszuharren und Zeuge zu
sein vor den Völkern: „Der Jude nach Auschwitz ist ein Zeuge für das

Ausharren. Er ist durch Widersprüche ausgesondert, die in der Welt nach
dem Holocaust weltweite Widersprüche geworden sind".58 Fackenheim stellt
sein ganzes Nachdenken unter die Frage: „Aber könnte es nicht sein, daß aus

gutem Grund Furcht und Zittern und ein erdrückendes Gefühl der
außerordentlichen fürchterlichen Verantwortung für vier Jahrtausende jüdischen
Glaubens es sind, die das jüdische theologische Denken wie Hiob in Schweigen

verharren ließen und uns davon abhalten, jetzt, da es unvermeidlich

53 „Kierkegaard uncompromising individualism clearly contrasts with the Christian as

well as the Jewish faith" (E. Fackenheim, Encounters, S. 36).
54 E. Fackenheim, Die gebietende Stimme, S. 102.
53 E. Fackenheim, Die gebietende Stimme, S. 97.
56 E. Fackenheim, Die gebietende Stimme, S. 104.
57 E. Fackenheim, Die gebietende Stimme, S. 104.
58 E. Fackenheim, Die gebietende Stimme, S. 107.

31



geworden ist zu sprechen, uns voller Anmassung in Dinge einzumischen, vor
denen wir eine heilige Scheu empfinden?"59

Fackenheims Theologie ist durchaus auch als ein Gespräch mit Kierkegaard

zu lesen. Jüdischer Glaube - und im besonderen: nach Auschwitz -
findet sich in einer ganz ähnlichen Situation vor wie der, von der die Kier-
kegaardschen Begriffe Verantwortung, Zeugnis, das Leben auf vorgeschobenem

Posten und Glauben in Furcht und Zittern Rechenschaft ablegen
wollen. Fackenheim hat diese Nähe von jüdischem Denken und einem Kier-
kegaardschen Existentialismus an anderer Stelle nachdrücklich unterstrichen:

„To look for a Jewish existentialism is nothing more than to take Kierkegaard's

insight seriously".60 Ein existentialistischer Denker ist kein Mensch-

im-Allgemeinen. Er wiederholt und durchlebt damit alle Paradoxien der

jüdischen Partikularität. Wenn ein Jude Kierkegaard liest, könnte sich somit

folgende Situation ergeben: „indeed, that he will heed the general existentialist

maxim, and test in the light of his Jewish particularity any universal

that might come on the scene and challenge it. Such a testing might well

spell the end of that long tutelage of modern Jewish to modern philosophical
thought [...]. Its effect might be to liberate Jewish thought for a task awaiting

it in the modern world".61

Emmanuel Levinas: Der „Kierkegaardsche Gott"
als eine Weise der Wahrheit

Interessanterweise kommt auch der jüdische Philosoph und Talmud-Ausleger

Emmanuel Levinas, wenn es um die Gegenüberstellung von jüdischer
und christlicher Denkweise geht, mit grosser Regelmässigkeit und
Selbstverständlichkeit auf Kierkegaard zu sprechen.62 Und auch bei Levinas geht es

dabei um ein ,Denken nach der Schoa',63 das Anfragen an den christlichen

59 E. Fackenheim, Die gebietende Stimme, S. 80.
6° E. Fackenheim, Encounters, S. 201.
6! E. Fackenheim, Encounters, S. 202.
62 Levinas hat sein ursprünglich sehr kritisches Verhältnis zu Kierkegaard in zwei

kleinen Texten aus dem Jahre 1963 und 1966 näher formuliert, vgl. E. Levinas,
Noms propres, Paris 1976, S. 77-87 bzw. 88-92. Zur Interpretation dieser Texte,
die eine eigene Auslegung der „Bindung Isaaks" bieten, sei auf die in der Anm. 2
erwähnte Arbeit Läßt sich Glauben wiederholen?, S. 132-140 verwiesen. Vgl. dazu

M.J. Ferreira, Asymmetrie and Self-Love: The Challenge to Reciprocity and

Equality, in: Kierkegaard Studies: Yearbook 1998, S. 41-59.
63 Vgl. W. Stegmaier, Ethischer Widerstand. Zum Anfang der Philosophie nach der

Schoa im Denken von Emmanuel Levinas, in: Trumah 6 (1997), S. 37-59.

32



Denker Kierkegaard richtet. Man kann dies besonders gut an Levinas' Aufsatz

„Rätsel und Phänomen" ablesen.64

Gott incognito

Levinas' Ausgangspunkt ist seine Grundthese, dass die Philosophie als

„vernünftige Rede" ausgerichtet sei auf das, was sich zeigt, „infolgedessen auf die

Gegenwart":65 Philosophie ist Seinsverständnis oder Ontologie oder

Phänomenologie. Demgegenüber füge sich die Rede vom .Sein' Gottes niemals in
die Struktur phänomenologischen Denkens. Gott tritt in Erscheinung, „ohne
zu erscheinen".66 Das Denken des Glaubens hat es mit einem „Rätsel" zu
tun, das die vernünftige Rede „verwirrt", ohne in eine neue Ordnung
aufgenommen werden zu können. Ein Rätsel, das nur auf eine Weise gesagt
werden kann, die zugleich den Rückzug des Gesagten bestätigt. Ein solches

Denken denkt einen Gott, „der im Exil"67 ist, der um meine Anerkennung
nachsucht und „dennoch zugleich das Inkognito"68 wahrt. Sich in der Armut
der Exilierten zu zeigen heisst, den Zusammenhalt des Universums zu sprengen,

ohne sich in ihm einzureihen. Gott ist absolut störend.

An dieser Stelle nun kann sich Levinas offenbar ohne Vorbehalte auf
Kierkegaard beziehen.69 Der „kierkegaardsche Gott" scheint weitestgehend
der von Levinas gesuchten neuen Modalität des Denkens zu entsprechen.
Kierkegaards Begriff von Offenbarung kreise ebenfalls um dieses Incognito
einer Wahrheit, die im Namen der .vernünftigen Rede' verfolgt wird.

„Der Gott, der gesprochen hat, hat nichts gesagt, ist incognito
vorübergegangen; alles im Lichte des Phänomens widerlegt, dementiert, verdrängt,
verfolgt ihn. Der kierkegaardsche Gott, der sich nur offenbart, um verfolgt

64 E. Levinas, Rätsel und Phänomen, in: E. Levinas, Die Spur des Anderen. Unter¬

suchungen zur Pänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg, München 21987, S.

236—260. Vgl. M. Westphals Kommentar dieses Textes, der ihn als den am meisten

„Kierkegaardianischen" von allen Levinas-Aufsätzen bezeichnet: M. West-
phal, The Transparent Shadow: Kierkegaard and Levinas in Dialog, in: M.J. Ma-
tustik/M. Westphal (ed.), Kierkegaard in Post-Modernity, Indiana 1995, S. 265-
282.

65 E. Levinas, Rätsel und Phänomen, S. 236.
66 E. Levinas, Rätsel und Phänomen, S. 246.
67 E. Levinas, Rätsel und Phänomen, S. 245.
68 E. Levinas, Rätsel und Phänomen, S. 246.
69 Westphal sieht in Levinas' Vorgehen eine deutliche Analogie zu Kierkegaards Stra¬

tegie in den Philosophischen Brocken-, Beiden geht es darum, das Andere des

philosophischen Diskurses von Piaton bis Hegel zu denken. Levinas' .Rätsel' ist wie
Kierkegaards .Paradox' das, was ein Denken als Anamnesis ausgeschlossen hat.
Interessanterweise findet Levinas dieses Ausgeschlossene in der jüdischen Tradition,
während Climacus gerade auf die Inkarnationschristologie rekurriert.

33



und verleugnet zu werden, der sich nur offenbart in dem Maße, in dem er

fortgejagt wird, dergestalt, daß die Subjektivität, verzweifelt in ihrer Einsamkeit,

in der diese unbedingte Demut sie läßt, gerade der Ort selbst der

Wahrheit wird — der kierkegaardsche Gott ist nicht nur Träger gewisser
Attribute der Demut, sondern eine Weise der Wahrheit; diese Wahrheit
wird nicht bestimmt durch das Phänomen, durch Gegenwart und
Gleichzeitigkeit; sie mißt sich nicht an der Gewißheit. Es ist eine Wahrheit, die

nicht auf das Phänomen zurückgeführt werden kann. Daher ist sie wesentlich

für eine Welt, die nicht mehr zu glauben vermag, daß die Bücher über

Gott die Transzendenz als Phänomen und das Ab-solute als Erscheinung
bezeugen".70

Auf seine Weise unterstreicht also Levinas Kierkegaards Aktualität. Sein

Denken sei wesentlich für eine bestimmte Erfahrung Gottes: und zwar
angesichts von dessen Nidht-Phänomenalität, wie sie besonders im „moralischen
Verhalten der Welt"71 offensichtlich ist. In vergleichbarer Weise kommt
Levinas auch in dem Vortrag „Menschwerdung Gottes?"72 auf Kierkegaard
zu sprechen. „Zweifellos ist Kierkegaard derjenige, der die von dem Thema
der Demut Gottes vermittelte philosophische Vorstellung der Transzendenz

am besten verstanden hat".73 Die verfolgte Wahrheit sei für ihn eben weit
mehr als nur eine schlecht erforschte Wahrheit. Kierkegaards Denken stehe

für die den Glauben kennzeichnende „positive Großzügigkeit der Ungewißheit".74

Von daher löse Kierkegaard es vorbildlich ein, was es bedeutet, den

Gedanken der „Menschwerdung Gottes" philosophisch ernst zu nehmen.
Levinas wird diesbezüglich jedoch auch eine grundsätzliche Anfrage an

Kierkegaard richten. Doch sind noch kurz weitere würdigende Aspekte über
letzteren anzufügen.

Eigentlich ist es bemerkenswert, wie stark sich Levinas in „Rätsel und
Phänomen" an Kierkegaard anlehnen kann. Vor allem dessen Begriff der

70 E. Levinas, Rätsel und Phänomen, S. 247.
71 E. Levinas, Rätsel und Phänomen, S. 237.
72 E. Levinas, Menschwerdung Gottes?, in: E. Levinas, Zwischen uns. Versuche über

das Denken an den Anderen, München 1995, S. 73-82.
73 E. Levinas, Menschwerdung, S. 77.
74 E. Levinas, Menschwerdung, S. 76. Vgl. dazu auch Levinas' Bezugnahme auf

Kierkegaard in „Hermeneutik und Jenseits" (enthalten in: Wenn Gott ins Denken
einfiillt. Diskurse über die Betroffenheit von Transzendenz, Freiburg, München 1988,
S. 132-149), S. 147: Kierkegaard habe das Begehren philosophisch rehabilitiert.
Im Gegensatz zu einem an der Befriedigung orientierten Denken erkennt Kierkegaard

in der Unerfülltheit den positiven Ausdruck der Gottesbeziehung. „Er ist
damit der erste Philosoph, der Gott denkt, ohne ihn von der Welt aus zu denken.
[. .] Das Begehren ist hier nicht ein Mangel."

34



Subjektivität, dessen „Heilsegoismus" an anderer Stelle von Levinas so scharf
kritisiert wurde,75 rückt jetzt ganz in den Horizont ein, in dem Levinas das

„inspirierte Subjekt" zu denken versucht.76 Kierkegaard habe jene Subjektivität

geahnt, die sich ganz der Verantwortung dem Anderen gegenüber
verpflichtet weiß:

„Aber das Rätsel betrifft die Subjektivität, die allein seine Einflüsterung
festzuhalten vermag [...], diese Einflüsterung, versucht man sie zum
Gegenstand einer Mitteilung zu machen, wird so schnell dementiert, daß diese

Ausschließlichkeit den Sinn einer Vorladung erhält, die allein ein Wesen von
der Art einer Subjektivität vorrufen kann. Geladen, um vor Gericht zu
erscheinen, zu einer unaufhörlichen Verantwortung aufgerufen — wogegen sich

die Entbergung des Seins mit Wissen und vor den Augen der Allgemeinheit
vollzieht — ist die Subjektivität der Partner des Rätsels und der Transzendenz,

die das Sein verwirrt. [. .] Hier bedarf es, wie wir gesagt haben,

jemandes, der nicht mehr mit dem Sein verwachsen ist und der auf eigenes

Risiko und auf eigene Gefahr hin dem Rätsel antwortet und die Anspielung
aufnimmt: Es bedarf der Subjektivität, die allein ist, einzig, verschwiegen wie

Kierkegaard sie geahnt hat."77

Inkarnation oder Messianismus

Allerdings fällt bei dieser Bezugnahme auf Kierkegaard auf, dass Levinas
diesen „kierkegaardschen Gott" ganz von seiner christologischen Begründung

bei Kierkegaard abzukoppeln scheint oder diese zumindest wesentlich

umdeutet. Levinas interessiert sich mehr für jene „formelle Idee einer Wahrheit",

die abgelöst wird vom christlichen „Heilsdrama". Ausdrücklich heisst

es: „Jenseits des Heilsdramas, das für Kierkegaard, den christlichen Denker,
sich in der Existenz abspielte, die er fixiert und beschrieben hat, scheint uns
sein eigentlich philosophisches Werk in der formellen Idee einer Wahrheit

zu liegen, die im Namen der universal evidenten Wahrheit verfolgt wird, in
der formellen Idee eines Sinns, der in einem Sinn verblaßt, eines Sinnes, der

75 Vgl. E. Levinas, Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, Freiburg,
München 1993 S, 444.

76 Vgl. dazu E. Dirscher, Das inspirierte Subjekt bei Emmanuel Levinas - eine

Inspiration für die christliche Theologie?, in: J. Wohlmuth (ed.), Emmanuel
Levinas. Eine Herausforderung für die christliche Theologie, Paderborn usw. 1998, S.

163-174.
77 E. Levinas, Rätsel und Phänomen, S. 253.256-257. Vgl. E. Levinas, Zwischen

uns, S. 79ff.

35



also schon vorübergegangen ist und verjagt, der die unverrückbare Gleichzeitigkeit

des Phänomens zerbricht" 78

Man wird hinzufügen müssen, dass dieses „jenseits" nicht nur das

Absehen von der theologischen Begründung zugunsten einer ,rein philosophischen'

Argumentation meint, sondern es geht Levinas um ein „jenseits" zur
christlichen Perspektive Kierkegaards. Nicht zufällig wird der Begriff der

Gleichzeitigkeit im eben zitierten Satz hervorgehoben. Dieser Schlüsselbegriff
für die kierkegaardsche Christologie wird offenbar für unvereinbar gehalten
mit der Levinasschen Diachronie, die jede Beziehung zur Transzendenz Gottes

bzw. zur Andersheit des Anderen prägt. Damit die Andersheit, die die

Ordnung stört, nicht sogleich vereinnahmt wird, damit der Horizont des

Jenseits tatsächlich offen bleibt, kommt bei Levinas alles darauf an, dass das

,Erscheinen' Gottes bereits ,Abwesenheit' ist. Das Sich-Losreissen von der

Ordnung muss in einem ausserordentlichen Anachronismus dem Eintritt in
die Ordnung vorausgehen. Es erfordert eine Vergangenheit, die quasi nie

Gegenwart war. Das ist die Levinassche Denkfigur der Spur. Gottes
Transzendenz entzieht sich jeder Gleichzeitigkeit. Also auch der von Kierkegaard
geforderten?

Man könnte sich hier sehr wohl fragen, ob nicht auch Kierkegaards

Dringen auf die Gleichzeitigkeit mit Christus einem ähnlichen Impetus folgt.
Kierkegaards „Gleichzeitigkeit" forderte ja gerade, die Erfahrung des Incognito

Gottes in Christus, d. h. dessen Entzogenheit für jedes sich vergewissernde
Wissen als gegenwärtige Erfahrung zu wiederholen. Es geht ihm darum, sich

in der Gegenwart der Entzogenheit Gottes, die als solche den Glauben erst

ermöglicht, auszusetzen. Der inkarnierte Gott bleibt auch bei Kierkegaard
wesentlich ein „Geheimnis, durch das alles offenbar worden, jedoch im
Geheimnis",79 eben ein „Rätsel".80 Die wahre „Gleichzeitigkeit mit Christus"
will also die wesentliche Entzogenheit Gottes gerade in seiner Offenbarung
sicherstellen.

Genau hier aber scheint Levinas' Anfrage an die Kierkegaardsche Lehre

von der ,Menschwerdung Gottes" anzusetzen. In einem Vortrag von Levinas,

der den Titel trägt: „Menschwerdung Gottes", heisst es: „Liest man
Kierkegaard, so kann man sich sogar fragen, ob diejenige Offenbarung, die

ihre Herkunft nennt, nicht dem Wesen der transzendentalen Wahrheit
widerspricht, weil allein dadurch sie ihre machtlose Autorität gegen die Welt

78 E. Levinas, Rätsel und Phänomen, S. 247.
79 S. Kierkegaard, Einübung im Christentum (Gesammelte Werke, Abt. 26), Güters¬

loh 31995, S. 137.
80 S. Kierkegaard, Einübung im Christentum, S. 129.

36



behaupten würde. Man kann sich fragen, ob der wahre Gott jemals sein

Inkognito lüften kann, ob die ausgesprochene Wahrheit nicht sogleich als

nicht ausgesprochen erscheinen müßte [...]. Nicht die historische Gegenwart

ist das rätselhafte Zwischen eines erniedrigten und transzendenten Gottes,

sondern das Antlitz des Anderen."81

Der ausgezeichnete ,Ort' der Begegnung mit der Transzendenz Gottes,
die sich jeder Aneignung durch das Denken der Immanenz entzieht, ist das

Antlitz des Nächsten: „Ein Du schiebt sich zwischen das Ich und das

absolute Es".82 Und vielleicht käme so, scheint Levinas zu fragen, Kierkegaards

Anliegen besser zu seinem Recht.

Ein Gott für Erwachsene

Es handelt sich hierbei letztlich um das, was Levinas als die eigentümlich
jüdische Erfahrung des Glaubens der christlichen Theologie entgegenzusetzen

versucht. Besonders gegenüber Kierkegaard — so als stünde er für das

Paradigma des Christlichen - ist dies von Levinas immer wieder vorgebracht
worden.

So z. B. in „Die Thora mehr lieben als Gott", wo sich der Leser in
demselben Zusammenhang bewegt, der auch Fackenheims Kierkegaard-Lektüre

leitete. Levinas schildert dort in eindrücklicher Weise, was für ihn
Gottesglaube nach Auschwitz bedeutet. Im Anschluss an den (fiktiven) Bericht
eines Uberlebenden aus dem Warschauer Getto stellt er sich die Fragen:
„Was bedeutet dieses Leid der Unschuldigen? Zeugt es nicht von einer Welt
ohne Gott [. .]?" Aber jener Augenzeuge verspürt die Gewissheit Gottes

„unter einem leeren Himmel mit neuer Kraft. Denn wenn er so allein
existiert, dann deshalb, um auf seinen Schultern die ganze Verantwortung Gottes

zu spüren. Es gibt auf dem Weg, der zu dem einen Gott führt, eine

Station ohne Gott. [. .] Ein Gott für Erwachsene manifestiert sich gerade

durch die Leere des kindlichen Himmels. Es ist der Augenblick, da Gott sich

von der Welt zurückzieht und sein Antlitz verhüllt".83 Levinas unterstreicht,
dass es sich hierbei um einen „spezifisch jüdischen Sinn des Leidens" handelt,

das in keinem Augenblick den Wert „einer mystischen Buße für die

Sünden der Welt gewinnt".84 Allerdings könnte man bei einem solchen
Verständnis von Leiden durchaus auch an Kierkegaard denken. Und Levinas

81 E. Levinas, Zwischen uns-, S. 79.
82 E. Levinas, Zwischen uns, S. 79.
83 E. Levinas, Die Thora mehr lieben als Gott, in: E. Levinas, Schwierige Freiheit, S.

110.
8^ E. Levinas, Die Thora mehr lieben als Gott, S. 111.

37



scheint dies auch zu tun. Denn ganz unvermittelt hält er es für nötig,85 genau
diese Assoziation abzuweisen:

„Ist ein Gott möglich, der sein Antlitz verhüllt und als gegenwärtig
innerlich erkannt wird? Handelt es sich um eine metaphysische Konstruktion,
um einen paradoxalen Salto mortale nach Kierkegaards Geschmack? Wir
meinen, daß sich darin im Gegenteil die besondere Physiognomie des

Judentums äußert: das Verhältnis zwischen Gott und dem Menschen ist keine
sentimentale Kommunion in der Liebe eines inkarnierten Gottes, sondern
eine Beziehung zwischen Geistern vermittels einer Belehrung, der Thora. Es

ist gerade ein nichtinkarniertes Wort Gottes, das von einem lebendigen Gott
unter uns zeugt. Das Vertrauen in einen Gott, der sich durch keine irdische

Autorität kundtut, kann nur auf der inneren Evidenz und dem Wert einer

Belehrung beruhen."
Die Kennzeichnungen Kierkegaards bzw. des Christentums sind hier

nicht im einzelnen zu diskutieren. Dass es sich für Kierkegaard um keine

„sentimentale Kommunion" handelt, sondern um Ärgernis und Wagnis,
wenn er sich auf das Paradox des Gottmenschen bezieht, dass es in der
Inkarnation gerade nicht um eine „irdische Autorität", sondern um das

Inkognito Gottes ging - das liesse sich leicht zeigen.
Viel entscheidender ist es aber, sich von Levinas - ähnlich wie von Buber

und Fackenheim - auf bestimmte Motive hinweisen zu lassen, die Kierkegaard

und vielleicht die christliche Theologie überhaupt noch einmal in
einem neuen Licht erscheinen lassen. Und dazu könnte Levinas' Vorbehalt

gegenüber dem Gedanken der Inkarnation auf jeden Fall gehören. Woran
ihm dabei nämlich vor allem liegt, ist nicht nur die Frage, ob die Transzendenz

Gottes in der Vorstellung der Inkarnation hinreichend gewahrt ist,
sondern noch mehr die Frage, welche Rolle der oder die Nächste im
Geschehen dieser inkarnations-theologisch vermittelten Gottesbeziehung spielt.

85 Diese Abwehr Kierkegaards hat bei Levinas freilich etwas auffallend Schematisches.
Immer wenn es darum geht, eine bestimmte Berührung mit christlichen Denkfiguren

abzuweisen, fällt unvermittelt der Name Kierkegaard. So z. B. auch in dem
Aufsatz „Ethik und Geist" (1952), wo es um die Frage geht, ob das Judentum
neben der blossen „jüdischen Moral" nicht auch noch anderer, „religiöser Kategorien"

bedürfe. Levinas kürzt ab und fragt: „Kann demnach eine jüdische Erneuerung

unter dem Zeichen des Irrationalen, des Numinosen, des Sakramentalen
erfolgen? Denn eben dies sind die religiösen Kategorien, nach denen man für sich
sucht. Wir brauchen eine eigene heilige Theresa! Kann man ohne Kierkegaard noch
Jude sein? Glücklicherweise gab es den Chassidismus und die Kabbala! Keine
Angst: man kann [. .]" (E. Levinas, Schwierige Freiheit, S. 11-20, hier S. 14).

38



Levinas' Einwand gegen Kierkegaard könnte man vielleicht wie folgt
formulieren: Ein Gott, der sich als Inkarnierter präsentiere und in der

Repräsentation dieser Inkarnation erfahren werde, erlaube letztlich eine intime
dialogische Beziehung zwischen Gott und Mensch, aus der der Nächste

ausgeschlossen bleibe. Levinas fordert dagegen: Religiöse Begriffe dürfen nicht
verstanden werden als Aussagen über Gott oder über mein Verhältnis zu
Gott, sondern sie sind erst konkret verstanden in der asymmetrischen Beziehung

zwischen mir und dem Anderen.86 Was bedeuten Begriffe wie
„Offenbarung", „Gnade", „Heil" usw. in diesem Sinne? Die Levinassche Pointe

liegt demnach darin, dass es religiöse Begriffe nicht mit Aussagen über den

Menschen zu tun haben, auch nicht über mich als Einzelnen, sondern über
mich in meiner Verpflichtung gegenüber der absoluten Andersheit des Nächsten.

In diesem Ereignis habe ich es mit Gott zu tun.87 D.h.: Die Gottesbeziehung
kann nie dazu herangezogen werden, mich gegen diese Andersheit zu
versichern, sie zu relativieren. Der jüdische Messianismus — der die Vorstellung
umfasst, dass man es in jedem Menschen mit dem (zukünftigen) Messias zu

tun haben könnte — habe, nach Levinas, die Aufgabe, genau diese Situation

zu beschreiben.

Kierkegaard. Die Juden. Die Dichter

„Alle Dichter sind Juden" (Maria Zwetajewa)

Kierkegaards Denken ist ein Denken der Differenz. Es lebt von dem Ziehen
einer imaginären Grenze zwischen dem „eigentlich Christlichen" und seiner

unangemessenen Verwirklichung in der bestehenden Christenheit. Und diese

Differenz gibt sich von der ersten Tagebuchnotiz an bis hin ins Spätwerk
auch die Benennung „jüdisch-christlich". Ein Beispiel unter vielen: „Man
täte in der Christenheit am richtigsten daran, daß man eine Anzahl Bethäuser

erbaute, was in Hinsicht auf viele schon viel wäre, und daß man jüdische

Frömmigkeit verkündigte - aber niemals Christi Namen nennte. Das ist

meine ständige Behauptung: das bißchen Frömmigkeit, welches in der
Christenheit da ist, ist jüdische Frömmigkeit [. .]".88 Insofern ist Kierkegaard

86 Vgl. dazu M. Poorthuis, Die Bedeutung von Emmanuel Levinas für die Chri-
stologie, in: J. Wohlmuth (ed.), Emmanuel Levinas, S. 201-214, hier S. 205.

87 E. Levinas, Zwischen uns, S. 82.
88 Pap. X: A 80, zitiert nach: S. Kierkegaard, Gesammelte Werke. Die Tagebücher.

Ubersetzt und herausgegeben von H. Gerdes, Düsseldorf, Köln 1962-1974. Band
IV, S. 7.

39



zweifellos ein typischer Repräsentant jener ,Abstossungslogik', nach der sich

das Christentum wesentlich als Abstossung vom Judentum profiliert.89 Mit
allen Folgen bei seinen christlichen Lesern im 20. Jahrhundert.

Aber die hier besprochenen jüdischen Kierkegaard-Lektüren zeigen auch

einen anderen Kierkegaard — und damit einher freilich auch ein anderes

jüdisches Selbstverständnis als das von Kierkegaard unterstellte. Es gibt mehr

Berührungen zwischen „den Juden" und Kierkegaards Denken, als er zugeben

würde. Und dies hängt vielleicht mit seiner Existenz als Dichter zusammen.

Der frühe Kierkegaard hat dies zumindest geahnt. Bezeichnend scheint

in diesem Zusammenhang eine Bemerkung aus den Tagebüchern von 1840

zu sein: „Es ist eine große Frage, in welchem Sinne man das jüdische Volk
das erwählte nennt; es war vielmehr ein Opfer, welches die ganze Menschheit
heischte; es müßte den Schmerz des Gesetzes und der Sünde durchgehen wie
kein anderes Volk. Es war das auserwählte, im gleichen Sinne wie die Dichter

usw. es oft sind, d. h. sie sind die Unglücklichsten".90
Könnte es nicht wirklich sein, dass jene „unglücklichsten Erwählten" viel

mehr dem leidenden Wahrheitszeugen und Glaubensritter ähnelten, denen

Kierkegaard die höchste Verwirklichung des „Religiösen" zuspricht? Und
könnte man im Anschluss an dieses Zitat nicht auch fragen, ob der
Zusammenhang zwischen der Dichterexistenz und dem Jüdischen mehr ist als eine

bloss abseitige Erwägung? Vielleicht steht ,das Jüdische' tatsächlich ftir eine

bestimmte Weise der Bezeugung des Unaussprechlichen, die mit einer Art
Dichterexistenz vergleichbar wäre, zu einem Leben mit und aus der ,Schrift',
welches jedoch in einem solchen Zeugnis für das Undarstellbare keinesweg
eine Verfehlung des Eigentlichen' erkennen würde.

Denn was heisst es, hier mehr zu wollen, mehr als dieses Geheimnis? Und
wer hätte dies besser gewusst als Kierkegaard, der Dichter des Religiösen?

89 Vgl. dazu F.. Marquardt, Das christliche Bekenntnis zu Jesus dem Juden. Eine
Christologie. Band I, Gütersloh 1990, S. 176-177.

90 Pap. III A 193, zitiert nach S. Kierkegaard, Die Tagebücher. Band I, S. 273.

40


	"Kann ein Jude Trost finden in Kierkegaards Abraham?" : Jüdische Kierkegaard-Lektüren : Buber, Fackenheim, Levinas

