Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 57 (2001)

Artikel: "Kann ein Jude Trost finden in Kierkegaards Abraham?" : Judische
Kierkegaard-Lektlren : Buber, Fackenheim, Levinas

Autor: Beyrich, Tilman

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961013

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

,Kann ein Jude Trost finden in
Kierkegaards Abraham?“

Judische Kierkegaard-Lektiiren:

Buber, Fackenheim, Levinas

von 1ilman Beyric/]*

Soren Kierkegaards Buch Furcht und Zittern, eine weit ausgreifende Ausle-
gung der ,Bindung Isaaks in Gen 22, versteht sich als eine Wesensbestim-
mung des christlichen Glaubens. Kierkegaard scheint kein Problem darin zu
sehen, dass es sich bei dem von ihm ausgelegten Text um eine urspriinglich
jiidische Glaubensiiberlieferung handelt. Abrahams Beispielhaftigkeit (auch
und zunichst) fiir den jiidischen Glauben findet in Furcht und Zittern an
keiner Stelle Erwihnung.

Nur eine einzige Passage ldsst sich vielleicht in diesem Sinn lesen. Von
dem alten Mann nimlich, der in Kierkegaards Rahmenerzihlung die Ge-
schichte von Abraham (vergeblich) zu verstehen versucht, wird kurz erwihnt:
,Der Mann war kein gelehrter Schriftausleger, Hebriisch konnte er nicht;
hitte er Hebriisch gekonnt, mag sein, dafl er die Geschichte und Abraham
leicht verstanden hitte.“" Im Duktus der Kierkegaardschen Ironie meint dies
den Verzicht auf die Belehrungen der wissenschaftlichen Exegese, die die
Fragen des alten Mannes nicht einmal stellt, geschweige beantwortet. Aber
man kann diesen Satz probeweise auch anders lesen. Es kénnte immerhin
sein, dass das jidische Idiom der Erzihlung eine besondere Aufmerksamkeit
verdient. Eine Aufmerksambkeit, der Kierkegaard vorgibt, nicht nachkommen
zu kénnen, aber sie lag wohl auch nicht in seinem Gesichtskreis.” Vielleicht

* Tilman Beyrich, Arndtstrasse 7, D-17489 Greifswald.

1S, KIERKEGAARD, Furcht und Zittern (Gesammelte Werke, Abteilung 4), Giitersloh
71993, S. 8.

2 Zu Kierkegaards eigenem Verhiltnis zum ,Judentum® verweise ich auf die Disser-
tation von T. BEYRICH, Lifit sich Glauben wiederholen? Derrida liest Kierkegaard,
Berlin etc. 2001 (im Druck), in der die folgenden Uberlegungen in einen grosseren
Kontext gestellt werden.

20



hat sich dieses Idiom der Erzihlung Kierkegaard aber doch mehr aufge-
dringt, als er es sich eingestehen wiirde!

Auf diese Betrachtungsweise von Furcht und Zittern hat E. Amado Levy-
Valensi hingewiesen.” Er mochte Kierkegaard dafiir wiirdigen, wie dieser in
einer Kultur, die von einer weitestgehenden Verdringung des ,Phinomens
Judentum® lebt, gerade die beiden grossen Gestalten jidischer Glaubensbe-
wihrung, Abraham und Hiob, der Christenheit vorgehalten habe. Fiir Le-
vy-Valensi hat dies etwas mit seinem Anti-Hegelianismus zu tun.® Wenn es
nimlich stimmt, dass das Hegelsche Denken im ganzen von Voraussetzun-
gen lebt, die auf einer Ausschliessung der jiidischen Tradition beruhen,’
dann kénnte es sein, dass Kierkegaard in Furcht und Zittern nicht nur gegen
eine Hegelsche Lesart des Christentums streitet, sondern dass er damit zu-
gleich eine bestimmte Weise, den Glauben zu denken, ins Christentum zu-
riickholt, die man eher dem jiidischen Denken zuordnen wiirde.

Kierkegaards Protest gegeniiber einer bestimmten Verwissenschaftlichung
der christlichen Theologie seiner Zeit beriihrt ein sehr viel tiefergehendes
Strukturmerkmal christlicher Theologie iiberhaupt. Und bei dieser Struktur
ginge es dann eben nicht um konkrete Inhalte des christlichen Glaubens,
sondern um eine bestimmte Weise, sich dieser Inhalte zu vergewissern, eine
bestimmte Weise des Vergewisserns iiberhaupt. Anders gesagt: Indem Kier-
kegaard anhand von Abraham der Kirche zeigt, was Glauben bedeutet, ver-
weise er die christliche Theologie auf etwas, das christliche Rationalititsstan-
dards zumindest irritiert.

Solche Fragen laden dazu ein, Kierkegaard noch einmal ganz anders zu
lesen: und zwar aus jiidischer Perspektive. Was liest ein Jude bei Kierkegaard
und im Besonderen in Furcht und Zittern? Die folgenden Ausfithrungen
beschrinken sich auf drei charakteristische Beispiele: nimlich auf Martin
Buber, Emil Fackenheim und Emmanuel Levinas.®

E.A. Levy-VaLensi, Kierkegaard et Abraham ou Le Non-sacrifice d’Isaac, in: J.
Brun (ed.), Kierkegaard (Obliques), Paris 1979, 119 -129.

4 Vgl. E.A. Levy-VaLenst, Kierkegaard et Abraham, S. 119 —120.

So sieht es auch E. Levinas, Hegel und die Juden, in: E. Levinas, Schwierige
Freiheit. Versuch iiber das Judentum, Frankfurt a. M. 1992, S. 177-181.

Eine systematische Untersuchung der Wirkungsgeschichte Kierkegaards innerhalb
des modernen Judentums liegt meines Wissens nicht vor. Zweifellos sind eine Reihe
nambhafter ,jiidischer’ Denker — so kompliziert eine solche Kategorisierung auch
sein mag — von Kierkegaard geprigt. Ganz offenkundig gilt dies fiir Franz Rosen-
zweig und Theodor W. Adorno, doch ebenso auch fiir Walter Benjamin, Franz
Kafka, Gershom Scholem, Maurice Blanchot — um nur einige wenige grosse Namen
zu nennen.

21



Martin Buber: Kierkegaard in einer ,verfinsterten Welt*

Kierkegaard spielt eine auffallend grosse Rolle in Martin Bubers Besinnung
tiber das Wesen des jiidischen Glaubens.” Dabei ist es vor allem Furcht und
Zittern, auf das Buber des ofteren verweist. In Gottesfinsternis schreibt er
etwa: ,Das erste Buch Kierkegaards, des groflen Erzpriifers der Christenheit
im 19. Jahrhundert, das ich als junger Mensch gelesen habe, war ,Furcht und
Zittern® [. . .]. Ich denke noch heute an jene Stunde zuriick, weil ich damals
den ersten Anstof3 erhielt, iiber die Kategorien des Ethischen und des Reli-
giésen in ihrem Verhiltnis zueinander nachzudenken.“® Buber widmet in
dieser Schrift Furcht und Zittern ein eigenes Kapitel. Es trige die Uberschrift
»Von einer Suspension des Ethischen®. Seine Kernthese lautet: Kierkegaards
Auslegung verweise sehr wohl auf das Wesen gliubigen Gehorsams. Aber
unsere Generation lebt in einem , Zeitalter, in dem die Suspension des Ethi-
schen in einer karikaturhaften Gestalt die Menschenwelt fiille [...]. Die
falschen Absoluta gebieten iiber die Seele, die nicht mehr fihig ist, sie durch
das Bild des Wahren in die Flucht zu treiben.” Vor diesem Gétzendienst gibt
es kein Entrinnen, ,bis das neue Gewissen des Menschen erstanden ist“.’
Kierkegaard scheint fiir ,unsre Zeit“ zu gefihrlich geworden zu sein.

Wie stark der Eindruck von Furcht und Zittern auf Buber nachgewirkt
hat, kann man auch an einer kleinen Episode erkennen, die er in Begegnun-
gen erzihle. In Hinblick auf ein Gesprich mit einem gesetzestreuen Juden
tiber die Auslegung einer besonders anstdssigen Bibelstelle (I Sam 15)
schreibt er dort: ,Und doch kann ich auch heute noch den Abschnitt, der
dies erzihlt, nicht anders als mit Furcht und Zittern lesen. Aber nicht ihn
allein. Immer, wenn ich einen biblischen Text zu iibertragen oder zu inter-
pretieren habe, tue ich es mit Furcht und Zittern, in einer unentrinnbaren
Schwebe zwischen dem Worte Gottes und den Worten der Menschen.“!°

~Kierkegaards ,Allein® ist nicht mehr sokratisch; es ist abrahamisch . . .“

Wie viel Buber bei Kierkegaard gelernt hat — und wo er ihm andererseits mit
grossem Nachdruck widerspricht — lisst sich besonders gut an Bubers Text

7 Zu Bubers Verhiltnis zu Kierkegaard vgl. R. L. PErkiNs, The Politics of Existence.
Buber and Kierkegaard, in: M.]. Matustik/ M. WestpHAL (ed.), Kierkegaard in
Postmodernity, Indiana 1995, S. 167-181. Vgl. auch H. BErRGMANN Die dialogische
Philosophie von Kierkegaard bis Buber, Heidelberg 1976.

8 M. BusBer, Gottesfinsternis, Gerlingen 21994, S. 119.

9 M. Buser, Gottesfinsternis, S. 123 —124.

10 M. BUBER, Begegnungen. Autobiographische Fragmente, Heidelberg 1986, S. 75.

22



Die Frage an den Einzelnen ablesen. Buber hilt dort — in Jerusalem 1936 —
ein grosses Plidoyer fiir Kierkegaards Kategorie des ,Einzelnen® und fiir des-
sen Begriff von Verantwortung und von Wahrheit. ,In der Krise des Men-
schen®, die Buber damals konstatierte, wo die Kollektivierung der Person
und die Politisierung der Wahrheit um sich greifen, seien echte Gemein-
schaft und echtes Gemeinwesen ,,nur in eben dem Mafle zu verwirklichen, in
dem die Einzelnen wirklich werden, aus deren verantwortendem Dasein sich
das 6ffentliche Wesen erneut“."’ So der Schlusssatz des Textes. Kierkegaard
steht deutlich im Hintergrund all dessen, was Buber iiber den Einzelnen vor
Gott zu sagen weiss, und nicht zuletzt ist auch sein ,dialogisches Prinzip®,
wenn auch nicht von Kierkegaard aus entworfen, so doch aber in einigen
Passagen stark kierkegaardianisch.'

Aber Buber hat auch immer wieder mit grossem Nachdruck auf die
Grenzen von Kierkegaard hingewiesen und diese vor allem auf eine bestimm-
te christliche Befangenheit Kierkegaards zuriickgefiihrt. Sein Hauptvorwurf
an Kierkegaard — und darin kreuzt sein Weg den vieler anderer Kritiker,
auch den von Fackenheim und Levinas — bezieht sich darauf, dass Kierke-
gaards Einzelner seine Gottesbeziehung auf Kosten der Beziehung zum Mit-
menschen kultiviere. Kierkegaards Denken kreise unentwegt um einen we-
sentlichen Verzicht: ,Dem ganzen neunzehnten Jahrhundert zum Trotz kann
ich mich nicht verheiraten (Kierkegaard). Das aber heisst fiir Buber, Gott
auf die sublimste Weise missverstehen: ,,Gott will, daff wir durch die Regi-
nen, die er erschaffen hat, und nicht durch die Lossagung von ihnen zu ihm
kommen.“" Gott und Mitmensch sind keine Rivalen in meinem Verhiltnis
zu ihnen. Ja, tiberhaupt #ur in der wesentlichen Beziehung zum Anderen
findet die Gottesbeziehung ihren eigentlichen Ort. Gerade den demonstra-
tiven Verzicht auf die Ehe interpretiert Buber als den Versuch Kierkegaards,
sich der wirklichen Andersheit, um die es in der Gottesbeziechung geht, zu
entziehen.'"" Wer eine Fhe eingegangen ist, so Buber, mache Ernst damit,
»dafl der Andere zs¢ [. . .], dafd ich mich nicht verantworten kann ohne den
Anderen mit zu verantworten, als der mir anvertraut ist. Damit aber ist der

' M. Buskr, Das dialogische Prinzip, Gerlingen ©1992, S. 267.

12 vgl. 2. B. den dort vorgetragenen Begriff der Verantwortung: M. Buser, Das Dia-
logische Prinzip, S. 161{f.

13 M. Buser, Das dialogische Prinzip, S. 218.

14 Buber nimmt hier durchaus den Einwand von Levinas vorweg — ungeachtet der

Differenz, die Levinas spiter immer meinte, zwischen sich und dem Denken von

Buber markieren zu miissen, vgl. E. LEviNas, Martin Buber und die Erkenntnis-

theorie, in: P.A. ScHiLpr/ M. FrIEDMANN (ed.), Martin Buber, Stuttgart 1963, S.

119 -134.

23



Mensch entscheidend in das Verhiltnis zur Anderheit getreten; und das
Grundgebilde der Anderheit [. . .] ist das 6ffentliche Wesen®."

Buber versteht diesen Einwand gegen den ,Durchdenker des Christen-
tums” als eine ausdriicklich jiidische Anfrage. Denn Bubers Zustimmung zu
bzw. seine Kritik an Kierkegaard sind fiir ihn genau durch diese Grenze
geschieden. Kierkegaards Denken steht bei Buber also zunichst fiir eine in
gewisser Hinsicht jiidische Glaubenserfahrung — dann aber fiir dessen frag-
wiirdige, christliche Uberbietung. Gleich auf den ersten Seiten von Die Frage
an den Einzelnen heisst es: Kierkegaards Allein-Stehen-vor-Gott sei ,abra-
hamisch [...] — und es ist christisch“.'® Wohlgemerke: ,christisch“, nicht
christlich, d.h. gut ,jesuanisch’, aber nicht ,paulinisch’."” Kierkegaard wie-
derhole einerseits ,das uralte, miflbrauchte, entweihte, zerschlissene, unan-
tastbare: dem Herrn gehorchen®.'® Aber die paradoxe Kierkegaardsche Zu-
spitzung, der Einzelne lasse sich wesentlich nur mit Gott ein, diese Spezifi-
zierung einer besonderen Andersheit Gottes neben dem und sogar in Riva-
litit zum anderen Mitmenschen bilde die entscheidend christliche Diffe-
renz.!”’ Kierkegaard binde damit die Aufgabe, ein Einzelner zu werden, an
einen hochsten Massstab, von dem er selber immer wieder zugibt, ihm nicht
zu entsprechen. Dies mache ,die Paradoxie der christlichen Aufgabe® 20 aus.

15 M. BuBer, Das dialogische Prinzip, S. 232. In dieser Hinsicht ergiebig wire auch
Bubers Buch Das Problem des Menschen, Heidelberg 1954, wo er im Zusammen-
hang seiner Auseinandersetzung mit Heidegger immer wieder auf Kierkegaards Ein-
fluss auf die Anthropologie der Gegenwart zu sprechen kommt. Obwohl er Kier-
kegaard das Bestreben nach ,Verwirklichung und Verleiblichung des Glaubens® (S.
92) bescheinigt, stiinde dieser doch auch fiir die verhiingnisvolle individualistische
Tendenz der modernen Anthropologie. Kierkegaard sei einer der ,groflen Einsam-
keitsdenker des Christentums® (S. 122) gewesen. Besonders bezeichnend fiir Bubers
Sicht auf diese Tendenz sind die Schlusssitze seines Heidegger-Kapitels: ,,Als ich in
meiner Jugend Kierkegaard kennenlernte, habe ich den Menschen Kierkegaards als
den Menschen am Rande empfunden. Aber der Mensch Heideggers ist ein grofler,
entscheidender Schritt von Kierkegaard aus auf den Abgrund zu, wo das Nichts
beginnt® (S. 126). Denn: ,In der Welt Kierkegaards gibt es ein Du zum anderen
Menschen, das mit dem Wesen selbst gesprochen wird, wenn auch nur, um diesem
Menschen [. . .] zu sagen, warum man auf das wesentliche Verhiltnis zu ihm ver-
zichtet hat; in der Welt Heideggers gibt es kein solches Du, kein wahrhaftes, von
Wesen zu Wesen, mit dem ganzen eigenen Wesen gesprochenes Du“ (S. 111).

16 M. Buser, Das dialogische Prinzip, S. 203—204.

17" Zu Bubers Verstindnis des ,Jesuanischen’ und des ,Paulinischen’ vgl. M. BUBER,
Zwei Glaubensweisen, Gerlingen 1994, besonders S. 58 —120.

18 M. Buser, Das dialogische Prinzip, S. 212.

19" Bubers Kommentar: ,Kierkegaard, der um die ,Gleichzeitigkeit* mit Jesus bemiihte
Christ, spricht hier seinem Meister zuwider” (M. BUBER, Das dialogische Prinzip, S.
217). Kierkegaard wiirde dieser Interpretation freilich nicht zustimmen.

20 M. BuBer, Das dialogische Prinzip, S. 213.

24



Das Pathos des Kierkegaardschen Denkens lebe von dieser ,Abstossung’, von
diesem Postulat eines unerreichbaren ,Engpasses’. Im Interesse eines solchen
Sprungs komme es zur Forderung eines gewaltsamen Bruchs mit der Sphire,
die bisher den Ort der Gottesbegegnung verbiirgte. Sein Denken komme
von der ,Religion als Spezifizierung“*' nicht los.

Diese Gegeniiberstellung einer jiidischen und einer christlichen Glau-
bensweise, die hier nur leise anklingt, ist bekanntlich in dem berithmten
Buch Zwei Glaubensweisen ausfiihrlich dargelegt, und zwar mit Hilfe von
deutlich Kierkegaardianischen Kategorien! Das, was Buber dort als das spe-
zifisch Christliche (re)konstruiert, erinnert stark an Kierkegaard.”” Demnach
bestiinde die christliche Pistis im Gegensatz zur jiidischen Emuna nicht nur
in jenem ,vertrauenden Beharren“ im Kontakt mit dem fiihrenden und
bundschliessenden Herrn.” Sondern bei der christlichen Pistis geht es vor
allem um eine Wende. ,,Die Christenheit beginnt als Diaspora und Mission.“
Der Glaubende ist hier ,primir ein Einzelner, und die Gemeinschaft ent-
steht als ,,Verband der bekehrten Einzelnen“.?* ,,An den zu Bekehrenden tritt
Forderung und Weisung, das zu glauben, was er nicht in der Kontinuitit,
nur im Sprung zu glauben vermag®“.”> Die Pistis sei daher im Gegensatz zur
Emuna wesentlich ein ,,Glauben, daf§ [. . .]“. Es geht um ein , Fiirwahrhalten
des bisher nicht fiir wahr, ja fir absurd Gehaltenen, und es gibt keinen
anderen Zugang“* zu diesem Glauben. An diesem Fiirwahrhalten entschei-
det sich das ganz persinliche — weil an die Entscheidung des Einzelnen ge-
bundene — Heil.” Buber scheint sich hier nicht nur an seiner Paulus-Lesart
zu orientieren, sondern vor allem an einer Kennzeichnung des Christlichen,
die massgeblich auf Kierkegaard zuriickgeht.

21 M. Buser, Das dialogische Prinzip, S. 227.

22 Natiirlich hingt dies auch mit der starken Orientierung Bubers an Bultmanns
Theologie des Neuen Testaments zusammen — die ihrerseits stark von einer Kierke-
gaardschen Sicht auf das Christliche geprigt ist.

23 M. BuBEer, Zwei Glaubensweisen, S. 12.

24 M. Buser, Das dialogische Prinzip, S. 11,

25 M. Busgr, Das dialogische Prinzip, S. 13.

26 M. BuBER, Das dialogische Prinzip, S. 13.

27 Vgl. dazu auch in Der Weg des Menschen. Nach der chassidischen Lehre, Heidelberg
1962, S. 40: ,Dies ist ja einer der Hauptpunkte, an denen sich das Christentum
vom Judentum geschieden hat: daff es fiir jeden Menschen sein eigenes Seelenheil
zum héchsten Ziele machte. Fiir das Judentum ist jede menschliche Seele ein die-
nendes Glied in der Schépfung Gottes, die durch das Werk des Menschen zum
Reiche Gottes werden soll; so ist denn keiner Seele ein Ziel in ihr selbst, in ihrem
eigenen Heil gesetzt.”

25



.. . . und es ist christisch®

Und iberraschenderweise bringt gerade Kierkegaard Bubers Schema des
»zwiefiltigen Glaubens® auch wieder durcheinander. Zum Ende des Buches
kommt Buber zweimal direkt auf Kierkegaard zu sprechen. Buber zitiert
folgende Tagebuchnotiz Kierkegaards: ,Vater im Himmel, es ist doch nur
der Augenblick des Schweigens in der Innerlichkeit des Miteinanderredens,
wenn ein Mensch in der Wiiste verschmachtet, da er deine Stimme nicht
hort.“*® Buber konzediert, dass dies bei Kierkegaard zwar von der personli-
chen Existenz gesagt ist, aber in diesen Belangen sei zwischen der Situation
der Person und der des Menschentums nicht zu scheiden. Dann aber kénne
man sagen: ,Das Gebet Kierkegaards ist, trotz seinem groflen Christusglau-
ben, nicht paulinisch oder johanneisch, sondern jesuisch“29 — d.h. gut ,ji-
disch®. Offenbar bewundert Buber bei Kierkegaard eine andere, ,,nicht-pau-
linische“*® Art und Weise, die ,,unerléste Konkretheit der Menschenwelt in
all ihren Schrecken?' wahrzunehmen. Anstatt sich in eine individuelle Er-
lisung zu fliichten, hilt Kierkegaard fest am Schweigen Gottes. Buber fiigt
hinzu: ,wie es die unerléste Judenseele pausenlos getan hat“.” Kierkegaards
Christusglauben ist offen daftir, eine typisch jiidische Erfahrung von Wirk-
lichkeit auszuhalten und auszudriicken. Wie ein in der ,verfinsterten Welt
umirrende(r] Spitling“*® bekennt er mit Deuterojesaja ,Wohl, du bist ein
Gott, der sich verbirgt, Gott Israels, Heiland!“ (Jes 45,15). Die Rede ist von
der Gottesfinsternis, fiir die Kierkegaard ein Vorbote gewesen sei. Auf der
letzten Seite kommt Buber noch einmal auf ihn zu sprechen. Die ,Kirisis*
dieser Zeit der Gottesfinsternis besteht darin, dass das ,,Heilsgut des Chri-
stentums®, nimlich ,die erloste Seele“, in Gefahr geraten ist. In dem Masse,
wie sich der Lebensbereich der Person nicht mehr gegen die Bestimmungs-
macht des offentlichen Wesens behaupten konne, werde das Wesen des

28  Zidiert in: M. BUBER, Zwei Glaubensweisen, S. 176.

29 M. BuBeRr, Zwei Glaubensweisen, S. 177.

30 Das Zitat wird eingeleitet: ,Daf es einen nichtpaulinischen Ausblick, also einen der
Signatur des Zeitalters iiberlegenen, gibt, hat schon vor einem Jahrhundert eben
Kierkegaard ausgedriickt, als er in sein Tagebuch ein Gebet schrieb, in dem es
heifdt: [. . .]“ (M. BUBER, Zwei Glaubensweisen, S. 176). Bubers Interpretation Kier-
kegaards als ,nicht-paulinisch® scheint jedoch wenig iiberzeugend. Auf jeden Fall
wiirde sich Kierkegaards Verstindnis des Paulus iiberhaupt nicht mit ihr in Ein-
klang bringen lassen.

31 M. BuBger, Zwei Glaubensweisen, S. 176.

32 M. Buser, Zwei Glaubensweisen, S. 176.

33 M. BuBer, Zwei Glaubensweisen, S. 178. Diese Formulierung bezieht sich zwar
unmittelbar auf Kafka. Im Textzusammenhang tritt aber die Parallelisierung Kier-
kegaards und Kafkas deutlich zutage.

26



christlichen Glaubens als Problem empfunden: ,Das hat Kierkegaard vor
hundert Jahren hart und klar erkannt, ohne aber die Ursachen hinreichend
zu wiirdigen und den Herd der Krankheit aufzuzeigen. Es geht um das
Miflverhiltnis zwischen Heiligung des Einzelnen und der hingenommenen
Unheiligkeit seiner Gemeinschaft, das sich mit Notwendigkeit auf die innere
Dialektik der Menschenseele iibertrigt. Das Problem, das sich hier erhebrt,
weist auf die angestammte Aufgabe Israels hin — und auf dessen Problema-
tik“.>* Bubers Verhiltnis zu Kierkegaard folgt damit der Maxime, die er
Juden und Christen iiberhaupt zuweist: Sie hitten ,einander Ungesagtes zu

sagen und eine heute kaum erst vorstellbare Hilfe einander zu leisten“.”

Emil L. Fackenheim: Furcht und Zittern, ein Jude zu sein

Einen wesentlich kritischeren Blick auf Kierkegaard in Bezug auf dessen
Verhiltnis zum jiidischen Denken witft der jiidische Theologe und Philo-
soph Emil L. Fackenheim.* Kierkegaards kompromissloser Individualismus,
so heisst es dort programmatisch, stehe in einem deutlichen Kontrast zum
jidischen Glauben. ,Can a Jew find comfort in Kierkegaard’s Abraham?“?’
Fackenheim wiirde dies bestreiten.

Fackenheim liest Furcht und Zittern als eine Auseinandersetzung Kier-
kegaards mit Kants Pflichtbegriff. Aber auch wenn Kierkegaard den abra-
hamitischen Glauben gegeniiber Kants Angriffen zu rehabilitieren versucht,
so miisse man doch eher sagen, dass Kant die interessanteren Fragen an das
Judentum stellt.”® Zwar verwirft Kant rigoros jedes Recht Abrahams, sich auf
ein gottliches Gebot zum Opfer zu berufen. Aber Kierkegaards Lobrede auf
Abraham kann einen modernen Juden genauso wenig trosten. Nicht inwie-
fern die Gottesbeziehung das (moralische) Gesetz suspendiert, ist das jidi-
sche Problem, sondern inwiefern das Gesetz, d.h. die Kantische Moralitit,
gleichzeitig als offenbart gedacht werden konne.”” Dass die Akedah keine
gegenwiirtige Moglichkeit gliubigen, d.h. gesetzestreuen, jidischen Lebens
bilden kann, ist — so wie bei Kant — auch Fackenheims tiefe Uberzeugung.

34 M. BuBger, Zwei Glaubensweisen, S. 182 —183.

35 M. Buskr, Zwei Glaubensweisen, S. 183.

36 E. FACKENHEIM, Encounters between Judaism and modern Philosophy. A Preface to
Future Jewish Thought, New York 1973. Zur Kierkegaard-Interpretation von Fak-
kenheim vgl. W.A. SuearsoN, The Fragmented Middle. Hegel and Kierkegaard,
in: L. GreenspaN/ G. NicHOLSON (ed.), Fackenheim. German Philosophy and Jewish
Thought, Toronto usw. 1992, S. 6489, hier S. G4ff.

37 E. FACKENHEIM, Encounters, S. 35.

38 Vgl. E. FACKENHEIM, Encounters, S. 37.

39 Vgl. dazu E. FACKENHEIM, Encounters, S. 37-53.

27



Abrahams ,Lohn‘: die Gabe der Tora

Kierkegaards Lob Abrahams steht, nach Fackenheim, in einem deutlichen
Kontrast fast zur gesamten jiidischen Tradition. Ich formalisiere drei Aspekte
dieses Gegensatzes, die sich in gewisser Hinsicht mit Bubers Anfragen dek-

ken:

L

Der Gegensatz beginne schon dort, wo Kierkegaard den gréssten Wert
auf die Einsamkeit des Glaubensritters legt. Die Tora dagegen verbindet
gerade die Mitglieder der Bundesgemeinschaft miteinander. Selbst der
Abraham der Midraschim ist nicht ginzlich allein. Er muss kommuni-
zieren, und er tut dies im Midrasch tatsichlich: vor allem mit Isaak.?
Warum ist der Kierkegaardsche Abraham gehorsam? Fackenheim zitiert
folgende Passage aus Furcht und Zitrern: ,Um Gottes willen und in Eins
damit um seiner selbst willen. Um Gottes willen tut er es, weil Gott
diesen Beweis seines Glaubens heischt, um seiner selbst willen tut er es,
um den Beweis zu fithren“.*" Um seiner selbst willen: Nach Fackenheim
gibt es keine Passage, die jeder Form von jiidischer Religiositit fremder
sein kénnte. Fiir den midraschischen Abraham konne der ,Zweck® der
Priifung niemals eine private Angelegenheit zwischen ihm und Gortt sein.
Unter keinen Umstinden kénne es um sein ezgenes Seelenheil dabei ge-
hen: ,,Again under no circumstances, for he who was to die contented in
the knowledge that Isaak would live could not possibly cherish his own
soul above his son’s life. [. ..] any Jewish Abraham to be left without
knowledge of a purpose is far better than to be given #his purpose”.*
Was ist also Abrahams ,Lohn‘? Fiir Kierkegaard sei dies ein Geschehen
allein zwischen Abraham und Gott. Im Midrasch hingegen betrifft Abra-
hams Gehorsam alle zukiinftigen Generationen Israels und in eschato-
logischer Hinsicht sogar alle Vélker. Er zitiert einen Midrasch, wo Gott
Abraham erklirt: Es war mein Wunsch, dafS die Welt erfabren sollte, daf¢
ich nicht obne Grund dich erwiiblt habe aus allen Nationen. Nun gibt es das
Zeugnis unter den Menschen, daf du Gott gefiirchter hast.”® Der ,Lohn’
Abrahams ist Gottes Bund mit Israel. Und dies bedeutet nichts anderes
als die Gabe der Tora.

40
4]
42
43

28

Vgl. E. FACKENHEIM, Encounters, S. 65.

S. KIERKEGAARD, Furcht und Zittern, S. 64.
E. FACKENHEIM, Encounters, S. 65.

Zitiert bei E. FACKENHEIM, Encounters, S. 65.



Von daher l6st sich fiir Fackenheim der Widerspruch zwischen dem
absoluten Verbot der Tora zu téten und dem Zeugnis von Abraham: fiir den
Midrasch sind diejenigen, die die Tora halten, also diejenigen, die Abraham
nicht folgen, Kinder Abrahams. Fiir Kierkegaard dagegen sei jeder Gliubige
ein potentieller Abraham, sei er Kind Abrahams, indem er handelt wie jener.

»For Kierkegaard, the ethical is actually suspended in the Akedah, and
potentially suspended for every knight of faith after Abraham. In Judaism,
the Torah ends the possibility of any such suspension [. . .]. In short, whereas
Kant bids Jewish thought to reject even the original Akedah. Kierkegaard
demands of Jewish thought the eternal perpetuation of its possibility.
Whereas Kant will not let the Torah rest on Abraham’s merit, Kierkegaard
would rob us of the Torah, which forbids child sacrifice®.*

Warum also achtet ein Jude Abraham — wenn er auch jedes gegenwiirtige
Kindsopfer fiir verboten hilt? Weil die Akedah steht fiir die immer wieder
neu in Kraft gesetzte Gabe der Tora: dafiir, dass durch sie alle nur ,mensch-
lichen® Werte in Frage gestellt werden bei gleichzeitiger Anerkennung, dass
gewisse Dinge nicht linger in Frage stehen — um auf diese Weise die wahre
Humanitit zu empfangen.45 Fiir den jiidischen Glauben gilt: ,,The Akedah is
present for him as a past, perpetuelly reenacted and superseded.

Das Ende des Martyriums

Nun gibt es allerdings auch jene andere Uberlieferung in den rabbinischen
Quellen, die die bisher vorgetragene Deutung noch nicht erfasst: Die Akedal
wurde sehr wohl auch verstanden als gegenwiirtige Realitit, als Urbild des
(jiidischen) Martyriums zur Heiligung des Namens (Kiddush Haschem). Und
diese scheint auf den ersten Blick Kierkegaard wesentlich niher zu kommen.
Fackenheim fragt daher mit Bezugnahme auf derartige rabbinische Texte:
Sollen wir jene jiidischen Mirtyrer also als ,, Kierkegaardsche Glaubensritter®
verstehen?*” Doch auch dies bestreitet Fackenheim. Das jiidischen Kiddush
Haschem liesse sich in den Kategorien von Kierkegaards Denkens gerade
nicht erfassen.

Als Beispiel nimmt er Kierkegaards Text ,Hat ein Mensch das Recht,
sich fir die Wahrheit totschlagen zu lassen?“. Dieser Text spricht, trotz
seines allgemeinen Titels, ausschliesslich von einem christlichen Martyrium.

44 E. FackeNHEIM, Encounters, S. 63.
45 E. FACKENHEIM, Encounters, S. 70.
46 E. FACKENHEIM, Encounters, S. 70.
47 E. FACKENHEIM, Encounters, S. 71.

29



Juden kommen in diesem Text gar nicht vor, hdchstens als diejenigen, die
Christus getotet haben.® ,But, for all this, are his reflections on Christian
martyrdom relevant to Jewish martyrdom? They are not. [. . .] For the Jew-
ish situation they are without substance and relevance“.*” Warum? Kierke-
gaards Uberlegungen kreisen um die Frage, ob ein gegenwirtiger Christ dem
anderen Christen gegeniiber das Recht hat, eine Auseinandersetzung um die
Wahrheit unter Einsatz seines Lebens zu fithren. Aber hatten die jiidischen
Mirtyrer, so fragt Fackenheim, eine solche Wahl?

,They were being singled out, and had the choice only between faithful-
ness unto death and total apostasy. In choosing death, did they witness to
‘absolute Truth’ against total falschood? Although given every reason to
consider christianity false, they made no necessary judegment about the
Christianity of Christians but only about their own Judaism: they must
remain faithful to the divine-Jewish convenant. Could each person choose as
an individual? They were singled out as a community, with fathers facing a
necessity never dreamt of by Kierkegaard — that of choosing with and in
behalf of their children®.*®

Lediglich Kierkegaards Frage, ob ein Mensch nicht tiberhaupt schon da-
durch Gott versuche, dass er seinen Tod wolle, dass er ihn akzeptiert zugun-
sten der Wabhrheit, scheint Fackenheim fiir Juden anwendbar. Und hierbei
wendet er sich nun auch entschieden gegen jede Verklirung des jiidischen
Kiddusch Hashem. Nach Auschwitz ist diese Deutung der Akedah nicht mehr
etlaubt. Jiidisches Uberleben steht iiber allem anderen Gehorsam: ,,Jewish life
is more sacred than Jewish death, even if it is for the sanctification of the
divine name“.”’ Darin vernimmt Fackenheim ,die gebietende Stimme von
Auschwitz“. Durch Auschwitz sei ,,wenn nicht die christliche, so doch die
jiidische Verhertlichung des Martyriums von Grund auf erschiittert — viel-
leicht fiir immer. Bemerkung dazu: ,Dies steht im Gegensatz zu Séren Kier-
kegaards Furcht und Zittern“.>*

48 Vgl. dazu S. KierkEGaArD, Zwo kleine ethisch-religidse Abhandlungen, in: S.
KIERKEGAARD, Kleine Schriften 1848—49 (Gesammelte Werke, Abt. 21/23) Giiters-
loh 1984, S. 86.89 und ofter.

49 E. FACKENHEIM, Encounters, S. 74.

50 E. FACKENHEIM, Encounters, S. 75.

51 E. FACKENHEM, Encounters, S. 77.

52 E. FackensemM, Die gebietende Stimme von Auschwitz, in: M. Brocke/H. Jo-
cHUM (ed.), Wolkensiule und Feuerschein. Jiidische Theologie des Holocaust, Giiters-
loh 1993, S. 73110, hier S. 84.

30



Furcht und Zittern nach Auschwitz

Fackenheim liest Kierkegaard nach Auschwitz. Ahnlich wie Buber, wie Le-
vinas und viele andere ist er davon iiberzeugt, dass ein Denken in den
Bahnen Kierkegaards — denn er geht nicht so weit, dies mit dem christlichen
Glauben iiberhaupt gleichzusetzen® — zu einer gefihrlichen Destruktion der
Moral und Humanitit fiihrt, dass das Christentum Kierkegaards nicht wirk-
lich in der Lage ist, die Humanitit Gottes zu bezeugen. Er verweist dabei auf
die Figuren in Kierkegaards Denken, die auch schon Buber kritisierte: die
scheinbare Loslosung der Gottesbeziehung von der Tora, der Individualis-
mus in der Heilszusage, das Bestehen auf einem ,Glauben, dass ..." im
Bezeugen der Wahrheit.

Aber andererseits ist auch Fackenheims Argumentation stirker an Kier-
kegaard orientiert, als es bisher den Anschein hat. Eigentiimlicherweise wird
gerade die jiidische Existenz nach Auschwitz von Fackenheim wieder in
starker Anlehnung an Kierkegaard beschrieben. So liest man etwa an gleicher
Stelle auch: ,Séren Kierkegaards ,Glaubensritter® sah sich gezwungen, auf
dem Weg, der Abraham zum Berg Moria fiihrte, wo Isaaks Opferung statt-
finden sollte, nachzufolgen. Ein Jude von heute ist gezwungen, dem Weg zu
folgen, der seine Briider nach Auschwitz fiihrte. [. . .] Thn wieder zu begehen
bedeutet, den Tod zu durchleben®.* Nur aus einer solchen wesentlichen
Trauer heraus kénne auch jiidisches Leben gewihlt werden. Die Juden seien
durch diese gebietende Stimme von Auschwitz auf besondere Weise ausge-
sondert.”” Dieses Leben ist stindig von einem Wahnsinn>® bedroht. Jiidischer
Existenz ist es geboten, auf ,einsamen Posten” 57 auszuharren und Zeuge zu
sein vor den Volkern: ,Der Jude nach Auschwitz ist ein Zeuge fiir das
Ausharren. Er ist durch Widerspriiche ausgesondert, die in der Welt nach
dem Holocaust weltweite Widerspriiche geworden sind“.”® Fackenheim stellt
sein ganzes Nachdenken unter die Frage: ,,Aber kénnte es nicht sein, daf§ aus
gutem Grund Furcht und Zittern und ein erdriickendes Gefiihl der aufler-
ordentlichen fiirchterlichen Verantwortung fiir vier Jahrtausende jiidischen
Glaubens es sind, die das jiidische theologische Denken wie Hiob in Schwei-
gen verharren liefen und uns davon abhalten, jetzt, da es unvermeidlich

33 »Kierkegaard uncompromising individualism clearly contrasts with the Christian as
well as the Jewish faith“ (E. FACKENHEIM, Encounters, S. 36).

54 E. FackeNHEM, Die gebietende Stimme, S. 102.

55 E. FackenHeM, Die gebietende Stimme, S. 97.

26 E. FackenuiM, Die gebietende Stimme, S. 104.

57 E. FackenHEM, Die gebietende Stimme, S. 104.

58 E. FAcKENHEIM, Die gebietende Stimme, S. 107.

51



geworden ist zu sprechen, uns voller Anmassung in Dinge einzumischen, vor
denen wir eine heilige Scheu empfinden?“>

Fackenheims Theologie ist durchaus auch als ein Gesprich mit Kierke-
gaard zu lesen. Judischer Glaube — und im besonderen: nach Auschwitz —
findet sich in einer ganz dhnlichen Situation vor wie der, von der die Kier-
kegaardschen Begriffe Verantwortung, Zeugnis, das Leben auf vorgescho-
benem Posten und Glauben in Furcht und Zittern Rechenschaft ablegen
wollen. Fackenheim hat diese Nihe von jiidischem Denken und einem Kier-
kegaardschen Existentialismus an anderer Stelle nachdriicklich unterstrichen:
»10 look for a Jewish existentialism is nothing more than to take Kierke-
gaard’s insight seriously“.®’ Ein existentialistischer Denker ist kein Mensch-
im-Allgemeinen. Er wiederholt und durchlebt damit alle Paradoxien der
jidischen Partikularitit. Wenn ein Jude Kierkegaard liest, kénnte sich somit
folgende Situation ergeben: ,indeed, that he will heed the general existen-
tialist maxim, and test in the light of his Jewish particularity any universal
that might come on the scene and challenge it. Such a testing might well
spell the end of that long tutelage of modern Jewish to modern philosophical
thought [. . .]. Its effect might be to liberate Jewish thought for a task await-
ing it in the modern world“.*’

Emmanuel Levinas: Der ,,Kierkegaardsche Gott“
als eine Weise der Wahrheit

Interessanterweise kommt auch der jiidische Philosoph und Talmud-Ausle-
ger Emmanuel Levinas, wenn es um die Gegeniiberstellung von jiidischer
und christlicher Denkweise geht, mit grosser Regelmissigkeit und Selbstver-
stindlichkeit auf Kierkegaard zu sprechen.” Und auch bei Levinas geht es
dabei um ein ,Denken nach der Schoa',*® das Anfragen an den christlichen

59 E. FackeNHEIM, Die gebietende Stimme, S. 80.

60 E. FACKENHEIM, Encounters, S. 201.

61 E. FACKENHEIM, Encounters, S. 202,

62 Levinas hat sein urspriinglich sehr kritisches Verhiltnis zu Kierkegaard in zwei
kleinen Texten aus dem Jahre 1963 und 1966 niher formuliert, vgl. E. LEvINAs,
Noms propres, Paris 1976, S. 77—-87 bzw. 88—92. Zur Interpretation dieser Texte,
die eine eigene Auslegung der ,Bindung Isaaks® bieten, sei auf die in der Anm. 2
erwihnte Arbeit Lifi sich Glauben wiederholen?, S. 132 —140 verwiesen. Vgl. dazu
M.]. Ferreira, Asymmetrie and Self-Love: The Challenge to Reciprocity and
Equality, in: Kierkegaard Studies: Yearbook 1998, S. 41-59.

63 Vgl. W. STEGMAIER, Ethischer Widerstand. Zum Anfang der Philosophie nach der
Schoa im Denken von Emmanuel Levinas, in: Trumah 6 (1997), S. 37-59.

32



Denker Kierkegaard richtet. Man kann dies besonders gut an Levinas’ Auf-
satz ,Ritsel und Phinomen® ablesen.®

Gott incognito

Levinas” Ausgangspunkt ist seine Grundthese, dass die Philosophie als ,,ver-
niinftige Rede® ausgerichtet sei auf das, was sich zeigt, ,infolgedessen auf die
Gegenwart“:®> Philosophie ist Seinsverstindnis oder Ontologie oder Phino-
menologie. Demgegeniiber fiige sich die Rede vom ,Sein® Gottes niemals in
die Struktur phinomenologischen Denkens. Gott tritt in Erscheinung, ,ohne
zu erscheinen“.®® Das Denken des Glaubens hat es mit einem ,Ritsel“ zu
tun, das die verniinftige Rede ,verwirrt®, ohne in eine neue Ordnung auf-
genommen werden zu kénnen. Ein Ritsel, das nur auf eine Weise gesagt
werden kann, die zugleich den Riickzug des Gesagten bestitigt. Ein solches
Denken denkt einen Gott, ,der im Exil“® ist, der um meine Anerkennung
nachsucht und ,dennoch zugleich das nkognito“®® wahrt. Sich in der Armut
der Exilierten zu zeigen heisst, den Zusammenbhalt des Universums zu spren-
gen, ohne sich in ihm einzureihen. Gott ist absolut storend.

An dieser Stelle nun kann sich Levinas offenbar ohne Vorbehalte auf
Kierkegaard beziehen.®” Der ,kierkegaardsche Gott“ scheint weitestgehend
der von Levinas gesuchten neuen Modalitit des Denkens zu entsprechen.
Kierkegaards Begriff von Offenbarung kreise ebenfalls um dieses /ncognito
einer Wahrheit, die im Namen der ,verniinftigen Rede* verfolgt wird.

»Der Gott, der gesprochen hat, hat nichts gesagt, ist incognito voriiber-
gegangen; alles im Lichte des Phinomens widerlegt, dementiert, verdringt,
verfolgt ihn. Der kierkegaardsche Gott, der sich nur offenbart, um verfolgt

64 E. Levinas, Ritsel und Phinomen, in: E. LEviNas, Die Spur des Anderen. Unter-
suchungen zur Pinomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg, Miinchen #1987, S.
236-260. Vgl. M. Westphals Kommentar dieses Textes, der ihn als den am mei-
sten ,Kierkegaardianischen” von allen Levinas-Aufsitzen bezeichnet: M. WEsT-
PHAL, The Transparent Shadow: Kierkegaard and Levinas in Dialog, in: M. J. Ma-
TUSTIK/ M. WEsTPHAL (ed.), Kierkegaard in Post-Modernity, Indiana 1995, S. 265 -
282.

65 E. Levinas, Ritsel und Phinomen, S. 236.

66 E. Levinas, Ritsel und Phinomen, S. 246.

67 E. LEviNas, Ritsel und Phinomen, S. 245.

68 E. Levinas, Ritsel und Phinomen, S. 246.

69 Westphal sieht in Levinas’ Vorgehen eine deutliche Analogie zu Kierkegaards Stra-
tegie in den Philosophischen Brocken: Beiden geht es darum, das Andere des philo-
sophischen Diskurses von Platon bis Hegel zu denken. Levinas™ ,Ritsel® ist wie
Kierkegaards ,Paradox’ das, was ein Denken als Anamnesis ausgeschlossen hat. In-
teressanterweise findet Levinas dieses Ausgeschlossene in der jiidischen Tradition,
withrend Climacus gerade auf die Inkarnationschristologie rekurriert.

33



und verleugnet zu werden, der sich nur offenbart in dem Mafle, in dem er
fortgejagt wird, dergestalt, dafl die Subjekrivitit, verzweifelt in ihrer Einsam-
keit, in der diese unbedingte Demut sie lift, gerade der Ort selbst der
Wahrheit wird — der kierkegaardsche Gott ist nicht nur Triger gewisser
Attribute der Demut, sondern eine Weise der Wahrheit; diese Wahrheit
wird nicht bestimmt durch das Phinomen, durch Gegenwart und Gleich-
zeitigkeit; sie mifit sich nicht an der Gewiflheit. Es ist eine Wahrheit, die
nicht auf das Phinomen zuriickgefithrt werden kann. Daher ist sie wesent-
lich fiir eine Welt, die nicht mehr zu glauben vermag, dafl die Biicher iiber
Gott die Transzendenz als Phinomen und das Ab-solute als Erscheinung
bezeugen®“.”

Auf seine Weise unterstreicht also Levinas Kierkegaards Aktualitit. Sein
Denken sei wesentlich fiir eine bestimmte Erfahrung Gottes: und zwar an-
gesichts von dessen Nicht-Phinomenalitiit, wie sie besonders im ,moralischen
Verhalten der Welt“”" offensichtlich ist. In vergleichbarer Weise kommt
Levinas auch in dem Vortrag ,Menschwerdung Gottes?“”* auf Kierkegaard
zu sprechen. ,,Zweifellos ist Kierkegaard derjenige, der die von dem Thema
der Demut Gottes vermittelte philosophische Vorstellung der Transzendenz
am besten verstanden hat“.”” Die verfolgte Wahrheit sei fiir ihn eben weit
mehr als nur eine schlecht erforschte Wahrheit. Kierkegaards Denken stehe
fiir die den Glauben kennzeichnende ,positive Grofiziigigkeit der Ungewif3-
heit“.”* Von daher lose Kierkegaard es vorbildlich ein, was es bedeutet, den
Gedanken der ,Menschwerdung Gottes“ philosophisch ernst zu nehmen. Le-
vinas wird diesbeziiglich jedoch auch eine grundsitzliche Anfrage an Kier-
kegaard richten. Doch sind noch kurz weitere wiirdigende Aspekte {iber
letzteren anzuftigen.

Eigentlich ist es bemerkenswert, wie stark sich Levinas in ,Ritsel und
Phinomen® an Kierkegaard anlehnen kann. Vor allem dessen Begriff der

70 E. Levinas, Ritsel und Phinomen, S. 247.

71 E. Levinas, Ritsel und Phinomen, S. 237.

72 E. LeviNas, Menschwerdung Gottes?, in: E. LEVINAS, Zwischen uns. Versuche iiber
das Denken an den Anderen, Miinchen 1995, S. 73-82.

73 E. LeviNas, Menschwerdung, S. 77.

74 E. Levinas, Menschwerdung, S. 76. Vgl. dazu auch Levinas’ Bezugnahme auf
Kierkegaard in ,Hermeneutik und Jenseits“ (enthalten in: Wenn Gotr ins Denken
einfillt. Diskurse diber die Betroffenheit von Transzendenz, Freiburg, Miinchen 1988,
S. 132-149), S. 147: Kierkegaard habe das Begehren philosophisch rehabilitiert.
Im Gegensatz zu einem an der Befriedigung orientierten Denken erkennt Kierke-
gaard in der Unerfiilltheit den positiven Ausdruck der Gottesbeziehung. ,Er ist
damit der erste Philosoph, der Gott denkt, ohne ihn von der Welt aus zu denken.
[. ..] Das Begehren ist hier nicht ein Mangel.“

34



Subjektivitit, dessen ,Heilsegoismus® an anderer Stelle von Levinas so scharf
kritisiert wurde,” riickt jetzt ganz in den Horizont ein, in dem Levinas das
sinspirierte Subjekt“ zu denken versucht.”® Kierkegaard habe jene Subjekti-
vitit geahnt, die sich ganz der Verantwortung dem Anderen gegeniiber ver-
pflichtet weifd:

»Aber das Ritsel betrifft die Subjektivitit, die allein seine Einfliisterung
festzuhalten vermag [...], diese Einfliisterung, versucht man sie zum Ge-
genstand einer Mitteilung zu machen, wird so schnell dementiert, daf diese
Ausschliefflichkeit den Sinn einer Vorladung erhilt, die allein ein Wesen von
der Art einer Subjektivitit vorrufen kann. Geladen, um vor Gericht zu er-
scheinen, zu einer unaufhérlichen Verantwortung aufgerufen — wogegen sich
die Entbergung des Seins mit Wissen und vor den Augen der Allgemeinheit
vollzieht — ist die Subjektivitit der Partner des Ritsels und der Transzen-
denz, die das Sein verwirrt. [...] Hier bedarf es, wie wir gesagt haben,
jemandes, der nicht mehr mit dem Sein verwachsen ist und der auf eigenes
Risiko und auf eigene Gefahr hin dem Ritsel antwortet und die Anspielung
aufnimmt: Es bedarf der Subjektivitit, die allein ist, einzig, verschwiegen wie
Kierkegaard sie geahnt hat.“”

Inkarnation oder Messianismus

Allerdings fillt bei dieser Bezugnahme auf Kierkegaard auf, dass Levinas
diesen ,kierkegaardschen Gott“ ganz von seiner christologischen Begriin-
dung bei Kierkegaard abzukoppeln scheint oder diese zumindest wesentlich
umdeutet. Levinas interessiert sich mehr fiir jene ,formelle Idee einer Wahr-
heit®, die abgelést wird vom christlichen ,Heilsdrama®. Ausdriicklich heisst
es: ,Jenseits des Heilsdramas, das fiir Kierkegaard, den christlichen Denker,
sich in der Existenz abspielte, die er fixiert und beschrieben hat, scheint uns
sein eigentlich philosophisches Werk in der formellen Idee einer Wahrheit
zu liegen, die im Namen der universal evidenten Wahrheit verfolgt wird, in
der formellen Idee eines Sinns, der in einem Sinn verblaflt, eines Sinnes, der

75 Vgl. E. Levinas, Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit, Freiburg,
Miinchen 1993 S, 444.

76 Vgl. dazu E. DirscHeR, Das inspirierte Subjekt bei Emmanuel Levinas — eine
Inspiration fiir die christliche Theologie?, in: J. WonLMUTH (ed.), Emmanuel Le-
vinas. Eine Herausforderung fiir die christliche Theologie, Paderborn usw. 1998, S.
163 -174.

77 E. Levinas, Ritsel und Phinomen, S. 253.256-257. Vgl. E. LeviNas, Zwischen
uns, S. 79ff.

35



also schon voriibergegangen ist und verjagt, der die unverriickbare Gleichzei-
tigkeit des Phinomens zerbricht*”®

Man wird hinzufiigen miissen, dass dieses ,jenseits“ nicht nur das Ab-
sehen von der theologischen Begriindung zugunsten einer ,rein philosophi-
schen® Argumentation meint, sondern es geht Levinas um ein ,jenseits” zur
christlichen Perspektive Kierkegaards. Nicht zufillig wird der Begriff der
Gleichzeitigkeit im eben zitierten Satz hervorgehoben. Dieser Schliisselbegriff
fiir die kierkegaardsche Christologie wird offenbar fiir unvereinbar gehalten
mit der Levinasschen Diachronie, die jede Beziechung zur Transzendenz Got-
tes bzw. zur Andersheit des Anderen prigt. Damit die Andersheit, die die
Ordnung stort, nicht sogleich vereinnahmt wird, damit der Horizont des
Jenseits tatsidchlich offen bleibt, kommt bei Levinas alles darauf an, dass das
,Erscheinen Gottes bereits ,Abwesenheit’ ist. Das Sich-Losreissen von der
Ordnung muss in einem ausserordentlichen Anachronismus dem Eintritt in
die Ordnung vorausgehen. Es erfordert eine Vergangenheit, die quasi nie
Gegenwart war. Das ist die Levinassche Denkfigur der Spur. Gottes Tran-
szendenz entzieht sich jeder Gleichzeitigkeit. Also auch der von Kierkegaard
geforderten?

Man koénnte sich hier sehr wohl fragen, ob nicht auch Kierkegaards
Dringen auf die Gleichzeitigkeit mit Christus einem ihnlichen Impetus folgt.
Kierkegaards ,Gleichzeitigkeit” forderte ja gerade, die Erfahrung des /ncogni-
to Gottes in Christus, d. h. dessen Entzogenheit fiir jedes sich vergewissernde
Wissen als gegenwirtige Erfahrung zu wiederholen. Es geht ihm darum, sich
in der Gegenwart der Entzogenbeit Gottes, die als solche den Glauben erst
ermoglicht, auszusetzen. Der inkarnierte Gott bleibt auch bei Kierkegaard
wesentlich ein ,,Geheimnis, durch das alles offenbar worden, jedoch im Ge-
heimnis“,”” eben ein ,Ritsel“.** Die wahre ,Gleichzeitigkeit mit Christus®
will also die wesentliche Entzogenheit Gottes gerade in seiner Offenbarung
sicherstellen.

Genau hier aber scheint Levinas’ Anfrage an die Kierkegaardsche Lehre
von der ,Menschwerdung Gottes“ anzusetzen. In einem Vortrag von Levi-
nas, der den Titel trige: ,Menschwerdung Gottes®, heisst es: ,Liest man
Kierkegaard, so kann man sich sogar fragen, ob diejenige Offenbarung, die
ihre Herkunft nennt, nicht dem Wesen der transzendentalen Wahrheit wi-
derspricht, weil allein dadurch sie ihre machtlose Autoritit gegen die Welt

78 E. Levinas, Ritsel und Phinomen, S. 247.

79 S. KIERKEGAARD, Einiibung im Christentum (Gesammelte Werke, Abt. 26), Giiters-
loh *1995, S. 137.

80 S. KIERKEGAARD, Eindibung im Christentum, S. 129.

36



behaupten wiirde. Man kann sich fragen, ob der wahre Gott jemals sein
Inkognito liiften kann, ob die ausgesprochene Wahrheit nicht sogleich als
nicht ausgesprochen erscheinen miifite [...]. Nicht die historische Gegen-
wart ist das ritselhafte Zwischen eines erniedrigten und transzendenten Got-
tes, sondern das Antlitz des Anderen.“®!

Der ausgezeichnete ,Ort" der Begegnung mit der Transzendenz Gottes,
die sich jeder Aneignung durch das Denken der Immanenz entzieht, ist das
Antlitz des Nichsten: ,Ein Du schiebt sich zwischen das Ich und das ab-
solute Es“.*> Und vielleicht kiime so, scheint Levinas zu fragen, Kierkegaards
Anliegen besser zu seinem Recht.

Ein Gott fiir Erwachsene

Es handelt sich hierbei letztlich um das, was Levinas als die eigentiimlich
jidische Erfahrung des Glaubens der christlichen Theologie entgegenzuset-
zen versucht. Besonders gegeniiber Kierkegaard — so als stiinde er fiir das
Paradigma des Christlichen — ist dies von Levinas immer wieder vorgebracht
worden.

So z.B. in ,Die Thora mehr lieben als Gott“, wo sich der Leser in
demselben Zusammenhang bewegt, der auch Fackenheims Kierkegaard-Lek-
tiire leitete. Levinas schildert dort in eindriicklicher Weise, was fiir ihn Got-
tesglaube nach Auschwitz bedeutet. Im Anschluss an den (fiktiven) Bericht
eines Uberlebenden aus dem Warschauer Getto stellt er sich die Fragen:
»Was bedeutet dieses Leid der Unschuldigen? Zeugt es nicht von einer Welt
ohne Gott [...]?“ Aber jener Augenzeuge verspiirt die Gewissheit Gottes
sunter einem leeren Himmel mit neuer Kraft. Denn wenn er so allein exi-
stiert, dann deshalb, um auf seinen Schultern die ganze Verantwortung Got-
tes zu spiiren. Es gibt auf dem Weg, der zu dem einen Gott fiihrt, eine
Station ohne Gott. [...] Ein Gott fiir Erwachsene manifestiert sich gerade
durch die Leere des kindlichen Himmels. Es ist der Augenblick, da Gott sich
von der Welt zuriickzieht und sein Antlitz verhiillt“.®® Levinas unterstreicht,
dass es sich hierbei um einen ,spezifisch jiidischen Sinn des Leidens® han-
delt, das in keinem Augenblick den Wert ,einer mystischen Bufle fiir die
Stinden der Welt gewinnt“.* Allerdings kénnte man bei einem solchen Ver-
stindnis von Leiden durchaus auch an Kierkegaard denken. Und Levinas

81 E. LeviNAs, Zwischen uns, S. 79.

82 E. LeviNas, Zwischen uns, S. 79.

83 E. Levinas, Die Thora mehr lieben als Gott, in: E. LEviNas, Schwierige Freibeit, S.
110.

84 E. Levinas, Die Thora mehr lieben als Gott, S. 111.

37



scheint dies auch zu tun. Denn ganz unvermittelt hilt er es fiir notig,* genau
diese Assoziation abzuweisen:

»Ist ein Gott méglich, der sein Antlitz verhiillt und als gegenwirtig in-
nerlich erkannt wird? Handelt es sich um eine metaphysische Konstruktion,
um einen paradoxalen Salto mortale nach Kierkegaards Geschmack? Wir
meinen, dafl sich darin im Gegenteil die besondere Physiognomie des Ju-
dentums duflert: das Verhiltnis zwischen Gott und dem Menschen ist keine
sentimentale Kommunion in der Liebe eines inkarnierten Gottes, sondern
eine Beziehung zwischen Geistern vermittels einer Belehrung, der Thora. Es
ist gerade ein nichtinkarniertes Wort Gottes, das von einem lebendigen Gott
unter uns zeugt. Das Vertrauen in einen Gott, der sich durch keine irdische
Autoritit kundtut, kann nur auf der inneren Evidenz und dem Wert einer
Belehrung beruhen.”

Die Kennzeichnungen Kierkegaards bzw. des Christentums sind hier
nicht im einzelnen zu diskutieren. Dass es sich fiir Kierkegaard um keine
ssentimentale Kommunion“ handelt, sondern um Argemis und Wagnis,
wenn er sich auf das Paradox des Gottmenschen bezieht, dass es in der
Inkarnation gerade nicht um eine ,,irdische Autoritit®, sondern um das /n-
kognito Gottes ging — das liesse sich leicht zeigen.

Viel entscheidender ist es aber, sich von Levinas — dhnlich wie von Buber
und Fackenheim — auf bestimmte Motive hinweisen zu lassen, die Kierke-
gaard und vielleicht die christliche Theologie iiberhaupt noch einmal in
einem neuen Licht erscheinen lassen. Und dazu kénnte Levinas’ Vorbehalt
gegeniiber dem Gedanken der Inkarnation auf jeden Fall gehéren. Woran
ihm dabei nimlich vor allem liegt, ist nicht nur die Frage, ob die Transzen-
denz Gottes in der Vorstellung der Inkarnation hinreichend gewahrt ist,
sondern noch mehr die Frage, welche Rolle der oder die Nichste im Ge-
schehen dieser inkarnations-theologisch vermittelten Gottesbeziehung spielt.

85 Diese Abwehr Kierkegaards hat bei Levinas freilich etwas auffallend Schematisches.
Immer wenn es darum geht, eine bestimmte Berithrung mit christlichen Denkfi-
guren abzuweisen, fillt unvermittelt der Name Kierkegaard. So z.B. auch in dem
Aufsatz ,Ethik und Geist” (1952), wo es um die Frage geht, ob das Judentum
neben der blossen ,jiidischen Moral“ nicht auch noch anderer, ,religitser Katego-
rien“ bediirfe. Levinas kiirzt ab und fragt: ,Kann demnach eine jiidische Erneue-
rung unter dem Zeichen des Irrationalen, des Numinosen, des Sakramentalen er-
folgen? Denn eben dies sind die religigsen Kategorien, nach denen man fiir sich
sucht. Wir brauchen eine eigene heilige Theresa! Kann man ohne Kierkegaard noch
Jude sein? Gliicklicherweise gab es den Chassidismus und die Kabbala! Keine
Angst: man kann [. . .]“ (E. LeviNas, Schwierige Freiheit, S. 11— 20, hier S. 14).

38



Levinas’ Einwand gegen Kierkegaard kénnte man vielleicht wie folgt
formulieren: Ein Gott, der sich als Inkarnierter prisentiere und in der Re-
prisentation dieser Inkarnation erfahren werde, erlaube letztlich eine intime
dialogische Beziehung zwischen Gott und Mensch, aus der der Nichste aus-
geschlossen bleibe. Levinas fordert dagegen: Religiose Begriffe diirfen nicht
verstanden werden als Aussagen iiber Gott oder iiber mein Verhilinis zu
Gott, sondern sie sind erst konkret verstanden in der asymmetrischen Bezie-
hung zwischen mir und dem Anderen.*® Was bedeuten Begriffe wie ,,Offen-
barung®, ,Gnade®, ,Heil“ usw. in diesem Sinne? Die Levinassche Pointe
liegt demnach darin, dass es religiése Begriffe nicht mit Aussagen iiber den
Menschen zu tun haben, auch nicht iiber mich als Einzelnen, sondern iiber
mich in meiner Verpflichtung gegeniiber der absoluten Andersheit des Niichsten.
In diesem Ereignis habe ich es mit Gott zu tun.*” D. h.: Die Gottesbeziehung
kann nie dazu herangezogen werden, mich gegen diese Andersheit zu versi-
chern, sie zu relativieren. Der jiidische Messianismus — der die Vorstellung
umfasst, dass man es in jedem Menschen mit dem (zukiinftigen) Messias zu
tun haben kénnte — habe, nach Levinas, die Aufgabe, genau diese Situation
zu beschreiben.

Kierkegaard. Die Juden. Die Dichter

»Alle Dichter sind Juden® (Maria Zwetajewa)

Kierkegaards Denken ist ein Denken der Differenz. Es lebt von dem Ziehen
einer imaginiren Grenze zwischen dem ,eigentlich Christlichen® und seiner
unangemessenen Verwirklichung in der bestehenden Christenheit. Und die-
se Differenz gibt sich von der ersten Tagebuchnotiz an bis hin ins Spitwerk
auch die Benennung ,jiidisch-christlich®. Ein Beispiel unter vielen: ,Man
tite in der Christenheit am richtigsten daran, daff man eine Anzahl Bethiu-
ser erbaute, was in Hinsicht auf viele schon viel wire, und daff man jtdische
Frommigkeit verkiindigte — aber niemals Christi Namen nennte. Das ist
meine stindige Behauptung: das bifdchen Frommigkeit, welches in der Chri-
stenheit da ist, ist jiidische Frommigkeit [...]“.* Insofern ist Kierkegaard

86 Vgl. dazu M. PoorrHuis, Die Bedeutung von Emmanuel Levinas fiir die Chri-
stologie, in: J. WonwmuTH (ed.), Emmanuel Levinas, S. 201— 214, hier S. 205.

87 E. LeviNas, Zwischen uns, S. 82.

88 Pap. X? A 80, zitiert nach: S. KIERKEGAARD, Gesammelte Werke. Die Tagebiicher.
Ubersetzt und herausgegeben von H. Gerdes, Diisseldorf, Kln 1962 —1974. Band
Iv, S. 7.

¥



zweifellos ein typischer Reprisentant jener ,Abstossungslogik®, nach der sich
das Christentum wesentlich als Abstossung vom Judentum profiliert.” Mit
allen Folgen bei seinen christlichen Lesern im 20. Jahrhundert.

Aber die hier besprochenen jiidischen Kierkegaard-Lektiiren zeigen auch
einen anderen Kierkegaard — und damit einher freilich auch ein anderes
jidisches Selbstverstindnis als das von Kierkegaard unterstellte. Es gibt mehr
Beriithrungen zwischen ,den Juden® und Kierkegaards Denken, als er zuge-
ben wiirde. Und dies hingt vielleicht mit seiner Existenz als Dichter zusam-
men. Der friihe Kierkegaard hat dies zumindest geahnt. Bezeichnend scheint
in diesem Zusammenhang eine Bemerkung aus den Tagebiichern von 1840
zu sein: ,Es ist eine grofle Frage, in welchem Sinne man das jiidische Volk
das erwihlte nennt; es war vielmehr ein Opfer, welches die ganze Menschheit
heischte; es mufite den Schmerz des Gesetzes und der Siinde durchgehen wie
kein anderes Volk. Es war das auserwihlte, im gleichen Sinne wie die Dich-
ter usw. es oft sind, d. h. sie sind die Ungliicklichsten“.”

Kénnte es nicht wirklich sein, dass jene ,,ungliicklichsten Erwihlten® viel
mehr dem /leidenden Wahrbeitszeugen und Glaubensritter ihnelten, denen
Kierkegaard die héchste Verwirklichung des ,Religisen® zuspricht? Und
kénnte man im Anschluss an dieses Zitat nicht auch fragen, ob der Zusam-
menhang zwischen der Dichterexistenz und dem Jiidischen mehr ist als eine
bloss abseitige Erwigung? Vielleicht steht ,das Jiidische® tatsichlich fiir eine
bestimmte Weise der Bezeugung des Unaussprechlichen, die mit einer Art
Dichterexistenz vergleichbar wiire, zu einem Leben mit und aus der ,Schrift’,
welches jedoch in einem solchen Zeugnis fiir das Undarstellbare keinesweg
eine Verfehlung des ,Eigentlichen® erkennen wiirde.

Denn was heisst es, hier mebr zu wollen, mehr als dieses Geheimnis? Und
wer hitte dies besser gewusst als Kierkegaard, der Dichter des Religiosen?

89 Vgl. dazu F.. MARQUARDT, Das christliche Bekenntnis zu Jesus dem [uden. Eine
Christologie. Band I, Giitersloh 1990, S. 176-177.
90 Pap. III A 193, zitiert nach S. KierkeGAARD, Die Tagebiicher. Band 1, S. 275.

40



	"Kann ein Jude Trost finden in Kierkegaards Abraham?" : Jüdische Kierkegaard-Lektüren : Buber, Fackenheim, Levinas

