Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 57 (2001)

Artikel: Hebraische Dichtung im christlichen Spanien : Dichter und ihre
Absichten (Teil 1)

Autor: Saenz-Badillos, Angel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961012

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hebriische Dichtung im christlichen Spanien

Dichter und ihre Absichten (Teil I)

von Angel Sienz-Badillos™

Welche Griinde mégen einen jiidischen Intellektuellen, der zwischen dem
12. und 15. Jahrhundert in einem der christlichen Kénigreiche im Norden
der Iberischen Halbinsel, in Kastilien, in Navarra oder Aragén gelebt hart,
veranlasst haben, hebriische Gedichte zu schreiben? Fiir wen hat er sie ge-
schrieben? Welchen literarischen Vorbildern, poetischen Prinzipien und
Techniken folgte er dabei? Schrieb er in einem rein jiidischen Milieu? Oder
teilte er die literarischen Ansichten anderer (christlicher) Autoren seiner
Zeit? Dies sind einige der Fragen, die ich auf den folgenden Seiten erértern
mochte.!

Vorauszuschicken ist zunichst, dass wir die Geschichte des christlichen
Spanien natiirlich nicht als ein einheitliches Ganzes betrachten kénnen. Die
allgemeinen politischen und sozialen Verhiltnisse, und damit die Lebens-
bedingungen der jiidischen Gemeinden, unterschieden sich von Kénigreich
zu Kénigreich, von Jahrhundert zu Jahrhundert nur allzu deutlich voneinan-

Prof. Dr. Angel Sdenz-Badillos, Departamento de Hebreo, Facultad de Filologia,
Universidad Complutense, Ciudad Universitaria, E-28040 Madrid (Spanien). —
Aus dem Englischen iibersetzt von Stefan Schreiner.

1 Vor Jahren hat H. [J.] ScairmMaNN, The Function of the Hebrew Poet in Medieval
Spain, in: Jewish Social Studies 16 (1954), S. 235—252, diese und dhnliche Fragen
vornehmlich im Blick auf das islamische Spanien erértert. Ich méchte eine dhnliche
Untersuchung fiir die christlichen Kénigreiche der Iberischen Halbinsel vorneh-
men. Zu den Autoren, die ich ausgewihlt habe, vgl. A. SAEnz-BapiLLos/]. Tar-
GARONA, Diccionario de Autores Judios (Sefarad Siglos X-XV), Cérdoba 1991. Die
Arbeit an diesem Thema habe ich als Fellow am Center for Advanced Jewish
Studies der University of Pennsylvania begonnen, und dem Direktor und den
Mitarbeitern und Mitarbeiterinnen des Centers habe ich fiir Hilfe und Unterstiit-
zung zu danken. Dieser Aufsatz ist als Teil des vom spanischen Erziehungsmini-
steriums, DGICYT (PB96-0654-C02-01) finanzierten Forschungsprojektes ,Ju-
daismo Medieval Espafiol: Cuestiones de Lengua, Literatura e Historia® abge-
schlossen worden.



der. Die Hauptprobleme, die das kulturell-geistige Leben der jiidischen Ge-
meinden beherrschten, waren je nach Ort und Zeit ganz verschieden. Aragén
beispielsweise war kulturell, und fiir einige Zeit auch politisch, eng mit
Stid-Frankreich verbunden, Kastilien hingegen stand unter doppeltem Ein-
fluss, einerseits vom Siiden her durch die Fliichtlinge, die in der Zeit der
Verfolgungen aus al-Andalus gekommen waren, andererseits durch ,Besu-
cher aus Europa, die von Norden her nach Kastilien kamen. Wihrend des
12. und 13. Jahrhunderts gehorte zu den Hauptproblemen vieler jiidischer
Gemeinden, wie der maimonideische Streit einerseits und die sozialen Kon-
flikte mit den traditionellen oligarchischen Fiihrern der jiidischen Gemein-
den andererseits belegen, die Frage der Akzeptanz der Ablehnung einer Form
von Judentum, das andalusische Kultur und Werte (das heisst der adab, die
Kenntnis der arabischen Sprache und literarischen Tradition, die Identitit
von Glauben und Vernunft, das Interesse an der Philosophie und den Wis-
senschaften, mit einem Wort, all das, was wir den andalusischen way of life
nennen) zu integrieren vermochte.” Dem gegeniiber bestand im 14. und 15.
Jahrhundert die Hauptaufgabe der Juden darin, eine Antwort auf die Pro-
bleme zu finden, die sich aus den (Zwangs-)Konversionen und dem gesell-
schaftlichen Druck seitens der Christen ergaben und erhebliche Konsequen-
zen fiir das jiidische Leben hatten. Zugleich existierte innerhalb der jiidi-
schen Gemeinden selbst eine tiefe Kluft zwischen den Angehorigen der ari-
stokratischen Familien, der Handwerker und Kiinstler und den Vertretern
der aufstrebenden Mittelschicht.

Unter den Forschern ist es nachgerade ein Allgemeinplatz, dass sich die
soziologischen Verhiltnisse in den christlichen Kénigreichen des Nordens,
und insbesondere das héfische Leben in Andalusien als der gleichsam natiir-
liche Ort der Pflege hebriischer Literatur, derart gewandelt hatten, dass in
der Folge Poesie nicht mehr jene Form und Funktion haben konnte wie im
sogenannten ,Goldenen Zeitalter*.” Natiirlich gab es wesentliche Unter-

2 Vgl. B. Sertimus, Piety and Power in Thirteenth-Century Catalonia, in: I. TwER-
sky (ed.), Studies in Medieval Jewish History and Literature, Cambridge (Massachu-
setts) 1979, S. 197-230.

3 Nach E. Fleischer: ,in Christian Spain, Hebrew poetry lost the very foundation of
its former existence. There were no Andalusian-style Jewish aristocracy in Christian
Spain. There were perhaps courtiers, but no more courtly life“. Seine sehr prag-
matische Erklirung dafiir lautet: , The brilliant achievements in the period of Moses
ibn Ezra and Judah halevi, the last great figures of Andalusian Jewry, were looked
upon as models to be emulated, but there was no longer a market for such poetry®
(E. FLeiscHER, The ,Gerona School‘ of Hebrew Poetry, in: I. Twersky [ed.], Rabbi
Moses Nahmanides, Cambridge [Massachusetts], London 1983, S. 35-49, hier S.
38). Mit einigen kleinen Vorbehalten kann ich dieser Einschitzung zustimmen.



schiede, beispielsweise hinsichtlich des rechtlichen Status der Juden im mus-
limischen und christlichen Spanien, zwischen dem luxuriésen hofischen Le-
ben in Cérdoba oder Granada einerseits und der strengen Atmosphire in
den Paldsten der Konige Kastiliens andererseits. Doch es gab auch in den
christlichen Konigreichen der Iberischen Halbinsel jiidische Héflinge und
Intellektuelle, die andalusische Werte vertraten und sich einem andalusi-
schen way of life hingaben. Auch gab es Stidte, Toledo zum Beispiel, in
denen die verschiedenen Kulturen und Sprachen iiber die Jahrhunderte le-
bendig blieben. Zudem bedeutete die Tatsache, dass sich die materiellen und
kulturellen Lebensbedingungen der jiidischen Gesellschaft geindert hatten,
nicht notwendigerweise, dass es fiir hebriische Poesie fernerhin weder ein
Interesse noch einen Markt gegeben hitte. Eine bestimmte Schicht unter den
Juden war noch immer in der Lage, sich an dieser Art Dichtungen erfreuen
zu kdnnen und stolz darauf, eine ruhmreiche Tradition fortzusetzen, wih-
rend viele andere indessen eher bereit waren, sich den isthetischen Vorlieben
ihrer Zeit entsprechend dem Genuss anderer literarischer Neuheiten hinzu-
geben.

Jedenfalls war die Einstellung gegeniiber den kulturellen und sozialen
Erfordernissen der Zeit hochst unterschiedlich: die Einstellung zur Poesie
war bei einem am Hofe Lebenden wie Todros Abulafia fast notgedrungen
eine andere als bei einem Dichter, der wie Ibn Sasson in Carrion, in einem
kleinen Stidtchen im Norden Kastiliens wohnte. Ein arabisierter Gelehrter
wie al-Harizi hatte nicht dieselben Griinde, Hebriisch zu schreiben wie eine
religiose Autoritit wie Me’ir Abulafia in Toledo oder Meshullam de Piera in
Gerona, die Dichtung als Moglichkeit der Verteidigung ihrer theologischen
Ansichten betrachteten. Ein Humanist, der in der friedlichen angenehmen
Atmosphire der Metropole der Kultur und Wissenschaften lebte, schrieb
naturgemiss andere Gedichte als ein gequilter Dichter, der die Zeit der
Zwangskonversionen durchlitt. Einige Beispiele herausragender Dichter aus
den christlichen Kénigreichen des Nordens der Iberischen Halbinsel werden
wir uns im folgenden genauer ansehen.

Me’ir Abulafia (um 1165 —1244)

Als ein reprisentativer hebriischer Dichter kann Me’ir ben Todros ha-Lewi
Abulafia (Aba-l-‘Afia) nicht angesehen werden, seine Bedeutung innerhalb
der Geschichte der hebriischen Poesie verdient dennoch hervorgehoben zu
werden, denn er nahm eine sehr wichtige Mittelposition zwischen der Dich-

4



tung des andalusischen Spanien und derjenigen des christlichen Spanien ein.
In erster Linie war er Jurist und Theologe und geistiger Fiihrer der jiidischen
Gemeinschaft. Poesie stand nicht im Mittelpunkt seines Interesses; dennoch
schrieb er hebriische Verse. Obwohl seine Familie andalusische Wurzeln
hatte, erhielt er seine Ausbildung in Burgos in Nord-Kastilien, einer Stadt,
die offen war fiir Einfliisse europdischer Juden, die sie gemeinsam mit vielen
anderen bereisten, die nach Santiago de Compostela pilgerten. Wenngleich
er Arabisch und die Kunst, hebriische Gedichte zu schreiben, gelernt hatte,
verspiirte er dennoch keinerlei Begeisterung fiir die Kultur von al-Andalus.*
Seine Poesie nimmt jedoch in manchem die sogenannte ,Schule von Ge-
rona“ vorweg, und einige der Neuerungen, die spiter oft den Dichtern dieser
Schule zugeschrieben werden, lassen sich bereits bei ihm finden.

Wenn Me’ir Abulafia auch nicht ein ,Héfling” genannt werden kann,
tibernahm er doch im Zentrum des kastilischen kulturellen Lebens auf eine
etwas kiinstliche Weise die Rolle, die einst in al-Andalus die Hofpoeten
gespielt haben. Er schrieb hebriische Gedichte, weil er in ihnen ein Zeichen
seiner Identitit als Jude, einen Beweis fiir seinen kulturellen Status, fiir seine
Integration in das geistige Leben der jiidischen Gemeinde von Toledo, eine
hochgeschitzte gesellschaftliche Betitigung sah. Zugleich war ihm das
Schreiben von (hebriischen) Gedichten ein Weg der Verteidigung seiner
theologischen Anschauungen in einer Zeit der Konflikte und Auseinander-
setzungen. Er lebte nicht von seiner Dichtung wie andere berufsmissige
Dichter seiner Zeit, die er als sobare-shir (wortlich ,,Poesieverkiufer®) apo-
strophierte.” Damit belegt er zugleich, dass die Praxis, hebriische Gedichte
zu schreiben (und zu rezitieren oder singend vorzutragen), um so (den Trou-
badouren und Minnesingern unter den Christen gleich) den Lebensunter-
halt zu verdienen, zu seiner Zeit nicht unbekannt gewesen war.

Die meisten seiner Gedichte sind keine Beispiele einer ,rein formalen
Poesie“, sondern hatten ihren Ursprung in konkreten Situationen des sozia-
len Lebens der jiidischen Gemeinde: Loblieder auf die prominentesten Juden
der Gegenwart, Hochzeitslieder, Elegien (anldsslich des Todes von Verwand-
ten oder grosser Leute seiner Zeit), poetische Korrespondenzen, (andalusi-

scher Tradition folgend) Klagelieder gegen das Schicksal oder stirker wirk-

4 B. Septimus beschreibt ihn als ,an intermediate figure — formed educationally by
Andalusian tradition, but living his whole life under Christian rule in Castile® (B.
SerriMus, Hispano-Jewish Culture in Transition: The Career and Controversies of
Ramah, Cambridge (Massachusetts) 1982, S. 11-12 Anm. 2).

5  ma la-dema‘ot, H. Bropy, Shirim u-mikhtavim me-rabbi Me’ir ha-Levi Abulafia,
in: YMHS’I 2 (1936), S. 1-90, Nr. 10,44 —45.



lichkeitsnahe Dichtungen. In seinen Versen nahm er Stellung zu den dis-
kutierten Problemen seiner Zeit, zum Beispiel tiber das jiidische Verstindnis
von Auferstehung. Auch zu weniger transzendenten Zwecken konnte er seine
Dichtung einsetzen, zum Beispiel, um fiir einen Freund einen Steuernachlass
zu erbitten, oder als Mittel seiner Sozialkritik.® Wie die Dichter voraufge-
gangener Jahrhunderte schrieb auch er fiir die kulturell arrivierten, intellek-
tuellen jiidischen Kreise in Toledo und anderen christlichen Stidten.

In seinen Dichtungen pflegte er seine konservative religiése Einstellung
nicht zu verbergen. Dennoch, trotz seiner Kritik am Rambam [= R. Mose
ben Maimon (1135/8 —1204)] und dessen Ansichten tiber die Auferstehung,
als Maimonides 1204 starb, vergass er seine alten Vorbehalte und gab in
einem Klagelied seiner ehrlichen Bewunderung fiir ihn Ausdruck.” In seinen
Gedichten konnte Me’ir auch tiefe theologische Gedanken vortragen, zum
Beispiel in dem bekannten Gedicht, in dem er die Natur Gottes und seiner
Geschopfe vergleicht.®

Sowohl in seiner biblischen Sprache als auch in vielen seiner Bilder und
Themen (mit hdufigen Anspielungen auf das Schicksal, auf die Welt oder die
Gazellen der klassischen Liebesdichtung) setzte er die Tradition der grossen
Meister des ,Goldenen Zeitalters“ fort. Zugleich fiihrte er einige Neuerun-
gen in den Themen der Poesie ein, indem er in seinen Versen Spuren des
Realismus seiner Zeit durchschimmern liess. Im allgemeinen hielt er sich
nicht an die Form der klassischen gasida [einem polythematischen Gedicht
mit durchgingigem Metrum und Endreim], verschiedene formale Aspekte
inderte er sogar ab: so fiigte er zum Beispiel in einigen seiner Dichtungen
(vornehmlich Elegien) einige Zeilen in gereimter Prosa mit seiner Unter-
schrift ein, um auf diese Weise seine Autorschaft sicherzustellen. In anderen

6 Zum Beispiel gegen die Richter: yamim ’emunim, in: H. Bropy, Shirim u-mikh-
tavim, Nr. 5. Beinahe wortlich hat er darin ein spanisch-arabisches Gedicht nach-
geahmt. Einige liturgische Dichtungen und eine grundlegende philosophisch-theo-
logische Komposition vervollstindigen diese Art seiner Dichtungen, die auf uns
gekommen sind.

7 B. Septimus meint, dass Me’ir seine Einstellung zu Maimonides griindlich revidiert
hat, auch wenn Verletzungen aus dem Streit um die Auferstehung geblieben sind.
Diese Elegie trigt die typischen Ziige andalusischer ginor (,Klagelieder®): gleich-
nishafte Sprache mit gutbekannten Bildern von Trinen und Feuer, Verantwortung
des Schicksals, Vergleich des Rambam mit den grossen Gestalten der Bibel und den
Sternen, unmittelbarer Verweis auf den Verstorbenen als den gréssten Weisen sei-
ner Zeit. Insbesondere verweist er auf den Mishne Tora (v. 21) und den More
ha-nevukhim (v. 22—24) (B. Serrimus, Hispano-Jewish Culture, S. 56).

8 yedida de’i surekh, H. Bropy, Shirim u-mikhtavim, Nr. 34. Dass dieses unvollstin-
dige Gedicht viele Beriihrungspunkte mit Mose ibn Esras be-shem El ’asher >amar

aufweist, ist lingst gesehen worden.



Gedichten wiederum wird der erste Halbvers am Ende des letzten Verses
wiederholt, eine Technik, die dann vor allem in Meshullams Poesie und bei
anderen spiteren Dichtern populir werden sollte.

Jehuda al-Harizi (um 1170 -1230)

Mit Jehuda ben Shelomo al-Harizi kommen wir zu einem ganz anderen
Typos von hebriischem Autor, der ebenfalls mit der Stadt Toledo am Be-
ginn des 13. Jahrhunderts in Verbindung stand: ein humanistischer Gelehr-
ter und Reisender, ein wahrer Vertreter der reinen andalusischen Tradition,
ein Liebhaber der arabischen Kultur, der sich entschlossen hatte, die letzten
Jahre seines Lebens im Orient zu verbringen. Gelegentlich machte auch er
von der Poesie Gebrauch zu ideologischen Zwecken, indem er beispielsweise
Verse zur Verteidigung des Maimonides fir die Gebildeten seiner Zeit
schrieb — in demselben Geist, in dem er seine Ubersetzungen aus dem Ara-
bischen fiir ein breiteres Auditorium erarbeitete.” Vor allem aber hatte das
Schreiben hebriischer Gedichte fiir al-Harizi etwas mit der Verteidigung
jiidischer Zivilisation zu tun. Es war eine Moglichkeit, der heiligen Sprache
aus dem Stadium des Niedergangs herauszuhelfen:

Giirte deine Lenden und kleide dich mit dem Eifer fiir den Gott der Heerscharen und
fiir die heilige Sprache, die einmal die Sprache der Prophetie war, aber jetzt schrecklich
heruntergekommen ist.'

Er wollte ,blinde Augen 6ffnen, dass sie zu Lichtern wiirden, damit alle
Menschen auf der Erde erkennen kénnen, dass die Heilige Sprache in der
Klarheit ihrer Diktion und in der Schénheit ihrer Metaphern unvergleichlich
ist — dass sie gleichsam eine mit ihren Juwelen geschmiickte Braut ist“."" Die
Juden seiner Zeit jedoch zogen das Arabische vor und schitzten ihre eigene
Sprache nicht:

In den Tagen der Vorzeit pflegten sich die grossten Heiligen an der Heiligen Sprache zu

erfreuen. Heute aber haben nichtsnutzige, gewalttitige Menschen in unserem Volk sie
mit Schwertern und Speerspitzen ihrer Zunge durchbohrt.

Die Heilige Sprache aber beansprucht:

9 Vgl. A. SAenz-BapiLros, Yehudah al-Harizi, admirador de Maiménides, in: Mis-
celdnea de Estudios Arabes y Hebraicos 34/2 (1985), S. 61-70.

10 Tabkemoni. Introduction and translation by V.E. ReicHert, 2 Binde, Jerusalem
1965. Band [, S. 30.

11 Tahkemoni. Band I, S. 31.



Ich war wie eine Kénigin ... Dennoch haben eure Kinder mich verstossen und die
Sprache von Fremden angenommen . . . Sie haben die Sprache der Kinder Israels unter
die Sprache von Kedar versklavt ... Thre Herzen wurden verfiihrt, als sie sahen, wie
schén die Gedichte waren, die Hagar, Saras dgyptische Sklavin gemachr hatte. Sara aber
war unfruchtbar! 2

Dies war auch der Grund dafiir, dass er sein Buch 7ahkemoni geschrieben

hat:

Darum habe ich dieses Buch geschrieben, um die Kraft der Heiligen Sprache dem
heiligen Volk zu zeigen, dessen Augen verklebt sind, so dass es nicht sehen kann, dessen
Gedanken, dass es nicht begreifen kann."

Es gibt, sagte er, drei Kategorien von Leserschaft: einfiltige Leute, Ge-
bildete und kritische Poeten. Dies auferlegt der Poesie bestimmte Bedingun-
gen, die zur selben Zeit fiir alle drei zu beachten sind: Gedichte miissen
geradeheraus und einfach sein, gewichtige Themen und kraftvolle Sprache
haben und von feiner Art und schonem Stil geprigt sein, damit sie allen drei
Kategorien zusagen. Der einzige Poet, der von allen drei Arten von Lesern
gelesen werden konnte, war seiner Meinung nach Jehuda ha-Lewi.

In der magama [einem unterhaltenden, belehrenden Vortrag in gebun-
dener Sprache und Kapitel eines romanhaften Werkes] Nr. 18 des Tahke-
moni formulierte er sieben Regeln fiir das Verfassen von Dichtung, die in der
Summe eine kurzgefasste ars poetica darstellen. Die schénste Poesie, meinte
er, war die der Araber, und die Juden, die in arabischen Lindern lebten,
haben sie von ihnen gelernt. Nachdem aber alle grossen Meister gestorben
sind, so sagt der Erzihler, ,,wandelten wir Tag und Nacht in ihren Pfaden.
Doch so sehr wir uns auch abgemiiht haben, wir reichen nicht an sie heran.
Sie lassen alle Dichter der Welt hinter sich zuriick, wie eine verwelkende
Blume, sie aber bemiihen umsonst.“ Zu seinen sieben Regeln der Dichtkunst
gehoren folgende:

Halte rein die Worte der Gedichte von allem Unniitzen, und entferne jedes missto-
nende Wort aus dem Text [. . .;] beachte das Metrum des Gedichts und seiner Silben,
dass du nichts hinzufiigst und nichts wegnimmst vom Metrum seiner Versteile [. . .;]
achte darauf, dass die Themen der Poesie geldutert sind, geschmolzen im Schmelztiegel
der Rhetorik [. . .;] achte darauf, dass die Gedichte leicht zu verstehen sind, und dass sie
alle auch dem Kenner etwas sagen [. . .;] bewahre die Poesie vor grammatischen Fehlern

[. . ;] eile dich nicht, das Gedicht zu zeigen, bevor es geglittet ist“ [. . .;] wihle zur
Aufbewahrung nur einige Gedichte aus und lass andere vergessen werden."

12 Tahkemoni. Band 1, S. 32.

13 Tahkemoni. Band 1, S. 36.

14 Tuhkemoni. Band 11, S. 56ff. Siehe dazu H. [J.] SCHIRMANN, The History of Hebrew
Poetry in Christian Spain and Southern France [hebr.], edited, supplemented and
annotated E. FLEISCHER, Jerusalem 1997, S. 203ff. In seiner dritten magdma, einer
Geschichte der sefardischen Dichter, nennt al-Harizi einige Besonderheiten guter



Ein Grossteil dieser Regeln findet sich in der einen oder anderen Weise
iibrigens nicht nur in arabischen Quellen, sondern ebenso auch in lateini-
schen oder romanischen artes poeticae jener Zeit."

Doch, auch dieser herausragende jiidische Gelehrte war nicht frei von
Paradoxa: Nachdem er keine Miihe gescheut hatte, zur Kenntnis und zum
Gebrauch der arabischen Kultur in Hebriisch beizutragen, verbrachte er die
letzten Jahre seines Lebens im islamischen Orient und schrieb — arabische

Gedichte.'®

Jakob ben El‘azar (1170-1233)

Fiir Jakob ben El‘azar, der im Toledo des 13. Jahrhunderts lebte, bedeutete
gereimte Prosa und Poesie auf Hebriisch zu verfassen zugleich, zur Bewah-
rung der jiidischen Zivilisation beizutragen, die in der hebriischen Sprache
ihren angemessenen Ausdruck gefunden, aber gegeniiber anderen verbreite-
teren Sprachen mit hoherem kulturellen Potential, wie beispielsweise Ara-
bisch, darum zu kimpfen hat, ihren Wert zu behaupten. Dies ist wohl auch
der Sinn jener bekannten Worte aus der Einleitung zu seinem Sefer meshalim
(»Buch der Gleichnisse®), in denen er auf den Spott der muslimischen Wei-
sen iiber das Hebriische anspielend erklirt:

Der Anlass fiir mein Sefer meshalim wie der Grund dafiir, dass ich alle meine Worte

geschrieben habe, liegt darin, dass die muslimischen Weisen die Heilige Sprache ver-
dchdich gemacht, sich selbst aber erhéht haben, indem sie mit Arroganz iiber mich

Poesie, wenn er sagt: ,Die Gedichte der Sefardim sind michtig und angenehm, als
wiren sie aus einer Feuerflamme gehauen und aus einem Brunnen lebendigen
Wassers geschopft, und ihre Dichter sind tiichtige Leute®, oder: ,seine Themen
sind wundervoll und originell“, oder ,in seinen Gesingen leuchtet prophetische
Inspiration auf®, sie sind ,stark wie Eisen oder so lieblich wie Honig", ,getragen
von der Kraft des Geistes” etc. Vgl. Tabkemoni. Band I, S. 76ff.

15 Es lohnte sich, diese poetischen Regeln mit denen zu vergleichen, die in der zeit-
gendssischen arabischen und mittelalterlichen lateinischen und romanischen Lite-
ratur zu finden sind. Zur arabischen Literatur vgl. S. PENA, Ma‘arri segiin Batal-
yawsi. Critica y poética de al-Andalus, siglo XI, Granada 1990 (Bibliographie!). Zur
lateinischen und kastilischen Literatur vgl. E. FARAL, Les artes poétiques du XII* et du
XIII* siécle: Recherches et documents sur la technique littéraire de Moyen Age, Paris
1924 (Nachdruck 1962); C. FAULHABER, Latin Rhetorical Theory in Thirteenth and
Fourteenth Century, Berkeley, Los Angeles, London 1972; A. GOMEz MoreNo, E/
»Probemio e carta” del Marqués de Santillana y la teoria literaria del s. XV, Barcelona
1990; F. Lorez ESTRADA, Las poéticas castellanas de la Edad Media, Madrid 1984; .
Weiss, The Poet’s Art. Literary Theory in Castile c. 1400—60, Oxford 1990; etc.

16 Siehe dazu den Aufsatz von ]. SADAN, Rabbi Yehudah al-Harizi ke-somet tarbuti,
in: Pe‘amim 68 (1996), S. 16-67.



sprechen und in Selbstiiberschitzung sagen: ,alle Geschichten sollten in unserer Spra-
che geschrieben sein®, denn sie denken, dass ihre Sprache der unseren iiberlegen ist."”

Jakob ben El‘azars Buch, eine Sammlung von Geschichten in gereimter
Prosa mit zahlreichen eingestreuten kurzen Gedichten, erzihlt in seinem
zweiten Teil von einer Gerichtsverhandlung iiber die Qualitdten der Prosa,
die von einem Philosophen verteidigt wird, und der Poesie. Obwohl letztere
dabei der Liige und des Trugs beschuldigt wird, entscheiden die Richter am
Ende dennoch zugunsten der Poesie.'® Leider kennen wir nicht genug Ein-
zelheiten aus Jakob ben El‘azars Leben und seinen Aktivititen, um en détail
seine Position zu den anderen Fragen darstellen zu kénnen, die uns hier
interessieren. Die Tatsache aber, dass er nicht allein Gedichte geschrieben,
sondern auch philologische und philosophische Studien getrieben und aus
dem Arabischen ins Hebriische {ibersetzt hat, zeigt, dass er gewiss zu den
Bewunderern der andalusischen Kultur gehérte.'” Unter seinen Quellen ent-
deckte H. Schirmann allerdings nicht nur arabisch-muslimische Autoren,
sondern ebenso auch christliche und andere ,fremde“ Schriften seiner Zeit.”
Als Angehériger einer beriihmten Familie hat er seine intellektuelle Ausbil-
dung offenbar in engem Kontakt mit der kulturellen Elite Toledos und
vielleicht auch der Provence genossen; und in diesem Milieu diirfte er wohl
auch seine Leser gehabt haben.

Meshullam de Piera (? — nach 1260) und
Mose ben Nachman [Nachmanides] (1195 -1270)

Hebriische Poesie zur Verteidigung theologischer Positionen zu verwenden
zeichnet besonders deutlich Meshullam ben Shelomo de Pieras Werke aus.
Wenn er auch fast sein ganzes Leben in Gerona verbracht hat, hat man ihm
dennoch den Titel eines shi‘ir as-sarfatiyyin, eines ,,Dichter(konig)s der Fran-
zosen®, verliehen (Nr. 44 Uberschrift), nimlich wegen seiner Beteiligung am
antimaimonideischen Streit. Von seinen Werken sind an die flinfzig (welt-
liche) Gedichte erhalten geblieben, darunter manche mehr konventionellen
Inhalts (zum Beispiel panegyrische Dichtungen, Lieder zur Selbstverherrli-
chung, erbauliche Reflexionen), viele aber auch von ausgesprochen polemi-

17 Y. Davip (ed.), The Love Stories of Jacob ben Eleazar (1170 —1233). Critical Edition
with Introduction and Commentary [hebr.], Tel Aviv 1992-93, S. 13.

18 Y. Davip (ed.), The Love Stories, Mahberet 2 und 3.

19 H. [].] ScHirMANN, The History of Hebrew Poetry, S. 222ff.

20 H. [].] ScHIRMANN, The History of Hebrew Poetry, S. 243ft.

10



scher Natur.» Wenngleich er mit der andalusischen Tradition vertraut ge-
wesen ist, verfasste Meshullam, ebenso wie Mose ben Nachman [Nachma-
nides], seine Dichtungen weit entfernt vom héfischen Milieu fiir ein ausge-
sprochen religioses Publikum, welches in Ubereinstimmung mit ganz unter-
schiedlichen Idealen zu leben gewohnt war.”

Die Literatur betrachtete er als ancilla theologiae, als ,Magd der Theo-
logie“. Dem entsprechend dienten ihm hebriische Verse als ein Weg, seine
Ansichten zu den geistigen Fragen der Zeit unters Volk zu bringen und die
Anschauungen seiner Gegner zu diskreditieren. Poesie war fiir ihn ein Mittel
zu Schutz und Verteidigung der Wahrheit, ein Weg, seine theologischen
Ideen zu den wichtigsten Problemen des Judentums vorzutragen und die
Gefahren aufzudecken, die die Verfechter der maimonideischen Lehren dar-
stellten. In einem bedeutsamen Gedicht zu Ehren des grossen Talmudisten
R. Jona ben Abraham Girondi [aus Gerona] (um 1200 —1263) und seiner
Sohne charakterisierte er seine eigenen Verse als miswat yere miswa, als ,die
(religivse) Pflicht eines die (religiose) Pflicht Erfiillenden®.”” Er fiihlte sich
von Gott berufen, in Zeiten der Verwirrung und des Irrtums die Wahrheit
zu verkiinden:

21 Vgl. H. Bropy, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, in: YMHSI 4 (1938), S.
1-107; E. FLeEiscHER, The ,Gerona School‘ of Hebrew Poetry, S. 35—-49, und die
Aufsitze von ]. RiBERA, La polémica contra Maiménides reflectida en la poesia de
Meshullam ben Shelomé de Piera, in: An. Filol. 8 (1982), S. 177—188; Una poesia
polémica del jueu catald Meshullam ben Shelomé de Piera, in: An. Filol. 9 (1983),
S. 187-193; Un poema laudatori dedicat al Rabi Jona ben Abraham Gerundj, in:

An. Filol. 10 (1984), S. 147—-153; El poeta jueu catald Meshullam ben Shelomé de
Piera i els seus poemes laudatoris, in: Homenage a Antoni Comas, 1985, S. 371—
384; Meshullam ben Shelomé de Piera y la controversia maimonista en Catalufia,
in: E/ Olive 22 (1985), S. 211-234; La polémica sobre la ,Guia a de Perplejos‘ en
Catalufia y Provenza, in: An. Filol. 11/12 (1985-86), S. 73—84; El poeta pole-
mista Meshullam ben Shelomé de Piera, in: Calls 2 (1987), S. 17-25.

E. Fleischer hat die neue Situation im Nordosten der Iberischen Halbinsel auf
gelungene Weise so beschrieben: ,In Ramban’s [R. Mose ben Nachman] Gerona
an attempt was made to uproot secular poetry from its historical ground and to
transplant it into another, more fertile soil. In Gerona, for the first time in the
history of Spanish Hebrew literature, poetry was performed far from the main
centres of Jewish political life, and by poets lacking any but oppositional contacts
with the Jewish oligarchic upper class“ (E. FLEiscHER, The ,Gerona School® of
Hebrew Poetry, S. 40). Oder mit R. Branns Worten: ,In literary historical terms he
was a determined foe of courtier culture, or, more precisely, what remained of it in
thirteenth-century Gerona“ (R. BRanN, The Compunctious Poet. Cultural Ambiguity
and Hebrew Poetry in Muslim Spain, Baltimore, London 1991, S. 141).

23 “im ma‘alat asmi (H. Bropy, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 25 Nr.

8,55).

22

11



Meine Ohren sind geschaffen, Wahrheit zu héren,
Liigenworte machen mein Herz krank.*

Angeheuert bin ich von jenen, die mich lieben; nicht fiir Geld
haben sie mich angeheuert, dass ich die Wahrheit verkiinde.”

Dennoch war er sich bewusst, dass er ,eine Kunst ausiibte, die zu liigen
liebt, die Falschheit, die es in unserer Poesie und unserer Sprache gibt*,*
dass er den Regeln der konventionellen Dichtkunst entsprechend ein |, liigen-
der Poet“ gewesen ist: *ani hu’ ha-meshorer ha-meshagqger.”’ Da er sich immer
wieder und in vielfiltiger Weise der Sprache der Satire bediente, hat man
tiber ihn gesagt, dass ,der Dichter allein durch die falschen, immer wieder
geinderten Masken seiner Satire wahrhaftig bleiben kann“.**

Seine antiandalusische Haltung kommt in manchen Ziigen seiner Dich-
tung klar zum Vorschein. Weit entfernt fiihlte er sich von Philosophie und
Rationalismus, von den grundlegenden Werten genussliebenden héfischen
Lebens, dafiir jedoch nahe den kabbalistischen Lehren. Er spottete iiber die
Nitzlichkeit, Grammatik und die Regeln der Philologen zu lernen: ,,Hast du
jemals einen Grammatiker gesehen, der Rabbiner oder Richter geworden ist,
einen nagdan [,Punktator, der den hebriischen Konsonantentext mit Vo-
kalzeichen versieht], der Vorsteher einer Gemeinde geworden ist?“% Wenig
Sympathien verspiirte er fiir die eigentlichen Vertreter des andalusischen
Judentums, solche Gelehrte wie Mose (Abi ‘Imran) ben Maimon ‘Abd Allah
(Maimonides), den Universalgelehrten Abraham (Abu Ishag) ben Me’ir ibn
Esra (1089 —1164), die Grammatiker Jona (Aba [-Walid Marwan) ibn Ga-
nah (um 985/90 — nach 1040) und Josef ben Isaak Qimhi (um 1105 — um
1170) oder den schon genannten al-Harizi. Zu seinen Freunden und Lieb-
lingsautoren gehorten vielmehr der Exeget und Kabbalist Mose ben Nach-

man (Nachmanides),”® die beiden Kabbalisten Esra ben Shelomo (1160 —

24 ke-or boger (BropY, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 12—13 Nr. 1,28).

25 he ha-berit (H. BrRopy, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 97ff. Nr. 43,19).

26 nos’e shelomor (H. Bropy Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 65ff. Nr.
29,44).

27 she’eluni hakham levav (H. Bropy, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 92
Nr. 41,3).

28 J.H. LenmanN, Polemic and Satire in the Poetry of the Maimonidean Controversy,
in: Prooftexts 1 (1981), S. 133 —151, hier S. 148. Lehmans Analyse unterstreicht die
Differenzen zwischen seiner nichtpolemischen Poesie und den antimaimonidei-
schen Gedichten, die er als ,a remarkable instance of the satiric genre® beschreibt
(S. 136), in der der polemische Dichter eine persona ist, die mit dem wirklichen
Dichter wenig oder gar nichts zu tun hat.

29 H. Broby, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 41 Nr. 16,40.

30 nos’e shelomot (H. BrRoDY, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 69 Nr. 29,62,

etc.).

12



um 1235) und Azri’el aus Gerona (12./13. Jahrhundert),”" der oben erwihn-
te Me’ir Abulafia aus Toledo® sowie einige Rabbiner Stidfrankreichs, dar-
unter Abraham ben David aus Posqui¢res (um 1125-1198) und — kaum
iiberraschend — Shelomo ben Abraham ibn Adret (um 1235-1310), der
grosse Gegner der Anhinger des Maimonides.”

Andere Dichter und Denker anzugreifen schien ihm der beste Weg der
Selbstverteidigung:

Meine Seele ist nicht auf Streit mit anderen Menschen bedacht, aber

wenn nicht ich sie auf den Kopf schlagen wiirde, wiirden sie mich in meine
Verse beissen.*

An vielen Stellen erweist sich seine Poesie als eine Art asketischer Besin-
nung, als Reflexion iiber Leben und Tod, verbunden mit Empfehlungen an
seine Leserschaft in Form von Imperativen.” Seine bekanntesten Dichtun-
gen jedoch, von einem hochst eigenartigen Gedicht (Nr. 49) abgesehen,
ergehen sich in heftiger Krittk am Rambam [Maimonides]. In dieser Hin-
sicht besonders eindriicklich sind zwei Verse, die dessen philosophischem
Hauptwerk, dem More Nevukhim |, Fiihrer der Verwirrten®] gewidmet sind:

More Nevukhim, verstumme,

dies sind Worte, die man bis jetzt niemals gehort hat.

Es sollen all jene, die sagen, der Text der Schrift sei

ein Gleichnis, und der Prophet ein Mann, der getriumt hat, verflucht sein!?*

31 Je-‘attigim *asher (H. Bropy, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 89ff. Nr.
40,32ft.371F.).

32 Sanshe minut *omerim (H. Bropy, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 32fF.
Nr. 12,14).

33 yirbu mezimmotay (H. Bropy, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 99ff. Nr.
44,79,85ft.; vgl. auch Nr. 46,19ff.).

34 yitnabbe’n yonim (H. Bropy, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 83ff. Nr.
37,42).

35 Siehe zum Beispiel sein Gedicht Nr. 10 iiber Alter und Tod; ebenso sein ’ulay
meshalim hem (,vielleicht sind sie Gleichnisse“; H. Bropy, Shire Meshullam ben
Shelomo de Piera, S. 16ff. Nr. 3,25,48ft.).

36 More nevukhim ha-baresh (H. Bropy, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S.
39 Nr. 15). Vgl. besonders auch °ulay meshalim hem (H. Bropy, Shire Meshullam
ben Shelomo de Piera, S. 16ff. Nr. 3), be-hazut bi-nvwa (,durch Schauung, durch
Prophetie”; H. Bropy, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 53ff. Nr. 24),
le-‘attiqim “asher (,den Alten, die . ..“; H. Bropy, Shire Meshullam ben Shelomo
de Piera, S. 89ff. Nr. 40). Zu den bei Meshullam am hiufigsten wiederholten
Kritikpunkten an Maimonides gehéren: a) seine Deutung der Prophetie als natiir-
liches Phinomen, b) seine Ansichten iiber die Auferstehung, ) die geringe Bedeu-
tung des Jiingsten Gerichtes, d) das Verschweigen der Qualen der Verdammten
nach dem Tod, e) seine rationalistische Konzeption der Gebote, f) seine Vorstel-
lungen von Engeln und Dimonen und g) seine Verneinung der Wunder und sein
Bemiihen um deren natiirliche oder rationalistische Erklirung. Wesentlich offener

13



Meshullams Publikum war ein ganz anderes als das des Me’ir. Er schrieb
in erster Linie fiir das einfache Volk, fiir Juden, die nur iiber eine elementare
talmudische Bildung verfiigten und in der Tat nevukbim, ,verwirrt waren,
wenn sie die Worte der Philosophen hérten, hingegen offen schienen, die
neuen Ideen der Kabbalisten auf- und anzunehmen. Da sein Hebriisch je-
doch nicht ganz leicht ist, und er viele rabbinische Ausdriicke verwendet,
steht allerdings zu vermuten, dass seine Leser an diese Literatur erst heran-
gefiihrt werden mussten. Vermutlich bildeten sie jene neue Mittelschicht mit
traditioneller religitser Bildung, die gegeniiber den aristokratischen Familien
andalusischer Prigung mehr und mehr an Bedeutung gewann.

Ganz bewusst hat sich Meshullam selbst dem Einfluss andalusischer Poe-
sie, ihren Konventionen und ihren Vorstellungen vom Leben entzogen und
gemeinsam mit Mose ben Nachman einer neuen weltlichen Dichtung, die
im Einklang mit ihren eigenen entgegengesetzten Idealen stand, den Weg
bereitet.”” Einige wenige Beispiele kunstvoll-weitschweifiger Verse mit tra-
ditioneller Bildersprache schienen ihm genug zu beweisen, dass er genauso
dichten konnte wie die klassischen andalusischen Dichter. Ihm lag jedoch
vielmehr an einer ungekiinstelten, sparsamen Dichtung, in der er seine Vor-
stellungen vom Judentum in einem eher traditionellen Rahmen vortragen
konnte.”® Manchmal allerdings formulierte er mehr als knapp und schien
zuweilen sogar zum Verstindnis seiner Verse notwendige Worte auszulassen.
Indessen bedienten sich einige zeitgengssische Troubadoure einer ganz dhn-

steht er hingegen dem Mishne Tora im allgemeinen und dem Sefer ha-Madda‘ im
besonderen gegeniiber. In einem seiner gegen den Rambam gerichteten Gedichte
(H. Broby, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, Nr. 24) hat der Dichter am
Ende vier Verse angefiigt, die als Ausdruck einer verinderten Einstellung zu Mai-
monides angesehen werden kénnen: Dort sagt er nimlich, dass er Ehrfurcht vor
ihm empfinde, dass wir kein Recht haben, ihn zu verurteilen und dass seine Lehren
gut sind, wenn auch unsicher gewordene Leute iiber sie stolpern maégen, ja, selbst
seine Absichten sind gut gewesen.

37 Mit R. Branns Worten: ,Clearly, the techniques da Piera employs in conveying his
distate for courtly poetry and values represent a type of literary sophistication that is
not present in Golden Age verse. And the sentiments he expresses represent a point
of view concerning the ethics of poetry that is a far cry from the professional model
of the Andalusian school® (R. BRanNN, The Compunctious Poet, S. 143).

38 Es gab, wie E. Fleischer hervorhebt, eine gewollte Verinderung in der poetischen
Theorie: , The poetics of Ramban [R. Mose ben Nachman] and R. Meshullam,
when considered from the historical point of view, might thus be accurately de-
scribed as counter-poetics, displaying a complete structure of formal and generic
peculiarities and offering an all but perfect alternative to the traditional poetics of
Spanish Hebrew poetry [...]*“ (E. FLeiscHER, The ,Gerona School of Hebrew
Poetry, S. 40). Siehe dazu auch A. BERBERIAN, Rbetorical-Syntactical Innovations in
the Poetry of Meshullam da Piera [hebr.], M. A.-Dissertation, Jerusalem (ohne Jahr).

14



lichen Technik, trobar clus genannt,39 so dass man darin vielleicht ein Zei-
chen literarischen Trends jener Zeit erkennen kann.

Seine Neuerungen in (literarischer) Form, Bildersprache und Ausdruck
tiberraschen seine Leser an vielen Stellen. Neben anderen sprachlich-rheto-
rischen Eigenheiten hat man bei ihm besonders beobachtet, dass er lange
Kompositionen immer wieder mit ein und demselben Wort beginnt und
authort, oder Verse dadurch miteinander verbindet, dass er echoartig einige
Worte wiederholt. Letztgenannte Technik ist iibrigens auch in der romani-
schen Poesie gut bekannt.*

In seiner (poetischen) Orientierung ganz dhnlich war auch der andere
grosse Vertreter dieser Schule — Mose ben Nachman. Allerdings kennen wir
nur ein einziges weltliches Gedicht von ihm, das er zur Verteidigung des
Alters geschrieben hat, in einem ihnlichen Ton gehalten wie Meshullam. In
diesem Gedicht, me’a battim (,Hundert Hiuser®), das dem Talmudisten
Jona ben Abraham aus Gerona gewidmet ist, singt er ein Loblied auf das
Alter in einer Weise, wie sie bei den klassischen andalusischen Dichtern, mit
Ausnahme vielleicht von Mose (Aba Harn) ben Jakob ibn Esra (um 1055 —
nach 1135) nicht zu erwarten gewesen wire. Nach seinem — anderen —
Wertesystem jedoch ist: ,die Jugend eine Falle fiir die Menschen“.*! Das
hinderte ihn freilich nicht, gleichzeitig wiederum mit dem klassischen Topos
von der verlorenen Jugend zu spielen. Als die grosse geistige Autoritit seiner
Generation indessen sah er seine Aufgabe im grossangelegten Angriff auf den
andalusischen way of /live und dessen hedonistische Grundhaltung und welt-
liche Attitiide, wobei er sicher an dasselbe, in talmudischer Literatur und
Kabbala versierte Mittelklasse-Publikum wie Meshullam dachte.

Todros Abulafia (1247-13006)

Zumindest wihrend der ersten Hilfte seines Lebens, bis zu seiner Inhaftie-

rung im Jahre 1281 infolge einer Intrige am Hofe in Toledo, passt Todros
ben Jehuda ha-Lewi Abulafia (Aba-I-‘Afiah) genau in das Bild eines Hof-

39 H. []J.] ScHIRMANN, The History of Hebrew Poetry, S. 298ff.

40 Vgl. die zweifellos spitere Formulierung von Juan del Encina: ,,Ay vna gala de
trobar que se llama encadenado, que en el consonante que acaba el vn pie, en aquel
comienca el otro; assi como vnacopla que dize: Soy contento ser cativo / cativo en
vuestro podcr, / poder dichoso ser bivo, / bivo con mi mal esquivo, / esquivo no de
querer, etc.“ (F. LOrEz ESTRADA, Las poéticas castellanas, S. 91-92).

41 me’q bartim (C.D. CHaVEL [ed.], Kitve rabbenu Moshe ben Nabhman, 2 Binde,
Jerusalem '°1988. Band I, S. 397-402).

15



poeten, wie wir ihn aus al-Andalus kennen, wenn auch zwischen dem Toledo
Alfonsos X. des Weisen (1252 —-1284) und dem Cérdoba der Kalifen oder
dem Granada der Teilkonige (reyes de taifas) ganze Welten lagen. Todros’
Jugendzeit jedoch waren Jahre, in denen man sich dem angenehmen Leben
bei Hofe, fiir alle Vergniingen des Lebens nicht weniger gerne hingab, als
dies in der besten klassischen andalusischen Zeit der Fall gewesen war. Als
Angehériger einer berithmten Familie ist er im Stile des adab (der vorneh-
men arabischen [literarischen] Bildung) und der Tradition des Goldenen
Zeitalters erzogen worden und besass alle Fahigkeiten, diese fortzusetzen, die
Techniken der Literatur, die Vorstellungen und die Inhalte ebenso wie die
Sprache jener Zeit. Gleichzeitig war er aber offen fiir Neues, fiir neue
Trends, die durch Troubadoure und Minnesinger, die zu seinen Lebzeiten
die Hauptstadt besuchten, am christlichen Hofe Einzug hielten.

Er schrieb panegyrische Gedichte zur Verherrlichung der Grossen seiner
Zeit, die reichsten Familien Toledos (wie die Familie Ibn Sadoq oder die
Familie Ibn Shoshan) eingeschlossen, aber auch zum Ruhme prominenter
Vertreter der neuen einflussreichen Gruppe der Talmudisten der oberen
Mittelklasse, wie seines Verwandten Todros ha-Rav*? oder seines Sohnes
Josef. Als Meister der Sprache und der Satire konnte er dabei auch sehr
scharf sein. Er unterhielt poetische Korrespondenzen mit anderen weniger
bedeutenden Dichtern, die im selben Milieu bei Hofe lebten und miteinan-
der wetteiferten, die Gunst der Michtigen zu erlangen. In diesen Kreisen
arrivierter Juden hatte Todros seine Leserschaft. Sein Diwan, den er hinter-
lassen hat, umfasst mehr als tausend Gedichte, einige davon von grosser
Qualitit; um so befremdlicher mag es da erscheinen, dass er beim spiteren
Dichterkreis in Saragossa am Ende des folgenden Jahrhunderts nicht einmal
mehr erwihnt wird. Offenbar war die Verbreitung seiner Gedichte nur auf
einen ganz kleinen Kreis beschrinke.

Hebriische Poesie war fiir ihn eine Manifestation des Reichtums jiidi-
scher Zivilisation und die natiirliche Weise, seine personliche kulturelle
Identitit und Kompetenz zum Ausdruck zu bringen. Sie war Teil seines
Lebens als Jude am Hofe, Mittel der sozialen Kommunikation und Instru-
ment, bestimmte Ziele in seinem gesellschaftlichen Leben zu erreichen, eine
Waffe zur Selbstverteidigung ebenso wie zum Angriff auf seine politischen
oder literarischen Rivalen.

42 Siehe den Aufsatz: A. SAENz-BapiLLos, Todros frente a Todros. Dos escritores
hebreos de Toledo en el siglo XIII, in: J. TARGARONA/A. SAENZ-BaDILLOS (ed.),
Jewish Studies at the Turn of the 20" Century. Proceedings of the 6" EAJS Congress,
Toledo, July 1998, 2 Binde, Leiden, Boston, Kéln 1999. Band I, S. 504-512.

16



In der Einleitung zu seinem Diwan rechtfertigte er seine Liebesgedichte
damit, dass er sie geschrieben habe, um zu zeigen, iiber welche Méglichkei-
ten die hebriische Sprache verfiigt: ,[. . .] Sie dienen dazu, auf eine poetische
Weise Geheimnisse zu liiften und zu zeigen, dass die hebriische Sprache fiir
Dichtung nicht weniger kostbar und geeignet ist als die arabische und dass
man in ihr wunderbare Dinge aussagen kann (vgl. Psalm 87,3), wie sie bei
den Propheten zu finden sind und in den Geboten, die den Menschen
gegeben sind (Jes 29,13)“.%

Wenn nach dem bekannten Diktum Poesie die Kunst des Liigens ist, so
war er darin ein Meister, der sich dieser Kunst auf eher zynische Weise
bediente. Er beherrschte die Kunst des Schreibens und wusste, wann er sich
mit seiner persona poetica identifizieren und wann er sich von ihr eher fern-
halten sollte. In dieser Hinsicht war seine Ambivalenz extrem, wie im Falle
seines beriihmten Gedichtes meshorer lo’> yedabber (,der Dichter, er redet
nicht“),* in dem er sich von den poetischen Konventionen abwendet, um sie
in neuer Form sogleich wieder zu verwenden. Mit einem klassischen, auf der
Asthetik des Gegensitzlichen beruhenden Vergleich sagte Todros:

Meine Worte sind eine Lanze im Herzen der Neider,

Honig im Mund von Freunden und Verwandten.®
Trotz der typischen chrtreibungen des Selbstlobs, fiir seine Poesie signifi-
kant mag folgende Beschreibung sein:

»50 wie jemand mit seinem Sklaven tut,

was thm gefillt, tue ich mit meiner Poesie meinen Willen.

Preisen will ich mit ihr die Grossziigigen, beleidigen aber will ich
die Einfiltigen, gegen sie will ich schleudern meinen Zorn.

43 D. YeLun (ed.), Gan ha-meshalim we-hahidoth. Diwan of Don Tadros son of Yehuda
Abu-l-‘Afiah, 2 Binde, Jerusalem 1932-36. Band I, S. 2. Siehe auch ]J. Tarca-
RONA, Todros ben Yehudah ha Levi Abulafia, un poeta hebreo en la corte de
Alfonso X el Sabio, in: Helmantica 36 (1985), S. 195-209, hier S. 200.

44 D. YeLuN (ed.), Gan ha-meshalim Nr. 424. Band I, S. 173 —174, 1—2. Um nur ein
Beispiel zu nennen, bei dem ich mir allerdings nicht sicher bin, ob es misstrauisches
Gefiihl oder Literalsinn der Worte ist, was den folgenden, auf Todros ha-Rav
gemiinzten Vers doppeldeutig macht: ,Sein ganzes Verlangen ist es, sein Vermégen
zu verteilen und Lobesbezeugungen einzusammeln® (yedammu ki zeman, in: D.
YeLLIN [ed.], Gan ha-meshalim. Band I, S. 62 Nr.169,12.). Natiirlich kann dieser
Vers als Kompliment aufgefasst werden; wenn im Vergleich dazu der Dichter in
anderen Gedichten gerade Ravs Mangel an Generositit beklagt: ,,Was hat Freige-
bigkeit mit ihm zu tun?“ (ha-lev yesh lo [,ein Herz, hat er es?“], in: D. YELLIN [ed.],
Gan ha-meshalim. Band 1, S. 185 Nr. 432; siche dazu auch die interessanten Be-
merkungen von R. BRaNN, The Compunctious Poet, S. 152-153), ist der oben
zitierte Vers mindestens doppeldeutig.

45 devaray ka-hanit (D. YELLIN [ed.], Gan ha-meshalim. Band 1, S. 63 Nr. 171,1).

17



Die Wahrheit will ich sagen, sei es gut oder schlecht,
was macht es schon, wenn mich die Einfiltigen nicht mégen . ..
Mein Herz ist von wahrhaft kéniglicher Natur,
meine Zunge von prophetischem Charakter®.*
Der am Schluss ausgesprochene Gedanke ist bei Todros nicht ungewshnlich.
Seine panegyrischen Gedichte beginnt er mit der Frage ayye nevi’e shir we-
yitnabba’u, ,wo sind die Propheten der Poesie, dass sie prophezeien?“ 77 Poe-
sie als Prophetie, als Ausdruck einer Art gottlicher Inspiration ist ein bekann-
tes Merkmal der hebriischen Poesie seit den iltesten Zeiten bis zum Mit-
telalter, und man begegnet ihm ebenso hiufig in der lateinischen und
romanischen mittelalterlichen Dichtung.”” Auch in seiner literarischen Kor-
respondenz kann Todros davon Gebrauch machen, als eine Art rhetorischen
Spiels, das die manieristischen Tendenzen seiner Zeit ebenso offenbart wie
die beinahe kodifizierte esoterische Sprache, die unter den Poeten seines
Schlags geliufig war.

Aus Todros’ Diwan erfahren wir auch, dass fiir viele Dichter — wie zu
Zeiten Me’ir Abulafias auch — Dichten ein Beruf gewesen ist, fiir dessen
Ausiibung sie bezahlt wurden: Daran erinnerte Todros einmal jemanden, der
seinen Verpflichtungen gegeniiber einem Dichter nicht nachgekommen

war. 50

46 devash ma neheshav (in: D. YELLIN [ed.], Gan ha-meshalim. Band 1, S. 63 Nr.
172,74

47 D. YeLu (ed.), Gan ha-meshalim. Band 1, S. 7 Nr. 3. Sie begegnet auch in Todros’
poetischer Korrespondenz mit dem toledanischen Dichter Jagar ha-Lewi avi R.
Shelomo, der dieselbe Idee entwickelt hat. Todros und sein Briefpartner haben acht
Verse miteinander gewechselt, die — dem Stil der Zeit folgend — mit dem Wort
navi’ enden, das in chiastischer Form entweder in der Bedeutung ,,Prophet” oder
,wir bringen® oder der Variante na’ b7 (,doch mit mir/durch mich®) verwendet ist.
Siehe dazu auch D. YeLLiN (ed.), Gan ha-meshalim. Band 11,1, S. 62—63 Nr. 564ff.

48 Vgl. D. Paars, The Poet as Prophet in Medieval Hebrew Literature, in: J. L. KuGeL
(ed.), Poetry and Prophecy: The Beginnings of a Literary Tradition, Ithaca, London
1990, S. 140 -150. Die Idee hat biblische und griechische Wurzeln und begegnet
ebenso in der mirttelalterlichen islamischen Umwelt: Mutanabbi (,einer, der wie ein
Prophet handelt®) ist nicht zufillig der Name, den man den klassischsten arabi-
schen Dichtern beigelegt hat (vgl. W. HeinricHs, The Meaning of Mutanabbi, in:
J. L. KuceL [ed.], Poetry and Prophecy, S. 120 —139). In der weltlichen hebriischen
Poesie Spaniens ist dieser Topos seit dem 11. Jahrhundert allgemein verbreitet und
begegnet hiufig bei Mose ibn Esra, Jehuda ha-Lewi und anderen. Wie D. Pagis
gezeigt hat, ist er auch in Shelomo ibn Gabirols ‘Anag (,Halskette“) und al-Harizis
Tahkemoni belegbar.

49 Vgl. E.R. Curtius, Der gottliche Wahnsinn der Dichter, in: E.R. Curtius, Eu-
ropidische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern 21954, S. 467—-468.

50 eyn li-mnoa‘ (in: D. YELLIN [ed.], Gan ha-meshalim. Band 11,1, S. 83 Nr. 596).

18



Wenn auch Todros selbst niemals eine ars poetica geschrieben hat, lassen
sich dennoch auch aus seinem Werk einige literarische Kriterien seiner Poe-
sie herleiten. Sowohl in seinen Gedichten zur Selbstverherrlichung als auch
in seinen Satiren und Gesprichen mit anderen Dichtern (insbesondere in
seiner poetischen Debatte mit dem Toledaner Pinchas ha-Lewi’") lieferte er
einige Anhaltspunkte, die eine Rekonstruktion seiner Ansichten zur Frage
einer ars poetica ermdglichen. Zum Beispiel dort, wo beide Dichter den
Versuch machen, einen minnlichen Charakter fiir ihre eigenen Gedichte zu
reklamieren (nachdem sie zuvor die Virginitit dieser ihrer , Tochter der Poe-
sie“ herausgestellt haben). An anderer Stelle betont Todros, dass Poesie ohne
Anstrengung nicht zu schaffen ist und dass die Verse keine unangemessenen
Elemente (etwa iibereilten Schreibens wegen) enthalten diirfen:

Durchtrieben nennst du mich, aber meine Seele

antwortet jederzeit mit angemessenen Worten.
Selbst wenn sie schnell daherkommt, durchforste alle meine Gedichte,

und du wirst sehen, nichts Ungehobeltes ist in ihnen, sondern Verstand.
Ich mag voreilig sein, meine Gedichte aber sind besser als deine,

selbst wenn du an ihnen arbeitest hundert Jahre.”

Dass Todros an der Dichtung der Troubadoure grossen Gefallen gefun-
den hatte, ist allgemein bekannt. Ihr Einfluss ist allenthalben spiir- und
erkennbar, und zwar nicht nur in seinem bekannten Gedicht zu Ehren des
Konigs Alfonso X. des Weisen, dessen Struktur einem cansé gleicht, oder in
seiner poetischen Debatte mit Pinchas ha-Lewi, die an einen tensé erinnert,
sondern ablesbar auch an vielen anderen Elementen und literarischen Eigen-
heiten seiner Poesie, wie sie vor allem in seiner Liebesdichtung oder in seinen
Satiren zum Vorschein kommen und vieles mit Tendenzen in der romani-
schen Dichtung jener Zeit gemein haben. Darauf zu verweisen, bedeutet
freilich nicht zu iibersehen, dass der wesentliche Einfluss, der sich in Todros’
Werken durchgingig bemerkbar macht, dennoch — natiirlich — aus der an-
dalusischen Tradition herriihrt.”

[Fortsetzung folgt]

51 Niher untersucht habe ich dies in meinem Aufsatz: A. SAENZ-BapiLLos, Hebrew
Invective Poetry: The Debate between Todros Abulafia and Phinehas Halevi, in:
Prooftexts 16 (1996), S. 49-73.

2 nifial gera’tani (in: D. YELLIN [ed.], Gan ha-meshalim. Band IL1, S. 29 Nr. 509).

53 H. [J.] ScHIRMANN, The History of Hebrew Poetry, S. 409ff. Eingehend diskutiert
habe ich diesen Sachverhalt in verschiedenen Aurgiitzcn.

19



	Hebräische Dichtung im christlichen Spanien : Dichter und ihre Absichten (Teil I)

