
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 57 (2001)

Artikel: Hebräische Dichtung im christlichen Spanien : Dichter und ihre
Absichten (Teil I)

Autor: Sáenz-Badillos, Angel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961012

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hebräische Dichtung im christlichen Spanien

Dichter und ihre Absichten (Teil I)

von Angel Säenz-Badillos*

Welche Gründe mögen einen jüdischen Intellektuellen, der zwischen dem

12. und 15. Jahrhundert in einem der christlichen Königreiche im Norden
der Iberischen Halbinsel, in Kastilien, in Navarra oder Aragon gelebt hat,
veranlasst haben, hebräische Gedichte zu schreiben? Für wen hat er sie

geschrieben? Welchen literarischen Vorbildern, poetischen Prinzipien und
Techniken folgte er dabei? Schrieb er in einem rein jüdischen Milieu? Oder
teilte er die literarischen Ansichten anderer (christlicher) Autoren seiner

Zeit? Dies sind einige der Fragen, die ich auf den folgenden Seiten erörtern
möchte.1

Vorauszuschicken ist zunächst, dass wir die Geschichte des christlichen

Spanien natürlich nicht als ein einheitliches Ganzes betrachten können. Die

allgemeinen politischen und sozialen Verhältnisse, und damit die

Lebensbedingungen der jüdischen Gemeinden, unterschieden sich von Königreich
zu Königreich, von Jahrhundert zu Jahrhundert nur allzu deutlich voneinan-

Prof. Dr. Angel Säenz-Badillos, Departamento de Hebreo, Facultad de Filologla,
Universidad Complutense, Ciudad Universitaria, E-28040 Madrid (Spanien). -
Aus dem Englischen übersetzt von Stefan Schreiner.

1 Vorjahren hat H. [J.] Schirmann, The Function of the Hebrew Poet in Medieval
Spain, in: Jewish Social Studies 16 (1954), S. 235-252, diese und ähnliche Fragen
vornehmlich im Blick auf das islamische Spanien erörtert. Ich möchte eine ähnliche
Untersuchung für die christlichen Königreiche der Iberischen Halbinsel vornehmen.

Zu den Autoren, die ich ausgewählt habe, vgl. A. Saenz-Badillos/J. Tar-
garona, Diccionario de Autores Judlos (Sefarad Siglos X-XV), Cordoba 1991. Die
Arbeit an diesem Thema habe ich als Fellow am Center for Advanced Jewish
Studies der University of Pennsylvania begonnen, und dem Direktor und den
Mitarbeitern und Mitarbeiterinnen des Centers habe ich für Hilfe und Unterstützung

zu danken. Dieser Aufsatz ist als Teil des vom spanischen Erziehungsministeriums,

DGICYT (PB96-0654-C02-01) finanzierten Forschungsprojektes „Ju-
daismo Medieval Espanol: Cuestiones de Lengua, Literatura e Historia"
abgeschlossen worden.

2



der. Die Hauptprobleme, die das kulturell-geistige Leben der jüdischen
Gemeinden beherrschten, waren je nach Ort und Zeit ganz verschieden. Aragon
beispielsweise war kulturell, und für einige Zeit auch politisch, eng mit
Süd-Frankreich verbunden, Kastilien hingegen stand unter doppeltem Ein-
fluss, einerseits vom Süden her durch die Flüchtlinge, die in der Zeit der

Verfolgungen aus al-Andalus gekommen waren, andererseits durch „Besucher"

aus Europa, die von Norden her nach Kastilien kamen. Während des

12. und 13. Jahrhunderts gehörte zu den Hauptproblemen vieler jüdischer
Gemeinden, wie der maimonideische Streit einerseits und die sozialen Konflikte

mit den traditionellen oligarchischen Führern der jüdischen Gemeinden

andererseits belegen, die Frage der Akzeptanz der Ablehnung einer Form
von Judentum, das andalusische Kultur und Werte (das heisst der adab, die

Kenntnis der arabischen Sprache und literarischen Tradition, die Identität
von Glauben und Vernunft, das Interesse an der Philosophie und den
Wissenschaften, mit einem Wort, all das, was wir den andalusischen way of life
nennen) zu integrieren vermochte.2 Dem gegenüber bestand im 14. und 15.

Jahrhundert die Hauptaufgabe der Juden darin, eine Antwort auf die
Probleme zu finden, die sich aus den (Zwangs-) Konversionen und dem
gesellschaftlichen Druck seitens der Christen ergaben und erhebliche Konsequenzen

für das jüdische Leben hatten. Zugleich existierte innerhalb der
jüdischen Gemeinden selbst eine tiefe Kluft zwischen den Angehörigen der
aristokratischen Familien, der Handwerker und Künstler und den Vertretern
der aufstrebenden Mittelschicht.

Unter den Forschern ist es nachgerade ein Allgemeinplatz, dass sich die

soziologischen Verhältnisse in den christlichen Königreichen des Nordens,
und insbesondere das höfische Leben in Andalusien als der gleichsam natürliche

Ort der Pflege hebräischer Literatur, derart gewandelt hatten, dass in
der Folge Poesie nicht mehr jene Form und Funktion haben konnte wie im

sogenannten „Goldenen Zeitalter".3 Natürlich gab es wesentliche Unter-

2 Vgl. B. Septimus, Piety and Power in Thirteenth-Century Catalonia, in: I. Twer-
sky (ed.), Studies in MedievalJewish History and Literature, Cambridge (Massachusetts)

1979, S. 197-230.
3 Nach E. Fleischer: „in Christian Spain, Hebrew poetry lost the very foundation of

its former existence. There were no Andalusian-style Jewish aristocracy in Christian
Spain. There were perhaps courtiers, but no more courtly life". Seine sehr
pragmatische Erklärung dafür lautet: „The brilliant achievements in the period of Moses
ihn Ezra and Judah haLevi, the last great figures of Andalusian Jewry, were looked

upon as models to be emulated, but there was no longer a market for such poetry"
(E. Fleischer, The ,Gerona School' of Hebrew Poetry, in: I. Twersky [ed.], Rabbi
Moses Nahmanides, Cambridge [Massachusetts], London 1983, S. 35-49, hier S.

38). Mit einigen kleinen Vorbehalten kann ich dieser Einschätzung zustimmen.

3



schiede, beispielsweise hinsichtlich des rechtlichen Status der Juden im
muslimischen und christlichen Spanien, zwischen dem luxuriösen höfischen
Leben in Cördoba oder Granada einerseits und der strengen Atmosphäre in
den Palästen der Könige Kastiliens andererseits. Doch es gab auch in den

christlichen Königreichen der Iberischen Halbinsel jüdische Höflinge und
Intellektuelle, die andalusische Werte vertraten und sich einem andalusi-
schen way of life hingaben. Auch gab es Städte, Toledo zum Beispiel, in
denen die verschiedenen Kulturen und Sprachen über die Jahrhunderte
lebendig blieben. Zudem bedeutete die Tatsache, dass sich die materiellen und
kulturellen Lebensbedingungen der jüdischen Gesellschaft: geändert hatten,
nicht notwendigerweise, dass es für hebräische Poesie fernerhin weder ein
Interesse noch einen Markt gegeben hätte. Eine bestimmte Schicht unter den

Juden war noch immer in der Lage, sich an dieser Art Dichtungen erfreuen

zu können und stolz darauf, eine ruhmreiche Tradition fortzusetzen, während

viele andere indessen eher bereit waren, sich den ästhetischen Vorlieben
ihrer Zeit entsprechend dem Genuss anderer literarischer Neuheiten hinzugeben.

Jedenfalls war die Einstellung gegenüber den kulturellen und sozialen

Erfordernissen der Zeit höchst unterschiedlich: die Einstellung zur Poesie

war bei einem am Hofe Lebenden wie Todros Abulafia fast notgedrungen
eine andere als bei einem Dichter, der wie Ihn Sasson in Carrion, in einem
kleinen Städtchen im Norden Kastiliens wohnte. Ein arabisierter Gelehrter
wie al-HarlzI hatte nicht dieselben Gründe, Hebräisch zu schreiben wie eine

religiöse Autorität wie Mehr Abulafia in Toledo oder Meshullam de Piera in
Gerona, die Dichtung als Möglichkeit der Verteidigung ihrer theologischen
Ansichten betrachteten. Ein Humanist, der in der friedlichen angenehmen

Atmosphäre der Metropole der Kultur und Wissenschaften lebte, schrieb

naturgemäss andere Gedichte als ein gequälter Dichter, der die Zeit der

Zwangskonversionen durchlitt. Einige Beispiele herausragender Dichter aus

den christlichen Königreichen des Nordens der Iberischen Halbinsel werden

wir uns im folgenden genauer ansehen.

Mehr Abulafia (um 1165-1244)

Als ein repräsentativer hebräischer Dichter kann Mehr ben Todros ha-Lewi
Abulafia (Abü-l-'Afia) nicht angesehen werden, seine Bedeutung innerhalb
der Geschichte der hebräischen Poesie verdient dennoch hervorgehoben zu
werden, denn er nahm eine sehr wichtige Mittelposition zwischen der Dich-

4



tung des andalusischen Spanien und derjenigen des chrisdichen Spanien ein.
In erster Linie war er Jurist und Theologe und geistiger Führer der jüdischen
Gemeinschaft. Poesie stand nicht im Mittelpunkt seines Interesses; dennoch
schrieb er hebräische Verse. Obwohl seine Familie andalusische Wurzeln
hatte, erhielt er seine Ausbildung in Burgos in Nord-Kastilien, einer Stadt,
die offen war für Einflüsse europäischer Juden, die sie gemeinsam mit vielen
anderen bereisten, die nach Santiago de Compostela pilgerten. Wenngleich
er Arabisch und die Kunst, hebräische Gedichte zu schreiben, gelernt hatte,

verspürte er dennoch keinerlei Begeisterung ftir die Kultur von al-Andalus.4

Seine Poesie nimmt jedoch in manchem die sogenannte „Schule von Ge-

rona" vorweg, und einige der Neuerungen, die später oft den Dichtern dieser

Schule zugeschrieben werden, lassen sich bereits bei ihm finden.
Wenn Me'ir Abulafia auch nicht ein „Höfling" genannt werden kann,

übernahm er doch im Zentrum des kastilischen kulturellen Lebens auf eine

etwas künstliche Weise die Rolle, die einst in al-Andalus die Hofpoeten
gespielt haben. Er schrieb hebräische Gedichte, weil er in ihnen ein Zeichen
seiner Identität als Jude, einen Beweis für seinen kulturellen Status, für seine

Integration in das geistige Leben der jüdischen Gemeinde von Toledo, eine

hochgeschätzte gesellschaftliche Betätigung sah. Zugleich war ihm das

Schreiben von (hebräischen) Gedichten ein Weg der Verteidigung seiner

theologischen Anschauungen in einer Zeit der Konflikte und Auseinandersetzungen.

Er lebte nicht von seiner Dichtung wie andere berufsmässige
Dichter seiner Zeit, die er als sohare-shir (wörtlich „Poesieverkäufer")
apostrophierte.5 Damit belegt er zugleich, dass die Praxis, hebräische Gedichte

zu schreiben (und zu rezitieren oder singend vorzutragen), um so (den
Troubadouren und Minnesängern unter den Christen gleich) den Lebensunterhalt

zu verdienen, zu seiner Zeit nicht unbekannt gewesen war.
Die meisten seiner Gedichte sind keine Beispiele einer „rein formalen

Poesie", sondern hatten ihren Ursprung in konkreten Situationen des sozialen

Lebens der jüdischen Gemeinde: Loblieder auf die prominentesten Juden
der Gegenwart, Hochzeitslieder, Elegien (anlässlich des Todes von Verwandten

oder grosser Leute seiner Zeit), poetische Korrespondenzen, (andalusi-
scher Tradition folgend) Klagelieder gegen das Schicksal oder stärker wirk-

4 B. Septimus beschreibt ihn als „an intermediate figure - formed educationally by
Andalusian tradition, but living his whole life under Christian rule in Castile" (B.
Septimus, Hispano-Jewish Culture in Transition: The Career and Controversies of
Ramah, Cambridge (Massachusetts) 1982, S. 11-12 Anm. 2).

5 ma la-dema'ot, H. Brody, Shirim u-mikhtavim me-rabbi Mehr ha-Levi Abulafia,
in: YMHS'12 (1936), S. 1-90, Nr. 10,44-45.

5



lichkeitsnahe Dichtungen. In seinen Versen nahm er Stellung zu den
diskutierten Problemen seiner Zeit, zum Beispiel über das jüdische Verständnis

von Auferstehung. Auch zu weniger transzendenten Zwecken konnte er seine

Dichtung einsetzen, zum Beispiel, um ftir einen Freund einen Steuernachlass

zu erbitten, oder als Mittel seiner Sozialkritik.6 Wie die Dichter voraufgegangener

Jahrhunderte schrieb auch er für die kulturell arrivierten, intellektuellen

jüdischen Kreise in Toledo und anderen christlichen Städten.

In seinen Dichtungen pflegte er seine konservative religiöse Einstellung
nicht zu verbergen. Dennoch, trotz seiner Kritik am Rambam [= R. Mose
ben Maimon (1135/8 -1204)] und dessen Ansichten über die Auferstehung,
als Maimonides 1204 starb, vergass er seine alten Vorbehalte und gab in
einem Klagelied seiner ehrlichen Bewunderung für ihn Ausdruck.7 In seinen
Gedichten konnte Mehr auch tiefe theologische Gedanken vortragen, zum
Beispiel in dem bekannten Gedicht, in dem er die Natur Gottes und seiner

Geschöpfe vergleicht.8
Sowohl in seiner biblischen Sprache als auch in vielen seiner Bilder und

Themen (mit häufigen Anspielungen auf das Schicksal, auf die Welt oder die
Gazellen der klassischen Liebesdichtung) setzte er die Tradition der grossen
Meister des „Goldenen Zeitalters" fort. Zugleich ftihrte er einige Neuerungen

in den Themen der Poesie ein, indem er in seinen Versen Spuren des

Realismus seiner Zeit durchschimmern liess. Im allgemeinen hielt er sich

nicht an die Form der klassischen qasïda [einem polythematischen Gedicht
mit durchgängigem Metrum und Endreim], verschiedene formale Aspekte
änderte er sogar ab: so fügte er zum Beispiel in einigen seiner Dichtungen
(vornehmlich Elegien) einige Zeilen in gereimter Prosa mit seiner Unterschrift

ein, um auf diese Weise seine Autorschaft sicherzustellen. In anderen

6 Zum Beispiel gegen die Richter: yamim 'emunim, in: H. Brody, Shirim u-mikh-
tavim, Nr. 5. Beinahe wörtlich hat er darin ein spanisch-arabisches Gedicht
nachgeahmt. Einige liturgische Dichtungen und eine grundlegende philosophisch-theologische

Komposition vervollständigen diese Art seiner Dichtungen, die auf uns
gekommen sind.

7 B. Septimus meint, dass Me'ir seine Einstellung zu Maimonides gründlich revidiert
hat, auch wenn Verletzungen aus dem Streit um die Auferstehung geblieben sind.
Diese Elegie trägt die typischen Züge andalusischer qinot („Klagelieder"):
gleichnishafte Sprache mit gutbekannten Bildern von Tränen und Feuer, Verantwortung
des Schicksals, Vergleich des Rambam mit den grossen Gestalten der Bibel und den
Sternen, unmittelbarer Verweis auf den Verstorbenen als den grössten Weisen seiner

Zeit. Insbesondere verweist er auf den Mishne Tora (v. 21) und den More
ha-nevukbim (v. 22-24) (B. Septimus, Hispano-Jewish Culture, S. 56).

8 yedida de'i surekh, H. Brody, Shirim u-mikhtavim, Nr. 34. Dass dieses unvollstän¬
dige Gedicht viele Berührungspunkte mit Mose ibn Esras be-shem El1asher 'amar
aufweist, ist längst gesehen worden.

6



Gedichten wiederum wird der erste Halbvers am Ende des letzten Verses

wiederholt, eine Technik, die dann vor allem in Meshullams Poesie und bei
anderen späteren Dichtern populär werden sollte.

Jehuda al-Harizï (um 1170 — 1230)

Mit Jehuda ben Shelomo al-HarlzI kommen wir zu einem ganz anderen

Typos von hebräischem Autor, der ebenfalls mit der Stadt Toledo am
Beginn des 13. Jahrhunderts in Verbindung stand: ein humanistischer Gelehrter

und Reisender, ein wahrer Vertreter der reinen andalusischen Tradition,
ein Liebhaber der arabischen Kultur, der sich entschlossen hatte, die letzten

Jahre seines Lebens im Orient zu verbringen. Gelegentlich machte auch er

von der Poesie Gebrauch zu ideologischen Zwecken, indem er beispielsweise
Verse zur Verteidigung des Maimonides fur die Gebildeten seiner Zeit
schrieb — in demselben Geist, in dem er seine Ubersetzungen aus dem
Arabischen für ein breiteres Auditorium erarbeitete.9 Vor allem aber hatte das

Schreiben hebräischer Gedichte für al-Harizï etwas mit der Verteidigung
jüdischer Zivilisation zu tun. Es war eine Möglichkeit, der heiligen Sprache

aus dem Stadium des Niedergangs herauszuhelfen:

Gürte deine Lenden und kleide dich mit dem Eifer für den Gott der Heerscharen und
für die heilige Sprache, die einmal die Sprache der Prophétie war, aber jetzt schrecklich
heruntergekommen ist.10

Er wollte „blinde Augen öffnen, dass sie zu Lichtern würden, damit alle

Menschen auf der Erde erkennen können, dass die Heilige Sprache in der

Klarheit ihrer Diktion und in der Schönheit ihrer Metaphern unvergleichlich
ist - dass sie gleichsam eine mit ihren Juwelen geschmückte Braut ist".11 Die
Juden seiner Zeit jedoch zogen das Arabische vor und schätzten ihre eigene

Sprache nicht:

In den Tagen der Vorzeit pflegten sich die grössten Heiligen an der Heiligen Sprache zu
erfreuen. Heute aber haben nichtsnutzige, gewalttätige Menschen in unserem Volk sie

mit Schwertern und Speerspitzen ihrer Zunge durchbohrt.

Die Heilige Sprache aber beansprucht:

9 Vgl. A. SÄenz-Badillos, Yehudah al-Harizi, admirador de Maimonides, in: Mis-
celânea de Estudios Arabes y Hebraicos 34/2 (1985), S. 61-70.

10 Tahkemoni. Introduction and translation by V. E. Reichert, 2 Bände, Jerusalem
1965. Band I, S. 30.

11 Tahkemoni. Band I, S. 31.

7



Ich war wie eine Königin Dennoch haben eure Kinder mich Verstössen und die
Sprache von Fremden angenommen Sie haben die Sprache der Kinder Israels unter
die Sprache von Kedar versklavt Ihre Herzen wurden verführt, als sie sahen, wie
schön die Gedichte waren, die Hagar, Saras ägyptische Sklavin gemacht hatte. Sara aber
war unfruchtbar!12

Dies war auch der Grund dafür, dass er sein Buch Tahkemoni geschrieben
hat:

Darum habe ich dieses Buch geschrieben, um die Kraft der Heiligen Sprache dem
heiligen Volk zu zeigen, dessen Augen verklebt sind, so dass es nicht sehen kann, dessen
Gedanken, dass es nicht begreifen kann.'3

Es gibt, sagte er, drei Kategorien von Leserschaft: einfältige Leute,
Gebildete und kritische Poeten. Dies auferlegt der Poesie bestimmte Bedingungen,

die zur selben Zeit für alle drei zu beachten sind: Gedichte müssen

geradeheraus und einfach sein, gewichtige Themen und kraftvolle Sprache
haben und von feiner Art und schönem Stil geprägt sein, damit sie allen drei

Kategorien zusagen. Der einzige Poet, der von allen drei Arten von Lesern

gelesen werden konnte, war seiner Meinung nach Jehuda ha-Lewi.
In der maqäma [einem unterhaltenden, belehrenden Vortrag in gebundener

Sprache und Kapitel eines romanhaften Werkes] Nr. 18 des Tahkemoni

formulierte er sieben Regeln für das Verfassen von Dichtung, die in der
Summe eine kurzgefasste ars poetica darstellen. Die schönste Poesie, meinte

er, war die der Araber, und die Juden, die in arabischen Ländern lebten,
haben sie von ihnen gelernt. Nachdem aber alle grossen Meister gestorben
sind, so sagt der Erzähler, „wandelten wir Tag und Nacht in ihren Pfaden.

Doch so sehr wir uns auch abgemüht haben, wir reichen nicht an sie heran.
Sie lassen alle Dichter der Welt hinter sich zurück, wie eine verwelkende
Blume, sie aber bemühen umsonst." Zu seinen sieben Regeln der Dichtkunst
gehören folgende:

Halte rein die Worte der Gedichte von allem Unnützen, und entferne jedes misstönende

Wort aus dem Text [. .;] beachte das Metrum des Gedichts und seiner Silben,
dass du nichts hinzufügst und nichts wegnimmst vom Metrum seiner Versteile [. .;]
achte darauf, dass die Themen der Poesie geläutert sind, geschmolzen im Schmelztiegel
der Rhetorik [...;] achte darauf, dass die Gedichte leicht zu verstehen sind, und dass sie
alle auch dem Kenner etwas sagen [. .;] bewahre die Poesie vor grammatischen Fehlern
[. .;] eile dich nicht, das Gedicht zu zeigen, bevor es geglättet ist" [. .;] wähle zur
Aufbewahrung nur einige Gedichte aus und lass andere vergessen werden.14

12 Tahkemoni. Band I, S. 32.
13 Tahkemoni. Band I, S. 36.

Tahkemoni. Band II, S. 56ff. Siehe dazu H. [J.] Schirmann, The History ofHebrew
Poetry in Christian Spain and Southern France [hebr.], edited, supplemented and
annotated E. Fleischer, Jerusalem 1997, S. 203ff. In seiner dritten maqäma, einer
Geschichte der sefardischen Dichter, nennt al-Harïzï einige Besonderheiten guter

8



Ein Grossteil dieser Regeln findet sich in der einen oder anderen Weise

übrigens nicht nur in arabischen Quellen, sondern ebenso auch in lateinischen

oder romanischen artes poeticae jener Zeit.15

Doch, auch dieser herausragende jüdische Gelehrte war nicht frei von
Paradoxa: Nachdem er keine Mühe gescheut hatte, zur Kenntnis und zum
Gebrauch der arabischen Kultur in Hebräisch beizutragen, verbrachte er die
letzten Jahre seines Lebens im islamischen Orient und schrieb — arabische
Gedichte.16

Jakob ben El'azar (1170-1233)

Für Jakob ben El'azar, der im Toledo des 13. Jahrhunderts lebte, bedeutete

gereimte Prosa und Poesie auf Hebräisch zu verfassen zugleich, zur Bewahrung

der jüdischen Zivilisation beizutragen, die in der hebräischen Sprache
ihren angemessenen Ausdruck gefunden, aber gegenüber anderen verbreite-

teren Sprachen mit höherem kulturellen Potential, wie beispielsweise
Arabisch, darum zu kämpfen hat, ihren Wert zu behaupten. Dies ist wohl auch
der Sinn jener bekannten Worte aus der Einleitung zu seinem Sefer meshalim

(„Buch der Gleichnisse"), in denen er auf den Spott der muslimischen Weisen

über das Hebräische anspielend erklärt:

Der Anlass für mein Sefer meshalim wie der Grund dafür, dass ich alle meine Worte
geschrieben habe, liegt darin, dass die muslimischen Weisen die Heilige Sprache
verächtlich gemacht, sich selbst aber erhöht haben, indem sie mit Arroganz über mich

Poesie, wenn er sagt: „Die Gedichte der Sefardim sind mächtig und angenehm, als

wären sie aus einer Feuerflamme gehauen und aus einem Brunnen lebendigen
Wassers geschöpft, und ihre Dichter sind tüchtige Leute", oder: „seine Themen
sind wundervoll und originell", oder „in seinen Gesängen leuchtet prophetische
Inspiration auf", sie sind „stark wie Eisen oder so lieblich wie Honig", „getragen
von der Kraft des Geistes" etc. Vgl. Tahkemoni. Band I, S. 76ff.

D Es lohnte sich, diese poetischen Regeln mit denen zu vergleichen, die in der zeit¬

genössischen arabischen und mittelalterlichen lateinischen und romanischen
Literatur zu finden sind. Zur arabischen Literatur vgl. S. Pena, Ma'arri segün Batal-
yawsï. Critica y poética de al-Andalus, siglo XI, Granada 1990 (Bibliographie!). Zur
lateinischen und kastilischen Literatur vgl. E. Faral, Les artes poétiques du XII' et du
XIII' siècle: Recherches et documents sur la technique littéraire de Moyen Age, Paris
1924 (Nachdruck 1962); C. Faulhaber, Latin Rhetorical Theory in Thirteenth and
Fourteenth Century, Berkeley, Los Angeles, London 1972; A. Gomez Moreno, El
„Prohemio e carta" del Marqués de Santillanay la teoria literaria del s. XV, Barcelona
1990; F. Lopez Estrada, Laspoéticas castellanas de la EdadMedia, Madrid 1984; J.

Weiss, The Poet's Art. Literary Theory in Castile c. 1400- 60, Oxford 1990; etc.
16 Siehe dazu den Aufsatz von J. Sadan, Rabbi Yehudah al-Harizi ke-somet tarbuti,

in: Pe'amim 68 (1996), S. 16-67.

9



sprechen und in Selbstüberschätzung sagen: „alle Geschichten sollten in unserer Sprache

geschrieben sein", denn sie denken, dass ihre Sprache der unseren überlegen ist.'7

Jakob ben El'azars Buch, eine Sammlung von Geschichten in gereimter
Prosa mit zahlreichen eingestreuten kurzen Gedichten, erzählt in seinem

zweiten Teil von einer Gerichtsverhandlung über die Qualitäten der Prosa,

die von einem Philosophen verteidigt wird, und der Poesie. Obwohl letztere

dabei der Lüge und des Trugs beschuldigt wird, entscheiden die Richter am
Ende dennoch zugunsten der Poesie.18 Leider kennen wir nicht genug
Einzelheiten aus Jakob ben El'azars Leben und seinen Aktivitäten, um en détail
seine Position zu den anderen Fragen darstellen zu können, die uns hier
interessieren. Die Tatsache aber, dass er nicht allein Gedichte geschrieben,
sondern auch philologische und philosophische Studien getrieben und aus

dem Arabischen ins Hebräische übersetzt hat, zeigt, dass er gewiss zu den

Bewunderern der andalusischen Kultur gehörte.19 Unter seinen Quellen
entdeckte H. Schirmann allerdings nicht nur arabisch-muslimische Autoren,
sondern ebenso auch christliche und andere „fremde" Schriften seiner Zeit.20

Als Angehöriger einer berühmten Familie hat er seine intellektuelle Ausbildung

offenbar in engem Kontakt mit der kulturellen Elite Toledos und
vielleicht auch der Provence genossen; und in diesem Milieu dürfte er wohl
auch seine Leser gehabt haben.

Meshullam de Piera - nach 1260) und
Mose ben Nachman [Nachmanides] (1195-1270)

Hebräische Poesie zur Verteidigung theologischer Positionen zu verwenden
zeichnet besonders deutlich Meshullam ben Shelomo de Pieras Werke aus.

Wenn er auch fast sein ganzes Leben in Gerona verbracht hat, hat man ihm
dennoch den Titel eines shäHr as-sarfatiyyïn, eines „Dichter(könig)s der
Franzosen", verliehen (Nr. 44 Überschrift), nämlich wegen seiner Beteiligung am
antimaimonideischen Streit. Von seinen Werken sind an die fünfzig (weltliche)

Gedichte erhalten geblieben, darunter manche mehr konventionellen
Inhalts (zum Beispiel panegyrische Dichtungen, Lieder zur Selbstverherrlichung,

erbauliche Reflexionen), viele aber auch von ausgesprochen polemi-

17 Y. David (ed.), The Love Stories ofJacob ben Eleazar (1170-1233). Critical Edition
with Introduction and Commentary [hebr.], Tel Aviv 1992-93, S. 13.

18 Y. David (ed.), The Love Stories, Mahberet 2 und 3.
19 H. [J.] Schirmann, The History ofHebrew Poetry, S. 222ff.
20 H. [J.] Schirmann, The History ofHebrew Poetry, S. 243ff.

10



scher Natur.21 Wenngleich er mit der andalusischen Tradition vertraut
gewesen ist, verfasste Meshullam, ebenso wie Mose ben Nachman [Nachma-
nides], seine Dichtungen weit entfernt vom höfischen Milieu für ein
ausgesprochen religiöses Publikum, welches in Übereinstimmung mit ganz
unterschiedlichen Idealen zu leben gewohnt war.22

Die Literatur betrachtete er als ancilla theologiae, als „Magd der
Theologie". Dem entsprechend dienten ihm hebräische Verse als ein Weg, seine

Ansichten zu den geistigen Fragen der Zeit unters Volk zu bringen und die

Anschauungen seiner Gegner zu diskreditieren. Poesie war für ihn ein Mittel
zu Schutz und Verteidigung der Wahrheit, ein Weg, seine theologischen
Ideen zu den wichtigsten Problemen des Judentums vorzutragen und die
Gefahren aufzudecken, die die Verfechter der maimonideischen Lehren
darstellten. In einem bedeutsamen Gedicht zu Ehren des grossen Talmudisten
R- Jona ben Abraham Girondi [aus Gerona] (um 1200-1263) und seiner
Söhne charakterisierte er seine eigenen Verse als miswat yere miswa, als „die
(religiöse) Pflicht eines die (religiöse) Pflicht Erfüllenden".23 Er fühlte sich

von Gott berufen, in Zeiten der Verwirrung und des Irrtums die Wahrheit
zu verkünden:

21 Vgl. H. Brody, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, in: YMHS'14 (1938), S.

1-107; E. Fleischer, The ,Gerona School' of Hebrew Poetry, S. 35-49, und die
Aufsätze von J. Ribera, La polémica contra Maimonides reflectida en la poesia de
Meshullam ben Shelomo de Piera, in: An. Filol. 8 (1982), S. 177-188; Una poesia
polémica del jueu catalâ Meshullam ben Shelomo de Piera, in: An. Filol. 9 (1983),
S. 187-193; Un poema laudatori dedicat al Rabi Jona ben Abraham Gerundi, in:
An. Filol. 10 (1984), S. 147-153; El poeta jueu catalâ Meshullam ben Shelomo de
Piera i els seus poemes laudatoris, in: Homenage a Antoni Comas, 1985, S. 371 —

384; Meshullam ben Shelomö de Piera y la controversia maimonista en Cataluna,
in: El Olivo 22 (1985), S. 211-234; La polémica sobre la ,Guia a de Perplejos' en
Cataluna y Provenza, in: An. Filol. 11/12 (1985-86), S. 73-84; El poeta pole-
mista Meshullam ben Shelomo de Piera, in: Calls 2 (1987), S. 17-25.

22 E. Fleischer hat die neue Situation im Nordosten der Iberischen Halbinsel auf
gelungene Weise so beschrieben: „In Ramban's [R. Mose ben Nachman] Gerona
an attempt was made to uproot secular poetry from its historical ground and to
transplant it into another, more fertile soil. In Gerona, for the first time in the
history of Spanish Hebrew literature, poetry was performed far from the main
centres of Jewish political life, and by poets lacking any but oppositional contacts
with the Jewish oligarchic upper class" (E. Fleischer, The ,Gerona School' of
Hebrew Poetry, S. 40). Oder mit R. Branns Worten: „In literary historical terms he

was a determined foe of courtier culture, or, more precisely, what remained of it in
thirteenth-century Gerona" (R. Brann, The Compunctious Poet. CulturalAmbiguity
and Hebrew Poetry in Muslim Spain, Baltimore, London 1991, S. 141).

23 'im ma'alat 'asmi (H. Brody, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 25 Nr.
8,55).

11



Meine Ohren sind geschaffen, Wahrheit zu hören,
Lügenworte machen mein Herz krank.24

Angeheuert bin ich von jenen, die mich lieben; nicht für Geld
haben sie mich angeheuert, dass ich die Wahrheit verkünde.25

Dennoch war er sich bewusst, dass er „eine Kunst ausübte, die zu lügen
liebt, die Falschheit, die es in unserer Poesie und unserer Sprache gibt",26
dass er den Regeln der konventionellen Dichtkunst entsprechend ein „lügender

Poet" gewesen ist: 'ani hu' ha-meshorer ha-meshaqqer.17 Da er sich immer
wieder und in vielfältiger Weise der Sprache der Satire bediente, hat man
über ihn gesagt, dass „der Dichter allein durch die falschen, immer wieder

geänderten Masken seiner Satire wahrhaftig bleiben kann".28

Seine antiandalusische Haltung kommt in manchen Zügen seiner Dichtung

klar zum Vorschein. Weit entfernt fühlte er sich von Philosophie und
Rationalismus, von den grundlegenden Werten genussliebenden höfischen
Lebens, dafür jedoch nahe den kabbalistischen Lehren. Er spottete über die

Nützlichkeit, Grammatik und die Regeln der Philologen zu lernen: „Hast du
jemals einen Grammatiker gesehen, der Rabbiner oder Richter geworden ist,
einen naqdan [„Punktator", der den hebräischen Konsonantentext mit
Vokalzeichen versieht], der Vorsteher einer Gemeinde geworden ist?"29 Wenig
Sympathien verspürte er für die eigentlichen Vertreter des andalusischen

Judentums, solche Gelehrte wie Mose (Abü 'Imrän) ben Maimon cAbd Allah
(Maimonides), den Universalgelehrten Abraham (Abü Ishäq) ben Me'ir ibn
Esra (1089-1164), die Grammatiker Jona (Abü 1-Walld Marwän) ibn Ga-
näh (um 985/90 - nach 1040) und Josef ben Isaak Qimhl (um 1105 - um
1170) oder den schon genannten al-HarlzI. Zu seinen Freunden und
Lieblingsautoren gehörten vielmehr der Exeget und Kabbaiist Mose ben Nach-

man (Nachmanides),30 die beiden Kabbalisten Esra ben Shelomo (1160 -
24 ke-'or boqer (Brody, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 12-13 Nr. 1,28).
25 he ha-berit (H. Brody, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 97ff. Nr. 43,19).
26 nos'e shelomot (H. Brody Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 65ff. Nr.

29,44).
27 she'eluni hakham levav (H. Brody, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 92

Nr. 41,3)'.
28 J. H. Lehmann, Polemic and Satire in the Poetry of the Maimonidean Controversy,

in: Prooftexts 1 (1981), S. 133-151, hier S. 148. Lehmans Analyse unterstreicht die
Differenzen zwischen seiner nichtpolemischen Poesie und den antimaimonidei-
schen Gedichten, die er als „a remarkable instance of the satiric genre" beschreibt
(S. 136), in der der polemische Dichter eine persona ist, die mit dem wirklichen
Dichter wenig oder gar nichts zu tun hat.

29 H. Brody, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 41 Nr. 16,40.
3° nos'e shelomot (H. Brody, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 69 Nr. 29,62,

etc.).

12



um 1235) und AzrPel aus Gerona 12./13. Jahrhundert),31 der oben erwähnte

Mehr Abulafia aus Toledo32 sowie einige Rabbiner Südfrankreichs,
darunter Abraham ben David aus Posquières (um 1125-1198) und - kaum
überraschend - Shelomo ben Abraham ibn Adret (um 1235-1310), der

grosse Gegner der Anhänger des Maimonides.33

Andere Dichter und Denker anzugreifen schien ihm der beste Weg der

Selbstverteidigung:

Meine Seele ist nicht auf Streit mit anderen Menschen bedacht, aber

wenn nicht ich sie auf den Kopf schlagen würde, würden sie mich in meine
Verse beissen.34

An vielen Stellen erweist sich seine Poesie als eine Art asketischer Besinnung,

als Reflexion über Leben und Tod, verbunden mit Empfehlungen an
seine Leserschaft in Form von Imperativen.35 Seine bekanntesten Dichtungen

jedoch, von einem höchst eigenartigen Gedicht (Nr. 49) abgesehen,

ergehen sich in heftiger Kritik am Rambam [Maimonides]. In dieser Hinsicht

besonders eindrücklich sind zwei Verse, die dessen philosophischem
Hauptwerk, dem More Nevukhim [„Führer der Verwirrten"] gewidmet sind:

More Nevukhim, verstumme,
dies sind Worte, die man bis jetzt niemals gehört hat.

Es sollen all jene, die sagen, der Text der Schrift sei

ein Gleichnis, und der Prophet ein Mann, der geträumt hat, verflucht sein!36

3! le-'attiqim 'asher (H. Brody, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 89ff. Nr.
40.32fF.37fF.).

32 'anshe minut 'omerim (H. Brody, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 32fF.
Nr. 12,14).

33 yirbu mezimmotay (H. Brody, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 99ff. Nr.
44,79,85ff; vgl. auch Nr. 46,19ff.).

34 yitnabbe'u yonim (H. Brody, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 83ff. Nr.
37,42).

35 Siehe zum Beispiel sein Gedicht Nr. 10 über Alter und Tod; ebenso sein 'ulay
meshalim hem („vielleicht sind sie Gleichnisse"; H. Brody, Shire Meshullam ben
Shelomo de Piera, S. 16ff. Nr. 3,25,48fF.).

36 More nevukhim ha-haresh (H. Brody, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S.

39 Nr. 15). Vgl. besonders auch 'ulay meshalim hem (H. Brody, Shire Meshullam
ben Shelomo de Piera, S. 16ff. Nr. 3), be-hazut bi-nvu'a („durch Schauung, durch
Prophétie"; H. Brody, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, S. 53ff. Nr. 24),
le-'attiqim 'asher („den Alten, die ."; H. Brody, Shire Meshullam ben Shelomo
de Piera, S. 89ff. Nr. 40). Zu den bei Meshullam am häufigsten wiederholten
Kritikpunkten an Maimonides gehören: a) seine Deutung der Prophétie als natürliches

Phänomen, b) seine Ansichten über die Auferstehung, c) die geringe Bedeutung

des Jüngsten Gerichtes, d) das Verschweigen der Qualen der Verdammten
nach dem Tod, e) seine rationalistische Konzeption der Gebote, f) seine Vorstellungen

von Engeln und Dämonen und g) seine Verneinung der Wunder und sein
Bemühen um deren natürliche oder rationalistische Erklärung. Wesentlich offener

13



Meshullams Publikum war ein ganz anderes als das des Me'ir. Er schrieb

in erster Linie fur das einfache Volk, für Juden, die nur über eine elementare
talmudische Bildung verfügten und in der Tat nevukhim, „verwirrt" waren,
wenn sie die Worte der Philosophen hörten, hingegen offen schienen, die

neuen Ideen der Kabbalisten auf- und anzunehmen. Da sein Hebräisch
jedoch nicht ganz leicht ist, und er viele rabbinische Ausdrücke verwendet,
steht allerdings zu vermuten, dass seine Leser an diese Literatur erst
herangeführt werden mussten. Vermutlich bildeten sie jene neue Mittelschicht mit
traditioneller religiöser Bildung, die gegenüber den aristokratischen Familien
andalusischer Prägung mehr und mehr an Bedeutung gewann.

Ganz bewusst hat sich Meshullam selbst dem Einfluss andalusischer Poesie,

ihren Konventionen und ihren Vorstellungen vom Leben entzogen und

gemeinsam mit Mose ben Nachman einer neuen weltlichen Dichtung, die

im Einklang mit ihren eigenen entgegengesetzten Idealen stand, den Weg
bereitet.37 Einige wenige Beispiele kunstvoll-weitschweifiger Verse mit
traditioneller Bildersprache schienen ihm genug zu beweisen, dass er genauso
dichten konnte wie die klassischen andalusischen Dichter. Ihm lag jedoch
vielmehr an einer ungekünstelten, sparsamen Dichtung, in der er seine

Vorstellungen vom Judentum in einem eher traditionellen Rahmen vortragen
konnte.38 Manchmal allerdings formulierte er mehr als knapp und schien

zuweilen sogar zum Verständnis seiner Verse notwendige Worte auszulassen.

Indessen bedienten sich einige zeitgenössische Troubadoure einer ganz ähn¬

steht er hingegen dem Mishne Tora im allgemeinen und dem Sefer ha-Madda' im
besonderen gegenüber. In einem seiner gegen den Rambam gerichteten Gedichte
(H. Brody, Shire Meshullam ben Shelomo de Piera, Nr. 24) hat der Dichter am
Ende vier Verse angefügt, die als Ausdruck einer veränderten Einstellung zu Mai-
monides angesehen werden können: Dort sagt er nämlich, dass er Ehrfurcht vor
ihm empfinde, dass wir kein Recht haben, ihn zu verurteilen und dass seine Lehren

gut sind, wenn auch unsicher gewordene Leute über sie stolpern mögen, ja, selbst
seine Absichten sind gut gewesen.

37 Mit R. Branns Worten: „Clearly, the techniques da Piera employs in conveying his
distate for courtly poetry and values represent a type of literary sophistication that is

not present in Golden Age verse. And the sentiments he expresses represent a point
of view concerning the ethics of poetry that is a far cry from the professional model
of the Andalusian school" (R. Brann, The Compunctious Poet, S. 143).

38 Es gab, wie E. Fleischer hervorhebt, eine gewollte Veränderung in der poetischen
Theorie: „The poetics of Ramban [R. Mose ben Nachman] and R. Meshullam,
when considered from the historical point of view, might thus be accurately
described as counter-poetics, displaying a complete structure of formal and generic
peculiarities and offering an all but perfect alternative to the traditional poetics of
Spanish Hebrew poetry [. .]" (E. Fleischer, The ,Gerona School' of Hebrew
Poetry, S. 40). Siehe dazu auch A. Berberian, Rhetorical-Syntactical Innovations in
the Poetry ofMeshullam da Piera [hebr.], M. A.-Dissertation, Jerusalem (ohne Jahr).

14



lichen Technik, trobar clus genannt,39 so dass man darin vielleicht ein
Zeichen literarischen Trends jener Zeit erkennen kann.

Seine Neuerungen in (literarischer) Form, Bildersprache und Ausdruck
überraschen seine Leser an vielen Stellen. Neben anderen sprachlich-rhetorischen

Eigenheiten hat man bei ihm besonders beobachtet, dass er lange

Kompositionen immer wieder mit ein und demselben Wort beginnt und
aufhört, oder Verse dadurch miteinander verbindet, dass er echoartig einige
Worte wiederholt. Letztgenannte Technik ist übrigens auch in der romanischen

Poesie gut bekannt.40

In seiner (poetischen) Orientierung ganz ähnlich war auch der andere

grosse Vertreter dieser Schule - Mose ben Nachman. Allerdings kennen wir
nur ein einziges weltliches Gedicht von ihm, das er zur Verteidigung des

Alters geschrieben hat, in einem ähnlichen Ton gehalten wie Meshullam. In
diesem Gedicht, med battim („Hundert Häuser"), das dem Talmudisten

Jona ben Abraham aus Gerona gewidmet ist, singt er ein Loblied auf das

Alter in einer Weise, wie sie bei den klassischen andalusischen Dichtern, mit
Ausnahme vielleicht von Mose (Abü Härün) ben Jakob ibn Esra (um 1055 —

nach 1135) nicht zu erwarten gewesen wäre. Nach seinem — anderen —

Wertesystem jedoch ist: „die Jugend eine Falle für die Menschen".41 Das

hinderte ihn freilich nicht, gleichzeitig wiederum mit dem klassischen Topos
von der verlorenen Jugend zu spielen. Als die grosse geistige Autorität seiner

Generation indessen sah er seine Aufgabe im grossangelegten Angriff auf den

andalusischen way of live und dessen hedonistische Grundhaltung und weltliche

Attitüde, wobei er sicher an dasselbe, in talmudischer Literatur und
Kabbala versierte Mittelklasse-Publikum wie Meshullam dachte.

Todros Abulafia (1247-1306)

Zumindest während der ersten Hälfte seines Lebens, bis zu seiner Inhaftierung

im Jahre 1281 infolge einer Intrige am Hofe in Toledo, passt Todros
ben Jehuda ha-Lewi Abulafia (Abü-l-'Afiah) genau in das Bild eines Hof-

39 H. [J.] Schirmann, The History ofHebrew Poetry, S. 298ff.
4° Vgl. die zweifellos spätere Formulierung von Juan del Encina: „Ay vna gala de

trobar que se llama encadenado, que en el consonante que acaba el vn pie, en aquel
comienca el otro; assi como vnacopla que dize: Soy contento ser cativo / cativo en
vuestro poder; / poder dichoso ser bivo, / bivo con mi mal esquivo, / esquivo no de

querer, etc." (F. Lopez Estrada, Las poéticas castellanas, S. 91-92).
41 med battim (C. D. Chavel [ed.], Kitve rabbenu Moshe ben Nahman, 2 Bände,

Jerusalem ln1988. Band I, S. 397-402).

15



poeten, wie wir ihn aus al-Andalus kennen, wenn auch zwischen dem Toledo
Alfonsos X. des Weisen (1252 — 1284) und dem Cördoba der Kalifen oder

dem Granada der Teilkönige {reyes de taifas) ganze Welten lagen. Todros'

Jugendzeit jedoch waren Jahre, in denen man sich dem angenehmen Leben
bei Hofe, für alle Vergnüngen des Lebens nicht weniger gerne hingab, als

dies in der besten klassischen andalusischen Zeit der Fall gewesen war. Als

Angehöriger einer berühmten Familie ist er im Stile des adab (der vornehmen

arabischen [literarischen] Bildung) und der Tradition des Goldenen
Zeitalters erzogen worden und besass alle Fähigkeiten, diese fortzusetzen, die

Techniken der Literatur, die Vorstellungen und die Inhalte ebenso wie die

Sprache jener Zeit. Gleichzeitig war er aber offen für Neues, für neue
Trends, die durch Troubadoure und Minnesänger, die zu seinen Lebzeiten

die Hauptstadt besuchten, am christlichen Hofe Einzug hielten.

Er schrieb panegyrische Gedichte zur Verherrlichung der Grossen seiner

Zeit, die reichsten Familien Toledos (wie die Familie Ibn Sadoq oder die

Familie Ibn Shoshan) eingeschlossen, aber auch zum Ruhme prominenter
Vertreter der neuen einflussreichen Gruppe der Talmudisten der oberen

Mittelklasse, wie seines Verwandten Todros ha-Ray42 oder seines Sohnes

Josef. Als Meister der Sprache und der Satire konnte er dabei auch sehr

scharf sein. Er unterhielt poetische Korrespondenzen mit anderen weniger
bedeutenden Dichtern, die im selben Milieu bei Hofe lebten und miteinander

wetteiferten, die Gunst der Mächtigen zu erlangen. In diesen Kreisen

arrivierter Juden hatte Todros seine Leserschaft. Sein Diwan, den er hinterlassen

hat, umfasst mehr als tausend Gedichte, einige davon von grosser
Qualität; um so befremdlicher mag es da erscheinen, dass er beim späteren
Dichterkreis in Saragossa am Ende des folgenden Jahrhunderts nicht einmal
mehr erwähnt wird. Offenbar war die Verbreitung seiner Gedichte nur auf
einen ganz kleinen Kreis beschränkt.

Hebräische Poesie war für ihn eine Manifestation des Reichtums
jüdischer Zivilisation und die natürliche Weise, seine persönliche kulturelle
Identität und Kompetenz zum Ausdruck zu bringen. Sie war Teil seines

Lebens als Jude am Hofe, Mittel der sozialen Kommunikation und Instrument,

bestimmte Ziele in seinem gesellschaftlichen Leben zu erreichen, eine

Waffe zur Selbstverteidigung ebenso wie zum Angriff auf seine politischen
oder literarischen Rivalen.

42 Siehe den Aufsatz: A. Saenz-Badillos, Todros frente a Todros. Dos escritores
hebreos de Toledo en el siglo XIII, in: J. Targarona/A. Saenz-Badillos (ed.),
Jewish Studies at the Turn of the 20''' Century. Proceedings of the 6th EAJS Congress,
Toledo, July 1998, 2 Bände, Leiden, Boston, Köln 1999. Band I, S. 504-512.

16



In der Einleitung zu seinem Diwan rechtfertigte er seine Liebesgedichte
damit, dass er sie geschrieben habe, um zu zeigen, über welche Möglichkeiten

die hebräische Sprache verfügt: „[. .] Sie dienen dazu, auf eine poetische
Weise Geheimnisse zu lüften und zu zeigen, dass die hebräische Sprache für

Dichtung nicht weniger kostbar und geeignet ist als die arabische und dass

man in ihr wunderbare Dinge aussagen kann (vgl. Psalm 87,3), wie sie bei

den Propheten zu finden sind und in den Geboten, die den Menschen

gegeben sind (Jes 29,13)".43

Wenn nach dem bekannten Diktum Poesie die Kunst des Lügens ist, so

war er darin ein Meister, der sich dieser Kunst auf eher zynische Weise
bediente. Er beherrschte die Kunst des Schreibens und wusste, wann er sich

mit seiner persona poetica identifizieren und wann er sich von ihr eher
fernhalten sollte. In dieser Hinsicht war seine Ambivalenz extrem, wie im Lalle
seines berühmten Gedichtes meshorer lo' yedabber („der Dichter, er redet

nicht"),44 in dem er sich von den poetischen Konventionen abwendet, um sie

in neuer Lorm sogleich wieder zu verwenden. Mit einem klassischen, auf der
Ästhetik des Gegensätzlichen beruhenden Vergleich sagte Todros:

Meine Worte sind eine Lanze im Herzen der Neider,
Honig im Mund von Freunden und Verwandten.45

Trotz der typischen Übertreibungen des Selbstlobs, für seine Poesie signifikant

mag folgende Beschreibung sein:

„So wie jemand mit seinem Sklaven tut,
was ihm gefällt, tue ich mit meiner Poesie meinen Willen.

Preisen will ich mit ihr die Grosszügigen, beleidigen aber will ich
die Einfältigen, gegen sie will ich schleudern meinen Zorn.

"V D. Yellin (ed.), Gan ha-meshalim we-hahidoth. Diwan ofDon Tadros son of Yehuda

Abu-l-'Àfiah, 2 Bände, Jerusalem 1932-36. Band I, S. 2. Siehe auch J. Targa-
rona, Todros ben Yehudah ha Levi Abulafia, un poeta hebreo en la corte de
Alfonso X el Sabio, in: Helmantica 36 (1985), S. 195-209, hier S. 200.

44 D. Yellin (ed.), Gan ha-meshalim Nr. 424. Band I, S. 173-174, 1-2. Um nur ein
Beispiel zu nennen, bei dem ich mir allerdings nicht sicher bin, ob es misstrauisches
Gefühl oder Literalsinn der Worte ist, was den folgenden, auf Todros ha-Rav

gemünzten Vers doppeldeutig macht: „Sein ganzes Verlangen ist es, sein Vermögen
zu verteilen und Lobesbezeugungen einzusammeln" (yedammu ki zeman, in: D.
Yellin [ed.], Gan ha-meshalim. Band I, S. 62 Nr.169,12.). Natürlich kann dieser
Vers als Kompliment aufgefasst werden; wenn im Vergleich dazu der Dichter in
anderen Gedichten gerade Ravs Mangel an Generosität beklagt: „Was hat
Freigebigkeit mit ihm zu tun?" {ha-levyesh lo [„ein Herz, hat er es?"], in: D. Yellin [ed.],
Gan ha-meshalim. Band I, S. 185 Nr. 432; siehe dazu auch die interessanten
Bemerkungen von R. Brann, The Compunctious Poet, S. 152-153), ist der oben
zitierte Vers mindestens doppeldeutig.

45 devaray ka-hanit (D. Yellin [ed.], Gan ha-meshalim. Band I, S. 63 Nr. 171,1).

17



Die Wahrheit will ich sagen, sei es gut oder schlecht,
was macht es schon, wenn mich die Einfältigen nicht mögen

Mein Herz ist von wahrhaft königlicher Natur,
meine Zunge von prophetischem Charakter".4'5

Der am Schluss ausgesprochene Gedanke ist bei Todros nicht ungewöhnlich.
Seine panegyrischen Gedichte beginnt er mit der Frage ayye nevi'e shir we-

yitnabba'u, „wo sind die Propheten der Poesie, dass sie prophezeien?"47 Poesie

als Prophétie, als Ausdruck einer Art göttlicher Inspiration ist ein bekanntes

Merkmal der hebräischen Poesie seit den ältesten Zeiten bis zum
Mittelalter,48 und man begegnet ihm ebenso häufig in der lateinischen und
romanischen mittelalterlichen Dichtung.49 Auch in seiner literarischen

Korrespondenz kann Todros davon Gebrauch machen, als eine Art rhetorischen

Spiels, das die manieristischen Tendenzen seiner Zeit ebenso offenbart wie
die beinahe kodifizierte esoterische Sprache, die unter den Poeten seines

Schlags geläufig war.
Aus Todros' Diwan erfahren wir auch, dass für viele Dichter - wie zu

Zeiten Mehr Abulafias auch - Dichten ein Beruf gewesen ist, für dessen

Ausübung sie bezahlt wurden: Daran erinnerte Todros einmal jemanden, der

seinen Verpflichtungen gegenüber einem Dichter nicht nachgekommen

46 devasb ma neheshav (in: D. Yellin [ed.], Gan ha-meshalim. Band I, S. 63 Nr.
172,7flf.).

47 D. Yellin (ed.), Gan ha-meshalim. Band I, S. 7 Nr. 3. Sie begegnet auch in Todros'
poetischer Korrespondenz mit dem toledanischen Dichter Jaqar ha-Lewi avi R.
Shelomo, der dieselbe Idee entwickelt hat. Todros und sein Briefpartner haben acht
Verse miteinander gewechselt, die - dem Stil der Zeit folgend - mit dem Wort
navi' enden, das in chiastischer Form entweder in der Bedeutung „Prophet" oder
„wir bringen" oder der Variante na' bi („doch mit mir/durch mich") verwendet ist.
Siehe dazu auch D. Yellin (ed.), Gan ha-meshalim. Band 11,1, S. 62-63 Nr. 564ff.

48 Vgl. D. Pagis, The Poet as Prophet in Medieval Hebrew Literature, in: J. L. Kugel
(ed.), Poetry and Prophecy: The Beginnings ofa Literary Tradition, Ithaca, London
1990, S. 140-150. Die Idee hat biblische und griechische Wurzeln und begegnet
ebenso in der mittelalterlichen islamischen Umwelt: Mutanabbl („einer, der wie ein
Prophet handelt") ist nicht zufällig der Name, den man den klassischsten arabischen

Dichtern beigelegt hat (vgl. W. Heinrichs, The Meaning of Mutanabbï, in:
J. L. Kugel [ed.], Poetry and Prophecy, S. 120 -139). In der weltlichen hebräischen
Poesie Spaniens ist dieser Topos seit dem 11. Jahrhundert allgemein verbreitet und
begegnet häufig bei Mose ibn Esra, Jehuda ha-Lewi und anderen. Wie D. Pagis
gezeigt hat, ist er auch in Shelomo ibn Gabirols 'Anaq („Halskette") und al-HarlzIs
Tahkemoni belegbar.

49 Vgl. E. R. Curtius, Der göttliche Wahnsinn der Dichter, in: E. R. Curtius, Eu¬

ropäische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern 21954, S. 467-468.
5° eyn li-mnoac (in: D. Yellin [ed.], Gan ha-meshalim. Band 11,1, S. 83 Nr. 596).

18



Wenn auch Todros selbst niemals eine ars poetica geschrieben hat, lassen

sich dennoch auch aus seinem Werk einige literarische Kriterien seiner Poesie

herleiten. Sowohl in seinen Gedichten zur Selbstverherrlichung als auch

in seinen Satiren und Gesprächen mit anderen Dichtern (insbesondere in
seiner poetischen Debatte mit dem Toledaner Pinchas ha-Lewi51) lieferte er

einige Anhaltspunkte, die eine Rekonstruktion seiner Ansichten zur Frage
einer ars poetica ermöglichen. Zum Beispiel dort, wo beide Dichter den

Versuch machen, einen männlichen Charakter fiür ihre eigenen Gedichte zu
reklamieren (nachdem sie zuvor die Virginität dieser ihrer „Tochter der Poesie"

herausgestellt haben). An anderer Stelle betont Todros, dass Poesie ohne

Anstrengung nicht zu schaffen ist und dass die Verse keine unangemessenen
Elemente (etwa übereilten Schreibens wegen) enthalten dürfen:

Durchtrieben nennst du mich, aber meine Seele

antwortet jederzeit mit angemessenen Worten.
Selbst wenn sie schnell daherkommt, durchforste alle meine Gedichte,

und du wirst sehen, nichts Ungehobeltes ist in ihnen, sondern Verstand.
Ich mag voreilig sein, meine Gedichte aber sind besser als deine,

selbst wenn du an ihnen arbeitest hundert Jahre.52

Dass Todros an der Dichtung der Troubadoure grossen Gefallen gefunden

hatte, ist allgemein bekannt. Ihr Einfluss ist allenthalben spür- und
erkennbar, und zwar nicht nur in seinem bekannten Gedicht zu Ehren des

Königs Alfonso X. des Weisen, dessen Struktur einem cansô gleicht, oder in
seiner poetischen Debatte mit Pinchas ha-Lewi, die an einen tensô erinnert,
sondern ablesbar auch an vielen anderen Elementen und literarischen Eigenheiten

seiner Poesie, wie sie vor allem in seiner Liebesdichtung oder in seinen

Satiren zum Vorschein kommen und vieles mit Tendenzen in der romanischen

Dichtung jener Zeit gemein haben. Darauf zu verweisen, bedeutet
freilich nicht zu übersehen, dass der wesentliche Einfluss, der sich in Todros'
Werken durchgängig bemerkbar macht, dennoch - natürlich - aus der an-
dalusischen Tradition herrührt.53

[Fortsetzung folgt]

51 Näher untersucht habe ich dies in meinem Aufsatz: A. Saenz-Badillos, Hebrew
Invective Poetry: The Debate between Todros Abulafia and Phinehas Halevi, in:
Proofiexts 16 (1996), S. 49-73.

52 niftal qera'tani (in: D. Yellin [ed.], Gan ha-meshalim. Band 11,1, S. 29 Nr. 509).
53 H. [J.] Schirmann, The History ofHebrew Poetry, S. 409ff. Eingehend diskutiert

habe ich diesen Sachverhalt in verschiedenen Aufsätzen.

19


	Hebräische Dichtung im christlichen Spanien : Dichter und ihre Absichten (Teil I)

