
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 56 (2000)

Anhang: Bulletin der Schweizerischen Gesellschaft für Judaistische Forschung =
Bulletin de la Société Suisse d'Etudes Juives

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerische Gesellschaft

fiir Judaistische Forschung (SGJF)

Société Suisse des Etudes Juives (SSEJ)

Im Raindörfli 21, 8038 Zürich

Jahresbericht
1999 konnte ein langfristiges Projekt erfolgreich zum Abschluss gebracht
werden. Das im Rahmen der Arbeitsgemeinschaft „Geschichte der SGJF/
SSEJ" angeregte und konzeptionell vorbereitete Lehrmittel zur Geschichte
der Juden und Jüdinnen in der Schweiz wurde von Claude Kupfer und

Ralph Weingarten ausgearbeitet und verfasst und im sabe Verlag unter dem

Titel „Zwischen Ausgrenzung und Integration. Geschichte und Gegenwart
der Juden und Jüdinnen in der Schweiz" publiziert. Damit steht erstmals in
der Schweiz ein Lehrmittel zur schweizerisch-jüdischen Geschichte den
Lehrenden und Lernenden zur Verfügung; ausserdem stösst es auch als Sachbuch

beim allgemeinen Publikum auf grosses Interesse.

Die alljährliche wissenschaftliche Tagung fand am 14. November in Basel

statt und war wie immer einem aktuellen Thema gewidmet. Zur Frage

„Keine Rolle für Frauen im jüdischen und christlichen Gottesdienst?" gaben
Prof. Dr. Judith Frishman (Utrecht und Leiden) und Dr. Maria Brun
(Luzern) einen sehr anregenden Einblick über die historische Entwicklung
und die aktuellen Tendenzen und Anderungsbestrebungen in den jüdischen
und christlichen Religionsgemeinschaften aller Schattierungen. Ihre
Einführungsreferate sind in diesem Bulletin publiziert.

Mit einem weiteren Artikel soll auf einen interessanten und speziellen

Aspekt der jüdisch-christlichen Polemik hingewiesen werden. Dr. des. Ro-
senkranz-Verhelst untersuchte, wie diese Polemik im Umfeld des Frühislam
verlief.

Die Judaistik hat im laufenden Jahr 2000 in der Schweiz einen
bedeutenden Entwicklungsschritt vollziehen können. Dank der Zustimmung des

Volkes ist die Hochschule Luzern zur Universität geworden, was auch die

dortige Judaistik aufwertet, und an der Universität Basel konnte dank
privater Initiative die Judaistik ausgebaut und ein Lehrstuhl eingerichtet werden.

Die SGJF / SSEJ wird sich auf diese positive Entwicklung hin ausrichten.

SGJF /SSEJ - Der Präsident

Dr. Ralph Weingarten

1



Why Jewish Women Can't Study Torah

by Judith Frishman*

Women's Inferiority to Men

In 1974 Sherry Ortner, feminist anthropologist, wrote her classical article "Is
female to male as nature is to culture?".1 In this article she claims that in

every culture, women are considered - to a greater or lesser degree - inferior

to men. One or more of the following three factors may serve, according to
the author, as proof that women are held to be inferior within a culture:

1. Parts of an ideology or statements in which less value or prestige is

explicitly attributed to women, their various roles, tasks, products and/or
social circles than to men.

2. Symbolic means which implicitly express the inferiority of women such

as impurity.
3. Arrangements and rules that exclude women from participation in or

contact with a part of society in which the greatest power of that society
is said to reside.

Why do women have a lower status? Ortner explains that symbolically women

are strongly associated with nature, while men are identified with culture.
Culture is the construction and maintenance of systems by which humanity
rises above nature, tames its forces and makes use of them for its own

purposes. The reason that women are considered closer to nature is due to
the fact that women, in bearing children and breastfeeding, physically spend

more time perpetuating the human species. Man's creativity is expressed in
technological and symbolic systems, things that are of greater or more eternal

value than human beings themselves. Woman's role is seen to be at a lower

Judith Frishman, Professor of Rabbinic History and Literature, Katholieke
Theologische Universiteit te Utrecht (Catholic Theological University, Utrecht), The
Netherlands.

1 S. B. Ortner, Is Female to Male as Nature is to Culture?, in: M. Z. Rosaldo/L.
Lamphere (ed.), Woman, Culture and Society, Stanford 1974, p. 67-87.

2



level of the cultural process. This role is centred on the family in which the

woman cares for the children. Children too are considered closer to nature,
in the sense that they cannot feed themselves or control their natural bodily
functions. The family is at a lower societal level, while society in turn is built

up of family units. Thus the contrast between the home / the private and the

public / universal is established. The public terrain belongs to men who

occupy themselves with the relations between families as in religion, ritual or
politics. The role of women in the home means in most cultures that women's

sexual activity is more limited, as is her access to social institutions. This
role is also said to endow her with a different psychological structure that
is also regarded as closer to nature. This psychological structure is more
subjective, whereby women form relationships in a concrete and direct manner,

in contrast to men who are thought to be more objective, establishing
relationships in an abstract and indirect manner.

Yet, according to Ortner, this picture is not wholly correct because it is

the woman who is responsible for changing nature into culture by socialising
individuals, i. e. children, so that they view the world according to the norms
of the culture. So too, personal relationships and family loyalty - although
they can undermine group interests — represent moral values that go beyond

group values. Thus the position women occupy is a position somewhere

between nature and culture. This intermediary position is ambiguous and

can lead to contradictory assumptions about women. Thus she may be

considered Madonna or whore, more spiritual than men or simple-minded
according to the circumstances at hand. Finally, bodily, social and psychological

identification of women with nature becomes embodied in institutional
forms that reinforce this identification. Man forms the structure and structure

in turn forms the man or woman: in short, a vicious circle.

Are Jewish Women Inferior to Jewish Men?

Most Jewish men, when asked, will claim that Jewish women enjoy great
status in Judaism and that the latter's position is equally important as their

own. What is Jewish women's status? Are Ortner's factors applicable to
Judaism? I will briefly supply evidence confirming women's lower status in
Judaism, making use of Ortner's criteria.

1. Lesser value or prestige is attributed to women: Women may not serve as

witnesses because they are considered unreliable. This unreliability stems
from the fact that women are more emotional, pace Menachem Brayer,

3



professor of biblical literature and pedagogics at Yeshiva University in
New York. Caring for babies and small children demands love, patience
and tenderness. Emotion interferes within legal matters where impartial
judgement is crucial.2 Another example of lesser value being attributed to
women is the Talmudic dictum: a woman may not be called to the torah

because of the honour of the community.
2. Symbolic means implicitly expressing women's inferiority: In the Bible,

purity and impurity are the dominant contrasting categories that lead to
holiness.3 Holiness demands order whereby individuals conform to the
class to which they belong. An Israelite can't become a priest, nor can a

woman, even from priestly family, become a priest. A woman certainly
can't become a man and it is the man who stands for wholeness and
order. Woman, deviating from man, represents disorder and chaos. Her
chaos is brought into balance by counting seven days of impurity. All
who touch her bed or chair in this period become impure.4

3. Regulations excluding women from positions of authority are, for exam¬

ple, the prohibition for women to serve as precentor, chazzan, rabbi or
even board member. This does not mean that women are powerless or
unimportant but their power consists of influencing decisions that they
themselves can't make. Men have authority, the right to decide and

demand obedience; women exert influence behind the scenes.5

Women's Status in the Mishnah

Before turning to women at study and prayer, I will briefly consider women's

secondary position as presented in the Mishnah. The Mishnah,
composed of six orders or sedarim, deals with the following matters: agriculture,
set times (Sabbath and holidays), women, civil and criminal law, cult and

temple, purity in the temple and in the home especially of table and bed.

According to Jacob Neusner, renowned scholar of rabbinical Judaism, the

Mishnah sees its role as regulating those situations in which the order of the

2 M. M. Brayer, The Jewish Woman in Rabbinical Literature. A Psychohistorical Per¬

spective, volume 2, Hoboken (New Jersey) 1986, p. 151-152.
3 M. Douglas, Purity and Danger, London, Boston, Henley 1966.
4 For an overview of biblical and rabbinical concepts of purity cf. J. Neusner, The

Idea ofPurity in Ancient Judaism, Leiden 1973. See too M. Douglas' criticism of
Neusner in: The Idea ofPurity in Ancient Judaism, p. 137—142.

3 M. Z. Rosaldo, Woman, Culture and Society: A Theoretical Overview, in: M. Z.
Rosaldo/L. Lamphere, Woman, Culture and Society, p. 21.

4



holy community is endangered.6 Women, regarded as other than men, are
also part of that which needs to be regulated and made holy. A dead insect
can't be declared pure, but the Mishnah can help make that which has

become impure, pure. A human being who's been in contact with a dead

insect, for example, can be made pure. A woman can't become a man, but
the Mishnah creates a world in which woman is secondary to man — father

or husband — and a system in which the transfer of the woman and her

property from her father's house to her husband's is regulated. Problems

arise when a woman is capable of being a wife or mother but is not (yet) so;

or if she ceases to be a wife through divorce or the death of her husband.

Thus the mishnaic order Nashim deals with levirate marriage, the marriage
contract (material rights and duties of a woman, her father and her
husband), the adulterous woman, divorce and acquiring a wife. In all the ma-
sechtot (mishnaic tractates) of Mishnah Nashim women are ordered or made

holy by men's deeds, just as are earth, time, fruits, cattle, bed, chair, table

and hearth in the other mishnaic orders. Women's rights are dealt with in as

far as these rights concern their relationship to men. The idea, for example,
that women could or did remain unmarried was unthinkable to the rabbis.

Moreover, what women talked about or did together was of no interest to
the Mishnah (unless, of course, their idleness was to lead to adultery). The

possibility of lesbian relationships thus constitutes no topic of discussion in
this work.

A Case of Near Exceptions

Is then women's secondary position the reason why they are not meant to
study torah or are exempted from many time-bound commandments

including reciting the shema or wearing tefillin (phylacteries)? What is the

relationship between their lesser status and their being exempted (or even

prohibited) from the study of torah? We will first look very briefly at two

passages, one mishnaic and one talmudic, which address the question
concerning which (categories of) mitzvot (commandments) women are not
obligated to observe. The argumentation which follows is that made by David

6 J. Neusner, Method and Meaning in Ancient Judaism I, Missoula 1979, chapter 4:
"Thematic or Systematic Description: The Case of Mishnah's Division ofWomen",
p. 79-100.

5



Kraemer in his treatment of these passages.7 In Mishnah Berakhot 3:3 the

law states: "Women, slaves and minors are exempt from the reading of the
shema and from tefillin and are obligated in prayer (i.e. the amidah), in
mezuzah, and in birkat hamazon." The rabbis, assuming that the Mishnah
contains no redundant material, ask in the talmudic passage b.Ber. 20b why
the law in Mishnah Berakhot 3:3 specifies the above exemptions and

obligations, seeing that they are in accordance with Mishnah Qiddushin 1:7,
where we are informed that women are exempt from affirmative time-bound
commandments. The rabbis conclude that there may be reason to believe

that there are exceptions to the rule stated in m.Qid. and that women
therefore might be obligated to say the shema and wear tefillin or refrain
from reciting the amidah, affixing a mezuzah to their door posts or reciting
grace after meals. In the course of the discussion in b.Ber. 20b women's

exemption from reading the shema is explained as being based on an analogy

to tefillin which is considered by the rabbis of the Talmud as an example of
an affirmative time-bound commandment. Yet nowhere in the Bible is there

any indication of tefillin being time-bound, as some mishnaic authorities do

in fact admit. Moreover, as David Kraemer notes, the rabbis might have

equated the reciting of the shema with mezuzah instead with tefillin, as these

commandments are mentioned together along with tefillin, in the paragraphs
of the shema (i. e. Deut. 6 and Num. 11). In that case, women would indeed
have been obligated to recite the shema just as they are obligated to perform
the mitzvah of mezuzah. The seeming quandary of the time-bound nature of
tefillin remains unresolved. Instead the rabbis propose a new analogy whereby

the wearing of tefillin is compared to Torah study from which women are

exempt, regardless of the fact that Torah study is not time-bound. The
Talmud concludes with the statement that one should therefore beware of
general categories. This is because, as David Kraemer states in his analysis of
these passages, reasoned analysis readily yields the deconstruction of general
categories.8

In fact the categorization of mitzvot serves to complicate matters rather
than elucidate them, and if it appears, moreover, that the prohibition of
torah study upon which other exemptions are based (i. e. that of tefillin and
the commandments considered analogous to tefillin), falls outside of the

category of time-bound commandments altogether — why were women ex-

7 D. Kraemer, Reading the Rabbis. The Talmud as Literature, New York, Oxford
1996, chapter 7: "Women Categorized", p. 86-108. The title of this section, "A
Case of Near Exceptions" is derived from Kraemer.

8 D. Kraemer, Reading the Rabbis, p. 86-108.

6



empted? We are never really told, either in this passage or elsewhere, why
women may not study Torah. A reasoned analysis will, therefore, not only
deconstruct general categories but will also deconstruct the arguments that

exempt women from performing many mitzvot.

Jewish Maleness and Its Implications for Jewish Women

It is Daniel Boyarin who most recently has attempted to clarify the prohibition

of the study of torah for women.9 Boyarin writes about the identity of
the Jewish man — or rather about the rise of heterosexuality and the invention

of the Jewish man. Although his focus is on men, he does enter into a

discussion of the implications of the maleness, i. e. gender, of the Jewish man
for Jewish women.

Rabbinical Judaism, Boyarin writes, developed in a period of Roman
domination. For the Romans, at least the public meaning of maleness was

violence, brutality and domination. A man who did not have a weapon was

not a man at all - he was castrated. From the rabbinical-Jewish perspective,
however, this man was not castrated but circumcised. He was non-phallic yet
neither castrated nor emasculated.10 Devotion to study was what the rabbis
considered primary. The House of Study functioned for the rabbis as the

locker-room, barracks or warship functioned for men of other cultures. Yet
while studying torah is obviously, in rabbinical Judaism, primarily the
definitive performance of male gendering, this performance was read as cross-

gendering or female in the cultural environment in which Jews lived from
the Roman period onward. Within rabbinical culture's own norms and

modes, it is women studying torah who would be cross-dressing. Yentl, for
example, is literally cross-dressed and her study of torah is cross-dressing. Yet
she is indistinguishable as a girl dressed as a boy because of the effeminate or
cross-dressed nature of the boys in the Yeshiva vis-à-vis European norms of
manliness.11

The ambivalence about maleness, however, was not only from outside

but also internal to Jewish culture. The study of the torah took place inside,

in the tent or house, which was usually reserved for women. Thus it was that
which went on inside and not publicly which counted most, Boyarin -
9 D. Boyarin, Unheroic Conduct. The Rise ofHeterosexuality and the Invention of the

Jewish Man, Berkeley, Los Angeles, London 1997.
10 D. Boyarin, Unheroic Conduct, p. 142.
11 D. Boyarin, Unheroic Conduct, p. 143.

7



countering Ortner - argues. If study determines the Jewish man as gendered,
then we understand the logic of a cultural taboo against women entering that

space and engaging in that performance. Thus, Boyarin concludes, there is in
fact no essential difficulty (such as impurity) with women coming in contact
with torah but a structural necessity to restrict torah study officially to men.
Now if males entered what was traditionally female space, then women were
forced to look for other space, outside. This space was considered by outside

culture to be public but was of lower value within Judaism. A man who
earned a living but was ignorant of torah was considered to be "like a

woman" as the Tsena Rena describes him.12 In the modern period this value

system began to change and Jewish women were expected to remain within
the home while the men worked for a living, thereby effectuating the

European bourgeois ideal.13

One might have expected that the move within Judaism away from the

"macho" man might have led to a better position for women. Yet, Boyarin
notes regretfully, the House of Study maintained internal hierarchies, societal

hierarchies and a hierarchy of relations between the House of Study,
coded male, and the female-coded home. Resistance to power and phallic
construction was not accompanied by a revolution in the power relations
between men and women.14 "It is here", our author emphasises, "that the

point of sharpest feminist critique must be aimed: at this generally compassionate

and humane (but absolute) control of female subjects through
maintaining them in virtual ignorance of the practices that enable ritual decision

making".15 Boyarin concludes that it is therefore "not appropriate to ask,

with respect to classical, rabbinic culture, whether or not a pre-given entity,
the class of women, is or is not permitted to study Torah, but rather to see

that it is study of Torah as a gendered activity that produces the hierarchically

ordered categories of men and women".

Although I would theoretically agree with Boyarin, I do not sense, nor, I
suspect, do many other Jewish women sense that access to torah will become

easier if men acknowledge that there is no essential argument against women's

contact with torah. The argument may be structural, but structure is

what halachah is all about. This holds true even if the rabbis of the Talmud

12 D. Boyarin, Unheroic Conduct, p. 144-145.
For the changing role of Jewish women and men in the modern period cf. P.

Hyman, Gender and Assimilation in Modern Jewish History. The Roles and Representation

of Women, Seattle, London 1995.
D. Boyarin, Unheroic Conduct, p. 149-150.
D. Boyarin, Unheroic Conduct, p. 154.

8



themselves recognize that they are treading on thin ice when, for example,

exempting women from tefillin by means of an analogy to women's exemption

from studying torah. What can and do women - or men! - do with
these rabbinical texts? They can either accept them and internalize them,
reread them, deconstruct them and read them again as Judith Plaskow,
Rachel Adler and Daniel Boyarin have done,16 or they can resist them and

reject them altogether.17 The future is far from certain.

Cf. J. Plaskow, Standing Again at Sinai, San Francisco 1990; R. Adler, Engendering

Judaism: An Inclusive Theology and Ethics, Philadelphia 1998; D. Boyarin,
Unheroic Conduct and C. Israel, Reading Sex in Talmudic Culture, Berkeley, Los
Angeles 1993.

C These three options have been listed in a slightly different context by T. El-Or,
Power/Knowledge/Gender: The Oranges-and-Grapefruit Debate, in: M. Pesko-
witz/L. Levitt (edI), Judaism Since Gender, New York 1997, 62-66.

9



Keine Rolle fiir Frauen
im christlichen Gottesdienst?

von Maria Brun *

1.

Wenn die Frage nach der Rolle der Frau im christlichen Gottesdienst gestellt
wird, so denkt man unwillkürlich an die priesterliche Aufgabe. Sogenannte
„kleinere" Aufgaben haben Frauen - solange die christliche Kirche besteht -
immer innegehabt und versehen. An der Ausübung diakonischer und cari-
tativer Aufgaben waren von allem Anfang an Frauen mitbeteiligt. Waren dies

ursprünglich vorwiegend Dienste von Frauen an Frauen, so haben sich diese

je länger je mehr ausgeweitet und den Anforderungen und Bedürfnissen

entsprechend angepasst. Die ganze Entwicklung - wie sie sich seit beinahe

2000 Jahren eingestellt hat - ist indes parallel zu den sozialen Zuständen und
den gesellschaftlichen Umständen verlaufen. Dies galt im speziellen für die

Frauen: bald blieben sie mehr im Hintergrund, bald traten sie mehr an die
Öffentlichkeit. Kurz gesagt: Die Rolle der Frau im Gottesdienst hat einen

Zusammenhang mit der Rolle der Frau in der jeweiligen Gesellschaft und
dem vorherrschenden Bild über die Frau ganz allgemein.

Im Wandel der Zeiten hat sich auch das Bild der Frau immer wieder

geändert. Die Frage drängt sich hier allerdings auf, wer oder was denn

eigentlich mitbestimmend war bzw. ist für die Veränderung eines solchen
Bildes. Ist es die Frau selbst oder ist es die patriarchalisch geprägte Gesellschaft?

2.

Kommen wir auf das spezifische Thema der Rolle der Frau im Gottesdienst,
d. h. ihre aktive Beteiligung an der Gestaltung und Leitung eines Gottes-

Dr. Maria Brun, Schlossstrasse 26, CH-6005 Luzern.

10



dienstes zurück, so können wir feststellen, dass sich diesbezüglich die

Meinungen innerhalb der christlichen Kirchen zum Teil grundlegend verändert
haben. D. h., wir haben heute eine Vielfalt von Meinungen, die sich - und

wen wundert das — in ihrer Begründung alle auf die Bibel berufen. In
theologischen Kreisen ist die Rolle der Frau im Gottesdienst zu einem Alltags-
thema geworden. Keiner hat Hemmungen darüber zu sprechen; keiner hat

Hemmungen, sich für die Realisierung dieser Forderung stark zu machen.

Genausogut, wie einzelne Kreise sich vehement gegen die aktive Beteiligung
von Frauen im Gottesdienst wehren.

Die Selbstverständlichkeit, mit der heute über dieses Thema diskutiert
wird, lässt vermuten, dass es sich hierbei um ein altes Thema handelt. Dem
ist allerdings nicht so. Wir beschäftigen uns hier mit einer Frage, die sich auf
das 20. Jahrhundert beschränkt. Grund dafür war bestimmt - wie oben

bereits erwähnt - die sich verändernde Stellung der Frau in der westlichen
Gesellschaft. „Die Übernahme von Theologinnen in den Dienst der Kirche
wurde seit Anfang dieses Jahrhunderts diskutiert. Die Evangelisch-Theologische

Fakultät der Universität Zürich liess 1908 die erste Frau zum Studium

zu. Anfang der zwanziger Jahre waren die deutschen Landeskirchen mit etwa
100 Theologinnen konfrontiert."1 Doch stellte sich alsbald die Frage:
Studium der Theologie wozu? Reiner Luxus und Privatsache oder gibt es auch

Berufsaussichten

3.

Die Christenheit steht heute bezüglich der Ordination von Frauen zerrissen

da. Die einen sind vehement dagegen; eine ordinierte Frau ist für sie

schlichtweg undenkbar. Die anderen haben sich in den vergangenen Jahren
entschieden, Frauen zu ordinieren, was für sie heute eine absolute
Selbstverständlichkeit darstellt. Die unterschiedliche Praxis, teilweise auf geradezu
kontradiktorische Auslegung der Heiligen Schrift basierend, bewirkt leider
auch ein Hemmnis in den Beziehungen zwischen den einzelnen Kirchen.
Die unterschiedliche Wahrnehmung und Interpretation der aktuellen
Bedürfnisse einzelner Ortskirchen bewirkt partikulare Entscheidungen, die

schliesslich der Ökumene wieder hinderlich im Wege stehen. Primär geht es

bei der Diskussion über die Einführung bzw. Nicht-Einführung der

Ordination von Frauen um das Abwägen pastoraler Bedürfnisse einerseits und das

1 A. Basdekis/G. Gassmann et al. (ed.), Ökumene Lexikon, Frankfurt a. M. 1983,
S. 949.

11



Bewahren theologischer Traditionen andererseits. Es geht um das Abwägen
von Kontinuität und Anpassung an die Erfordernisse der jeweiligen Zeit. Es

geht um das Abwägen von Bewahren des Glaubensgehaltes und legitimen
Ausdrucks/er?«*?» des Glaubens.

Diese Fragen sollten aber im „Zeitalter der Ökumene" miteinander
besprochen und nicht gegeneinander entschieden werden. Denn es geht um
das Ganze des Glaubens überhaupt. Bei jeder Entscheidung neuer Fragen
müssen wir uns als Leitlinie Folgendes vor Augen halten: „Einheit und

Quellentreue einerseits, Vielgestaltigkeit und kontinuierliche Inkarnierung
der Wahrheit andererseits sind die Früchte des Heiligen Geistes, der immer
in der Geschichte lebt, damit die Wahrheit der Kirche bzw. des Glaubens

nicht verraten wird, wenn sie in jeder geschichtlichen Epoche neu inkarniert
wird. Sie wird eher dann verraten, wenn sie wie eine Reliquie oder ein
Museumsstück bewahrt wird — aus Angst, sie könnte von der Geschichte

angetastet werden."2

4.

Die heutige Zeit hat vieles mit den Anfängen der christlichen Kirche
gemeinsam. Es ist eine Zeit des Aufbruchs, eine Zeit der Veränderungen, eine

Zeit der Verunsicherung. Das Wohlbefinden des Menschen ist hin und her

gerissen zwischen Haben und Sein. Die Verlockungen der Welt und die

Verheissungen verführerischer Zungen umgarnen den Menschen; sie simulieren

falsche Bedürfnisse und entfernen ihn vom Wesentlichen des Lebens;
sie steuern ihn in eine Scheinwelt und scheuen sich nicht, ihn seelisch

verarmen zu lassen. Wer anders kann das Defizit auffangen als der Glaube, der
Glaube an den einen Gott, den Schöpfer Himmels und der Erde?3

Das echte Bedürfnis des Menschen unserer Tage, der sich nach seelischer

Ausgeglichenheit sehnt und von einer Welt träumt, in dem der „Gerechte"
das Sagen hat,4 kann nur von Menschen aufgefangen werden, die für die

Heilsbotschaft offen sind und sich in den Dienst Gottes stellen, um aus

dieser Kraftquelle heraus ihren Dienst am Mitmenschen zu erfüllen. Ob dies

nun Männer oder Frauen sind, spielt im Prinzip keine Rolle. Denn sowohl

2 D. Papandreou, Form als Norm. Geschichtlichkeit und Verbindlichkeit, in: M.
Brun/W. Schneemelcher (ed.), Eucharisteria, Athen 1996, S. 303.

3 Gen 1,1; vgl. das christliche Glaubensbekenntnis von Nizäa-Konstantinopel und
das Apostolicum.

4 Vgl. Weish 1,1-15.

12



Männer als auch Frauen sind zu diesem Engagement und Glaubenszeugnis

aufgerufen. Die Vielfalt von Möglichkeiten ist gross: herkömmliche und

neue Formen können problemlos nebeneinander stehen, denn die Norm ist

wichtiger als die Form.

5.

Untersucht man die Stellung und die besonderen Dienste der Frauen zu

Beginn der christlichen Zeit, so tut man gut daran, sich nicht nur auf christliche

Zeugnisse zu berufen, sondern — gleichsam zur Untermauerung und
Überprüfung derselben - auch ausserchristliche und apokryphe Quellen zu
berücksichtigen. Wenn man dazu den gesamten Rahmen der Alten ungeteilten

Kirche abdecken will, so empfiehlt es sich, die Zeit vom 1. bis zum 11.

Jahrhundert zu sichten. Das Fleikelste wird dabei sein, die herkömmliche

Auslegung dieser Zeugnisse in dem Sinn zu durchdringen, dass patriarchalisch

geprägte theologische Denkweisen und Klischeevorstellungen aufgedeckt

und die Textzeugnisse so objektiv wie möglich bewertet werden. Dieses

Vorgehen kann der Versuchung entgegenwirken, festgefahrene Meinungen

stereotyp zu wiederholen. Ferner ist darauf zu achten, dass im Speziellen

zur Beantwortung der Frage „Frau und Kirche" zu überprüfen ist, inwieweit
die heutige Situation mit der damaligen überhaupt vergleichbar ist. Dies ist
eine Vorbedingung, ja sogar eine unerlässliche Voraussetzung, damit keine
falschen Schlussfolgerungen für die Gegenwart gezogen werden. Nur auf
diese Weise wird es möglich sein, die gestellte Frage zugleich quellentreu und

situationsgerecht zu beantworten. Denn die dringende Notwendigkeit darf
nicht übersehen werden, dass heutige Antworten auf die Frage „Frau und
Kirche" nicht im luftleeren Raum schweben dürfen, sondern dass jede

„Neuerung" der Tradition der Kirche und ihrer Kontinuität entsprechen
und damit in harmonischer Beziehung zum früheren und zum gegenwärtigen

Bewusstsein der Kirche stehen muss.

6.

Von allem Anfang an wurden die verschiedenen Gaben in der Kirche als

Gnadengaben des Heiligen Geistes betrachtet, sei dies nun Diakonie, Caritas,

Mission, Prophétie, Gebet, Lehrtätigkeit, Verwaltung der Sakramente,

Pastoral, Aufsicht oder welche Dienste, Aufgaben und Amter auch immer.5

5 Vgl. Rom 12,4-8; 1 Kor 12,1-11.

13



Schriftlich nachweisbar sind Zeugnisse, wonach Frauen in der Alten Kirche
mehrere - und dabei keineswegs die niedrigsten! - Funktionen ausübten.

Wir kennen die Funktionen von Frauen als Jüngerin, Apostolin, Missionarin,

Katechetin, Vorsteherin, Diakonin, Witwe und Jungfrau. Es ist hier
nicht die Aufgabe, auf die Details der einzelnen Dienste einzugehen. Doch
sei wenigstens bemerkt, dass immerhin über 40 Namen von Frauen
auszumachen sind, wobei die meisten biblisch, d. h. neutestamentlich bezeugt
sind/' Diese Fakten erschliessen uns ein dynamisches Bild vergangener
Anfangszeiten, die manchen erstaunen mag. Konkret heisst das, die christliche

Bewegung war seit ihrer Entstehung von Frauen mitgetragen; sie war keine
reine Männerangelegenheit.

Übrigens gilt es zu beachten, dass die Handlungsweise Jesu von Nazareth

- wie sie im Neuen Testament bezeugt ist — „vor dem Hintergrund der

damaligen soziokulturellen Situation zu sehen ist, d. h. in notwendiger
Übereinstimmung mit der sozialen Struktur des antiken Israel nämlich [...]. -
Frauen waren z. B. von öffentlicher Lehre in den Synagogen und von der

Zeugenfunktion vor Gericht ausgeschlossen [...]. Diese gewachsenen Strukturen

seiner Zeit konnte Jesus nicht einfach durchbrechen oder [. .] ausser

Kraft setzen".7 Und trozdem kann man heute annehmen, dass Frauen um
Jesus einen völlig freien Zugang zum Wort der Frohen Botschaft hatten. Aus
den neutestamentlichen Schriften kann man eindeutig eruieren, dass Jesus

den herrschenden Unterschied der Geschlechter relativiert hatte. Ausserdem

geben sowohl die Apostelgeschichte als auch die Paulusbriefe Aufschluss über
die wichtige Rolle und den Beitrag der Frauen bei der Öffnung der Jesus-

Bewegung für alle Völker, die auch in den christlichen Gemeinden relevant

waren. Und so scheint es, dass in den paulinischen Gemeinden die
gesellschaftlich trennenden Unterschiede tatsächlich aufgehoben waren.8

6 Vgl. C. Peppa, Die Töchter der Kirche Christi und die Frohe Botschaft des Sohnes
Gottes. Eine Studie über die aktive Präsenz der Frauen und ihre besonderen Dienste im
Frühchristentum und in Gemeinden der ungeteilten Alten Kirche, GR-Katerini 1997,
S. 18-23.

7 I. Raming, Endgültiges Nein zum Priestertum der Frau?, in: Orientierung 58
(1994), S. 190-193, hier S. 191.

8 Vgl. M. Brun, Rezension zu: C. Peppa, Die Töchter der Kirche Christi, in: Ortho¬
doxes Forum 13 (1999), S. 78-82, hier S. 80.

14



7.

Was können wir nun hinsichtlich unseres Themas „Rolle der Frauen im
Gottesdienst und besondere Dienste der Frauen für die Gemeinde der
Gläubigen" festhalten? Folgende Beobachtungen können gemacht werden:

1. Das Amt der Witwen ist im Westen um das Jahr 200 und in der ersten
Hälfte des 3. Jahrhunderts bezeugt, und zwar als das einzige klerikale
Frauenamt. Witwen versahen einen kirchlichen und öffentlichen Dienst
und galten als beamtete Personen — mit speziellem Einsetzungsgebet und
Gebetsverpflichtungen. Im 3. Jahrhundert wird dieses Amt der Witwen
zurückgedrängt, im 4. Jahrhundert ist es nicht mehr klerikal und schliesslich

im Verlauf des 5. Jahrhunderts auch kein Amt mehr.9

2. Die Aufgabe der Witwe ist mit der Zeit auf das institutionalisierte Amt
der klerikalen Diakonin übertragen worden. Dies wird heute als eine

„leitende Funktion in der Gemeinde" angenommen, die über eine bloss

caritative Tätigkeit hinausging. Neueste Forschungen ergeben, dass die

für die Diakoninnen angeführten Anforderungen „auf einen eigenständigen

Dienst sui generis schliessen" lassen. Basierend auf der Didaskalia,
die im 3. Jahrhundert in Syrien verfasst wurde, handelte es sich bei der

Diakonin um „keinen besonderen ordo"\ es war vielmehr „der Diakonat
weiblichen Geschlechts' mit Weihegebet und Handauflegung durch den
Bischof.10

3. Ausserdem darf angenommen werden, dass die Lehr- und Missionstätig¬
keit von Frauen für das Bewusstsein der Alten Kirche nicht unvorstellbar

war. Eine Missionarin namens Thekla wird von zwei Handschriften als

Apostolin bezeichnet, was soviel heisst als dass sie gleichberechtigt betrachtet

wurde neben dem bekanntesten Missionar und Apostel der Alten
Kirche, Paulus nämlich.11

8.

Wenn wir nun den Bogen in die heutige Zeit zurückschlagen, müssen wir
Folgendes bedenken: Wichtige Funktionen von Frauen in der Alten Kirche,
im besonderen Funktionen innerhalb von Gottesdiensten - wie diejenige der

Diakonin -, traten mit der Zeit völlig in den Hintergrund, bis sie schliesslich

9 M. Brun, Rezension zu Peppa, S. 80f.
10 C. Peppa, Die Töchter der Kirche Christi, S. 84.156.185 -191.249-266.
11 C. Peppa, Die Töchter der Kirche Christi, S. 107f.

15



ganz verschwanden. Man bedenke nur, dass immerhin im 6. Jahrhundert an
der Hagia Sophia in Konstantinopel noch 20 Diakoninnen unter der

Leitung eines Bischofs amteten12 und man sich heute in den sogenannten
„katholischen" Kirchen den Kopf zerbricht, ob das Amt der Diakonin wieder
einzuführen sei oder nicht!

Eines sei hier noch festgehalten: Ämter, die in der Alten Kirche von
Frauen bekleidet wurden, waren weitgehend „fliessend", d. h. sie hatten noch

„keine fixierte Form". Bevor sie sich „institutionalisieren" konnten,
verschwanden sie - wohl auf Grund sich verändernder gesellschaftlicher
Traditionen. So darf man heute annehmen, dass zur Zeit der Alten Kirche nicht

nur für Laien, sondern auch für Kleriker der Gedanke nicht fremd und

unmöglich war - für den Fall, dass die Entwicklung in die gleiche Richtung
weitergegangen wäre -, dass Frauen auch hätten taufen dürfen. Bezeugt ist
bis heute jedoch nur die Taufassistenz der Diakoninnen. Der Gedanke an
eine solche Tätigkeit, von Frauen ausgeführt, schien offenbar für die Kirche
der späteren Zeit, d. h. als die Kirche nicht mehr „Missionskirche" war,
unangenehm. Mit anderen Worten wurde dies zu einer Schicklichkeitsfra-

ge-13

Man kann sich heute fragen, welche Gründe für das Abbrechen bzw.

Stagnieren dieser Entwicklung eine Rolle gespielt haben mögen. Sicher ist,
dass der Westen von Anfang an Ämtern, die in der Kirche von Frauen

bekleidet wurden, distanzierter und skeptischer gegenüberstand als der

Osten. Hier blieben Frauen beachtlich länger in kirchliche Funktionen
integriert als im Westen. War dies eine Auswirkung der gesellschaftlichen
Entwicklung oder eine Frage der Kirchenpolitik? Diese Frage ist wohl nicht

eindeutig zu beantworten.

9.

In westlichen Ländern, aber auch in Südamerika und in Teilen Afrikas wird
die Forderung immer lauter nach einer aktiveren Rolle der Frauen im
Gottesdienst. Priestermangel im Westen, Überforderung der Priester in den neuen

Missionsländern und neuere Strukturen von Basisgemeinden befürworten,

an manchen Orten verlangen sie sogar direkt nach der Ordination von
Frauen.

12 Vgl. K. Algermissen, Diakonissen, in: J. Höfer/K. Rahner (ed.), Lexikon für
Theologie und Kirche. Dritter Band: Colet bis Faistenberger, Freiburg im Breisgau
T959, S. 327.328, hier S. 327.

13 Vgl. C. Peppa, Die Töchter der Kirche Christi, S. 107.256f.260f.

16



Die christlichen Kirchen sind hinsichtlich der Frauenordination geteilter

Meinung. Der reformatorische Zweig hat auf Grund seines Ekklesiologiever-
ständnisses, das vom allgemeinen Priestertum aller getauften Christen

ausgeht, aber auch entsprechend einem brisanten seelsorgerlichen Bedürfnis
während des Ersten und später des Zweiten Weltkrieges und unter dem
Einfluss der feministischen Bewegung als erstes im Kanton Genf im Jahre
1928 der Zulassung von Theologinnen zum Pfarramt „im Grundsatz"
zugestimmt und Frauen zu Pastorinnen ordiniert.14 Die reformierten Kirchen
können mit anderen Worten beinahe auf eine jahrhundertlange Erfahrung
zurückblicken, und da, wo es die Kirchenstrukturen vorsehen, gehören seit

ein paar Jahren auch Bischöfinnen zum Kirchenbild.
Im katholischen Zweig, präziser in der römisch-katholischen Kirche können

Frauen als Pastoralassistentinnen und Laientheologinnen mehrere Funktionen

in Pfarrgemeinden übernehmen, bis hin zur Leitung von Wortgottesdiensten

und Gemeindeleitung; die Ordination, d. h. die eigentlichen
priesterlichen Aufgaben, sind ihnen jedoch verwehrt. Entsprechend den jüngsten
Vatikanischen Verlautbarungen ist auch die Frage des Diakonats der Frau
ausgeschlossen.15

Die orthodoxe Kirche nuanciert in ihrer Haltung gegenüber der Ordination

von Frauen. Sie unterscheidet zwischen Diakonat und höheren Weihen
wie Priester- und Bischofsamt. Im Zusammenhang mit dem theologischen
Dialog, den sie mit der altkatholischen Kirche führt, hat sie die Wiedereinführung

des Diakoninnenamtes - sofern es die pastorale Situation der
einzelnen Kirche gebietet — prinzipiell gutgeheissen. Sie distanziert sich jedoch
von der Zulassung der Frauen zu den höheren priesterlichen Ämtern mit der

Begründung, dass die Alte Kirche diese nicht gekannt habe.16

Zwischen dem reformatorischen und dem katholischen Zweig befinden
sich die Anglikaner und die Altkatholiken-, sie sind sich bewusst, dass die

Einführung der Frauenordination auf höherer Stufe beachtliche Rückschläge
für die ökumenischen Beziehungen zu den sogenannten katholischen Kir-

14 Frauen im Pfarramt gleichgestellt?, Bern 1997 ISE Studien und Berichte 55),
S. 10-13. - A. Basdekis/G. Gassmann et al. (ed.), Ökumene Lexikon, S. 54f.949-
950.

15 Als wichtigste Dokumente sind zu nennen: - Inter insigniores. Erklärung der Kon¬
gregation für die Glaubenslehre zur Frage der Zulassung der Frauen zum Priesteramt

vom 15. Oktober 1976. - Ordinatio sacerdotalis. Apostolisches Schreiben über
die nur Männern vorbehaltene Priesterweihe vom 22. Mai 1994.

*6 Vgl. U. von Arx (ed.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe
der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987, in: IKZ
79/4 (1989), S. 95.

17



chen mit sich bringen wird. Trotzdem haben sie sich für die Zulassung der

Frauen zu den höheren kirchlichen Amtern entschieden.
Nach der ökumenischen Absprache mit den Orthodoxen haben die

Altkatholiken den Frauen die Diakonatsweihe nicht länger vorenthalten. 1988
wurde die erste Frau in der Schweiz zur Diakonin geweiht. Der befürwortende

Beschluss bezüglich der Priesterweihe für Frauen wurde jedoch nicht
mehr auf ökumenischer Ebene gefällt. Die ersten Frauenordinationen fanden

1998 in der Kirche Österreichs und Deutschland und im Jahre 2000 in der
Schweiz statt17 — allerdings auf Kosten der innerkirchlichen Gemeinschaft.18

Die Anglikaner haben sich 1975 für die prinzipielle Zulassung von Frauen

zum Priesteramt ausgesprochen. Die Einführung der Frauenordination
im Jahr 1992 in Grossbritannien hat die Diskrepanz zwischen High Church
und Low Church beachtlich vertieft. Massenweise verliessen Priester die

anglikanische Kirche; ein Grossteil ersuchte um Aufnahme in die
römischkatholische Kirche.19

10.

Ob die Frage der Zulassung der Frauen zum Weiheamt eine Frage des

Glaubens oder der Tradition ist, darüber sind sich die Theologen nicht im
klaren. Handelt es sich hierbei um eine Glaubensfrage, so ist es sinnvoll,
wenn im Zeitalter der Ökumene diese Problematik miteinander, d. h. in
einem zwischenkirchlichen Dialog beantwortet wird. Geht es allerdings um
eine Frage der Tradition, wäre prinzipiell jede christliche Kirche frei, diese

Frage nach ihrem Traditionsverständnis zu entscheiden. Und trotzdem muss
es als sinnvoll erachtet werden, wenn heute sogenannte neue Themen
ökumenisch angegangen werden, d.h. in einem bilateralen oder multilateralen

theologischen Dialog.20

12 Vgl.: Antrag von Bischof und Synodalrat zur Ordination von Frauen zum priester¬
lichen Dienst, in: Protokoll der Synode der CKS, Bern 1999, S. 22-25.

18 Die Polnisch-Katholische Kirche in den USA und Kanada trennte sich daraufhin
von der Utrechter Union.

D Vgl.: Römischer Kommentar zur Erklärung der Kongregation für die Glaubenslehre
zur Frage der Zulassung der Frauen zum Priesteramt vom 15. Oktober 1976, in:
Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 3, Bonn 1977, S. 23-26; Statement of
the Bishops' Conference of England and Wales on „Anglican Approaches to the
Catholic Church following the dicision of the Church of England to ordain women",

Low Week 1993 Meeting, in: Cathnews, London (23. 4. 1993).
20 Neueste Studie zum Thema: D. Buser/A. Loretan (ed.), Gleichstellung der Ge¬

schlechter und die Kirchen. Ein Beitrag zur menschenrechtlichen und ökumenischen

18



So kann man abschliessend und zusammenfassend sagen: „Diejenigen
Kirchen, die Frauen ordinieren, tun dies aus ihrem Verständnis des Evangeliums

und des Amtes heraus. Es beruht für sie auf der tiefen theologischen
Uberzeugung, dass es dem ordinierten Amt der Kirche an Fülle mangelt,
wenn es auf ein Geschlecht beschränkt ist. Diese theologische Überzeugung
wurde verstärkt durch ihre Erfahrung in den Jahren, in denen sie Frauen in
ihr ordiniertes Amt einbezogen haben. Sie haben erfahren, dass die Gaben
der Frauen so breit gestreut und vielseitig sind wie die der Männer und dass

ihr Amt vom Heiligen Geist in ebenso vollem Masse gesegnet ist wie das

Amt der Männer. Keine Kirche hat Anlass gehabt, ihre Entscheidung zu
überprüfen.

Diejenigen Kirchen, die Frauen nicht ordinieren, meinen, dass die Macht
einer 1900jährigen Tradition, die gegen die Ordination der Frauen spricht,
nicht ausgeklammert werden darf. Sie glauben, dass eine solche Tradition
nicht als Mangel an Respekt für die Beteiligung der Frauen in der Kirche

abgetan werden kann. Sie glauben auch, dass es theologische Gesichtspunkte
gibt im Blick auf die Natur des Menschseins und der Christologie, die ihren

Überzeugungen und ihrem Verständnis fiir die Rolle der Frauen in der Kirche

am Herzen liegen".21

Die Diskussion dieser praktischen und theologischen Fragen sollte in der
ökumenischen Gemeinschaft aller Kirchen geführt und - wer weiss -
vielleicht auch über den christlichen Rahmen hinaus mit unseren „älteren
Brüdern und Schwestern" im Judentum ergänzend beraten werden.

Diskussion, Freiburg i. Ue. 1999 Freiburger Veröffentlichungen zum Religionsrecht

3).
21 Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklärungen der Kommission für Glauben

und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen, „Lima-Dokument"
1982, in: H. Meyer et al. (ed.), Dokumente wachsender Übereinstimmung 1931 —

1982, Paderborn 1983, S. 545-585, hier S. 573.

19



Die jüdisch-christliche Polemik
in frühislamischer Zeit

von Simone Rosenkranz-Verhelst*

Die jüdisch-christliche Polemik, die in den ersten drei Jahrhunderten
islamischer Zeitrechnung im Orient entstand, stellt einen „Sonderfall" in der
Geschichte des jüdisch-christlichen Verhältnisses dar: Anders als im Okzident,

wo die Juden als einzige Minderheit unter christlicher Herrschaft standen,

hatten Juden und Christen im Orient beide den gleichen Status als

„geschützte Minderheiten" (ahl al-dhimmd) unter der Herrschaft der Muslime

inne. Die Polemik, die in dieser Situation von Juden und Christen

ausgetragen wurde, unterscheidet sich denn auch von der jüdisch-christlichen

Polemik in Europa: Während sich die christliche Polemik in Europa
ausfuhrlich mit dem Judentum beschäftigte, hat die Auseinandersetzung mit
dem Judentum in der christlich-arabischen Literatur im Vergleich zur
innerchristlichen und antiislamischen Polemik einen geringen Stellenwert

inne: Im besprochenen Zeitraum entstanden zwar einige antijüdische Traktate;
doch im Vergleich zu den zahlreichen Abhandlungen, die von den orientalischen

Christen gegen den Islam und gegen andere Kirchen geschrieben
wurden, erweist sich ihre Zahl als gering.1 Antijüdische Motive finden sich

nicht nur in eigens zur Widerlegung des Judentums verfassten Traktaten,
sondern auch in anderen christlich-arabischen Texten, die nicht speziell

gegen die Juden gerichtet sind, also nicht eigentlich zur Adversus Judaeos-

Literatur gehören. Dabei handelt es sich aber oft um stereotype Erwähnungen

von antijüdischen Topoi, die bereits aus der patristischen Literatur
bekannt sind. Die gelegentliche Anführung solcher Gemeinplätze zeigt, dass

die Auseinandersetzung mit dem Judentum für die orientalischen Christen

* Dr. phil. des. Simone Rosenkranz-Verhelst, Wesemlinrain 10, CH-6006 Luzern
1 Zu einer - allerdings für die unter islamischer Herrschaft ausgetragene Polemik

unvollständigen - Ubersicht über die jüdisch-christliche Polemik vgl. H. Schrek-
kenberg, Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ihr literarisches und historisches

Umfeld (1. - 11. Jh.), Frankfurt 41999.

20



nur noch nebensächlich war: An erster Stelle stand die Polemik gegen den

Islam.

Trotz dieses offensichtlichen Desinteresses der Christen am Judentum
blühte in den ersten dreieinhalb Jahrhunderten islamischer Zeitrechnung die

jüdische Polemik gegen das Christentum auf: Es entstanden mehrere
antichristliche Traktate, die ersten antichristlichen Abhandlungen aus jüdischer
Feder überhaupt, die erhalten sind. Dazu gehört beispielsweise die
wahrscheinlich im 8. Jahrhundert entstandene anonyme, scharf antichristliche
Schrift Qissa mudiâdalat al-usquf („Erzählung über die Disputation des

Bischofs"), die im 11. Jahrhundert in Südfrankreich ins Hebräische übertragen
wurde. Die Qissa ist in zahlreichen Handschriften aus dem 8. bis 18.

Jahrhundert belegt, was ihre Verbreitung und Beliebtheit bezeugt.2 Auch die

Sammlung von 127 jüdischen Einwänden gegen das Christentum durch den

Nestorianer Ibrâhîm b. cAun, der im 9. Jahrhundert in Baghdad gewirkt hat,

zeigen die Existenz einer starken jüdisch-antichristlichen Polemik.3 Aus dem

gleichen Zeitraum haben wir hingegen nur von einem einzigen antiislamischen

Traktat Kenntnis, der zudem verloren ist.4 In anderen Schriften, die

nicht der Adversus Christianos-W teratu r angehören, wird der Polemik gegen
das Christentum in den meisten Fällen mehr Raum gewidmet als der Polemik

gegen den Islam.

Auch die Untersuchung einer speziellen literarischen Gattung, nämlich
der apokalyptisch orientierten Literatur, zeigt, dass die massive jüdische
Polemik gegen das Christentum trotz einer zunehmenden Auseinandersetzung
mit dem Islam bestehen blieb, obwohl sich die christlich-apokalyptische
Literatur fast ausschliesslich auf den Islam konzentrierte. Während beispielsweise

der unmittelbar nach der islamischen Eroberung entstandene erste Teil
der „Geheimnisse des R. Shim'ôn b. Yôhai" in den Muslimen als den

Siegern über das byzantinische Reich („Edom") Bereiter der messianischen Zeit
sieht, sieht die etwa gleichzeitig entstandene christliche Apokalypse des

„Pseudo-Methodius" im Islam den Vorläufer des Antichristen, ohne dass die

2 Zu einer Edition und englischen Übersetzung der Qissa vgl. D.J. Lasker/S.
Stroumsa (ed.), The Polemic of Nestor the Priest. Qissa Mudiâdalat al-Usquf and
Sefer Nestor Ha-Komer, 2 Bände, Jerusalem 1996.

3 Von den 127 Einwänden liegen nur 36 in einer unveröffentlichten M.A.-These
vor, vgl. Z. von Abel, lKâla al-yahûdî - 36 Thesen gegen das Christentum aus Ms.
Par. ar. 166, M.A. Thesis, The Hebrew University, Jerusalem 1988-1989.

4 Es handelt sich dabei um einen Traktat des Karäers Ya'qûb al-Qirqisânî (10. Jahr¬
hundert). Al-Qirqisânî erwähnt seine antiislamische Schrift in seinem Hauptwerk
Kitâb al-anwâr wa-l-marâqib III, 15 (ed. L. Nemoy, New York 1939-1943, S.

292).

21



Juden in der Apokalypse eine Rolle spielten.5 In späteren jüdisch-apokalyptischen

Schriften, etwa im Kommentar zum Buch Daniel des Karäers Daniel

al-Qûmisî (fl. ca. 870 — 910), wird der Islam zwar zunehmend kritisiert; die

antichristliche Polemik überwiegt jedoch auch hier die antiislamische.6

Eine Untersuchung der Art und Weise der jüdisch-antichristlichen
Polemik zeigt ferner, dass die jüdische Seite nicht nur auf christliche Angriffe
reagierte, sondern im Gegenteil selber die Initiative ergriff, um die christlichen

Dogmen der Trinität und der Inkarnation, die Abrogation der Tora
sowie den christlichen Kult zu kritisieren. Diese Feststellungen machen deutlich,

dass die jüdisch-antichristliche Polemik nicht unbedingt eine Folge von
physischer Unterdrückung oder aggressiver Polemik christlicherseits ist. Das

Christentum stellt vielmehr für das Judentum - auch ohne konkrete

Bedrohung — eine religiös-ideologische Herausforderung dar, die der

Auseinandersetzung und der Widerlegung bedarf.

Die jüdisch-christliche Polemik in der arabisch-islamischen Welt wurde
auf verschiedenen Ebenen geführt. In philosophisch gebildeten Kreisen fand
eine Art wissenschaftlicher Austausch in einem teilweise sogar freundschaftlichen

Rahmen statt. Als Forum solcher Begegnungen ist an die Disputation
in Gegenwart eines Herrschers zu denken (madjlis). Im Rahmen solcher

Begegnungen hatten sich die Disputanten an gewisse Regeln zu halten.

Demgegenüber verwendet die eher populäre Polemik häufig die Mittel des

Spottes und der Zote. Diese Art der Polemik weist Züge der „oral literature"
auf und diente wohl teilweise der Unterhaltung.

Die zwischen Juden und Christen im frühislamischen Orient ausgetragene

Polemik ist nicht nur wichtig für die Geschichte der jüdisch-christlichen

Beziehungen; sie trägt auch zur Erforschung der Gesellschaft im
frühislamischen Orient bei. So zeichnen sich die jüdischen Texte in der Regel
durch ziemlich gute Kenntnisse des Christentums aus. Diese Kenntnisse
erstrecken sich nicht nur auf ein Christentum, wie es sich in der Polemik

gegen das Judentum zeigt; vielmehr wird das Christentum in der jüdisch-
antichristlichen Literatur in seinem gesamten Erscheinungsbild erfasst. Die
Juden gehen einerseits auf Themen ein, die in der jüdisch-christlichen Aus-

5 Die „Geheimnisse des R. Shinrôn b. Yôhai" wurden - allerdings fehlerhaft - ediert

von J. Even-ShmtPel, Midreshê ge'ûllah, Jerusalem 31968. Die Apokalypse des
Pseudo-Methodius wurde ediert und übersetzt von G. Reinink, Die syrische
Apokalypse des Pseudo-Methodius, Louvain 1993 Corpus Scriptorum Christiano-
rum Orientalium), S. 540f.

6 Von Daniel al-Qûmisîs Danielkommentar ist nur ein Fragment erhalten, vgl. H.
Ben-Shammai (ed.), A Fragment of al-Qûmisî's Commentary on Daniel as a Source
for the History of Eretz-Israel, in: Shalem 3 (1981), S. 301-307 [hebr.].

22



einandersetzung schon in früherer Zeit eine Rolle gespielt und die sie durch
den polemischen Austausch kennengelernt hatten. Dazu gehört beispielsweise

die Auslegung von bestimmten Bibelversen wie Gen 1,26 oder Dan
9,26. Darüber hinaus verfügen die jüdischen Polemiker aber andrerseits über

ziemlich umfassende Kenntnisse des orientalischen Christentums mit seinen

Sekten, mit seiner Vorliebe für die Apokryphen und mit seinem Kult. Die
Kenntnisse über das Christentum in der jüdisch-antichristlichen Literatur
gehen also nicht nur auf den polemischen Austausch, sondern auch auf
alltägliche Kontakte zurück. Die jüdisch-christliche Polemik ist demnach

eine weitere Bestätigung dafür, dass die verschiedenen Religionsgemeinschaften

im islamischen Orient nicht abgesondert voneinander lebten.

Die jüdisch-antichristliche Polemik, die in den ersten dreieinhalb
Jahrhunderten islamischer Zeitrechnung entstand, zeugt von einem starken
Austausch der jüdischen Polemiker mit ihrer nichtjüdischen Umwelt. Ihre

Terminologie und Motive gehen oft auf muslimische antichristliche Quellen
zurück. Die jüdisch-antichristliche Polemik fand also in einem stark muslimisch

geprägten Umfeld statt. Die von den Juden im islamischen Orient

gegen das Christentum verfasste Literatur ist von der islamisch-arabischen

Zivilisation stark inspiriert und beeinflusst. Das Aufblühen der jüdischen
Polemik gegen das Christentum nach dem Aufkommen des Islam ist also

teilweise durch den massiven antichrisdichen Kontext in der islamischen

Welt zu erklären.
Diese Verbindung zwischen dem Judentum und dem Islam zeigt sich

nicht nur an der Übernahme von polemischen Motiven, sondern auch an
einem weiteren Punkt: In verschiedenen jüdischen, christlichen und islamischen

Texten aus dem 9. und 10. Jahrhundert werden die Gemeinsamkeiten
zwischen Judentum und Islam im Gegensatz zum Christentum hervorgehoben.

Einige Christen, in erster Linie Nestorianer, weisen zwar auch auf das

zwischen dem Islam und dem Christentum Gemeinsame hin, während sich
andere auf die hebräische Bibel als gemeinsame Grundlage von Judentum
und Christentum berufen.7 Jüdische Schriften, die eine Gemeinsamkeit zwi-

7 Zu einem jüdischen Text, der eine Gemeinsamkeit zwischen Islam und Judentum
herstellt, vgl. beispielsweise Qissa § 130f.: D.J. Lasker/S. Stroumsa (ed.), The
Polemic ofNestor the Priest I, S. 71 [arab.] ; II, S. 78 [engl.]. Zu christlichen Texten,
welche die Juden den Muslimen annähern vgl. S.H. GRiFFiTH, Jews and Muslims
in Christian Syriac and Arabic Texts of the Ninth Century, in: Jewish History 3

(1988), S. 65-94; zu einem muslimischen Text vgl. den Dichter des 9. Jahrhunderts

al-Djähiz, Radd'alâ-1-nasârâ [„Widerlegung der Christen"], in: J. Finkel (ed.),
Three Essays ofAbû cUthmân 'Amr ihn Bahr al-Jâhiz, Cairo 1926, S. 21F. [arab.]
und I. S. Allouche, Un traité de polémique christiano-musulmane au IXe siècle,
in: Hésperis 26 (1939), S. 123-155, hier S. 139.

23



sehen dem Judentum und dem Christentum herstellen, gibt es meines Wissens

nicht. Die Gemeinsamkeiten, die zwischen dem Judentum und dem

Islam bestehen, scheinen also die Übernahme polemischer Motive sowie die

Konzentration auf die antichristliche Polemik begünstigt und erleichtert zu
haben.

Die antichristliche Literatur aus jüdischer Feder weist aber nicht nur
islamische, sondern auch christliche Einflüsse auf: Hierbei sind nicht nur die

guten Kenntnisse des Christentums in den jüdischen Texten zu erwähnen,
sondern auch Argumente, die auf christliche Informanten oder auf die
innerchristliche Polemik zurückgehen. Dies weist darauf hin, dass Konvertiten
in der Abfassung polemischer Schriften eine Rolle gespielt haben. Diese

christlichen Einflüsse in jüdischen Texten gehen aber wahrscheinlich nicht

insgesamt auf Konvertiten zurück: Die islamisch-arabische Zivilisation
ermöglichte Begegnungen - und damit auch Mittel und Wege zur
Informationsbeschaffung — zwischen Angehörigen verschiedener Religionsgemeinschaften

im täglichen Leben und bei besonderen Gelegenheiten wie der

Disputation.

Die jüdisch-antichristlichen Texte zeugen nicht nur von Kenntnissen der

drei grossen orientalischen Kirchen, sondern sie reflektieren bisweilen christliche

Ansichten, die schon aus der Antike bekannte häretische Auffassungen
aufnehmen. Auch judenchristliche und gnostisch gefärbte judenchristliche
Ideen scheinen in diesen polemischen Schriften auf. Zudem wird gegen
synkretistisch-jüdische Gruppen polemisiert. Ein solches heterogenes religiöses

Umfeld wird besonders deutlich aus einem anonymen Fragment aus der

Geniza, wo sich teilweise unorthodoxe christliche Auffassungen widerspiegeln.

Besonders stark wird darin ausserdem eine jüdisch-synkretistische

Gruppe kritisiert. In die Polemik gegen diese Gruppe sind immer wieder

längere Abschnitte gegen das Christentum und den Islam eingefügt.8 Die

Reflektierung verschiedener Sekten und synkretistischer Gruppen in der

polemischen Literatur weist darauf hin, dass die Polemik in den ersten drei

Jahrhunderten islamischer Zeitrechnung — wenigstens teilweise — in einem

Milieu am Rande der Religionsgemeinschaften geführt wurde. Die Existenz

eines solchen „Grenzmilieus" führte nicht nur zur Auseinandersetzung mit
diesen sektiererischen Gruppen, sie hatte - wie unter anderem das erwähnte

anonyme Fragment zeigt — auch eine verstärkte Polemik gegen die „offiziellen"

Religionsgemeinschaften zur Folge.

8 Der hebräische Text des wahrscheinlich im 10. Jahrhundert im Irak entstandenen

Fragmentes wurde von J. Mann ediert, vgl. J. Mann, An Early Theologico-Polem-
ical Work, in: Hebrew Union College Annual 12 (1937), S. 411-459.

24



Ab dem 10. Jahrhundert zeichnete sich in der jüdisch-christlichen
Polemik unter islamischer Herrschaft eine Wende ab. Ab diesem Zeitpunkt
wurden die nichtmuslimischen Minderheiten in demographischer Hinsicht
zusehends schwächer. Dies hatte zur Folge, dass auch die jüdische Polemik
sich stärker gegen den Islam und weniger gegen das Christentum wandte. So

widmete der jüdische Philosoph Ibn Kammüna, der in Baghdad kurz nach

dem Mongoleneinfall 1258 schrieb, den grössten Teil seiner polemischen
Schrift einer Widerlegung des Islam, während er das Christentum in einem

vergleichsweise kurzen Abschnitt behandelte.9

9 Der arabische Text der Abhandlung zusammen mit einer englischen Übersetzung
wurde von M. Perlmann herausgegeben: M. Perlmann, Ibn Kammuna's Examination

of the Three Faiths, Berkeley, Los Angeles, London 1971 und M.
Perlmann (ed.), Sa'ad Mansur Ibn Kammuna's Examination of the Inquiries into the
Three Faiths {Tanqîh al-abhâth liH-milal al-thalâth), Berkeley, Los Angeles 1967.

25



Auswahlbibliographie von Werken
mit jüdisch-judaistischer Thematik,

die seit Sommer 1999 bis Redaktionsschluss 2000
in Schweizer Verlagen erschienen sind bzw. durch

Inhalt oder Verfasser/in die Schweiz betreffen

zusammengestellt von Dr. Yvonne Domhardt, Zürich, Juli 2000

1. Sachbücher zu jüdischen Themen

Albers-Schönberg, Heinz. - Hat die Schweiz den Krieg verlängert?: Handels-, Gold- und

Verkehrspolitik gegenüber Deutschland im Zweiten Weltkrieg. - Zürich: Verlag
NZZ, 1999.

Altermatt, Urs. - Katholizismus und Antisemitismus: Mentalität, Kontinuitäten, Ambi¬
valenzen: zur Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945. - Frauenfeld: Huber, 1999.

Antijudaismus - christliche Erblast/Walter Dietrich et al. (Hrsg.); mit Beiträgen von
Michel Bollag, Emanuel Hurwitz et al. - Stuttgart: Kohlhammer, 1999.

Apeloig, Philippe. - La spirale, la main et la ménorah: Musée d'art et d'histoire du

judaïsme à Paris: identité visuelle. - Mendrisio: Capelli, 1999. - [Text auch in

Englisch],

Apokalypse oder Goldenes Zeitalter?: Zeitenwenden aus historischer Sicht/hrsg. von
Walter Koller. - Zürich: Verlag NZZ, 1999.

Das Archiv fur Zeitgeschichte und seine Bestände/Klaus Urner et al.; Hrsg.: Institut fur
Geschichte der ETH Zürich. - Zürich: Verlag NZZ, 1999.

Bachmann, Michael. - Antijudaismus im Galaterbrief?: exegetische Studien zu einem

polemischen Schreiben und zur Theologie des Apostel Paulus. - Freiburg/CH:
Universitätsverlag; Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1999.

Bericht über namenlose Konten von Opfern des Nationalsozialismus bei Schweizer Ban¬

ken. - Bern: Stämpfli, 1999. - [In mehreren Sprachen erhältlich].

Böcker, Manfred. - Antisemitismus ohne Juden: die Zweite Republik, die antirepubli¬
kanische Rechte und die Juden: Spanien 1931 bis 1936. - Bern: P. Lang, 2000.

Bonder, Nilton. - Die Kabbala des Geldes: Einsichten aus jüdischer Spiritualität. - Bern:
Fischer Media, 1999.

Borchers, Susanne. - Jüdisches Frauenleben im Mittelalter: die Texte des Sefer Chasidim.

- Bern: P. Lang, 1999. - (Judentum und Umwelt; Bd. 68).

26



Bornstein, Heini. - Insel Schweiz: Hilfs- und Rettungsaktionen sozialistisch-zionistischer

Jugendorganisationen 1939-1945. - Zürich: Chronos, 2000.

Bourgeois, Daniel. - Das Geschäft mit Hitlerdeutschland: Schweizer Wirtschaft und
Drittes Reich / übersetzt aus dem Französischen. - Zürich: Rotpunktverlag, 2000.

Braillard, Philippe. - Die Schweiz im Fadenkreuz: jüdische Vermögen und „Nazi-Gold":
eine Autopsie/übersetzt aus dem Französischen. — Zürich: Orell Füssli, 1999.

Braun, Joachim. - Die Musikkultur Altisraels/Palästinas: Studien zu archäologischen,
schriftlichen und vergleichenden Quellen. - Freiburg/CH: Universitätsverlag;
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1999.

Briggs, Robert A. - Jewish temple imagery in the Book of Revelation. - Bern: P. Lang,
1999.

Cattani, Alfred. - Die schweizerische Flüchtlingspolitik 1933-1945. - Bern: Pro Liber-

tate, 1999.

Chiappini, Azzolino. - Amare la Torah più di Dio: Emmanuel Lévinas lettore del Tal¬

mud/prefazione di Jean Helpérin. - Firenze: Giuntina, 1999.

Das christlich-jüdische Gespräch: Standortbestimmungen/Hrsg.: Christina Kurth, Peter

Schmid. - Stuttgart: Kohlhammer, 2000.

Chroniques du désastre: témoignages sur la Shoah dans les ghettos polonais / textes pré¬

sentés et trad, du yiddish par Nathan Weinstock. - Genève: Ed. Metropolis, 1999.

La communauté juive dans le Jura: exposition au Musée de l'Hôtel-Dieu à Porrentruy du

9 avril au 20 août 2000. - Porrentruy: [Selbstverlag], 2000.

Dennerlein, Norbert. - Die Bedeutung Jerusalems in den Chronikbüchern. - Bern: P.

Lang, 1999.

Der eine Gott. - Zürich: Ref. Presse, 1999. - (Annex: die Beilage zur Reformierten Presse;

11).

Elam, Shraga. - Hitlers Fälscher: wie jüdische, amerikanische und Schweizer Agenten der

SS beim Falschgeldwaschen halfen. - Wien: Ueberreuter, 2000.

Erfahrung und Zäsur: Denkfiguren der deutsch-jüdischen Moderne/Ashraf Noor (Hrsg.).

- Freiburg /Breisgau: Rombach, 1999.

Erklärung der Schweizer Bischofskonferenz zum Verhalten der katholischen Kirche in der

Schweiz zum jüdischen Volk während des Zweiten Weltkriegs und heute. -
Freiburg/ CH: Schweizerische Bischofskonferenz, 2000.

Fischer, Stefan. - Die Aufforderung zur Lebensfreude im Buch Kohelet und seine Rezep¬

tion der ägyptischen Harfnerlieder. - Bern: P. Lang, 1999.

Fleischmann, Lea. - Rabbi Nachman und die Thora: das Judentum für Nichtjuden
verständlich gemacht. - Bern: Scherz, 2000.

Foppa, Daniel. - Berühmte und vergessene Tote auf Zürichs Friedhöfen. - Zürich: Lim-
mat Verlag, 2000.

Franz-Klauser, Olivia. - Die hebräischen Handschriften [der] Burgerbibliothek Bern:

Verzeichnis mit Einleitung. - Bern: Burgerbibliothek, 1999.

27



Fürbeth, Oliver. - Ton und Struktur: das Problem der Harmonik bei Gustav Mahler. -
Bern: P. Lang, 1999.

The future of Jerusalem/Abraham Ashkenasi (ed.). - Bern: P. Lang, 1999.

Gershom Scholem: Literatur und Rhetorik/hrsg. von Stéphane Mosès und Sigrid Weigel.

- Köln: Böhlau, 2000.

Gisler, Andreas. - „Die Juden sind unser Unglück": Briefe an Sigi Feigel 1997-1998. -
Zürich: Ed. Epoca, 1999.

Goldberg, Hirsch. - Le paradoxe juif: ce qu'il y a de bizarre, d'ironique, d'amusant,

d'imaginable et de provocateur dans l'image que l'on se fait des juifs. - Collonge-
Bellerive: Ed. MJR, 1999.

Goren, Orna. - Traditionelle Handwerksformen der Beduinen in Israel und im
Sinai/Hrsg.: Freunde des Schweizer Kinderdorfs Kirjath Jearim. - Jerusalem: Israel

Museum, 1999. - [Texte deutsch und französisch gegenüberliegend].

Gross, Raphael. - Carl Schmitt und die Juden: eine deutsche Rechtslehre. - Frank¬

furt/M.: Suhrkamp, 2000.

Hass, Verfolgung und Toleranz: Beiträge zum Schicksal der Juden von der Reformation
bis in die Gegenwart /Thomas Sirges, Kurt Erich Schöndorf (Hrsg.). - Bern: P. Lang,
2000.

Hauser, Claude. - Les réfugiés aux frontières jurassiennes (1940-1945): acceuil et refou¬

lement - internement. - Saint-Imier: von Känel, 1999.

Hausmann, Erich. - Ährenlese: ausgewählte Aufsätze und ein Vortrag. - Zürich: Jüdi¬
scher Schulverein, 1999.

Hepperle, Sabine. - Die SPD und Israel: von der Grossen Koalition 1966 bis zur Wende
1982. - Bern: P. Lang, 2000.

Hermann, Armin. - Einstein und Thomas Mann: die relative Freundschaft der beiden
Geistesheroen: Vortrag vom 4. Mai 1999. - Fürstenfeldbruck: Kester-Haeusler-Stif-

tung, 1999.

Horn, Rebecca. - Die Stämme der Bienen unterwandern die Maulwurfsarbeit der Zeit:
Konzert für Buchenwald. - Zürich: Scalo, 1999.

L'imaginaire du sabbat: édition critique des textes les plus anciens (1430 c. - 1440

c.)/réunis par Martine Ostorero. - Lausanne: Université de Lausanne, 1999.

Judaïsme et islam: dans le face à face avec le protestantisme / David Banon et al. - Genf:
Labor et Fides; Paris: Cerf, 1999.

Karasek, Barbara. - „Pikuach nefesh": Leben erhalten. - Zürich: [Selbstverlag], 1999.

Kaus, Rainer J. - Psychoanalyse und Sozialpsychologie: Sigmund Freud und Erich
Fromm. - Heidelberg: Winter, 1999.

Klarsfeld, Serge. - Receuil de documents des archives du Comité international de la Croix

Rouge sur le sort des Juifs de France internés et déportés 1939-1945. - Genf:
Comité International de la Croix Rouge, 1999. - 2 Bde.

28



Klingbeil, Martin. - Yahweh fighting from heaven: God as warrior and as God of heaven

in the Hebrew psalter and ancient near eastern iconography. - Freiburg/CH:
Universitätsverlag; Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1999.

Kluger, Yehezkel. - A psychological interpretation of Ruth in the light of mythology,
legend and Kabbalah. - Einsiedeln: Daimon-Verlag, 1999.

Kogmann-Appel, Katrin. - Die zweite Nürnberger und die Jehuda Haggada: jüdische
Illustratoren zwischen Tradition und Fortschritt. - Bern: P. Lang, 1999.

Kreis, Georg. - Die Rückkehr des J-Stempels: zur Geschichte einer schwierigen Vergan¬
genheitsbewältigung. - Zürich: Chronos, 2000.

Kreis, Georg. - Die Schweiz im Zweiten Weltkrieg: ihre Antworten auf die Herausfor¬

derungen der Zeit. - Zürich: Pro Helvetia, 1999.

Kupfer, Claude. - Zwischen Integration und Ausgrenzung: Geschichte und Gegenwart
der Jüdinnen und Juden in der Schweiz/mit Ralph Weingarten. - Zürich: sabe,

1999.

Levin, Itamar. - The last deposit: Swiss banks and holocaust victims' accounts / [übersetzt

aus dem Hebräischen]; foreword by Edgar Bronfman and Israel Singer. - London:
Praeger, 1999.

Lühe, Barbara von der. - Die Emigration deutschsprachiger Musikschaffender in das

britische Mandatsgebiet Palästina: ihr Beitrag zur Entwicklung des israelischen Rundfunks,

der Oper und der Musikpädagogik seit 1933. - Bern: P. Lang, 1999.

Marten-Finnis, Susanne. - Sprachinseln: jiddische Publizistik in London, Wilna und
Berlin 1880 —1930/mit Heather Valencia. - Köln: Böhlau, 1999.

Martini, Carlo M. - Auschwitz et le silence de la Croix. - Saint-Maurice: Ed. Saint-

Augustin, 1999.

Meissner, Renate. - Die südjemenitischen Juden: Versuch einer Rekonstruktion ihrer
traditionellen Kultur. - Bern: P. Lang, 1999.

Meshorer, Y. - TestiMoney/Hrsg.: Freunde des Schweizer Kinderdorfs Kirjath Jearim. -
Jerusalem: Israel Mueseum, 2000. - [Texte deutsch und französisch gegenüberliegend].

Metaphor, canon and community: Jewish, Christian and Islamic approaches / Ralph
Bischops and James Francis (eds.). - Bern: P. Lang, 1999.

Mohelbuch: Lazarus Lieber Dreyfus aus Endingen/Kanton Aargau und seine Familie/
Bearbeiter: Peter Stein; Hrsg.: Israelitische Kultusgemeinde Endingen. - Baden: Menés,

1999.

Newman, Ken. - Swiss wartime work camps: a collection of eyewitness testimonies,
1940-1945. - Zürich: Verlag NZZ, 1999.

Palestinian perspectives/Wolfgang Freund (ed.). - Bern: P. Lang, 1999.

Philo. - Prédications synagogales / Pseudo-Philon; traduction, notes et commentaire par
Folker Siegert et Jacques de Roulet. - Paris: Cerf, 1999.

Picard, Jacques. - La Suisse et les Juifs: 1933 -1945 / übersetzt aus dem Deutschen. -
Lausanne: Ed. d'En bas, 2000.

29



Pritzker-Ehrlich, Marthi. - Schweizer Scharfrichterkandidaten 1938/39. - Bern: P. Lang,
1999.

Qumran: die Schriftrollen vom Toten Meer: Ausstellung St. Gallen 7. Mai - 8. August
1999. - St. Gallen: Stiftsbibliothek, 1999.

Rabinovich, Abraham. - Israel: Land der Verheissung und des Ursprungs unserer Zeit¬

rechnung: [Bildband]. - Luzern: Reich, 2000.

Der rote Holocaust und die Deutschen: die Debatte um das „Schwarzbuch des Kom¬
munismus"/Horst Möller (Hrsg.). - Zürich: Piper, 1999.

Safran, Alexandre. - Jüdische Ethik und Modernität/übersetzt aus dem Französischen

von Ulrike Marvel-Simon. - Basel: Francke, 2000.

Schipper, Bernd Ulrich. - Israel und Ägypten in der Königszeit: die kulturellen Kontakte

von Salomo bis zum Fall Jerusalems. - Freiburg/CH: Universitätsverlag, 1999.

Schmid-Grether, Susanne. - Auge um Auge, Zahn um Zahn: Texte aus der Bergpredigt
auf dem jüdischen Hintergrund unter die Lupe genommen. - Wetzikon: Jüdisch-
Christliche Forschung und Versöhnung, 1999.

Schmidlin, Antonia. - Eine andere Schweiz: Helferinnen, Kriegskinder und humanitäre
Politik 1933-1945- - Zürich: Chronos, 2000.

Schwara, Desanka. - „Ojfn weg schtejt a bojm": jüdische Kindheit und Jugend in Gali-
zien, Kongresspolen, Litauen und Russland 1881-1939. - Köln: Böhlau, 1999.

Die Schweiz und die Flüchtlinge zur Zeit des Nationalsozialismus/Hrsg.: Unabhängige
Expertenkommission Schweiz - Zweiter Weltkrieg. - Bern: EDMZ, 1999. - [„Ber-
gier-Bericht"].

Sion, Avi. - Le raisonnement talmudique: compte-rendu d'une conférence donnée en

janvier 1999, dans le cadre du Centre d'études juives auprès de l'Université de

Genève. - Genf: [ohne Verlag], 1999.

Stutz, Hans. - Rassistische Vorfälle in der Schweiz: eine Chronologie und eine Einschät¬

zung. - Zürich: GMS/GRA, 1999. - [Erscheint jährlich],

Stadelmann, Jürg. - „Concentrationslager" Büren an der Aare 1940-1946: das grösste

Flüchtlingslager der Schweiz im Zweiten Weltkrieg/mit Seiina Krause. - Baden: hier

+ jetzt, 1999.

Tai-Sachs/Hrsg.: Dor Yeschorim. - Zürich: [Selbstverlag], [ohne Jahr].

Tausky, Robert. - Die Kabbalah: Spuren des Verstehenwollens. - Zürich: [Selbstverlag],
2000.

Teichman, Jakob. - Sein Licht in deiner Hand: zeitnahe Betrachtungen zu den fünf
Büchern Mosches nach der synagogalen Lesung geordnet. - [Neudruck]/hrsg. vom
Rabbinat der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich. - Zürich: ICZ, 2000.

Trefz, Bernhard. - Jugendbewegung und die Juden in Deutschland: eine historische

Untersuchung mit besonderer Berücksichtigung des Deutsch-Jüdischen Wanderbundes

„Kameraden". - Bern: P. Lang, 1999.

Ullmann, Bettina. - Fritz Mauthners Kunst- und Kulturvorstellungen: zwischen Tradi-
tionalität und Modernität. - Bern: P. Lang, 2000.

30



Wagner, Meir. - Die Gerechten der Schweiz: eine Dokumentation der Menschlich¬

keit/ aufgezeichnet von Mosche Meiseis. - Tel-Aviv: [ohne Verlag], 1999.

Wegmann, Johanna Elisabeth. - Vorlassverzeichnis Yehoshua Lakner, 1924 -. - Zürich:
Zentralbibliothek, Musikabteilung, 1999.

Weibel, Karl. - Endingen 788-1998: Geschichte einer Gemeinde. - Baden: Baden-

Verlag, 1999.

Weill, Pierre. - Der Milliarden-Deal: die Holocaust-Gelder: wie sich die Schweizer Ban¬

ken freikauften. - Zürich: Weltwoche ABC Verlag, 1999.

Wilkens, Hermann. - Kata Markon: judenchristliches Evangelium in hellenistischer Kul¬

tur. - Bern: P. Lang, 2000.

Die Zukunft der Vergangenheit: Beiträge zum Symposium des Schweizerischen Israeliti¬
schen Gemeindebundes vom 7. Oktober 1999 an der Universität Freiburg. - Zürich:
SIG, 1999. - [Text deutsch - französisch].

2. Literaturwissenschaft, (Auto)Biographien, Belletristik

Amichai, Jehuda. - Jerusalem-Gedichte / aus dem Hebräischen von Lydia und Paulus

Böhmer. - Zürich: Pendo, 2000.

Amann, Jürg. - Kafka: Wort-Bild-Essay. - Innsbruck: Haymon, 2000.

Angezogen und abgestossen: Juden in der ungarischen Literatur/hrsg. von Tamâs Licht¬

mann. - Bern: P. Lang, 1999.

Avni, Zeev. - False flag: the inside story of the spy who worked for Moscow and the
Israelis. - London: St. Ermin's, 1999.

Babel, Isaak. - Marija: Materialien zu Leben und Werk. - Zürich: Schauspielhaus, 1999.

Bollag, Amy. - Die Zeit angehalten. - Einsiedeln: [ohne Verlag], 1999.

Bondy, Luc. - Dites-moi que je suis pour vous / übersetzt aus dem Deutschen. - Paris:

Grasset, 1999.

Canetti, Elias. - Aufzeichnungen 1973-1984. - München: Hanser, 1999.

Dreyer, Philipp. - Zwischen Davidstern und Schweizerpass: 24 Porträts jüdischer Jugend¬
licher/mit einem Vorwort von Emanuel Hurwitz. - Zürich: Orell Füssli, 1999.

Dufour-Kowalski, Emmanuel. - Jeanne Hersch, présence dans le temps. - Lausanne:

L'Age d'Homme, 1999.

Gaulle Anthonioz, Geneviève de. - Durch die Nacht /aus dem Französischen. - Zürich:
Arche, 1999.

Gribbin, John. - Richard Feynman: die Biographie eines Genies/mit Mary Gribbin. -
Zürich: Piper, 2000.

Guggenheim, Kurt. - Die frühen Jahre; Salz des Meeres, Salz der Tränen/neu hrsg. von
Charles Linsmayer. - Frauenfeld: Huber, 1999.

Guggenheim, Kurt. - Minute des Lebens; Der Heilige Komödiant: Werke IV/ neu hrsg.

von Charles Linsmayer. - Frauenfeld: Huber, 1999.

31



Hareven, Shulamith. - Soif: la trilogie du désert / übersetzt aus dem Hebräischen. - Genf:
Ed. Metropolis, 1999.

Hedaya, Yael. - Liebe pur: Erzählung /übersetzt aus dem Hebräischen von Ruth Melcer. -
Zürich: Diogenes, 2000.

Hildesheimer, Wolfgang. - Briefe. - Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1999.

Jelinek, Elfriede: Schreiben - fremd bleiben. - Zürich: Tages-Anzeiger AG, 1999. - (du;
1999, Nr. 700).

Jüdisches Städtebild Budapest/hrsg. von Peter Haber. - Frankfurt/M.: Jüdischer Verlag,
1999.

Kahn, Lena. - Die Frau auf richtiger Fährte: erzieherische Winke und praktische Rat-

schläge/hrsg. von Käthi Frenkel-Bloch. - Nachdruck von ca. 1899. - Baden: Menes,
1999.

Katz, Arthur. - L'Holocauste où était Dieu?. - Chailly s/Montreux: Ed. RDF, 1999.

Katzir, Judith. - Fellinis Schuhe / übersetzt aus dem Hebräischen von Barbara Linner. -
Zürich: Ammann, 2000.

Laak, Gert van. - Die Nazis nannten sie Sara: wie ich das Leben meiner Mutter rettete. -
Zürich: Pendo, 2000.

Landmann, Salcia. - Koschere Köstlichkeiten: Rezepte und Geschichten. - München:
Hahn, 2000.

Lappin, Elena. - Der Mann mit zwei Köpfen: [über Binjamin Wilkomirski], - Zürich:
Chronos, 2000.

Lee, Carol Ann. - Anne Frank: die Biographie. - Zürich: Piper, 2000.

Littmann, Wolf. - Mord am Mittag oder der Fall Samek Witos. - Gerlingen: Bleicher,
2000.

Mann, Golo. - Enthusiasten der Literatur: ein Briefwechsel: Aufsätze und Portraits /mit
Marcel Reich-Ranicki. - Frankfurt/M.: S. Fischer, 2000.

Mann, Golo. - Erinnerungen und Gedanken: Lehrjahre in Frankreich. - Frankfurt/M.:
S. Fischer, 1999.

Mandelstam, Ossip. - Du bist mein Moskau und mein Rom und mein kleiner David:

gesammelte Brief 1907-1938/übersetzt aus dem Russischen. - Zürich: Ammann,
1999.

Mannheimer, Max. - Spätes Tagebuch: Theresienstadt, Auschwitz, Warschau, Dachau. -
Zürich: Piper, 2000.

Marsh, Robert C. - James Levine: sein Leben, seine Musik/aus dem Amerikanischen -
Zürich: Piper, 1999.

Mirvis, Tova. - Die Schabbatbraut: Roman. - Zürich: Piper, 1999.

Nebenzal, Harold. - Der Löwenkult: Roman. - Zürich: Haffmans, 1999.

Oberski, Jona. - Kinderjahre/übersetzt aus dem Holländischen. - Zürich: Pendo, 1999. -
[Jugendbuch; Nachdruck von 1980].

32



Pappenheim, B. - Mihu?: aus der beliebten DJZ-Serie. - Zürich: Verlag Die Jüdische

Zeitung, 1999.

Pisani, Liaty. - Der Spion und der Bankier: Roman / übersetzt aus dem Italienischen. -
Zürich: Diogenes, 1999.

Poier-Bernhard, Astrid. - Romain Gary im Spiegel der Literaturkritik. - Bern: P. Lang,
1999.

Rethinking Peter Weiss/ed. by Jost Hermand and Marc Silberman. - Bern: P. Lang,
2000.

Rotach, Ingeborg. - Fünf Schritte südlich vom Birnbaum. - Zürich: Palazzo, 1999. -
[Jugendbuch].

Schimmel, Betty. - Werden wir uns wiedersehen: eine Liebe in den Zeiten des Krieges/
mit Joyce Gabriel. - Zürich: Diana, 2000.

Schlink, Bernhard. - Liebesfluchten. - Zürich: Diogenes, 2000.

Schumacher, Manfred. - Barabas' Enkel: Juden-Bilder in der englischen Literatur bis zur
Moderne. - Bern: P. Lang, 2000.

Seiler, Thomas R. - Leonard Bernstein: die letzten zehn Jahre: ein fotographisches Por¬

trait. -Thalwil/ZH: Ed. Stemmle, 1999.

Shalev, Michal. - Rachels Gelübde: Roman/aus dem Hebräischen übersetzt. - Zürich:
Diana, 1999.

Spring, Roy. - Einer gegen alle: das andere Gesicht des Roger Schawinski. - Zürich:
Weltwoche Verlag, 1999.

Stein, Jehuda. - Die Steins: jüdische Familiengeschichte aus Krakau 1830-1999. - Kon¬

stanz: Hartung-Gorre, 1999.

Tuckermann, Anja. - Die Haut retten. - Zürich: Pendo, 2000.

Ueckert, Charlotte. - Margarete Susman und Else Lasker-Schüler. - Hamburg: Europäi¬
sche Verlagsanstalt, 2000.

Vishniac, Roman. - Kinder einer verschwundenen Welt: Bilder aus dem Schtetl. - Berlin:

Henschel, 2000.

Welsh, Renate. - Besuch aus der Vergangenheit. - Zürich: Nagel und Kimche, 1999. -
[Jugendbuch].

„Eine Welt, die ihre Wirklichkeit verloren hatte jüdische Überlebende des Holocaust

in der Schweiz/hrsg. von Raphael Gross, Eva Lezzi, Marc Richter. - Zürich: Limmat

Verlag, 1999.

Wiesel, Elie. - Chassidismus - ein Fest für das Leben. - Basel: Herder, 2000. - [Neu¬

auflage].

Winter, Leon de. - Sokolovs Universum: Roman / übersetzt aus dem Holländischen. -
Zürich: Diogenes, 1999.

Yehoschua, Abraham B. - Die Reise ins Jahr Tausend: Roman / übersetzt aus dem He¬

bräischen. - Zürich: Piper, 1999.

33



3. Nachträge aus vergangenen Jahren

Biro, Adam. - Deux Juifs voyagent dans un train: une autobiographie. - Paris: Ed.

Maisonneuve, 1998.

Buber, Martin. - Bücher und Menschen. - Zollikon: Kranich-Verlag, 1998. - (Kranich-
Druck; 80).

Du, unser Vater: Gebete aus dem Judentum/ausgewählt und eingeleitet von Leo Prijs. -
Basel: Herder, 1988.

Levin, Daniel. - Konflikte zwischen einer weltlichen und einer religiösen Rechtsordnung:
eine kritische Würdigung des israelischen Familienrechts. - Zürich: Schulthess, 1991.

Mühll, Jan Vonder. - Die Aktitvitäten der schweizerischen Maschinenindustrie und ihrer
Verbände ASM und VSM während des Zweiten Weltkrieges (1933 [siel] - 1945). -
Zürich: ASM/VSM, 1997.

Nickel, Dietmar K. - Es begann in Rehovot: die Anfänge der wissenschaftlichen Zusam¬
menarbeit zwischen Israel und der Bundesrepublik Deutschland. - Zürich: Weiz-

mann Institut, 1989.

Picard, Jacques. - Switzerland and the assets of the missing victims of the Nazis. -
[Nachdruck]. - [ohne Ort], 1996.

Raubgold, Réduit, Flüchtlinge: zur Geschichte der Schweiz im Zweiten Weltkrieg/Phil¬
ipp Sarasin, Regina Wacker (Hrsg.). - Zürich: Chronos, 1998.

Schweizer Juden: Broschüre zur Wanderausstellung/Text: Ralph Weingarten. - Zürich:
Weingarten, 1998.

Stein, Jehuda. - Juden in Krakau: ein historischer Uberblick, 1173-1939. - Konstanz:

Hartung-Gorrre, 1997.

Weill, Anne. - Communauté israélite de Lausanne 1848 -1948: la chronique de cent ans
de vie communautaire. - Le-Mont-sur-Lausanne: A. Weill, 1998. - [Festschrift],

Wolff, Max. - Sonst ist alles Beten um den Frieden nur Geschwätz: Eröffnungsreden,
Kirchensynode 1939-1945. - Zürich: Kirchlicher Informationsdienst, 1997.

34



Vorlesungen und Kurse zu jüdischen Themen
während des akademischen Jahres 2000 — 2001

Cours portant sur des thèmes juifs
durant l'année académique 2000—2001

1. Basel

Universität Basel, Historisches Seminar

Hirschgässlein 21

CH-4051 Basel

Tel.: 061/72108 35 und 061/261 19 54
e-mail: histsek@unibas.ch

Wintersemester 2000—2001

J. Picard:

Wege zur jüdischen Moderne 1890 — 1950: Struktureller Wandel,
politisches Bewusstsein und institutionelle Formierung

M. Rüthers / C. Scheide:

Kolloquium zur osteuropäischen Geschichte, Arbeitsgemeinschaft zur
Geschichte und Kultur der Juden

Universität Basel, Theologisches Seminar

Nadelberg 10

CH-4051 Basel

Tel.: 061/2672990

Wintersemester 2000-2001
A. Starck:

Jiddisch I und II

Pour les autres cours, se renseigner directement auprès du secrétariat.

35



2. Bern

Universität Bern, Evangelisch-theologische Fakultät

Länggassstrasse 51

CH-3000 Bern 9

Tel.: 031/631 8224; Fax: 031/361 8224

Wintersemester 2000-2001
R. Bloch:

Christlich-jüdisches Verstehen. Politische Betrachtungen eines Schweizer

Juden

M. Bollag:
Einführung in rabbinische Schriftauslegung

3. Fribourg

Université de Fribourg, Faculté des Lettres

Bâtiment Miséricorde
CH-1700 Fribourg

Se renseigner directement auprès du secrétariat.

4. Genève

Université de Genève, Faculté des Lettres

3, rue de Candolle
CH-1211 Genève 4

Tél.: 022/7057050

Semestre d'hiver 2000-2001
E. Starobinski:

Exils et diasporas dans la pensée juive

A. Govannini:
Historie du peuple juif

36



Semestre d'été

E. Starobinski:
Femmes philosophes issues da la judéité

Université de Genève, Faculté autonome de théologie protestante
3. pl. de l'Université
CH-1211 Genève 4

Tél.: 022/7057422; Fax; 022/7057430

Semestre d'hiver 2000-2001
M. Grandjean et collaborateurs:

Introduction au judaïsme, à l'orthodoxie et à l'islam

Cours public:
Juifs, Chrétiens, Musulmans: regards croisés. - Les conférenciers sont
issus des trois traditions religieuses.

A. de Pury:
Historie d'israël et de sa littérature

5. Lausanne

Université de Lausanne, Faculté de théologie
BFSH 2, CH-1015 Lausanne-Dorigny

Tél.: 021/6922700
e-mail: SecretariatTheologie@dtheol.unil.ch

Semestre d'hiver 2000-2001
D. Banon:

La sécularisation du judïsme

J.-C. Attias :

Les Juifs et la Bible

H. Krief:
Spiritualités juives modernes

37



Semestre d'été

D. Banon:
Les lois de la repentance

E. Starobinski:
Judaïsme et antisémitisme. Débats d'historiens et de philosophes

P. Gisel:
Colloque public sur le judaïsme

6. Luzern

Hochschule Luzern

Pfistergasse 20
CH-6003 Luzern

und Institut für jüdisch-christliche Forschung
Kasernenplatz 3

CH-6003 Luzern
Tel.: 041/228 5535; Fax: 041/2404216

Wintersemester 2000-2001

Se renseigner directement auprès du secrétariat.

7. St. Gallen

Universität St. Gallen
Dufourstrasse 50

CH-9000 St. Gallen
Tel.: 071/72421 11

Se renseigner directement auprès du secrétariat.

38



8. Zürich

Universität Zürich, Theologisches Seminar

Kirchgasse 9

CH-8001 Zürich
Tel.: 01/6344711; Fax: 01/6344911

G

G

Wintersemester

Oberhänsli-Widmer:

Einführung in die rabbinsche Exegese

Oberhänsli-Widmer:
Hebräisch


	Bulletin der Schweizerischen Gesellschaft für Judaistische Forschung = Bulletin de la Société Suisse d'Etudes Juives

