Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 56 (2000)

Artikel: Vier Typen religioser Autoritat im antiken Judentum
Autor: Schultz, Joseph P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961525

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vier Typen religioser Autoritit im
antiken Judentum

von Joseph P. Schultz™

Max Weber hat in seiner Analyse der Rationalisierung des religiosen Lebens
eine Typenlehre religioser Autoritit entwickelt, die mehrere Idealtypen un-
terscheidet. Da menschliche Gesellschaften zu allen Zeiten aber amorph und
dem Wandel unterworfen waren, handelt es sich bei diesen Idealtypen um
eine heuristische Konstruktion, die niemals glatt aufgeht und — wie das
Beispiel des antiken Judentums zeigt — vielfiltige Uberschneidungen ein-
schliesst. Weber unterschied Priester von Zauberern, wobei die ersteren
Funktionire eines regelmissig organisierten kultisch-religivsen Betriebs und
die letzteren ,freiberuflich® titig seien und ,,von Fall zu Fall* zur bannenden
Abwehr des Bosen oder magischen Beschworung des Guten in Anspruch
genommen wiirden. Er unterschied ferner Priester von Propheten, die auf-
grund ihres persénlichen Charismas und kraft ihrer Mission eine religidse
Lehre oder einen gottlichen Befehl verkiindeten. Wihrend die priesterliche
Autoritit auf Tradition beruhe, stiitze sich der Prophet auf persénliche Be-
rufung, die ihn mit einer neuen géttlichen Offenbarung ausstatte. Die Pro-
phetie stelle daher die priesterlichen Traditionen ebenso in Frage wie die im
religiosen Ritual enthaltenen magischen Elemente.

Der Prozess der Rationalisierung der Religion habe schliesslich zur Ent-
stehung kanonischer Schriften gefiihrt, die sowohl priesterliche Traditionen
und prophetische Offenbarungen wie Anleitungen zu deren Verstindnis ent-
hielten. Sukzessive hitten sich diese Texte und ihre miindlichen Interpreta-
tionen dann in Instruktionsmaterialien fiir Priester und Laien verwandelt. In
Israel, China und Indien habe die Deutung der Heiligen Schriften und die

Akkumulation sapientialen Wissens dann zum Entstehen eines neuen Typus

Prof. Joseph P. Schultz, UMKC — Department of History, 203 Cockefair Hall, 5100
Rockhill Road, Kansas City, Missouri 64110 — 2499. Ubersetzung aus dem Eng-
lischen von Matthias Morgenstern.

269



religioser Autoritit, des Weisen, gefithrt. Weber hat ferner angemerkt, dass
die kinigliche oder zivile Herrschaft in vielen Gesellschaften, die keine Tren-
nung von Staat und Religion kannten, in die religitsen Angelegenheiten
involviert war, was zu einer weiteren Form religioser Autoritit gefiihrt habe.'

Die vier Weberschen Idealtypen religiéser Autoritit lassen sich in dem
bekannten rabbinischen Satz aus der Mischna (mAv 4,13) wiederfinden:
,Drei Kronen gibt es: die Krone der Tora, die Krone des Priestertums und
die Krone des Kénigtums [oder der Regierung: malchut], aber die Krone des
guten Namens erhebt sich iiber sie.“ Daniel J. Elazar und Stuart A. Cohen
haben die Krone der Tora mit den Tradenten, Lehrern und Interpreten der
Tora identifiziert, zu denen sie auch die Propheten rechneten.” Die Krone
des Priestertums sei hingegen die Autoritit Aarons, seiner Nachkommen und
der anderen Priesterhduser, die fiir den geregelten Gottesdienst, die gemein-
schaftlichen Rituale und symbolischen Ausserungen des israelitischen Glau-
bens zustindig waren. Nach diesen beiden Autoren fand die Krone des Ko-
nigtums ihren Ausdruck im Machtzentrum der weltlichen Autoritit, wie es
anfangs durch die Altesten (sekenim) und Stammesfiihrer (nesi’im) der pri-
mordialen Demokratie im alten Israel, dann durch die ersten drei Kénige
(Saul, David und Salomo) und im Anschluss an die Reichsteilung nach
Salomons Tod schliesslich durch das Nebeneinander davidischer und nicht-
davidischer Konige reprisentiert worden sei.

Das entscheidende Element, das in ihrer Analyse fehlt, ist der vierte
Autorititstypus,” keter schem tow, die ,Krone des guten Namens“. Diese
Krone reprisentiert die charismatische Herrschaft, in der der géttliche Geist
sich in personlicher Form — nicht durch eine konstituierte Tora, ein insti-

I Vgl. M. WeBeRr, Wirtschaft und Gesellschaft. GrundrifS der verstehenden Soziologie,
Tibingen 1956, 1. Halbband, S. 245-381; 2. Halbband, S. 541ff,; R. Benbpix,
Max Weber. Das Werk. Darstellung, Analyse, Ergebnisse, Miinchen 1960, S. 217ff.
Wihrend die iltere Forschung die Wahrsagerei scharf von biblischer Prophetie
unterscheiden wollte, kommt man heute zu einer niheren Verhiltnisbestimmung;:
vgl. L. L. GRABBE, Priests, Prophets, Diviners, Sages: A Socio-Historical Study of
Religious Specialists in Ancient Israel, Valley Forge (Pennsylvania) 1955, S. 139 —
141 sowie Y. KAUFMANN, 7he Religion of Israel, translated and abridged by Moshe
Greenberg, Chicago 1960, S. 90-93.

2 D.]. Erazar/S.A. CoHeN, The Jewish Polity. Jewish Political Organization from
Biblical Times to the Present, Bloomington (Indiana) 1985, S. 16-17.

3 Anmerkung des Ubersetzers: In Anlehnung an den Sprachgebrauch M. Webers und
G. Scholems und um das ungewollte Bild statisch-stabiler ,Machtzentren in einer
(mehr als zwei Jahrtausende hindurch) festgefiigten jiidischen Gesellschaft zu ver-
meiden, werden ,power” und ,leadership® sowie ,center of power” im folgenden
meist mit ,,Autoritit” und ,Aurtorititstypus® (im Sinne einer soziologischen Ty-
pologie) iibersetzt.

270



tutionalisiertes Priestertum oder eine staatliche Autoritit — kundcut. Charis-
matische Personlichkeiten wirken auf die Massen durch moralische Glaub-
wiirdigkeit, mystische Intensitit oder durch mit ihnen assoziierte Wunder.
Wahrscheinlich ist die Prophetie aber nicht der Krone der Tora, sondern der
charismatischen Autoritit zuzuordnen, da die erstere eher den religiésen und
weltlichen Weisheitsschulen aus der Zeit des ersten und zweiten Tempels
entspricht, die sich in der talmudischen Zeit in die rabbinische Autoritit
transformiert haben.?

Aber wie ist die charismatische Herrschaft von der ,Krone des guten
Namens® abzuleiten? Zunichst ist keter schem tow in dem weiteren Sinne zu
verstehen, dass die Charismatiker ihre Autoritit (keter) dem ,guten Namen®
(schem tow) verdankten, den sie sich in der Bevélkerung erworben hatten. In
einem engeren und technischen Sinne stehen die ,,Krone® und der ,gute
Name® aber auch als Symbole fiir den gottlichen Namen, den die Charis-
matiker fiir heilende und andere mirakulése Aktivititen einsetzten.

Im Hinblick auf den theurgischen Gebrauch des Terminus keter hat
Gershom Scholem auf den Satz Hillels in der Mischna (mAv 1,13) hinge-
wiesen: ,Wer Namen sucht, verliert seinen Namen; wer nicht zunimmt,
nimmt ab; wer nicht lernt, ist des Todes schuldig; wer sich der Krone be-
dient, geht dahin.“ Scholem fiihrt einen Text aus den Kleinen Hechalot an,
der betrichdlich iiber den Ausspruch Hillels hinausgeht und in seinem zen-
tralen Abschnitt von ihm folgendermassen tibersetze wird: ,He who strives to
exalt his name will in the end destroy his name; he who does not increase his
knowledge decreases it; he who does not study has undermined his right
to life; and he who makes unworthy use of the crown of the Torah will
perish.’

Eine Erklirung von Hillels Ausspruch aus amoriischer Zeit findet sich
auch in den Avot de Rabbi Natan: ,Wer sich der Krone bedient, wird
ginzlich untergehen. Was heisst das? Wer immer sich des Gottesnamens
bedient, hat keinen Teil an der kommenden Welt“.® Scholem schliesst dar-
aus: ,,Das Zitat aus den Kleinen Hechalot beweist, dass Avot de Rabbi
Nathan nicht der einzige Text in amoriischer Zeit war, der die theurgische

4 Vgl. meine Besprechung des Buches von Elazar und Cohen unter dem Titel: The
Republic of Moses, in: Menorah Review 12 (Winter 1988), S. 4—6; vgl. ferner J. D.
Scuurrz /L. Seatz, Sinai and Olympus. A comparative Study, Lanham (Maryland),
London 1995, S. 426-428.

5 G. ScHOLEM, Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and Talmudic Tradition, New
York 1960, S. 80.

6 ARN A 12 (28b). Vgl. auch G. ScHoLEM, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstri-
mungen, Frankfurt am Main 1980, S. 392 Anmerkung 17.

271



Firbung des Ausspruches Hillels bewahrt hat — eine Firbung, die spiter
manchmal vergessen wurde.“” Aus dem Zusammenhang des Hillel-Satzes in
Avot 1,13 und den Weiterungen und Interpretationen in der Hechalot-
Literatur und den Avot de Rabbi Nathan ergibt sich, dass hier die Selbst-
tiberhshung, die mit den theurgischen Praktiken in Verbindung stand, und
vielleicht auch deren ununterschiedener Gebrauch verurteilt werden, nicht
jedoch der auf einer genuin spirituellen Intention beruhende verantwortliche
Umgang mit diesem Vermégen. Wie wir verschiedenen Quellen entnehmen
konnen, war Hillel selbst die mystische Erfahrung nicht fremd.® Sein Satz
stellt daher keinen Widerspruch zur anfangs aufgefithrten Mischna-Stelle
Avot 4,13 dar, die die Krone des guten Namens mit ihrer charismatischen
Autoritit und theurgischen Kraft iiber die anderen religiésen Autorititstypen
stellt.

Im Hinblick auf den Begriff des schem tow wurde bereits in gaoniischer
Zeit der Terminus des ba‘al schem verwandt, um den Gebrauch des gortli-
chen Namens in unterschiedlichen magischen Praktiken wie der Bilokation
oder Teleportation zu kennzeichnen.” Da die Gaonier diesen Begriff ge-
brauchten, liegt die Vermutung nahe, dass er bereits eine Geschichte in
talmudischer Zeit hatte. Doch schweigt sich der Talmud tber die ba‘alei
schem aus, und, wie in anderen Fillen, mag dieser Tatbestand ein Zeichen
seiner Gegnerschaft sein. In der Tat finden sich in der talmudischen Lite-
ratur Spuren einer negativen Betrachtung theurgischer Praktiken, obgleich
diese Texte moglicherweise in den Kontext der Polemik gegen das friihe
Christentum gehéren, in dem Heilungen und Wunder eine grosse Rolle
spielten.'® Jedenfalls zeigt der literarische Befund aus der biblischen, nach-
biblischen und talmudischen Zeit, dass der charismatischen Herrschaft in
der jiidischen Antike eine iiberaus positive Rolle zukam. Es ist dabei mog-
licherweise kein Zufall, dass der Autor des Satzes aus Avot 4,13 R. Simon bar
Jochaj ist, einer der herausragenden Schiiler R. Akibas, dem die spitere
Tradition den Sohar zugeschrieben hat.

7 G. SCHOLEM, Jewish Gnosticism, S. 81 und 54 no. 36.

8 Vgl. bSot 48b; ySot 9,24b; tSot 13,3; bSuk 53a; ySuk 5,7; vgl. auch E. E. Ursach,
Wann hérte die Prophetie auf? [hebr.], in: Tarbiz 17 (1945), S. 7.

2 Vgl. Sefer ha-migah ve-ha-mimkar le-Rabenu Hai Gaon, B’nai B’rak: M.Y. Lirko-
viTs, 1994, S. 11; N. YisRAEL, Liggutim me-Rav Hai Gaon, Jerusalem, Asara sefarim
mi-ginze ha-kabbala, Ozar ha-Poskim 1968, S. 36.

10 Vgl. bAZ 16b—17a und 27a sowie R. RaBiNovirz, Dikduke Soferim to Avodah
Zarah, Jerusalem 1940. Die iltere jiidische Forschung sah in diesen Texten bereits
eine Polemik gegen das Christentum. Vgl. R. Travers HerFoORrD, Christianity in
Talmud und Midrash, London 1905, S. 104ff. und J. KLAUSNER, Jesus von Nazareth.

Seine Zeit und seine Lebre, Jerusalem 1952,

272



Daneben mangelt es nicht an Anzeichen dafiir, dass die anderen Auto-
ritdtstypen, das Priestertum, das Kénigtum und die staatliche sowie die auf
die Tora gegriindete Autoritit ihre Position oftmals mit charismatischen
Elementen unterstiitzten, was zu einer Mischung der idealtypischen Auto-
rititsformen gefiihrt hat. Aaron, der erste Hohepriester, so erfahren wir, iibte
im Hinblick auf Moses und dessen Kommunikation mit anderen die Funktion
eines Propheten aus (Ex 7,1-2). Jeremia und Ezechiel, obwohl in erster
Linie Propheten, waren ebenfalls Priester. In der Zeit des zweiten Tempels
beanspruchten mehrere Hohepriester charismatische Autoritit, und Jose-
phus, der Abkémmling einer priesterlichen Familie, sprach offen von seinen
prophetischen Fihigkeiten."' Von Mose bis zu Samuel wurde die Herrschaft
im biblischen Israel auf charismatische Weise in Kombination mit der de-
mokratischen Frithform der ‘edah und des gabal ausgeiibt, der Versammlung
des Volkes. Die charismatische Autoritit iiberlebte und verstirkee die Re-
putation der drei gesamtisraelitischen Kénige Saul, David und Salomo. Saul
und David waren charismatische Fiihrer, Saul prophezeite im Heiligen Geist,
und David zeigte sich als ekstatischer Musiker, wihrend Salomo in gottliche
Weisheit gekleidet war.

Prophetie und Charismen fanden in weisheitlichen Kreisen des alten
Israel hohe Wertschitzung. ,,Ohne Offenbarung (d.h. Prophetie) wird das
Volk ziigellos, aber wenn es das Gesetz (d.h. die Tora) wahrt, Heil ihm®,
heisst es ihm Buch der Spriiche (Prv 29,18). Von besonderer Bedeutung ist
an dieser Stelle die Nebeneinanderstellung von Prophetie und Tora. Dass das
Hiob-Buch seinen Héhepunkt mit der gottlichen Offenbarung erreiche, ist
Kennzeichen der Wertschitzung, die sein sapientialer Autor der Prophetie
und Offenbarung zugemessen hat. Zur Zeit des zweiten Tempels war sich
Jesus Sirach iiber seine eigenen prophetischen Gaben durchaus im Klaren.
Bei den Rabbinen standen charismatische Gaben in hoher Wertschitzung
und trugen zur Reputation von Tora-Gelehrten wie (um nur einige zu nen-
nen) Hillel dem Alteren, Rabbi Chanina ben Dossa, Josua ben Chananja,
Rabbi Akiba, Elieser ben Hyrkanos, Ben Soma, Ben Asaj, Elisa ben Abuja,
Rabbi Simon bar Jochaj und Rabbi Josua ben Levi bei.

Der Unterschied zwischen den charismatischen Begabungen der Zeit des
ersten Tempels auf der einen und der des zweiten Tempels und der talmu-
dischen Periode auf der anderen Seite bestand darin, dass im vorexilischen
Israel Prophetie und Charisma spontane Gaben waren, die je und je dem
gottlichen Willen entsprangen und als unabhingig von etwaigen externen

11 Ant. 11, 8, 4; (vgl. auch Bell. 3, 393-402 [M. Morgenstern]).

273



Pridispositionen der jeweiligen Empfingerpersonlichkeit galten. In der Zeit
des zweiten Tempels beschreibt Josephus essenische Hellseher, deren Fihig-
keit auf esoterischer Schulung und personlichen Charaktereigenschaften be-
ruhte, die in ihrem Zusseren Verhalten zum Ausdruck kamen.'” Charisma
wurde verstanden als gottliches Geschenk, das derjenige erhielt, der ein hei-
liges Leben fiihrte. In dhnlicher Weise sprechen die Rabbinen von der ,Wiir-
digkeit® des Individuums, den Heiligen Geist zu empfangen, als Resultat
intellektueller und moralischer Vorbereitung, persénlicher Charakterziige
und spezifischer, objektiver und externer Bedingungen.'’

Die vier unterschiedlichen Autorititstypen in der jiidischen Antike fiihr-
ten auch zu Konflikten, wobei ein solcher Konflikt sich manchmal innerhalb
eines einzigen Herrschaftszentrums abspielte. Die Konfrontation Moses und
Aarons mit Korach ist ein gutes Beispiel einer solchen Kraftprobe, in der das
Ensemble von priesterlicher und ziviler Autoritit von innen heraus in Frage
gestellt wird. Die Auseinandersetzung zwischen Amos und Amazja, dem
Priester in Bethel (Am 7,10 —17), exemplifiziert die Spannung zwischen in-
stitutionalisierter Priesterschaft und einem prophetisch-charismatischen Fiih-
rungsstil, wobei beide Protagonisten auf vollig unterschiedlichen Ebenen ar-
gumentieren. Der polemische Ausspruch der Rabbinen, dass ,ein gelehrter
Bastard einem ignoranten Hohenpriester vorzuziehen“'® sei, entspricht ei-
nem aggressiven Typus der Tora-Autoritit, die die Reform oder gar den
Umsturz der bestehenden durch die priesterliche Herrschaft gekennzeich-
neten sozialen Ordnung ins Auge fasst. In den Quellen findet sich dement-
sprechend auch ein Gegenangriff: G. Alon hat vorgeschlagen, die Verant-
wortlichen fiir die spitere Absetzung R. Jochanan ben Sakkajs vom Patriar-
chat in den Uberlebenden der Priesterklasse zu sehen, die empért iiber des-
sen Verbringung der rituellen Tempelgegenstinde nach Jamnia gewesen sei-
en."”

Die Rivalitit der Tora-gestiitzten und der charismatischen Autoritit auf
der einen mit dem kéniglich-zivilen Machtzentrum auf der anderen Seite
reicht von den Spannungen zwischen Samuel und Saul iiber die vorexili-
schen Auseinandersetzungen der Propheten und Kénige bis hin zum offenen
Konflikt zwischen den makkabiischen Hohenpriestern und Pharisiern, die

12 Vgl. Bell. 2, 159.

13" Vgl. bSot 48b; ySot 9,24b; tSot 13,3; bSan 11a; vgl. auch A. BucHLER, Types of
Jewish Palestinian Piety: From 70 B.C.E. to 70 C.E., New York 1968, S. 9ff.

14 Vgl. mHor 3, 8.

15 G. Aron, The Jews in Their Land in the Talmudic Age 70—640 C.E., Jerusalem
1980-84, S. 86-118.

274



im brutalen polizeistaatlichen Regiment Herodes’ des Grossen endeten. Die-
ser Konflikt setzte sich auch nach der Zerstorung des zweiten Tempels fort,
als das palistinensische Patriarchat, nun die doppelte Krone der politischen
und der Tora-Autoritit, die jidische Gemeinschaft gegeniiber den romi-
schen Besatzungstruppen zu vertreten hatte und dabei mit einem unruhigen
und aufsissigen Rabbinat konfrontiert wurde, das die Herrschaft des Patri-
archen in Frage stellte. In Babylonien ging es in diesem Streit um die Aus-
einandersetzung zwischen der zivilen Herrschaft des Exilarchen und den
Hiuptern der rabbinischen Akademien, den Reprisentanten der Tora-Au-
toritit.

Obwohl die charismatischen Gaben von den Autorititen der Tora zur
Zeit des zweiten Tempels und des Talmud hochgeschitzt wurden, fehlte es
aus ihrer Mitte nicht an ambivalenten Ausserungen gegeniiber den Charis-
matikern, besonders wenn diese nicht dem inneren Kreis der Tora-Gelehrten
angehorten. Ein Echo dieser zweideutigen Einstellung mag in dem Aus-
spruch zu finden sein, mit dem Simon ben Schetach auf die unorthodoxen
Gebetsmethoden reagierte, mit denen Honi, der Kreiszeichner, Regen zu
beschaffen wusste: ,,Wirest du nicht Honi, so wiirde ich iiber dich den Bann
verhingt haben; was aber kann ich gegen dich ausrichten, wo du gegen Gott
ungezogen bist, und er dir dennoch deinen Willen tut, wie ein Kind gegen
seinen Vater ungezogen ist, und er ihm dennoch seinen Willen tut?“'® Es ist
diese Zweideutigkeit, die auch fir die Spannung zwischen den offiziellen
Kreisen der Pharisder und Jesus mit seinen Jiingern kennzeichnend ist. Die
Ablehnung beruhte, wie die Forschung herausgestellt hat, durchaus auf Ge-
genseitigkeit. Der Hechalot-Literatur ist zu entnehmen, dass die Charisma-
tiker der Zeit des zweiten Tempels und des Talmud dem Autorititstypus des
Tora-Gelehrten mit grosser Reserve gegeniiberstanden.'’

Diese Ambivalenz lisst sich auf zwei Griinde zuriickfithren: Die Halacha
als Instrument legaler Herrschaft wird nach Max Weber als die Méglichkeit
definiert, dem Husseren Verhalten anderer den eigenen Willen aufzuoktroy-
ieren.'® Die Tora-Herrschaft zeichnet sich geradezu dadurch aus, dass sie das
Recht verleiht, Befehle zu erteilen, die wiederum eine Gehorsamspflicht be-
griinden. Mit den Mitteln dieser legalen Herrschaft ausgestattet, ging es den

16 Vgl. mTaan 3,8; bTaan 23a; yTaan 3,10-12.

17" Vgl. E.E. UrBacH, Ha-Masoret al Torat ha-Sod bi-Tekufat ha-Tana’im, in: E. E.
UrsacH 3t al. (ed.), Studies in Mysticism and Religion presented to G. Scholem,
Jerusalem 1967, S. 24ff; vgl. auch D.]. HaLPERIN, The Faces of the Chariot,
Tiibingen 1988, 429—443 und die dort iibersetzten Texte.

18 Vel R. BEnDIX, Max Weber, S. 301ff.

275



Rabbinen darum, die jiidischen Institutionen und das Leben der jiidischen
Gesellschaft in der Antike als Ganzes zu formen. Regeln, Institutionen und
Organisationen sind fiir Charismatiker jedoch von geringerem Interesse. Mit
den Worten Solomon Schechters: ,Wer von Heiligen spricht, sollte davon
ausgehen, diese Qualitidt nicht Organisationen oder Gesellschaften zuordnen
zu konnen. In der jiidischen Literatur wird nur selten auf solche Organisa-
tionen Bezug genommen und dies auf eher zweifelhafte Art und Weise, in
einer Manier, die wissenschaftlicher Kritik wohl nicht standhilt. Man wird
im iibrigen kein Heiliger durch einen korporativen Akt oder die Ubernahme
eines Ensembles von normativen Regeln, obwohl man natiirlich — trotz der
Zugehdrigkeit zu einer Gemeinschaft professioneller Heiliger — dennoch ein
Heiliger oder eine Heilige sein kann.“"

Der zweite Grund fiir die Spannungen zwischen der Krone der Tora und
der des guten Namens hingt mit der Sorge der Tora-Autorititen zusammen,
die neuen und fortdauernden Offenbarungen der Charismatiker kénnten die
jiidische Gesellschaft — zumal nach der Zerstérung des zweiten Tempels —
destabilisieren. Sie konnten die Charismatiker nicht geradewegs mit dem
Bann belegen (wie dies die Kirche mit den Gnostikern versuchte), weil zu
viele Gelehrte aus dem inneren Autorititskreis der Tora in die charismati-
schen Erfahrungen verwickelt waren. So erreichten sie den Kompromiss, dass
die neuen fortdauernden Offenbarungen solange akzeptierbar blieben, als sie
den vorhergehenden autoritativen Offenbarungen, auf denen die Haupt-
stromung des Judentums fusste, nicht widersprachen. Gilluj Elijahu, die cha-
rismatische Offenbarung der spiteren Weisen und Kabbalisten, wurde daher
unter der Bedingung toleriert, dass die Charismatiker den vorherigen auto-
ritativen Offenbarungen der jiidischen Tradition nicht widersprachen.”

Im Bereich der Halacha trat der Konflikt zwischen den Charismatikern
und der Tora-Autoritit am stirksten hervor. Es ging dabei um die Frage,
welches Gewicht der Offenbarung in ihrem Gegeniiber zur Vernunft zukom-
men sollte. In der berithmten Debatte zwischen R. Elieser ben Hyrkanos
und R. Josua ben Chananja mitsamt den Weisen iiber den Ofen von Ach-
nai’' kam dieser Gegensatz zum Ausdruck, als R. Elieser sich auf esoterische
Beweisgriinde zuriickzog und R. Josua im Namen der Vernunft widersprach.
Es ist allerdings bedeutsam, dass R. Josua die von ihm abgelehnten Beweis-
griinde nicht als Filschungen denunzierte, sondern nur ihre Unangemessen-
heit in der halachischen Auseinandersetzung herausstellte.

19 S, SCHECHTER, Studies in Judaism, New York 1970, S. 127,

20 Vgl. G. ScHOLEM, Zur Kabbalah und ihrer Symbolik, Frankfurt am Main 1973,
S.31-35.

21 Vgl. bBM 59b.

276



Auf diesen Konflike liess sich im Hinblick auf den Umgang mit der
Offenbarungsautoritit mit zwei unterschiedlichen Strategien reagieren: In
rationalistischem oder streng konstruktivistischem Sinne konnte man die
Befugnis zur Rechtsentwicklung, aber auch die Kompetenz in ausserrechtli-
chen Angelegenheiten auf die Person des Mose begrenzen.”” Aber was hatte
es dann mit den biblischen und den ilteren rabbinischen Berichten auf sich,
nach denen die nachmosaischen Propheten neue Gesetze oder Neuinter-
pretationen bestehender Gesetze einfiihrten? Elischa befahl den Kimpfern
gegen die Moabiter, jeden guten Baum zu fillen (II Reg 3,19) und stellte
sich damit gegen die Gesetze der Tora (Dtn 20,19). Jeremia forderte die
Jerusalemer, ebenfalls ungedeckt durch die sinaitischen Normen, dazu auf,
keine Last am Sabbat aus ihren Hiusern und durch die Tore der Stadt zu
tragen (Jer 17,21-27).*> Wie gelangten die Propheten zu diesen neuen
rechtlichen Entscheidungen und Interpretationen? Die streng konstruktivi-
stische und rationalistische Lehre verweist auf die Vernunft und die ver-
nunftgemissen Methoden der Beweisfilhrung und Exegese. Nach ihr sind
die postmosaischen Autorititen nach dem Modell des Talmud-Gelehrten zu
verstehen, der sich nur auf seinen Verstand und die Worte der Tora beruft.**

Die Charismatiker waren hingegen der Meinung, dass die neuen Rechts-
auslegungen der Propheten nicht auf Innovationen beruhten, sondern schon
in der sinaitischen Offenbarung enthalten waren und in der gleichen Weise
zur fiir das jeweilige Thema relevanten Zeit zur Explikation gelangten, wie
dies murtatis mutandis von den Vertretern des Rationalismus fiir die ratio-
nalen Interpretationen der sinaitischen Offenbarung angenommen worden
war. Der Dissens zwischen den beiden Denkschulen betraf den ,Kanal®,
durch den diese Interpretationen iibermittelt wurden. Fiir die Propheten
handelte es sich um Prophetie, fiir die Rabbiner um die Vernunft. Beide
»Kanile“ waren legitim.

Nach charismatischer Meinung kann sich die Halacha selbst nach der
Zerstérung des Tempels und dem Ende der Prophetie noch auf nicht-ratio-
nale Innovationswege berufen.”” Auch spiter nahmen die Rabbiner bei der

22 Vgl. ShemR 28,4; 42,7; ShirR 1,29; Tan Jitro 11; bBer 5a; vgl. auch A.]. HEscHEL,
T/jealogy of Ancient Judaism, London, New York 1965, II, S. 166-168; 177-178.

23 Vgl. bSuk 44a. Anmerkung des Ubersetzers: Literarkritische Erwigungen, nach
denen die Jeremia-Texte frither zu datieren wiren als die entsprechenden Ab-
schnitte aus dem Pentateuch, spielen in diesem Zusammenhang naturgemiss keine
Rolle.

24 B.]. BAMBERGER, Revelation of Torah after Sinai, in: Hebrew Union College Annual
16 (1941), S. 97-114; A.]. HescHEL, Theology of Ancient Judaism, S. 288 —300.

25 Vgl. E.E. UrsacH, Halacha und Prophetie [hebr.], in: Tarbiz 18 (1946—47),
S.25-27.

277



Beurteilung rechtlicher und moralischer Sachverhalte nicht nur ihre Ver-
nunft, sondern auch psychische und charismatische Quellen in Anspruch.”®

26 Vgl. z.B. im Hinblick auf Joseph Karo: R.]. Zw1 WERBLOWSKY, Joseph Karo: Law-
yer and Mystic, Philadelphia 1980; im Hinblick auf den Gaon von Wilna dort S.
311-316 und H. H. Ben Sasson, The Personality of Elijah Gaon of Vilna and His
Historical Influence, in: Zion 21,1—4 (1966), S. 40—-216. Vgl. auch das posthume
Werk A.J. HescHEL, Prophetic Inspiration after the Prophets. Maimonides and Other
Medieval Authorities, ed. Morris M. Faierstein, Hoboken (New Jersey) 1966.

278



	Vier Typen religiöser Autorität im antiken Judentum

