
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 56 (2000)

Artikel: Vier Typen religiöser Autorität im antiken Judentum

Autor: Schultz, Joseph P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vier Typen religiöser Autorität im
antiken Judentum

von Joseph P. Schultz*

Max Weber hat in seiner Analyse der Rationalisierung des religiösen Lebens

eine Typenlehre religiöser Autorität entwickelt, die mehrere Idealtypen
unterscheidet. Da menschliche Gesellschaften zu allen Zeiten aber amorph und
dem Wandel unterworfen waren, handelt es sich bei diesen Idealtypen um
eine heuristische Konstruktion, die niemals glatt aufgeht und — wie das

Beispiel des antiken Judentums zeigt — vielfältige Überschneidungen ein-
schliesst. Weber unterschied Priester von Zauberern, wobei die ersteren
Funktionäre eines regelmässig organisierten kultisch-religiösen Betriebs und
die letzteren „freiberuflich" tätig seien und „von Fall zu Fall" zur bannenden
Abwehr des Bösen oder magischen Beschwörung des Guten in Anspruch

genommen würden. Er unterschied ferner Priester von Propheten, die

aufgrund ihres persönlichen Charismas und kraft ihrer Mission eine religiöse
Lehre oder einen göttlichen Befehl verkündeten. Während die priesterliche
Autorität auf Tradition beruhe, stütze sich der Prophet auf persönliche
Berufung, die ihn mit einer neuen göttlichen Offenbarung ausstatte. Die
Prophétie stelle daher die priesterlichen Traditionen ebenso in Frage wie die im
religiösen Ritual enthaltenen magischen Elemente.

Der Prozess der Rationalisierung der Religion habe schliesslich zur
Entstehung kanonischer Schriften geführt, die sowohl priesterliche Traditionen
und prophetische Offenbarungen wie Anleitungen zu deren Verständnis
enthielten. Sukzessive hätten sich diese Texte und ihre mündlichen Interpretationen

dann in Instruktionsmaterialien für Priester und Laien verwandelt. In
Israel, China und Indien habe die Deutung der Fleiligen Schriften und die

Akkumulation sapientialen Wissens dann zum Entstehen eines neuen Typus

Prof.Joseph P. Schultz, UMKC - Department of History, 203 Cockefair Hall, 5100
Rockhill Road, Kansas City, Missouri 64110 - 2499. Ubersetzung aus dem
Englischen von Matthias Morgenstern.

269



religiöser Autorität, des Weisen, geführt. Weber hat ferner angemerkt, dass

die königliche oder zivile Herrschaft in vielen Gesellschaften, die keine Trennung

von Staat und Religion kannten, in die religiösen Angelegenheiten
involviert war, was zu einer weiteren Form religiöser Autorität geführt habe.1

Die vier Weberschen Idealtypen religiöser Autorität lassen sich in dem

bekannten rabbinischen Satz aus der Mischna (mAv 4,13) wiederfinden:

„Drei Kronen gibt es: die Krone der Tora, die Krone des Priestertums und
die Krone des Königtums [oder der Regierung: malchut], aber die Krone des

guten Namens erhebt sich über sie." Daniel J. Elazar und Stuart A. Cohen
haben die Krone der Tora mit den Tradenten, Lehrern und Interpreten der

Tora identifiziert, zu denen sie auch die Propheten rechneten.2 Die Krone
des Priestertums sei hingegen die Autorität Aarons, seiner Nachkommen und
der anderen Priesterhäuser, die für den geregelten Gottesdienst, die
gemeinschaftlichen Rituale und symbolischen Äusserungen des israelitischen Glaubens

zuständig waren. Nach diesen beiden Autoren fand die Krone des

Königtums ihren Ausdruck im Machtzentrum der weltlichen Autorität, wie es

anfangs durch die Ältesten (sekenim) und Stammesführer (nesPim) der
primordialen Demokratie im alten Israel, dann durch die ersten drei Könige
(Saul, David und Salomo) und im Anschluss an die Reichsteilung nach

Salomons Tod schliesslich durch das Nebeneinander davidischer und nicht-
davidischer Könige repräsentiert worden sei.

Das entscheidende Element, das in ihrer Analyse fehlt, ist der vierte

Autoritätstypus,3 keter schem tow, die „Krone des guten Namens". Diese

Krone repräsentiert die charismatische Herrschaft, in der der göttliche Geist
sich in persönlicher Form — nicht durch eine konstituierte Tora, ein insti-

1 Vgl. M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie,
Tübingen 1956, 1. Halbband, S. 245-381; 2. Halbband, S. 541 ff.; R. Bendix,
Max Weber. Das Werk. Darstellung, Analyse, Ergebnisse, München 1960, S. 217ff.
Während die ältere Forschung die Wahrsagerei scharf von biblischer Prophétie
unterscheiden wollte, kommt man heute zu einer näheren Verhältnisbestimmung:
vgl. L. L. Grabbe, Priests, Prophets, Diviners, Sages: A Socio-Historical Study of
Religious Specialists in Ancient Israel, Valley Forge (Pennsylvania) 1955, S. 139 —

141 sowie Y. Kaufmann, The Religion of Israel, translated and abridged by Moshe
Greenberg, Chicago 1960, S. 90-93.

2 D.J. Elazar/S.A. Cohen, The Jewish Polity. Jewish Political Organization from
Biblical Times to the Present, Bloomington (Indiana) 1985, S. 16-17.

3 Anmerkung des Ubersetzers: In Anlehnung an den Sprachgebrauch M. Webers und
G. Scholems und um das ungewollte Bild statisch-stabiler „Machtzentren" in einer
(mehr als zwei Jahrtausende hindurch) festgefügten jüdischen Gesellschaft zu
vermeiden, werden „power" und „leadership" sowie „center of power" im folgenden
meist mit „Autorität" und „Autoritätstypus" (im Sinne einer soziologischen
Typologie) übersetzt.

270



tutionalisiertes Priestertum oder eine staatliche Autorität — kundtut.
Charismatische Persönlichkeiten wirken auf die Massen durch moralische

Glaubwürdigkeit, mystische Intensität oder durch mit ihnen assoziierte Wunder.
Wahrscheinlich ist die Prophétie aber nicht der Krone der Tora, sondern der

charismatischen Autorität zuzuordnen, da die erstere eher den religiösen und
weltlichen Weisheitsschulen aus der Zeit des ersten und zweiten Tempels
entspricht, die sich in der talmudischen Zeit in die rabbinische Autorität
transformiert haben.

Aber wie ist die charismatische Herrschaft von der „Krone des guten
Namens" abzuleiten? Zunächst ist keter schem tow in dem weiteren Sinne zu
verstehen, dass die Charismatiker ihre Autorität {keter) dem „guten Namen"
{schem tow) verdankten, den sie sich in der Bevölkerung erworben hatten. In
einem engeren und technischen Sinne stehen die „Krone" und der „gute
Name" aber auch als Symbole für den göttlichen Namen, den die
Charismatiker für heilende und andere mirakulöse Aktivitäten einsetzten.

Im Hinblick auf den theurgischen Gebrauch des Terminus keter hat

Gershom Scholem auf den Satz Hilleis in der Mischna (mAv 1,13)
hingewiesen: „Wer Namen sucht, verliert seinen Namen; wer nicht zunimmt,
nimmt ab; wer nicht lernt, ist des Todes schuldig; wer sich der Krone
bedient, geht dahin." Scholem führt einen Text aus den Kleinen Hechalot an,
der beträchtlich über den Ausspruch Hilleis hinausgeht und in seinem
zentralen Abschnitt von ihm folgendermassen übersetzt wird: „He who strives to
exalt his name will in the end destroy his name; he who does not increase his

knowledge decreases it; he who does not study has undermined his right
to life; and he who makes unworthy use of the crown of the Torah will
perish."5

Eine Erklärung von Hilleis Ausspruch aus amoräischer Zeit findet sich

auch in den Avot de Rabbi Natan: „Wer sich der Krone bedient, wird
gänzlich untergehen. Was heisst das? Wer immer sich des Gottesnamens

bedient, hat keinen Teil an der kommenden Welt".6 Scholem schliesst daraus:

„Das Zitat aus den Kleinen Hechalot beweist, dass Avot de Rabbi
Nathan nicht der einzige Text in amoräischer Zeit war, der die theurgische

4 Vgl. meine Besprechung des Buches von Elazar und Cohen unter dem Titel: The
Republic of Moses, in: Menorah Review 12 (Winter 1988), S. 4-6; vgl. ferner J. P.

Schultz IL. Spatz, Sinai and Olympus. A comparative Study, Lanham (Maryland),
London 1995, S. 426-428.

5 G. Scholem, Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and Talmudic Tradition, New
York 1960, S. 80.

6 ARN A 12 (28b). Vgl. auch G. Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströ¬
mungen, Frankfurt am Main 1980, S. 392 Anmerkung 17.

271



Färbung des Ausspruches Hilleis bewahrt hat - eine Färbung, die später
manchmal vergessen wurde."7 Aus dem Zusammenhang des Hillel-Satzes in
Avot 1,13 und den Weiterungen und Interpretationen in der Hechalot-
Literatur und den Avot de Rabbi Nathan ergibt sich, dass hier die

Selbstüberhöhung, die mit den theurgischen Praktiken in Verbindung stand, und
vielleicht auch deren ununterschiedener Gebrauch verurteilt werden, nicht
jedoch der auf einer genuin spirituellen Intention beruhende verantwortliche

Umgang mit diesem Vermögen. Wie wir verschiedenen Quellen entnehmen

können, war Hillel selbst die mystische Erfahrung nicht fremd.8 Sein Satz

stellt daher keinen Widerspruch zur anfangs aufgeführten Mischna-Stelle
Avot 4,13 dar, die die Krone des guten Namens mit ihrer charismatischen

Autorität und theurgischen Kraft über die anderen religiösen Autoritätstypen
stellt.

Im Hinblick auf den Begriff des schem tow wurde bereits in gaonäischer
Zeit der Terminus des ba'al schem verwandt, um den Gebrauch des göttlichen

Namens in unterschiedlichen magischen Praktiken wie der Bilokation
oder Teleportation zu kennzeichnen.9 Da die Gaonäer diesen Begriff
gebrauchten, liegt die Vermutung nahe, dass er bereits eine Geschichte in
talmudischer Zeit hatte. Doch schweigt sich der Talmud über die bNalei
schem aus, und, wie in anderen Fällen, mag dieser Tatbestand ein Zeichen
seiner Gegnerschaft sein. In der Tat finden sich in der talmudischen
Literatur Spuren einer negativen Betrachtung theurgischer Praktiken, obgleich
diese Texte möglicherweise in den Kontext der Polemik gegen das frühe
Christentum gehören, in dem Heilungen und Wunder eine grosse Rolle

spielten.10 Jedenfalls zeigt der literarische Befund aus der biblischen,
nachbiblischen und talmudischen Zeit, dass der charismatischen Herrschaft in
der jüdischen Antike eine überaus positive Rolle zukam. Es ist dabei
möglicherweise kein Zufall, dass der Autor des Satzes aus Avot 4,13 R. Simon bar

Jochaj ist, einer der herausragenden Schüler R. Akibas, dem die spätere
Tradition den Sohar zugeschrieben hat.

7 G. Scholem, Jewish Gnosticism, S. 81 und 54 no. 36.
8 Vgl. bSot 48b; ySot 9,24b; tSot 13,3; bSuk 53a; ySuk 5,7; vgl. auch E. E. Urbach,

Wann hörte die Prophétie auf? [hebr.], in: Tarbiz 17 (1945), S. 7.
9 Vgl. Sefer ha-miqah ve-ba-mimkar le-Rabenu Hai Gaon, B'nai B'rak: M. Y. Lifko-

vits, 1994, S. 11; N. Yisrael, Liqqutim me-Rav Hai Gaon, Jerusalem, Asara sefarim
mi-ginze ha-kabbala, Ozar ha-Poskim 1968, S. 36.

10 Vgl. bAZ 16b-17a und 27a sowie R. Rabinovitz, Dikduke Soferim to Avodah
Zarah, Jerusalem 1940. Die ältere jüdische Forschung sah in diesen Texten bereits
eine Polemik gegen das Christentum. Vgl. R. Travers Herford, Christianity in
Talmud undMidrash, London 1905, S. 104ff. und J. Klausner, Jesus von Nazareth.
Seine Zeit und seine Lehre, Jerusalem 31952.

272



Daneben mangelt es nicht an Anzeichen dafür, dass die anderen

Autoritätstypen, das Priestertum, das Königtum und die staatliche sowie die auf
die Tora gegründete Autorität ihre Position oftmals mit charismatischen
Elementen unterstützten, was zu einer Mischung der idealtypischen
Autoritätsformen geführt hat. Aaron, der erste Hohepriester, so erfahren wir, übte
im Hinblick auf Moses und dessen Kommunikation mit anderen die Funktion
eines Propheten aus (Ex 7,1-2). Jeremia und Ezechiel, obwohl in erster
Linie Propheten, waren ebenfalls Priester. In der Zeit des zweiten Tempels
beanspruchten mehrere Hohepriester charismatische Autorität, und Jose-

phus, der Abkömmling einer priesterlichen Familie, sprach offen von seinen

prophetischen Fähigkeiten.11 Von Mose bis zu Samuel wurde die Herrschaft
im biblischen Israel auf charismatische Weise in Kombination mit der
demokratischen Frühform der 'edah und des qahal ausgeübt, der Versammlung
des Volkes. Die charismatische Autorität überlebte und verstärkte die

Reputation der drei gesamtisraelitischen Könige Saul, David und Salomo. Saul

und David waren charismatische Führer, Saul prophezeite im Heiligen Geist,
und David zeigte sich als ekstatischer Musiker, während Salomo in göttliche
Weisheit gekleidet war.

Prophétie und Charismen fanden in weisheitlichen Kreisen des alten
Israel hohe Wertschätzung. „Ohne Offenbarung (d.h. Prophétie) wird das

Volk zügellos, aber wenn es das Gesetz (d.h. die Tora) wahrt, Heil ihm",
heisst es ihm Buch der Sprüche (Prv 29,18). Von besonderer Bedeutung ist

an dieser Stelle die Nebeneinanderstellung von Prophétie und Tora. Dass das

Hiob-Buch seinen Höhepunkt mit der göttlichen Offenbarung erreicht, ist
Kennzeichen der Wertschätzung, die sein sapientialer Autor der Prophétie
und Offenbarung zugemessen hat. Zur Zeit des zweiten Tempels war sich

Jesus Sirach über seine eigenen prophetischen Gaben durchaus im Klaren.
Bei den Rabbinen standen charismatische Gaben in hoher Wertschätzung
und trugen zur Reputation von Tora-Gelehrten wie (um nur einige zu nennen)

Hillel dem Älteren, Rabbi Chanina ben Dossa, Josua ben Chananja,
Rabbi Akiba, Elieser ben Hyrkanos, Ben Sorna, Ben Asaj, Elisa ben Abuja,
Rabbi Simon bar Jochaj und Rabbi Josua ben Levi bei.

Der Unterschied zwischen den charismatischen Begabungen der Zeit des

ersten Tempels auf der einen und der des zweiten Tempels und der
talmudischen Periode auf der anderen Seite bestand darin, dass im vorexilischen
Israel Prophétie und Charisma spontane Gaben waren, die je und je dem

göttlichen Willen entsprangen und als unabhängig von etwaigen externen

11 Ant. 11, 8, 4; (vgl. auch Bell. 3, 393-402 [M. Morgenstern]).

273



Prädispositionen der jeweiligen Empfängerpersönlichkeit galten. In der Zeit
des zweiten Tempels beschreibt Josephus essenische Hellseher, deren Fähigkeit

auf esoterischer Schulung und persönlichen Charaktereigenschaften
beruhte, die in ihrem äusseren Verhalten zum Ausdruck kamen.12 Charisma
wurde verstanden als göttliches Geschenk, das derjenige erhielt, der ein
heiliges Leben führte. In ähnlicher Weise sprechen die Rabbinen von der

„Würdigkeit" des Individuums, den Heiligen Geist zu empfangen, als Resultat
intellektueller und moralischer Vorbereitung, persönlicher Charakterzüge
und spezifischer, objektiver und externer Bedingungen.13

Die vier unterschiedlichen Autoritätstypen in der jüdischen Antike führten

auch zu Konflikten, wobei ein solcher Konflikt sich manchmal innerhalb
eines einzigen Herrschaftszentrums abspielte. Die Konfrontation Moses und
Aarons mit Korach ist ein gutes Beispiel einer solchen Kraftprobe, in der das

Ensemble von priesterlicher und ziviler Autorität von innen heraus in Frage

gestellt wird. Die Auseinandersetzung zwischen Arnos und Amazja, dem

Priester in Bethel (Am 7,10-17), exemplifiziert die Spannung zwischen

institutionalisierter Priesterschaft und einem prophetisch-charismatischen
Führungsstil, wobei beide Protagonisten auf völlig unterschiedlichen Ebenen

argumentieren. Der polemische Ausspruch der Rabbinen, dass „ein gelehrter
Bastard einem ignoranten Hohenpriester vorzuziehen"14 sei, entspricht
einem aggressiven Typus der Tora-Autorität, die die Reform oder gar den

Umsturz der bestehenden durch die priesterliche Herrschaft gekennzeichneten

sozialen Ordnung ins Auge fasst. In den Quellen findet sich

dementsprechend auch ein Gegenangriff: G. Alon hat vorgeschlagen, die
Verantwortlichen für die spätere Absetzung R. Jochanan ben Sakkajs vom Patriarchat

in den Überlebenden der Priesterklasse zu sehen, die empört über dessen

Verbringung der rituellen Tempelgegenstände nach Jamnia gewesen
seien.15

Die Rivalität der Tora-gestützten und der charismatischen Autorität auf
der einen mit dem königlich-zivilen Machtzentrum auf der anderen Seite

reicht von den Spannungen zwischen Samuel und Saul über die vorexili-
schen Auseinandersetzungen der Propheten und Könige bis hin zum offenen

Konflikt zwischen den makkabäischen Hohenpriestern und Pharisäern, die

12 Vgl. Bell. 2, 159.
13 Vgl. bSot 48b; ySot 9,24b; tSot 13,3; bSan IIa; vgl. auch A. Buchler, Types of

Jewish Palestinian Piety: From 70 B.C.E. to 70 C.E., New York 1968, S. 9ff.
14 Vgl. mHor 3, 8.
15 G. Alon, The Jews in Their Land in the Talmudic Age 70—640 C.E., Jerusalem

1980-84, S. 86-118.

274



im brutalen polizeistaatlichen Regiment Herodes' des Grossen endeten. Dieser

Konflikt setzte sich auch nach der Zerstörung des zweiten Tempels fort,
als das palästinensische Patriarchat, nun die doppelte Krone der politischen
und der Tora-Autorität, die jüdische Gemeinschaft gegenüber den
römischen Besatzungstruppen zu vertreten hatte und dabei mit einem unruhigen
und aufsässigen Rabbinat konfrontiert wurde, das die Herrschaft des

Patriarchen in Frage stellte. In Babylonien ging es in diesem Streit um die

Auseinandersetzung zwischen der zivilen Herrschaft des Exilarchen und den

Häuptern der rabbinischen Akademien, den Repräsentanten der Tora-Autorität.

Obwohl die charismatischen Gaben von den Autoritäten der Tora zur
Zeit des zweiten Tempels und des Talmud hochgeschätzt wurden, fehlte es

aus ihrer Mitte nicht an ambivalenten Äusserungen gegenüber den

Charismatikern, besonders wenn diese nicht dem inneren Kreis der Tora-Gelehrten

angehörten. Ein Echo dieser zweideutigen Einstellung mag in dem

Ausspruch zu finden sein, mit dem Simon ben Schetach auf die unorthodoxen
Gebetsmethoden reagierte, mit denen Honi, der Kreiszeichner, Regen zu
beschaffen wusste: „Wärest du nicht Honi, so würde ich über dich den Bann

verhängt haben; was aber kann ich gegen dich ausrichten, wo du gegen Gott

ungezogen bist, und er dir dennoch deinen Willen tut, wie ein Kind gegen
seinen Vater ungezogen ist, und er ihm dennoch seinen Willen tut?"16 Es ist
diese Zweideutigkeit, die auch für die Spannung zwischen den offiziellen
Kreisen der Pharisäer und Jesus mit seinen Jüngern kennzeichnend ist. Die
Ablehnung beruhte, wie die Forschung herausgestellt hat, durchaus auf
Gegenseitigkeit. Der Hechalot-Literatur ist zu entnehmen, dass die Charisma-
tiker der Zeit des zweiten Tempels und des Talmud dem Autoritätstypus des

Tora-Gelehrten mit grosser Reserve gegenüberstanden.17
Diese Ambivalenz lässt sich auf zwei Gründe zurückführen: Die Halacha

als Instrument legaler Herrschaft wird nach Max Weber als die Möglichkeit
definiert, dem äusseren Verhalten anderer den eigenen Willen aufzuoktroyieren.18

Die Tora-Herrschaft zeichnet sich geradezu dadurch aus, dass sie das

Recht verleiht, Befehle zu erteilen, die wiederum eine Gehorsamspflicht
begründen. Mit den Mitteln dieser legalen Herrschaft ausgestattet, ging es den

1(^ Vgl. mTaan 3,8; bTaan 23a; yTaan 3,10-12.
17 Vgl. E. E. Urbach, Ha-Masoret al Torat ha-Sod bi-Tekufat ha-Tana'im, in: E. E.

Urbach 3t al. (ed.), Studies in Mysticism and Religion presented to G. Scholem,

Jerusalem 1967, S. 24ff.; vgl. auch D.J. Halperin, The Faces of the Chariot,
Tübingen 1988, 429-443 und die dort übersetzten Texte.

18 Vgl. R. Bendix, Max Weber, S. 301 ff.

275



Rabbinen darum, die jüdischen Institutionen und das Leben der jüdischen
Gesellschaft in der Antike als Ganzes zu formen. Regeln, Institutionen und

Organisationen sind für Charismatiker jedoch von geringerem Interesse. Mit
den Worten Solomon Schechters: „Wer von Heiligen spricht, sollte davon

ausgehen, diese Qualität nicht Organisationen oder Gesellschaften zuordnen

zu können. In der jüdischen Literatur wird nur selten auf solche Organisationen

Bezug genommen und dies auf eher zweifelhafte Art und Weise, in
einer Manier, die wissenschaftlicher Kritik wohl nicht standhält. Man wird
im übrigen kein Heiliger durch einen korporativen Akt oder die Übernahme
eines Ensembles von normativen Regeln, obwohl man natürlich - trotz der

Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft professioneller Heiliger — dennoch ein

Heiliger oder eine Heilige sein kann."19

Der zweite Grund für die Spannungen zwischen der Krone der Tora und
der des guten Namens hängt mit der Sorge der Tora-Autori täten zusammen,
die neuen und fortdauernden Offenbarungen der Charismatiker könnten die

jüdische Gesellschaft — zumal nach der Zerstörung des zweiten Tempels —

destabilisieren. Sie konnten die Charismatiker nicht geradewegs mit dem

Bann belegen (wie dies die Kirche mit den Gnostikern versuchte), weil zu
viele Gelehrte aus dem inneren Autoritätskreis der Tora in die charismatischen

Erfahrungen verwickelt waren. So erreichten sie den Kompromiss, dass

die neuen fortdauernden Offenbarungen solange akzeptierbar blieben, als sie

den vorhergehenden autoritativen Offenbarungen, auf denen die

Hauptströmung des Judentums fusste, nicht widersprachen. Gilluj Elijahu, die
charismatische Offenbarung der späteren Weisen und Kabbalisten, wurde daher

unter der Bedingung toleriert, dass die Charismatiker den vorherigen
autoritativen Offenbarungen der jüdischen Tradition nicht widersprachen.20

Im Bereich der Halacha trat der Konflikt zwischen den Charismatikern
und der Tora-Autorität am stärksten hervor. Es ging dabei um die Frage,
welches Gewicht der Offenbarung in ihrem Gegenüber zur Vernunft zukommen

sollte. In der berühmten Debatte zwischen R. Elieser ben Hyrkanos
und R. Josua ben Chananja mitsamt den Weisen über den Ofen von Ach-
nai21 kam dieser Gegensatz zum Ausdruck, als R. Elieser sich auf esoterische

Beweisgründe zurückzog und R. Josua im Namen der Vernunft widersprach.
Es ist allerdings bedeutsam, dass R. Josua die von ihm abgelehnten Beweisgründe

nicht als Fälschungen denunzierte, sondern nur ihre Unangemessenheit

in der halachischen Auseinandersetzung herausstellte.

19 S. Schechter, Studies in Judaism, New York 1970, S. 127.
20 Vgl. G. Scholem, Zur Kabbalah und ihrer Symbolik, Frankfurt am Main 1973,

S. 31-35.
21 Vgl. bBM 59b.

276



Auf diesen Konflikt liess sich im Hinblick auf den Umgang mit der

Offenbarungsautorität mit zwei unterschiedlichen Strategien reagieren: In
rationalistischem oder streng konstruktivistischem Sinne konnte man die

Befugnis zur Rechtsentwicklung, aber auch die Kompetenz in ausserrechtli-

chen Angelegenheiten auf die Person des Mose begrenzen.22 Aber was hatte

es dann mit den biblischen und den älteren rabbinischen Berichten auf sich,

nach denen die nachmosaischen Propheten neue Gesetze oder

Neuinterpretationen bestehender Gesetze einführten? Elischa befahl den Kämpfern

gegen die Moabiter, jeden guten Baum zu fällen (II Reg 3,19) und stellte

sich damit gegen die Gesetze der Tora (Dtn 20,19). Jeremia forderte die

Jerusalemer, ebenfalls ungedeckt durch die sinaitischen Normen, dazu auf,

keine Last am Sabbat aus ihren Häusern und durch die Tore der Stadt zu

tragen (Jer 17,21 —27).23 Wie gelangten die Propheten zu diesen neuen
rechtlichen Entscheidungen und Interpretationen? Die streng konstruktivistische

und rationalistische Lehre verweist auf die Vernunft und die ver-
nunftgemässen Methoden der Beweisführung und Exegese. Nach ihr sind
die postmosaischen Autoritäten nach dem Modell des Talmud-Gelehrten zu
verstehen, der sich nur auf seinen Verstand und die Worte der Tora beruft.24

Die Charismatiker waren hingegen der Meinung, dass die neuen
Rechtsauslegungen der Propheten nicht auf Innovationen beruhten, sondern schon

in der sinaitischen Offenbarung enthalten waren und in der gleichen Weise

zur für das jeweilige Thema relevanten Zeit zur Explikation gelangten, wie
dies mutatis mutandis von den Vertretern des Rationalismus für die rationalen

Interpretationen der sinaitischen Offenbarung angenommen worden

war. Der Dissens zwischen den beiden Denkschulen betraf den „Kanal",
durch den diese Interpretationen übermittelt wurden. Für die Propheten
handelte es sich um Prophétie, für die Rabbiner um die Vernunft. Beide

„Kanäle" waren legitim.
Nach charismatischer Meinung kann sich die Halacha selbst nach der

Zerstörung des Tempels und dem Ende der Prophétie noch auf nicht-rationale

Innovationswege berufen.25 Auch später nahmen die Rabbiner bei der

22 Vgl. ShemR 28,4; 42,7; ShirR 1,29; Tan Jitro 11; bBer 5a; vgl. auch A. J. Heschel,
Theology ofAncient Judaism, London, New York 1965, II, S. 166-168; 177-178.

23 Vgl. bSuk 44a. Anmerkung des Übersetzers: Literarkritische Erwägungen, nach
denen die Jeremia-Texte früher zu datieren wären als die entsprechenden
Abschnitte aus dem Pentateuch, spielen in diesem Zusammenhang naturgemäss keine
Rolle.

24 B. J. Bamberger, Revelation of Torah after Sinai, in: Hebrew Union College Annual
16 (1941), S. 97-114; A.J. Heschel, Theology ofAncient Judaism, S. 288-300.

25 Vgl. E.E. Urbach, Halacha und Prophétie [hebr.], in: Tarbiz 18 (1946-47),
S. 25-27.

277



Beurteilung rechtlicher und moralischer Sachverhalte nicht nur ihre
Vernunft, sondern auch psychische und charismatische Quellen in Anspruch.26

26 Vgl. z.B. im Hinblick auf Joseph Karo: R. J. Zwi Werblowsky, Joseph Karo: Law¬

yer and Mystic, Philadelphia 1980; im Hinblick auf den Gaon von Wilna dort S.

311-316 und H.H. Ben Sasson, The Personality of Elijah Gaon of Vilna and His
Historical Influence, in: Zion 21,1-4 (1966), S. 40-216. Vgl. auch das posthume
Werk A. J. Heschel, Prophetic Inspiration after the Prophets. Maimonides and Other
Medieval Authorities, ed. Morris M. Faierstein, Hoboken (New Jersey) 1966.

278


	Vier Typen religiöser Autorität im antiken Judentum

