
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 56 (2000)

Artikel: Jüdisch-orthodoxe Wege zur Bibelkritik

Autor: Morgenstern, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961523

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jüdisch-orthodoxe Wege zur Bibelkritik

von Matthias Morgenstern
*

II.
„Meta-Exegese": Von Rav Kuk zu Rav Mordechai Breuer

1. Abraham Isaak HaKohen Kuk (1865-1935)

Was die Stellung des ersten aschkenasischen Oberrabbiners von Erez Israel,

Abraham Isaak HaKohen Kuk, zum Thema der historisch-kritischen
Erforschung der Hebräischen Bibel anbelangt, so steht der Leser vor einer Vielzahl
höchst unterschiedlicher Äusserungen, die, über sein gesamtes Schrifttum

verstreut, sich zunächst durch ihre fehlende innere Kohärenz auszeichnen. Ist

an dieser Stelle dennoch der Versuch einer Konfrontation des Rabbiners mit
dieser Frage zu wagen, so darf im Zuge einer ersten vorläufigen Sichtung
seiner Texte festgehalten werden, dass neben vielzitierten scharf polemischen

Aussagen, die von einem „heimtückischen Angriff auf die Heiligen Schriften"48

sprechen, Ausführungen stehen, die trotz ihrer unleugbar ablehnenden

Grundstimmung einen breiteren Spielraum zur Interpretation lassen.

In der direkten bildungspolitischen Auseinandersetzung mit den säkularen

Zionisten äusserte Kuk sich eindeutig und scharf ablehnend, so in einem

Brief aus den Jahre 1910 an seine Schüler Levine und Zeidel in Frankfurt am

Main, in dem er gegen die Verwendung von bibelkritischen Lehrern am
Hebräischen Tachkemoni-Gymnasium in Tel Aviv Protest einlegt.49 Weniger

eindeutig ist seine Stellungnahme demgegenüber in Zusammenhängen,

Dr. Matthias Morgenstern, Institutum Judaicum, Liebermeisterstrasse 14, D-72076
Tübingen. Der erste Teil dieses Beitrages ist im vorigen Heft abgedruckt: Judaica
56 (2000), S. 178-192.
Vgl. Z. Yaron, The Philosophy ofRabbi Kook, Jerusalem 1985, S. 226 [hebr.]; vgl.
auch B. Ish-Shalom, Rabbi Abraham Isaac Kook. Between Rationalism and Mysticism,

Tel Aviv 1990, S. 113 [hebr.].
49 Vgl. A. I. Kuk, Briefe. Band I, Jerusalem 5745 [1984/85], S. 317 [hebr.]; vgl. auch

Band II, S. 52 (ein Brief aus dem Jahre 1912).

234



die der direkten religionspolitischen Konfrontation entnommen sind. Hier —

so in einem jiddischsprachigen Artikel in der Londoner Zeitung Roshei Alfei
Yisrael aus dem Jahre 1917, aber auch bereits in einem religionsphilosophischen

Essay aus dem Jahre 1914, dem das eingangs angeführte Zitat von
dem „heimtückischen Angriff" entnommen ist - stellt er zwar Argumente

gegen die Bibelkritik auf: Das Heilige könne grundsätzlich nicht mit
unheiligen Mitteln untersucht werden; ein und derselbe Autor könne
unterschiedliche Stile verwenden, so dass stilkritische Fragen ungeeignet zur
Quellenscheidung seien;50 viele der „neuen Meinungen" seien nur nutzlose

Hypothesen, während sich die göttliche Wahrheit durch ihre Klarheit und

Ewigkeit auszeichne.51 Andererseits hatte Kuk — in einen Brief an den

zionistisch-religiösen (misrachistischen) Rabbiner Meir Berlin - aber bereits im
Jahre 1911 dazu aufgefordert, die Bemühungen nichtorthodoxer Juden um
das Verständnis der Bibel nicht pauschal abzulehnen; auf diesem Wege, so

sein Argument, würden die Herzen der jungen Menschen nicht gewonnen.52

Diese letztere Äusserung gibt das vom Orthodoxieforscher Charles Lieb-

man expansionistisch' genannte Anliegen Kuks zu erkennen, sich - im
Unterschied zum strikt konservativen Neotraditionalismus und zu eklektizisti-
schen Strategien — die gewandelte Welt im Lichte der religiösen Quellen neu

anzueignen und die Moderne in ihrer Gesamtheit religiös zu interpretieren.53
Ein solches .expansionistisches' Interesse des Rabbiners wird durch seine

Sentenz zum Ausdruck gebracht, es könne nicht angehen, jede torawidrige
Meinung „im weltanschaulichen Krieg" sofort zu widerlegen. Vielmehr gelte

es, „den Palast der Tora über sie zu bauen." Denn „so erheben wir uns durch
sie [...]. Und nachher, wenn wir in keiner Bedrängnis sind, können wir
voller Selbstbewusstsein gegen sie kämpfen und alles zu unserem wahren

Guten in Gebrauch nehmen."54

In diesem Sinne gehen viele der Äusserungen Kuks über oberflächliche
Polemik und Apologetik hinaus. Sie gibt seine Auseinandersetzung mit der

modernen Naturwissenschaft - beispielsweise dem Problem des Ubergangs

5° Z. Yaron, The Philosophy ofRabbi Kook, S. 227.
51 A.I. Kuk, Eder HaYaqar, Jerusalem 5745 [1984/85], S. 38 [hebr.]; vgl. auch

Z. Yaron, The Philosophy ofRabbi Kook, S. 226; B. Ish-Shalom, Rabbi Abraham
Isaac Kook, S. 113 und A. I. Kuk, Briefe. Band I, S. 106.

52 Vgl. A.I. Kuk, Briefe. Band II, S. 20 (1911) [hebr.].
53 C. Liebman, Religion and the Chaos of Modernity. The Case of Contemporary

Judaism, in: ]. Neusner (ed.), Take Judaism for Example. Studies toward the

Comparison ofReligion, Chicago 1983, S. 147-164.
54 Vgl. M. Breuer, Glaube und Wissenschaft in der Schrifterklärung, in: Deot 5720

[1959/60] Nr. 11, S. 18-25 und Nr. 12, S. 12-27 [hebr.]; das Zitat Kuks findet
sich in Deot, Nr. 12, S. 12; vgl. auch A.I. Kuk, Briefe. Band I, S. 154.

235



vom ptolemäischem zum kopernikanischen Weltbild5' und der Frage des

geologischen Alters der Erde56 - durchaus Vertrautheit mit religionsphilosophischen

und auslegungsgeschichtlichen Grundsatzfragen zu erkennen.'7

In engerem Zusammenhang mit Fragen der Bibelexegese führt Kuk, in dem
berühmten hermeneutischen Streit zwischen R. Aqiba und R. Jischmael auf
die Seite des letzteren tretend, aus, es sei bekannt, dass die Prophétie ihre
Bilder der jeweils gängigen menschlichen Sprache entnehme.58 Zugleich —

die im folgenden implizierte Parteinahme für die entgegengesetzte Position
R. Aqibas wird natürlich nicht als Widerspruch empfunden — sei die in den

Tiefen der Tora verborgene Wahrheit der göttlichen Wirklichkeit aber zu
erhaben, als dass menschliche Bilder einen direkten Bezug auf sie haben
könnten.'9 Auch sei es keineswegs das Ziel der Tora, den Menschen mit
Informationen über natürliche oder geschichtliche Fakten zu versorgen.60

In der erwähnten religionsphilosophischen Abhandlung aus dem Jahre
1914 setzt Kuk sich in prinzipieller Weise mit dem Problem der neuzeitlichen

Häresien auseinander. In diesem Zusammenhang stellt er zunächst
erstaunlich selbstkritische Betrachtungen an, die die Kopräsenz wissenschaftlicher

Errungenschaften und moralischer Defizite mit der wissenschaftlichen
und moralischen Oberflächlichkeit im jüdischen Volk in Verbindung
bringen.61 Es folgt eine orthodox-jüdische Kritik der Moderne, die nicht bei
fundamentalistischer Polemik stehenbleibt, sondern den Versuch
unternimmt, die philosophischen und historischen Grundlagen der Häresien der
Moderne zu verstehen.62

55 A. I. Kuk, Eder HaYaqar, S. 37.
56 A. I. Kuk, Briefe. Band I, S. 106. In einem Brief an seinen Schüler Zeidel aus dem

Jahre 1905 zieht Kuk im Hinblick auf „prä-" oder „nebenadamitische" Menschenrassen

Schlussfolgerungen aus archäologischen Befunden und geologischen Annahmen,

die den Aussagen der Bibel über das Alter der Erde zu widersprechen scheinen,

und erwähnt kabbalistische Uberlieferungen über Vorwelten, die der uns
bekannten Ära vorangegangen seien: vgl. Briefe. Band I, S. 105.

57 Zur Beschäftigung Kuks mit der deutschen Philosophie des 19. Jahrhunderts vgl.
z. B. auch E. Schweid, Judaism and Secular Culture, Hakibbutz Hameuchad 1981,
S. 114 [hebr.J.

58 A. I. Kuk, Briefe. Band I, S. 38 mit Bezug auf bBer 31b (vgl. auch bSchevu 26a
sowie zu diesem Streit: A. Goldberg, Die Schrift der rabbinischen Schriftausleger,
in: A. Goldberg, Rabbinische Texte als Gegenstand der Auslegung. Gesammelte
Studien II, Tübingen 1999, S. 235).

59 A. I. Kuk, Briefe. Band I, S. 38.
6° A. I. Kuk, Briefe. Band I, S. 153: „Es entspricht überhaupt nicht den Grundsätzen

der Tora, uns einfache Tatsachen und Geschehnisse mitzuteilen, die sich ereignet
haben [. .]" (zitiert bei Y. Leibowitz, Judaism, Jewish People and State of Israel,
S. 341.343).

6! A. I. Kuk, Eder HaYaqar, S. 36f.
62 A. I. Kuk, Eder HaYaqar, S. 39: „[. •] auch eine Grundlage für die Häresie, die von

wissenschaftlichen Postulaten herrührt."

236



Eckpunkt der Überlegungen Kuks ist dabei eine Lehre, die eine von der

verborgenen Tora-Offenbarung ausgehende und in doppelter Weise ,prä-
stabilierte Harmonie' - dieser Begriff aus der Leibnizschen Philosophie ist
hier durchaus adäquat - annimmt: die Übereinstimmung der Tora nicht nur
mit der Natur, sondern auch mit der Geschichte des Volkes Israel und mit
den halachischen Lehrentscheidungen der Tora-Weisen. Beides hat Schalom

Rosenberg mit dem Begriff der „fortgesetzten Offenbarung" gekennzeichnet:
Das Gesetz, das die Natur und die Geschichte regiert, ist schon in der Tora
präfiguriert; gleichzeitig werden jedoch die gängigen theozentrischen oder

anthropozentrischen durch einen geschichtlich-ethnozentrischen
Offenbarungsbegriff ergänzt. Jede menschliche Erfahrung in Israel wird so zu einem

Ausdruck göttlicher Offenbarung, ein Ansatz, der, wie Rosenberg mit Recht

betont, den Raum für antinomistische Tendenzen bereitet. 3 Zwar gibt es für
Kuk mit Entschiedenheit unterschiedliche Stufen der Offenbarung; dennoch
kann er die Errungenschaften der Kultur, sofern sie im jüdischen Volk zur
Geltung kommen, in toto als Erscheinungsweisen der göttlichen Offenbarung

bezeichnen/'4 „Um die Tora zu verstehen, ist es notwendig, auch auf
die innere Stimme des Menschen zu hören; zur Vorbereitung der richtigen
Tora-Auslegung ist es notwendig, die Geistigkeit zu entwickeln, die in jedem
Menschen verborgen liegt."65 Die Häresie kann demnach nicht nur als

Vorstufe, sondern geradezu als inhärenter Teil der Offenbarung erscheinen. Unter

der Bedingung ,fortgesetzter Offenbarung' gilt dann: „Es gibt eine (Got-
tesjleugnung, die Bekenntnis ist, und es gibt ein Gottesbekenntnis, das

Leugnung ist."66 Und: „Die zerstörerischsten Gedanken sind welke Blätter

63 S. Rosenberg, Fortgesetzte Offenbarung. Drei Richtungen [hebr.], in: M. Cha-
lamish/M. Schwartz (ed.), Offenbarung- Glaube - Vernunft [hebr.], Ramac-Gan
5736 [1975/76], S. 143. Kuk stützt sich auf zwei Stellen im Talmud (bBer 19b
und bAS 36b), die einerseits die Kompetenz der Rabbinen, gültig Recht zu sprechen

auf die höchste mosaische Autorität (vgl. Dtn 17,11) gründen, die Geltung
der Rechtssätze aber zugleich von ihrer Annahme durch das „ganze Volk" - Kuk
verwendet den Terminus Kabbalat Ha-Uma - abhängig machen, indem sie festlegen,

man dürfe der Gemeinde nur dann eine Verordnung auferlegen, wenn der

grösste Teil derselben sie ertragen könne. Zur Wirkungsgeschichte dieser Talmudstelle

vgl. ferner Z. Falk, Religious Law between Eternity and Change. On the
Dynamism ofJewish Law in Jewish Thought and on Jewish, Christian and Muslim
Attitudes towards Legal Change, Jerusalem 1986, S. 122f. [hebr.]. Im Kontext der

Philosophie Kuks bekommt dieser Satz eine über die halachische Frage im engeren
Sinn hinausgehende entlastende Funktion und kann auch auf die Pflicht der
Annahme jüdischer Glaubenswahrheiten (somit auf das Problem der Bibelkritik)
bezogen werden.

64 B. Ish-Shalom, Rabbi Abraham Isaac Kook, S. 100.
65 So die Paraphrase von Z. Falk, Religious Law, S. 53f.
66 B. Ish-Shalom, Rabbi Abraham Isaac Kook, S. 115.

237



der erhabensten Gedanken, die ohne Tikkun daherkommen und ihren Wert
und ihre Stunde nicht kennen."67

Die Unterscheidung zwischen heilig und unheilig ist, wie Benjamin Ish-
Shalom formuliert hat, für Kuk daher kein ontologisches, sondern ein epi-
stemologisches Problem.68 Unter der Bedingung der Universalität der

Offenbarung, der die Relativität der Sünde, des Unglaubens und der Häresie

entspricht, können Kefira und Gottesleugnung daher als positives Element der

nationalen Erhebung angesprochen werden, als Faktor, der den Glauben
läutert und reinigt: „Auch die Häresie ist eine Offenbarung von
Lebenskraft."69 Bezogen auf die Konfrontation mit der modernen Wissenschaft und
Kultur wendet Kuk sich gegen den „überflüssigen Fanatismus", nach dem

jede Betätigung der menschlichen Vernunft für Israel verboten sei und fragt:
„Wo bleibt die Schönheit Japhets in den Hütten Sems, wo bleibt die
allgemeine Partnerschaft, die der Heilige, gelobt sei Er, allen Menschen gegeben
hat?" Mit ausdrücklichem Bezug auf literarisch-exegetische Fragestellungen
fährt Kuk fort: „Wir nehmen die Wahrheit von jedem an, der sie sagt, und

wer unser Schrifttum weise auslegt, wird, komme er auch aus den Völkern
dieser Welt, ein Weiser genannt."70 Freilich ist, was Kuk hier konzediert, in
für seinen Stil charakteristisch schwebender Art und Weise allgemein auf die

rabbinische Literatur bezogen, ein Begriff, in dem für ihn die Tora min

Ha-Schamajim möglicherweise nicht enthalten ist.71 Konsequenzen auf dem

Gebiet der Bibelexegese liegen nahe, lassen sich bei Kuk selbst aber nur in

Spuren nachweisen. In ähnlich kryptischer Form heisst es in den Lichtern der

Heiligkeit (Orot Ha-Qodesh)-. „In der gewöhnlichen Welt der Gedanken
stehen sich die Prinzipien notwendigerweise widersprüchlich gegenüber, und

gerade auf ihrem Widerspruch erhebt sich das erwünschte Gebäude. Der

Widerspruch bewirkt die Entscheidung, und die Entscheidung bewirkt die

67 Zitiert in: M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 12, S. 21.
68 Vgl. B. Ish-Shalom, Rabbi Abraham Isaac Kook, S. 105.
® B. Ish-Shalom, Rabbi Abraham Isaac Kook, S. 106. Anders als bei Ernst Bloch ist

für Kuk, der aus seiner Neubewertung der Häresie keine petitio principii macht,
natürlich nicht das Häretische „das Beste an der Religion".

70 B. Ish-Shalom, Rabbi Abraham Isaac Kook, S. 107.
71 Vgl. auch folgende Kuk-Paraphrase bei M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in:

Deot 5720, Nr. 12, S. 26 (bezogen auf A. I. Kuk, Orot Ha-Qodesh, Jerusalem 5745
[1984/85]; vgl. auch Jer 10,2): „Mögen sich [. .] die Kleingläubigen fürchten, in
den Problemen der Bibelkritik unterzugehen [...]; wer seines Glaubens sicher ist,
braucht keine Angst vor den Zeichen und Wundern der Wissenschaft zu haben.
Für all dies gilt: ,Ihr sollt euch nicht fürchten vor den Zeichen des Himmels, wie
die Heiden sich fürchten'."

238



Aneignung von versammelten Schätzen, und das geistige Leben wird mit
grossem Reichtum gesegnet."72

2. Mordechai Breuer (geboren am 14. 5. 1921)

Kuks Lehre wurde im Jahre 1959 von dem Rabbiner Mordechai Breuer,
einem in Karlsruhe gebürtigen Sohn des orthodox-jüdischen Mathematikprofessors

Samson Breuer73 und Enkel des Frankfurter Rabbiners Salomon

Breuer (sowie Neffen Isaak Breuers), in zwei Beiträgen für die Neujahrs- und
die Herbstausgabe der Zeitschrift Deot aufgegriffen und für das Gebiet der

Bibelexegese weiterentwickelt.74 Die beiden Aufsätze des Rabbiners, der sich

in der Bibelwissenschaft als Erforscher der handschriftlichen Überlieferung
der Hebräischen Bibel (vor allem des Kodex Aleppo), der Masora und der

Akzente des biblischen Hebräisch einen Namen gemacht hat,75 erregten
ungeheures Aufsehen. Auch ausserhalb der Orthodoxie riefen sie heftigen
Widerspruch hervor, und der Autor wurde von verschiedenen Seiten bald mit
spektakulären Etiketten - Steven Shaw sprach in der Zeitschrift Tradition

von einem neuen linken Flügel der Orthodoxie („the new left wing of
Orthodoxy"76) - versehen.

Dabei hatte Breuer mit seinen Kritikern durchaus die traditionalistische

Ausgangsposition gemeinsam, der er, auf dem Boden der orthodox-theologischen

Qualifizierung der Tora, auch die hergebrachten Annahmen im
Hinblick auf die ihr zu entnehmenden natur- und geschichtswissenschaftlichen

72 A. I. Kuk, Orot Ha-Qodesh, S. 496.
73 Zur Biographie Samson Breuers vgl. M. Pinl/L. Furtmüller, Mathematicians

under Hitler, in: Leo Baeck Institute Yearbook 18 (1973), S. 158f.
74 Siehe oben Anm. 54. - Zur Biographie Breuers vgl. M. Bar-Asher, Rabbi Mor¬

dechai Breuer and his Research [hebr.], in: M.Bar-Asher (ed.), Rabbi Mordechai
Breuer Festschrift [scilicet zu seinem 70. Geburtstag], Collected Papers in Jewish
Studies. Volume I [hebr.], Jerusalem 1992, S. 1-7. Die von Yohanan Breuer in
dieser Festschrift S. 9-12 zusammengestellte Bibliographie Breuers enthält 67 (mit
einer Ausnahme hebräische) Titel. Breuer war unter anderem einer der Übersetzer
des Pentateuch-Kommentars seines Urgrossvaters S. R. Hirsch ins Hebräische
(1966-1988), die von seinem Cousin, dem Jerusalemer Historiker Prof. Mordechai

Breuer (einem Sohn Isaac Breuers) herausgegeben wurde. Vgl. Y. Breuer S. 9

und M. [scilicet Prof.] Breuer, Il commento al Pentateuco di Samson Raphael
Hirsch, in: S.J. Sierra (ed.), La lettura ebraica delle Scritture, Bologna 1995,
S. 381-400.

75 Vgl. E. Tov, Der Text der Hebräischen Bibel. Handbuch der Textkritik, Stuttgart,
Berlin, Köln 1997, z.B. S. XIX.4.16.46.54.

76 S. Shaw, Orthodox Reactions to the Challenge of Biblical Criticism, in: Tradition
10 (1969), S. 78.

239



Tatsachen entnahm. Zugleich schloss er mit Blick auf die scharfe Distinktion
zwischen Glauben und Wissen und die Unabhängigkeit und Souveränität
des Glaubens an seinen Onkel Isaac Breuer und Jeshayahu Leibowitz an.77

Um in Fortführung ihrer Lehre aber eine Brücke zwischen den getrennten
Bereichen bauen zu können, bediente er sich in mehrfacher Hinsicht einer

grundsätzlichen Argumentation, und zwar sowohl in bibel- und
schöpfungstheologischer als auch in naturwissenschaftlich-epistemologischer Perspektive.

Im Hinblick auf die jüdische Lehre von der Tora ruft er zunächst die
Glaubenssätze in Erinnerung, die vor den neuzeitlichen Auseinandersetzungen

im Judentum unbezweifelt in Geltung standen und an die die moderne

Streitfrage der Mosaizität des Pentateuch gar nicht heranragt. Er zitiert zu
diesem Zweck den Midrasch, nach dem die Tora 2000 Jahre vor der

Weltschöpfung erschaffen,78 und das Vorwort des Nachmanides zu seiner Pen-

tateuchauslegung,79 nach der die ganze Tora, wie sie in geschriebener Form

vor uns liegt, Mose von Gott übergeben worden sei. Im Talmud (bSan 99a),

so Breuer weiter, wurde die Bestreitung dieser Überzeugung, die in der Mystik

in der Lehre von der primordialen Ur-Tora Tora Keduma) kulminiert,
mit dem Verlust des Lebens in der kommenden Welt sanktioniert: „Selbst

wenn einer sagt, die ganze Tora sei vom Himmel, mit Ausnahme von einem

Vers, den nicht der Heilige, gepriesen sei er, gesagt hat, sondern Mose von
sich aus, so beziehen sie auf ihn die Worte: ,denn er hat das Wort des Herrn
verachtet'."80

Der Rekurs auf diese im Prinzipiellen angesiedelte ,fideistische' Position
hat für Breuer einen doppelten Effekt: Er lässt zum einen alle modern-apologetischen

Bemühungen, die die Höhe des alten Toraglaubens naturgemäss
nicht erreichen, als gegenstandslos erscheinen. Es sei durchaus fraglich, so

der Autor, ob es einen Unterschied „zwischen der harmonistischen Ketzerei
des [scilicet italienisch-jüdischen Bibelwissenschaftlers Umberto] Cassuto

und der kritischen Ketzerei eines Wellhausen" gebe und „ob der Glaube

77 Vgl. auch M. Breuers Beitrag Am U-Medina Be-Mischnat Jitzhaq Breuer [Volk
und Staat in der Lehre Isaac Breuers], in: R. Horwitz (ed.), Isaac Breuer. The Man
and his Thought [hehr.], Ramat-Gan 1988, S. 163-173.

78 Vgl. BerR 8,2. Zu diesem Zitat vgl. ebenfalls F. Rosenzweig, Die Bauleute, in:
F. Rosenzweig, Kleinere Schriften, Berlin 1937, S. 11 Of. Für diesen Hinweis danke
ich meinem Freund Hans Martin Dober.

79 Vgl. M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 11, S. 18 und
Nr. 12, S. 12.

80 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 11, S. 19; vgl. auch
Nr. 12, S. 12f.25 (mit Bezug aufbSanh 99a und Num 15,31).

240



Israels vom Scharfsinn des Rabbiners David Zwi Hoffmann und von der
konservativen Apologetik der Berliner Weisen abhängig sei."81 Zum andern
erlaubt die Wendung zum Grundsätzlichen aber auch die Besinnung auf das

Prinzip und gleichzeitig die Beschränkung moderner Wissenschaft: „Die
Grundannahme jeder wahren Wissenschaft", schreibt Breuer, „ist die
Herrschaft des Kausalgesetzes. Im Sinne dieser Grundannahme fragen wir nach

dem Warum, forschen wir und suchen nach Erklärungen. Und im Kausalgewebe

dieser Welt verknüpfen wir die Erscheinungen mit den sie

bewirkenden Ursachen. Die Herrschaft des Kausalgesetzes ist die Derech Eretz, die

jeder Tora voran geht.'821 Dieses Gesetz, dessen Geltung niemals bewiesen

und niemals widerlegt wurde, steht ausserhalb der menschlichen Vernunft —

als jede Wissenschaft ermöglichende Annahme, nicht als sich aus ihr
ergebendes Resultat."83

Nun könnte man im Sinne Breuers einwenden, was dieses Forschen nach

einem Kausalzusammenhang in der freien Welt der Bibel und der Prophétie
zu suchen habe: „Dort fragt man nicht warum, dort erheischt man keine

Erklärung. Dort offenbart der Heilige, gelobt sei Er, sich seinen Geschöpfen
in seiner Schöpfung und in seiner Tora, mit seinen Taten und mit seinen

Worten, und wer soll ihm sagen, was zu tun und was zu befehlen?"84 Und:
„Wir glauben an die Naturgesetze nur im Rahmen der natürlichen Ordnung
(Olam Ke-Minhago noheg) und streiten die Naturgesetze ab, wenn Gott
sich denen offenbart, die er anredet."85 Doch hat der Bereich des Olam

Ke-Minhago noheg nach Breuer auch sein eigenes Recht. Denn im Sinne ihres

konsequent diesseitigen Wissenschaftsverständnisses müssen die historischkritischen

Bibelforscher geradezu zu ihren anstössigen Auslegungen kommen.

Unter Berücksichtigung der Grundannahmen wissenschaftlichen
Arbeitens, so der Rabbiner im Anschluss an seinen Onkel und an Leibowitz,

81 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 11, S. 21.
82 Vgl. WaR 9,3; zur im Zitat enthaltenen Anspielung auf Gen 3,24 vgl. S. R.

Hirsch, Der Pentateuch. Erster Teil: Die Genesis, Nachdruck Frankfurt a. M. 1986,
S. 77-79, und R. Breuer, Samson Raphael Hirsch und seine Schule, in: Nahalath
Zwi II (Frankfurt am Main 1931/32), S. 104-120 sowie M. Eliav, Verschiedene
Ansätze zu Tora im Derech Eretz, in: M. Breuer, The Torah Im Derekh Eretz
Movement [hebr.], Ramat-Gan 1987, S. 45-55.

83 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 11, S. 19; vgl. auch
Nr. 12, S. 13: „Alle wissen, dass die Ergebnisse der wissenschaftlichen Forschung
auf der selbstverständlichen Annahme basieren, dass die Naturgesetze zu jeder Zeit
und an jedem Ort Geltung haben; aber der Glaube, jedenfalls solange er sich in
Reinheit bewahrte, bestreitet gerade diese Annahme, die nur eine axiomatische
Annahme ist."
M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 11, S. 19.

85 Vgl. M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 12, S. 14.

241



können exegetische Ergebnisse richtig oder falsch, annehmbar oder
unannehmbar, sie können aber nicht ,erlaubt' oder ,verboten' sein.86 In diesem

Sinne sei es wohl wahr, stehe es gar unverrückbar fest (emet wejaziw), dass

niemand in der vorjosuanischen Zeit die Könige Edoms den israelischen

Königen zur Seite stellen und von „dem Kanaaniter" reden könne, der
„damals" im Lande gewohnt habe.87 Nach dem von S. R. Hirsch in den Neunzehn

Briefen definierten hermeneutischen Prinzip waren solche Einsichten,
die ja von vornherein nicht dazu geeignet seien, den Glauben an die
Göttlichkeit der Tora zu gefährden, aber grundsätzlich jedenfalls weder
ausgeschlossen noch „verboten".

„Alle wissen, dass der Heilige, gelobt sei Er, den literarischen Gesetzen

nicht unterworfen ist. Er kann mit Mosche Rabbeinu im Stile von Esra

Ha-Sofer sprechen, und das auch mit vier unterschiedlichen oder gar
widerstreitenden Stilen. Alle wissen, dass der Heilige, gelobt sei Er, alles voraus-
weiss und er, wenn es ihm geboten erscheint, spätere Ereignisse jederzeit
andeuten kann [. ,]".88 „Oder sollen wir sagen, dass die Tora min Ha-

Schamajim einen bestimmten - dazu möglichst einheitlichen - Stil braucht
und eine geordnete Abfolge von Gedankengängen, die von den Leuten
verstanden werden kann? Sollen wir dem Schöpfer Stil und Inhalt seiner Worte
vorschreiben, damit sie — wenn nicht über die Tora min Ha-Schamajim - so

zumindest über eine einheitliche Tora Auskunft geben, die von einem Hirten

gegeben wurde? Aber erweisen wir uns durch eine solche Forderung
nicht als Kleingläubige, die den Glauben unter eine Bedingung stellen?"89

Die grundsätzlichen Überlegungen verbinden sich bei Breuer mit einer

Betrachtung zur Geschichte der kritischen Schriftauslegung, die er von Julius
Wellhausen über Jean Astruc, den Leibarzt des französischen Königs Ludwig
XV, und Baruch Spinoza90 bis hin zu Abraham Ibn Esra (1089-1164)
zurückverfolgt, der in seinem Pentateuchkommentar im Hinblick auf mögliche

postmosaische Stellen andeutungsvoll von einem Geheimnis gespro-

Vgl. M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 11, S. 21.
87 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 11, S. 20; vgl. Gen 12,7

und 36,31 und Ibn Esra zur Stelle. Breuer formuliert seine Einsicht, theologische
Hintergründigkeit andeutend, in der Sprache des täglichen Morgengebetes; vgl.
S. R. Hirsch, Israels Gebete, Frankfurt a. Main 1894 Jubiläumsausgabe Frankfurt

1987), S. 122; M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 12,
S. 20 sowie 1. Breuer, Der Neue Kusari, S. 218.

88 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 12, S. 13.
89 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 11, S. 22.
90 Breuer nennt Spinoza einen „abgefallenen Juden", der sich selbst vom Judentum

abgewandt habe - eine Sprachregelung, die S. H. Bergman, Zusammenführung
entfernter Welten [hebr.], in: HaAretz vom 20. 11. 1959, S. 10 beanstandet.

242



chen habe. Die Namen dieser Ahnengalerie sind für Breuer hinreichend, den

ambivalenten Charakter der hier zum Vorschein kommenden Schriftauslegung

sichtbar zu machen. Einerseits ist die Bibelkritik zu eng mit der
jüdischen Geschichte verwoben, als dass sie von seinem Gesichtspunkt aus

ignoriert werden könnte; andererseits - vor allem mit Blick auf häretische

oder antisemitische Anwandlungen ihrer massgeblichen Autoren91 - ist auch

nicht zu verkennen, dass sie „im Gewände der Hässlichkeit und des Schmutzes

in Erscheinung" getreten sei: „Sie wurde in Unreinheit empfangen und

geboren und in Bosheit erzogen und angenommen. Ihre Bannerträger standen

auf dem Boden der Unreinheit, der Ketzerei und des Hasses gegenüber
Israel [. .]". Aus dieser Erkenntnis folgt für Breuer nun aber gerade die

Pflicht, „das unreine Gefäss zu zerstören und den Wein in Krüge der Reinheit

zu giessen."92 Seine Terminologie erinnert hier nicht zufällig an den

,Expansionismus' kukianischer Prägung: Es gelte, so Breuer, die Bibelkritik
sublimierend zu überwinden, das Unreine an ihr zu geistiger Höhe
emporzuheben und das Profane dem Sakralen zu unterwerfen, damit es gereinigt
und geheiligt werde.93 Wie die Weisheit der Natur, die Naturwissenschaft,

heilig und rein sei, wenn sie die metaphysische Lehre von der Schöpfung der

Welt anerkenne, wie die Weisheit der Geschichte, die profane Historiographie,

heilig und rein sei, wenn sie metageschichtlich im Lichte des Kommens
des Messias verstanden werde, so entspreche auch die mit profanwissenschaftlichen

Mitteln unternommene Bibelerklärung der jüdischen Pflicht des

Tora-Lernens (Talmud Tora), wenn sie sich durch die metaexegetische
Erkenntnis (Metaparschanut) von der Tora min Ha-Schamajim leiten lasse.94

Der terminologische Anklang an den Begriff der ,Metageschichte' bei

Isaac Breuer ist an dieser Stelle leicht auszumachen.93 Auch in sachlicher

Hinsicht erinnert das Konzept des Rabbiners an die von seinem Onkel in
Der Neue Kusari explizierte kosmologische Trichotomie von Tora, Natur
und Geschichte. Diese drei Erkenntnisbereiche Hessen sich bei Isaac Breuer
insofern als parallel verstehen, als sie „nur unter dem Vorbehalt ihrer der

Erkenntnis entzogenen unantastbaren Gegebenheit"96 zum Gegenstand der

menschlichen Erkenntnis werden konnten. Diese erkenntniskritische Aus-

91 Vgl. M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 12, S. 21.
92 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 11, S. 22.
93 Vgl. M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 12, S. 16.
94 Vgl. M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 12, S. 15.
95 Vgl. M. Morgenstern, Von Frankfurt nach Jerusalem, S. 240.
96 I. Breuer, Der Neue Kusari, S. 326f.

243



sage galt für Isaac Breuer, wie wir gesehen haben, auch für das Gottesgesetz.97

Während dem vorstellenden Verstand der Zugang zur ,Tora an sich' ebenso

wie der Geschichte ,an sich'98 und der Natur ,an sich' - also der Schöpfung

versperrt war, gebührte ihm im Rahmen der Vorstellungswelt, also der ,Tora
als Vorstellung', ein legitimer Platz. Auch wenn Isaac Breuer es vermied,
diese Schlussfolgerung auszusprechen, war demnach bereits bei ihm, unter
der Voraussetzung, dass die Forderung nach dem Gottes- und Tora-Beweis

abgewehrt blieb, von streng orthodoxem Standpunkt aus das positive
Aufgreifen der Ergebnisse moderner exegetischer Wissenschaft möglich, eröffnete

die Parallelisierung der drei „Bücher" der Natur, der Geschichte und
der Gotteslehre einen durch „metaexegetische" Parameter begrenzten und

geschützten Raum, in dem die Auslegung nach Massgabe ihrer diesseitigen

Voraussetzungen jüdisch legitim tätig werden konnte.99

Sein Neffe liess sich nun von der Sorge leiten, dieser Raum könnte leer

bleiben, die einseitige Orientierung an der von der mündlichen Tora und
letztlich der Halacha bestimmten Hermeneutik könnte von der Verpflichtung

auf den Pschat entbinden. In der Gefolgschaft Isaac Breuers besass sein

Verständnis des neoorthodoxen Bildungsprinzips Tora im Derech Erez daher

die Weite, die europäische Kultur bis in die letzte Verästelung der historischkritischen

Philologie aufzunehmen, für die der Name des Begründers der

,neuesten Quellenhypothese' zum Pentateuch steht. Das dort aufgefundene
Instrumentarium galt es für Mordechai Breuer im Hinblick auf die Tora zur
Anwendung zu bringen.100 Das mag ihm insofern leichter gefallen sein, als es

aus der Distanz scheinen mag, dass die Abwehr der mit dem Namen
Wellhausen verbundenen Gefahr in der Geschichte der Wissenschaft des Judentums

eher mit den, von seiner eigenen Tradition aus gesehen, gegnerischen
(also den reformjüdischen und gemeindeorthodoxen) Strömungen assoziiert

worden war.101

97 Vgl. I. Breuer, Der Neue Kusari, S. 332-337.
98 Vgl. I. Breuer, Der Neue Kusari, S. 341 f.
59 Vgl. M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 12, S. 19ff.
100 Ygi hierzu auch seinen Aufsatz: Tora im Derech Erez in unserer Zeit. Das Ver¬

hältnis der Halacha zu akademischer Forschung [hebr.], in: Y. Shaviv (ed.), Mam-
lechet Kohanim we-Goi Qadosh, Jerusalem 1989, S. 44-67.

101 Vgl ]-[ Graetz, Die allerneueste Bibelkritik, Wellhausen - Renan, in: Monats¬
schrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums 35 (1886), S. 193-204.233-
251; J. Wohlgemuth, Gesetzestreues und liberales Judentum, Frankfurt am Main
1913, S. 7.35.55. Zu den (wie das Beispiel Breuers zeigt, bis in den Staat Israel der
Gegenwart fortwirkenden) gemeindepolitischen Parteibildungen innerhalb der
deutsch-jüdischen Orthodoxie seit der Mitte des 19. Jahrhunderts vgl. M.
Morgenstern, Von Frankfirt nach Jerusalem, S. 82ff.

244



Andererseits griff er Wellhausen aber auch auf, weil dieser, als der

„klassische Bibelkritiker"102 und „bête noire unserer Orthodoxie"103, im
jüdisch-religiösen Bewusstsein seit jeher das Paradebeispiel für die exegetische

Häresie, das Symbol für die extreme Abweichung und geradezu Synonym für
die äusserste Gefahr und Anfechtung der, wie Zwi Werblowsky schreibt,
„anderen Seite", also des satanischen Bösen, darstellt.104 Im Sinne von Rasch-

bams Rede vom sich täglich erneuernden Pschat (in seiner Bemerkung zu
Gen. 37,2) zielte Breuers Bemühung nun auf ein vertieftes Verständnis des

einfachen Wortsinnes.105 Entsprach der sensus literalis dabei dem Grundsatz
Rabbi Jischmaels, dass die Tora „nach Menschenart" redet, so bildete der

„vertiefte Pschat" mit seiner Öffnung auf hinter der Oberflächengestalt des

Textes liegende Bedeutungsebenen gewissermassen eine Brücke zu Rabbi

Aqibas Meinung, jede sprachliche Einzelheit habe ihre Bedeutung und müsse

infolgedessen (auch gegen den Wortsinn) ausgelegt werden.

In dieser Hinsicht war für M. Breuer zugleich eine kühne, die Uberwindung

der althergebrachten hermeneutischen Gegensätze erleichternde
kabbalistische Spekulation im Spiel. Der Rabbiner konnte sich hierbei auf
Formulierungen Kuks stützen, wobei dessen Motive bei ihm freilich in stark
veränderter und radikalisierter Form zur Geltung kamen. Im Hintergrund
stand dabei die Frage nach dem Literalsinn und dem Verhältnis zwischen
diesem und dem kabbalistischen Geheimnis, Sod. Warum, so will der Autor

102 So eine Formulierung von S. Ben-Chorin, Im Jüdisch-Christlichen Gespräch, Berlin
1962, S. 61. Vgl. andererseits z.B. F. Rosenzweig, Briefe, Frankfurt am Main
1935, S. 606: „Das Grundbuch der heutigen Wissenschaft ist noch immer
Wellhausens israelitische und jüdische Geschichte, ein kurzes und prachtvoll zu lesendes
Buch, eine der literarischen Leistungen der deutschen Wissenschaft des neunzehnten

Jahrhunderts." S. 581: „Wenn Wellhausen mit all seinen Theorien recht hätte,
und wenn die Samaritaner wirklich den besseren Text hätten, würde das unsern
Glauben nicht im mindesten berühren." Vgl. auch H. Cohens „Würdigung des

grossen Bibelforschers" Wellhausen: H. Cohen, Julius Wellhausen. Ein Abschiedsgruß,

in: H. Cohen, Gesammelte Schriften. Band II, Berlin 1924, S. 463.
103 F. Rosenzweig, Kleinere Schriften, S. 523.
104 Vgl. R. J.Z. Werblowsky, Bibelwissenschaft als religiöses Problem [hebr.], in:

Molad 1960, S. 168; E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung. Band III, Frankfurt am
Main 61979, S. 1452, nennt Wellhausen einen „antisemitischen Epigonen der
Bibelkritik"; zur umstrittenen Frage des Verhältnisses Wellhausens zum Judentum
vgl. H. Liebeschütz, Das Judentum im deutschen Geschichtsbild von Hegel bis Max
Weber, Tübingen 1967, S. 245 — 268 und R. Smend, Wellhausen und das Judentum,

in: Zeitschriftfur Theologie und Kirche 79 (1982), S. 249-282. Zur jüdischen
Wellhausen-Rezeption im ausserorthodoxen Bereich vgl. z. B. M. Weinfeld, Getting

at the Roots of Wellhausen's Understanding of the Law of Israel on the 100th

anniversary of the Prolegomena. The Jerusalem Institute for Advanced Studies,
Report No. 14/79, S. 1979.

1Q5 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot, Nr. 12, S. 17.

245



wissen, sollte sich der jüdische Exeget in einer Zeit, in der — gerade von
Seiten nichtjüdischer Forscher - jeder Buchstabe der Tora mit einer ganzen
Fülle säkularistischer und ketzerischer .Geheimnisse' beladen wird, unbedingt

mit dem oberflächlichen Pschat begnügen?106

Als Ansatzpunkt seiner Suche nach der tieferen Bedeutung des Literalsin-

nes wählte Breuer nun gerade dasjenige Argument, von dem die klassische

Quellenkritik ihren Ausgang genommen hatte: den Wechsel der Gottesnamen

im Pentateuch. Die jüdischen Kritiker der Quellenscheidung hatten viel
Mühe darauf verwandt, dieses Kriterium als unbrauchbar zu erweisen. Schon

Hoffmann hatte Wert auf die Feststellung gelegt, „dass ein und dieselbe

Schrift nach dem Inhalte bald Ha-Schem, bald Eloqim gebrauchen musste."107

Im Gefolge von Hirschs Genesiskommentar hiess es bei ihm beispielsweise,
das Tetragramm könne keineswegs als nomen proprium des einzigen Gottes

aufgefasst werden, da zu dessen Bezeichnung kein Eigenname notwendig sei.

Vielmehr werde der Allmächtige hier im Sinne der Tradition „nach denjenigen

Prädikaten bezeichnet, welche in dem Begriff Midat Ha-Rachamim
[scilicet .Mass', .Regel' oder .Weise' des Erbarmens] zusammengefasst" seien,

„vermöge welcher Gott die Welt mit Liebe regiert, leitet und erhält",108

während umgekehrt die Gottesbezeichnung Elohim die Eigenschaft der

Strenge und des Gerichts {Midat Ha-Din) signalisiere.109
Mordechai Breuer gibt dieser Argumentationsfigur, die in verwandelter

Form auch Eingang in den von ihm attackierten Genesiskommentar
Umberto Cassutos gefunden hat,110 eine neue, kabbalistische Wendung. Die
Geheimlehre, so Breuer, fügt dem Pschat nichts Neues hinzu, sondern der
Pschat führt zum Sod hin, deckt die äusseren Strukturen auf, in deren

Innerem sich das kabbalistische Geheimnis verbirgt, ein Geheimnis, das mit
den Andeutungen der Gottesnamen und den unterschiedlichen Manifestationen

der göttlichen Eigenschaften zu tun hat: „Die ewige a-historische
Tora .erscheint' in Zeit und Raum und unter den Bedingungen von Materie
und Geschichte und gibt sich den Anschein der Geschichtlichkeit."111 Das

106 Vgl M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot, Nr. 12, S. 17.
107 D. Z. Hoffmann, Der Wechsel der Gottesnamen, in: Jeschurun 1 (1914), S. 274;

vgl. zuvor bereits H.M. Wiener, Studies in Biblical Law, London 1904.
108 D. Z. Hoffmann, Der Wechsel der Gottesnamen, S. 277.

D.Z. Hoffmann, Der Wechsel der Gottesnamen, S. 276; vgl. schon S. R. Hirsch
zu Gen 1,1; 15,2 und später B. Jakob, in: Der Morgen. Monatsschrift der deutschen

Juden 1 (1925), S. 195f. Vgl. C. Wiese, Wissenschaft des Judentums, S. 188.
110 Vgl. U. Cassuto, A Commentary on the Book of Genesis, Jerusalem 1961, S. 84ff;

U. Cassuto, The Documentary Hypothesis and the Composition of the Pentateuch.

Eight Lectures, Jerusalem 1961, S. 15ff.
111 So die Paraphrase bei R.J.Z. Werblowsky, Bibelwissenschaft als religiöses Pro¬

blem, S. 166.

246



kabbalistische Geheimnis ist die innere Wahrheit all dieser Schichten und
Unterschichten, die sich dem Forscher durch seine literarischen und
stilkritischen Untersuchungen auftun.112 Die Gottesnamen, die schon der Kab-
balist Esra ben Salomo aus der katatonischen Stadt Gerona mit den fünf
Büchern der Tora gleichgesetzt hatte, sind der Schlüssel zum verborgenen
Zimmer der Geheimnisse der Tora."3

„Die Tora ist uns gegeben", schreibt Breuer, „vom Schöpfer der Welt als

Kostbarkeit aller Welten und Schmuckstück der ganzen Schöpfung, und
siehe, sie ist aus verschiedenen Schichten und in unterschiedlichen Stilen

geschrieben, und der menschliche Verstand hat Mühe, ihre Widersprüche
auszugleichen."114 Und weiter: „In einer Zeit, in der die ganze Tora
ausgebreitet wie ein Kleid vor uns hegt, kreuz und quer gewebt, als Gebilde eines

Stickers und Rechenkünstlers, mit bunten, goldenen und silbernen Fäden, in
dieser Zeit fragen wir nach dem Sinn und der religiösen Bedeutung unserer
Lehre."115 Mit dem Begriff des Gewebes (Ariga) schliesst Breuer hier an den

Kabbalisten Josef Gikatilla an, der am Ende des 13. Jahrhunderts den Begriff
der Textur, des Gewebes, benutzt hatte, um zu zeigen, wie der Name Gottes
im Schrifttum der Tora immer wieder vorkommt.116 Für Gikatilla war die

Tora nichts anderes als Explikation und Kommentar zum göttlichen Namen;
die Phrase Torath JHWH war dem Wortsinne nach nicht als die von Gott
gegebene Tora, sondern als Anweisung sowie weitere Ausführung und
Belehrung über den Gottesnamen zu verstehen.117

„Die Tora ist", wie Gershom Scholem formuliert hat, „der Name Gottes,
weil sie ein lebendiges Gewebe, einen ,Textus' im präzisen Verstände
darstellt, worin der eine wahre Name, das Tetragrammaton, in verborgener und
indirekter Weise eingewebt ist und in dem er auch direkt gleichsam als

Leitmotiv des Gewebemusters immer wiederkehrt."118 Scholem hat betont,

112 Vg. M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot, Nr. 11, S. 23.
113 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot, Nr. 11, S. 24. Vgl. G. Scholem,

Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Frankfurt am Main 1973, S. 58. Als Beispiel für
die ungewöhnliche Fruchtbarkeit der Unterscheidung zwischen den beiden

entgegengesetzten „Weisen" Gottes in der zeitgenössischen jüdisch-theologischen
Diskussion vgl. z. B. die Auseinandersetzung zwischen Hans Jonas und Arnold Goldberg

über die Frage nach der Allmacht Gottes nach Auschwitz: A. Goldberg, Ist
Gott allmächtig?, in: A. Goldberg, Mystik und Theologie des rabbinischen Judentums.

Gesammelte Studien. Band I, Tübingen 1997, S. 206.
114 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot, Nr. 11, S. 22.
113 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot, Nr. 11, S. 23.
116 Vgl j Gikatilla, Scha'are Ora (Offenbach 1714/15) 2b und G. Scholem, Ele¬

ments of the Kabbalah and its Symbolism [hebr.], 1980, S. 45.
117 Vgl. G. Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S. 61.
1,8 G. Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S. 62.

247



dass dieses Verständnis der Tora zu seiner Stunde keinen Beitrag zu ihrer
konkreten Auslegung geleistet hat.119 Erst bei Mordechai Breuer tritt diese

Toraphilosophie in Korrelation zu konkreter exegetischer Arbeit. Wenn die

Mystik, wiederum nach Scholem, als Krisenphänomen zu gelten hat, so ist
der Kairos der Indienstnahme der Bibelkritik für die Konzeption Breuers

unverkennbar: Es ist der allgemeine Fortschritt der Wissenschaften, der die

Widersprüche und Gegensätze in der Tora herausstellt und dadurch zum
Götzendienst verführt.120 In der messianischen Zeit gelte es aber, diesen

Götzendienst zu überwinden: „Je grösser die Widersprüche und Gegensätze
in der Tora werden, umso mehr wollen wir auf ein Wunder und ein höchstes

Geheimnis warten." Breuer fährt fort: „Andere haben diese Arbeit [scilicet
der Tora-Erforschung] für uns getan, zu einer Zeit, als Knesset Israel im Zelt
der Tora sass und in Heiligkeit und Reinheit Wache hielt." Heute aber, so

der Rabbiner weiter, gelte es zu erkennen: „Die Geheimlehre (Torat Ha-Sod)
ist der glaubensmässige Sinn der Ergebnisse der wissenschaftlichen Penta-

teuchforschung."121

3. Kritik an Breuer

Breuers Vorstoss löste ein Feuerwerk von Zuschriften und - wie nicht
verwunderlich - häufig ablehnenden und polemischen Reaktionen aus. In der

Vielzahl der Angriffe auf den Vorschlag, die Wellhausensche Quellenscheidung

in das orthodox-kabbalistische Tora-Verständnis zu integrieren, trat
freilich kein Alternativmodell, dafür aber die mangelnde Einsicht in die

grundsätzliche Notwendigkeit zutage, sich den durch die Bibelkritik
aufgeworfenen Fragen zu stellen.122 In der Folgenummer der Zeitschrift Deot
kritisierte Uri Simon vor allem Breuers apodiktischen und belehrenden
Ton.123 Meir Weiss hielt Breuer entgegen, dass Matan Tora, die Offenbarung

der Tora, zwar ein transzendentaler Akt gewesen sei, die dem jüdischen
Volk konkret vorliegende Tora jedoch einen durchaus immanenten und als

119 Vgl. G. Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S. 63.
120 Vg[ m. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot, Nr. 11, S. 25: „Auf sich

gestellt, verführen die Widersprüche und Gegensätze zum Götzendienst."
121 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot, Nr. 11, S. 23.
122 Vgl. R.J.Z. Werblowsky, Bibelwissenschaft als religiöses Problem, S. 168; selbst im

zur oben erwähnten Festschrift einleitenden Aufsatz von M. Bar-Asher, Rabbi
Mordechai Breuer and his Research, S. 5f., finden sich distanzierende Bemerkungen.

123 Vgl. S. Shaw, Orthodox Reactions, S. 72.

248



solche der historischen Kritik unzugänglichen Charakter habe. Shmuel Hugo
Bergman bemängelte, die ,Als ob'-Argumentation Breuers offenbare
argumentative Willkür, die weder der Tradition noch der Wissenschaft und ihren

Ergebnissen wirklich gerecht werde und mit der einen Hand wieder
wegnehme, was mit der anderen konzediert worden sei.124 Steven Shaw nannte
Breuers Ansatz „bizzar" und eine „exercise in absurdity".125 Zwi Werblowsky
sprach etwas unklar von einer Synthese von - im Hinblick auf die klare

Distinktion zwischen Glauben und Wissen und das unapologetische Eingehen

auf die Moderne — „protestantischem" und - im Hinblick auf die der

Analogia entis ähnliche Brücke zwischen Glauben und Wissen, Natur und
Ubernatur, sensus literalis und sensus mysticus — „katholischem" sowie kab-
balistisch-sabbatianischem und „dialektisch-mystischem" Gedankengut. Der
Kulminationspunkt aller kritischen Einwände war offensichtlich der
Verdacht, Breuers Konstruktion sei ganz von einem apologetischen und reaktiven

Interesse her zu bestimmen und ermangele auch insofern der
jüdischtheologischen Seriosität, als seiner programmatischen Deklaration der
historisch-kritischen Offenheit faktisch keine eigene exegetische Forschungspraxis

gefolgt sei.

In einem Gespräch, das der Verfasser am 14. 10. 1993 mit Rabbiner
Breuer führte, wurde denn auch deutlich, in welchem Masse sein Konzept
auch inhaltlich — in paradoxer Weise ganz ähnlich wie das des von ihm
kritisierten David Hoffmann - an eine wissenschaftliche Richtung, nämlich

an Julius Wellhausen und seine Schule, gebunden ist und spätere Ergebnisse
der exegetischen Forschung bei ihm keinen Eingang finden. Die etwas

vollmundige Erklärung Breuers, dass die Unkenntnis des Geheimsinnes unweigerlich

das Unvermögen nach sich ziehe, mit dem Pschat zurechtzukommen,
findet sich in der Auslegungspraxis demnach nicht gedeckt. Heute, in einer

Zeit, in der die Urkundenhypothese auch in der ausserisraelischen und

nicht-jüdischen Bibelwissenschaft alles andere als unangefochten geblieben
ist, man im Hinblick auf ihren Begründer mit Fug und Recht nicht mehr

von einem „Modegötzen"126 sprechen kann und die Argumente der Well-
hausen-Kritiker begonnen haben, auf die Praxis der historischen
Tora-Erforschung einzuwirken, wirkt sein „metaexegetischer" Vorstoss vollends

124 Vgl § h. Bergman, Zusammenführung entfernter Welten, S. 10.
125 S. Shaw, Orthodox Reactions, S. 69.72.
126 Vgl J Elbogen, Ein Jahrhundert jüdischen Lebens, Frankfurt am Main 1967,

S. 330.

249



merkwürdig unzeitgemäss.127 Gerade wegen ihrer Fremdheit und Unzeitge-
mässheit vermag die Begegnung mit den Thesen Breuers - und mit den ihm

vorangegangenen orthodoxen Annäherungen an die Bibelkritik — aber als

hilfreicher hermeneutischer „cross-check" dienen, wie D. Carr ihn für die

Begegnung von Exegese und Midrasch postuliert hat,128 der auch dem der

jüdischen Orthodoxie fernstehenden Exegeten nützlich ist. Darüber hinaus

ist der Entwurf Breuers ein bemerkenswertes und anregendes Zeugnis für die

fortwirkende Lebendigkeit und Fruchtbarkeit der rabbinischen und
kabbalistischen Begriffe und Distinktionen im Hinblick auf den Zugang zur
Hebräischen Bibel. Als eine besondere List der Geschichte mag dabei erscheinen,

dass es gerade die Kabbala ist, die Wellhausen in der Encyclopaedia
Britannica „methodized nonsense"129 genannt hat, die in Breuers Werk dazu

herhalten soll, ihn auf dem Boden des orthodoxen Judentums zu rehabilitieren.

122 Ein Gespräch des Verfassers mit einem ehemaligen Jeschiwa-Schüler Breuers im
Januar 1997 liess rückblickend deutlich werden, dass die Ergebnisse historischkritischer

Forschung nicht nur in kabbalistischen Termini reformuliert, sondern in
ihnen auch so versteckt werden können, dass kein Schüler es merkt.

128 Ygi p) Carr, Intratextuality and Intertextuality - Joining Transmission History
and Interpretation History in the Study of Genesis, in: G. Bodendorfer/M.
Millard unter Mitarbeit von B. Kagerer (ed.), Bibel und Midrasch, S. 99.

'29 J. Wellhausen, sub voce Israel, in: Encyclopaedia Britannica. Band XIII, London
91881, S. 429: „The Kabbâla [. .] like all other methodized nonsense, had strong
attractions to christian scholars."

250


	Jüdisch-orthodoxe Wege zur Bibelkritik

