Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 56 (2000)

Artikel: Judisch-orthodoxe Wege zur Bibelkritik
Autor: Morgenstern, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961523

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jiidisch-orthodoxe Wege zur Bibelkritik

von Matthias Morgenstern ¥

II.
»Meta-Exegese“: Von Rav Kuk zu Rav Mordechai Breuer

1. Abraham Isaak HaKohen Kuk (1865 -1935)

Was die Stellung des ersten aschkenasischen Oberrabbiners von Erez Israel,
Abraham Isaak HaKohen Kuk, zum Thema der historisch-kritischen Erfor-
schung der Hebriischen Bibel anbelangt, so steht der Leser vor einer Vielzahl
hochst unterschiedlicher Ausserungen, die, iiber sein gesamtes Schriftrum
verstreut, sich zunichst durch ihre fehlende innere Kohirenz auszeichnen. Ist
an dieser Stelle dennoch der Versuch einer Konfrontation des Rabbiners mit
dieser Frage zu wagen, so darf im Zuge einer ersten vorliufigen Sichtung
seiner Texte festgehalten werden, dass neben vielzitierten scharf polemischen
Aussagen, die von einem ,heimtiickischen Angriff auf die Heiligen Schrif-
ten“*® sprechen, Ausfiihrungen stehen, die trotz ihrer unleugbar ablehnenden
Grundstimmung einen breiteren Spielraum zur Interpretation lassen.

In der direkten bildungspolitischen Auseinandersetzung mit den sikula-
ren Zionisten dusserte Kuk sich eindeutig und scharf ablehnend, so in einem
Brief aus den Jahre 1910 an seine Schiiler Levine und Zeidel in Frankfurt am
Main, in dem er gegen die Verwendung von bibelkritischen Lehrern am
Hebriischen Tachkemoni-Gymnasium in Tel Aviv Protest einlegt.”” Weni-
ger eindeutig ist seine Stellungnahme demgegeniiber in Zusammenhingen,

Dr. Matthias Morgenstern, Institutum Judaicum, Liebermeisterstrasse 14, D-72076
Tiibingen. Der erste Teil dieses Beitrages ist im vorigen Heft abgedrucket: Judaica
56 (2000), S. 178 -192.

48 Vgl. Z. YARON, The Philosophy of Rabbi Kook, Jerusalem 1985, S. 226 [hebr.]; vgl.
auch B. IsH-SHALOM, Rabbi Abrabam Isaac Kook. Between Rationalism and Mysti-
cism, Tel Aviv 1990, S. 113 [hebr.].

49 Vgl. A.1. Kuk, Briefe. Band 1, Jerusalem 5745 [1984/85], S. 317 [hebr.]; vgl. auch

Band II, S. 52 (ein Brief aus dem Jahre 1912).

234



die der direkten religionspolitischen Konfrontation entnommen sind. Hier —
so in einem jiddischsprachigen Artikel in der Londoner Zeitung Roshei Alfei
Yisrael aus dem Jahre 1917, aber auch bereits in einem religionsphilosophi-
schen Essay aus dem Jahre 1914, dem das eingangs angefiihrte Zitat von
dem ,heimtiickischen Angrift“ entnommen ist — stellt er zwar Argumente
gegen die Bibelkritik auf: Das Heilige kénne grundsitzlich nicht mit un-
heiligen Mitteln untersucht werden; ein und derselbe Autor kénne unter-
schiedliche Stile verwenden, so dass stilkritische Fragen ungeeignet zur Quel-
lenscheidung seien;’® viele der ,neuen Meinungen® seien nur nutzlose Hy-
pothesen, wihrend sich die gottliche Wahrheit durch ihre Klarheit und
Ewigkeit auszeichne.”’ Andererseits hatte Kuk — in einen Brief an den zio-
nistisch-religiosen (misrachistischen) Rabbiner Meir Berlin — aber bereits im
Jahre 1911 dazu aufgefordert, die Bemithungen nichtorthodoxer Juden um
das Verstindnis der Bibel nicht pauschal abzulehnen; auf diesern Wege, so
sein Argument, wiirden die Herzen der jungen Menschen nicht gewonnen.”

Diese letztere Ausserung gibt das vom Orthodoxieforscher Charles Lieb-
man ,expansionistisch® genannte Anliegen Kuks zu erkennen, sich — im Un-
terschied zum strikt konservativen Neotraditionalismus und zu eklektizisti-
schen Strategien — die gewandelte Welt im Lichte der religiésen Quellen neu
anzueignen und die Moderne in ihrer Gesamtheit religios zu interpretieren.”
Ein solches ,expansionistisches’ Interesse des Rabbiners wird durch seine
Sentenz zum Ausdruck gebracht, es konne nicht angehen, jede torawidrige
Meinung ,,im weltanschaulichen Krieg“ sofort zu widerlegen. Vielmehr gelte
es, ,den Palast der Tora iiber sie zu bauen.” Denn ,,;s0 erheben wir uns durch
sie [...]. Und nachher, wenn wir in keiner Bedringnis sind, kénnen wir
voller Selbstbewusstsein gegen sie kimpfen und alles zu unserem wahren
Guten in Gebrauch nehmen.“**

In diesem Sinne gehen viele der Ausserungen Kuks iiber oberflichliche
Polemik und Apologetik hinaus. Sie gibt seine Auseinandersetzung mit der
modernen Naturwissenschaft — beispielsweise dem Problem des Ubergangs

50 Z. Yaron, The Philosophy of Rabbi Kook, S. 227.

51 A.L. Kuxk, Eder HaYaqar, Jerusalem 5745 [1984/85], S. 38 [hebr.]; vgl. auch
Z.YARON, The Philosophy of Rabbi Kook, S. 226; B. Isu-SHaLoM, Rabbi Abraham
Isaac Kook, S. 113 und A.l. Kuk, Briefe. Band 1, S. 106.

52 Vgl. A.1. Kuk, Briefe. Band 11, S. 20 (1911) [hebr.].

53 C. LieBmaN, Religion and the Chaos of Modernity. The Case of Contemporary
Judaism, in: J. NEUSNER (ed.), Take Judaism for Example. Studies toward the Com-
parison of Religion, Chicago 1983, S. 147-164.

54 Vgl. M. Breuer, Glaube und Wissenschaft in der Schrifterklirung, in: Deor 5720
[1959/60] Nr. 11, S. 18—25 und Nr. 12, S. 12—-27 [hebr.]; das Zitat Kuks findet
sich in Deot, Nr. 12, S. 12; vgl. auch A. 1. Kuk, Briefe. Band I, S. 154.

235



vom ptolemiischem zum kopernikanischen Weltbild” und der Frage des
geologischen Alters der Erde®® — durchaus Vertrautheit mit religionsphilo-
sophischen und auslegungsgeschichtlichen Grundsatzfragen zu erkennen.”
In engerem Zusammenhang mit Fragen der Bibelexegese fithrt Kuk, in dem
berithmten hermeneutischen Streit zwischen R. Aqiba und R. Jischmael auf
die Seite des letzteren tretend, aus, es sei bekannt, dass die Prophetie ihre
Bilder der jeweils gingigen menschlichen Sprache entnehme.”® Zugleich —
die im folgenden implizierte Parteinahme fiir die entgegengesetzte Position
R. Aqibas wird natiirlich nicht als Widerspruch empfunden — sei die in den
Tiefen der Tora verborgene Wahrheit der géttlichen Wirklichkeit aber zu
erhaben, als dass menschliche Bilder einen direkten Bezug auf sie haben
kénnten.”” Auch sei es keineswegs das Ziel der Tora, den Menschen mit
Informationen iiber natiirliche oder geschichtliche Fakten zu versorgen.®

In der erwihnten religionsphilosophischen Abhandlung aus dem Jahre
1914 setzt Kuk sich in prinzipieller Weise mit dem Problem der neuzeitli-
chen Hiresien auseinander. In diesem Zusammenhang stellt er zunichst
erstaunlich selbstkritische Betrachtungen an, die die Koprisenz wissenschaft-
licher Errungenschaften und moralischer Defizite mit der wissenschaftlichen
und moralischen Oberflichlichkeit im jiidischen Volk in Verbindung brin-
gen.61 Es folgt eine orthodox-jiidische Kritik der Moderne, die nicht bei
fundamentalistischer Polemik stehenbleibt, sondern den Versuch unter-
nimmt, die philosophischen und historischen Grundlagen der Hiresien der
Moderne zu verstehen.®

5 A.1L Kuk, Eder HaYagar, S. 37.

56 A.1. Kuk, Briefe. Band I, S. 106. In einem Brief an seinen Schiiler Zeidel aus dem
Jahre 1905 zieht Kuk im Hinblick auf ,,pri-“ oder ,,nebenadamitische® Menschen-
rassen Schlussfolgerungen aus archiologischen Befunden und geologischen Annah-
men, die den Aussagen der Bibel iiber das Alter der Erde zu widersprechen schei-
nen, und erwihnt kabbalistische Uberlieferungen iiber Vorwelten, die der uns be-
kannten Ara vorangegangen seien: vgl. Briefe. Band I, S. 105.

57 Zur Beschiftigung Kuks mit der deutschen Philosophie des 19. Jahrhunderts vgl.
z.B. auch E. Scuwe1D, Judaism and Secular Culture, Hakibbutz Hameuchad 1981,
S. 114 [hebr.].

58 A.I. Kuk, Briefe. Band I, S. 38 mit Bezug auf bBer 31b (vgl. auch bSchevu 26a
sowie zu diesem Streit: A. GoLDBERG, Die Schrift der rabbinischen Schriftausleger,
in: A. GOLDBERG, Rabbinische Texte als Gegenstand der Auslegung. Gesammelte Stu-
dien 11, Tiibingen 1999, S. 235).

59 A.1. Kuk, Briefe. Band I, S. 38.

60 A.1. Kuk, Briefe. Band 1, S. 153: ,Es entspricht iiberhaupt nicht den Grundsitzen
der Tora, uns einfache Tatsachen und Geschehnisse mitzuteilen, die sich ereignet
haben [...]* (zitiert bei Y. LEtBowrTZ, Judaism, Jewish People and State of Israel,
S. 341.343).

61 A.1. Kuk, Eder HaYagar, S. 36f.

62 A.1 Kuk, Eder HaYagar, S. 39: ,[. . .] auch eine Grundlage fiir die Hiresie, die von
wissenschaftlichen Postulaten herriihrt.”

236



Eckpunkt der Uberlegungen Kuks ist dabei eine Lehre, die eine von der
verborgenen Tora-Offenbarung ausgehende und in doppelter Weise ,pri-
stabilierte Harmonie® — dieser Begriff aus der Leibnizschen Philosophie ist
hier durchaus adiquat — annimmt: die Ubereinstimmung der Tora nicht nur
mit der Natur, sondern auch mit der Geschichte des Volkes Israel und mit
den halachischen Lehrentscheidungen der Tora-Weisen. Beides hat Schalom
Rosenberg mit dem Begriff der ,fortgesetzten Offenbarung® gekennzeichnet:
Das Gesetz, das die Natur und die Geschichte regiert, ist schon in der Tora
prifiguriert; gleichzeitig werden jedoch die gingigen theozentrischen oder
anthropozentrischen durch einen geschichtlich-ethnozentrischen Offenba-
rungsbegriff erginzt. Jede menschliche Erfahrung in Israel wird so zu einem
Ausdruck gottlicher Offenbarung, ein Ansatz, der, wie Rosenberg mit Recht
betont, den Raum fiir antinomistische Tendenzen bereitet.”> Zwar gibt es fiir
Kuk mit Entschiedenheit unterschiedliche Stufen der Offenbarung; dennoch
kann er die Errungenschaften der Kultur, sofern sie im jiidischen Volk zur
Geltung kommen, in toto als Erscheinungsweisen der géttlichen Offenba-
rung bezeichnen.®® .-Um die Tora zu verstehen, ist es notwendig, auch auf
die innere Stimme des Menschen zu héren; zur Vorbereitung der richtigen
Tora-Auslegung ist es notwendig, die Geistigkeit zu entwickeln, die in jedem
Menschen verborgen liegt.“> Die Hiresie kann demnach nicht nur als Vor-
stufe, sondern geradezu als inhirenter Teil der Offenbarung erscheinen. Un-
ter der Bedingung ,fortgesetzter Offenbarung’ gilt dann: , Es gibt eine (Got-
tes)leugnung, die Bekenntnis ist, und es gibt ein Gottesbekenntnis, das
Leugnung ist.” % Und: ,Die zerstorerischsten Gedanken sind welke Blitter

63 S. RosenNBERG, Fortgesetzte Offenbarung. Drei Richtungen [hebr.], in: M. CHa-
LamisH/ M. Scawartz (ed.), Offenbarung — Glaube — Vernunft [hebr.], Ramat-Gan
5736 [1975/76], S. 143. Kuk stiitzt sich auf zwei Stellen im Talmud (bBer 19b
und bAS 36b), die ecinerseits die Kompetenz der Rabbinen, giiltig Recht zu spre-
chen auf die hochste mosaische Autoritit (vgl. Den 17,11) griinden, die Geltung
der Rechtssitze aber zugleich von ihrer Annahme durch das ,ganze Volk® — Kuk
verwendet den Terminus Kabbalar Ha-Uma — abhingig machen, indem sie festle-
gen, man diirfe der Gemeinde nur dann eine Verordnung auferlegen, wenn der
grosste Teil derselben sie ertragen kénne. Zur Wirkungsgeschichte dieser Talmud-
stelle vgl. ferner Z. FaLk, Religious Law between Eternity and Change. On the Dy-
namism of Jewish Law in Jewish Thought and on Jewish, Christian and Muslim
Attitudes towards Legal Change, Jerusalem 1986, S. 122f. [hebr.]. Im Kontext der
Philosophie Kuks bekommt dieser Satz eine iiber die halachische Frage im engeren
Sinn hinausgehende entlastende Funktion und kann auch auf die Pflicht der An-
nahme jiidischer Glaubenswahrheiten (somit auf das Problem der Bibelkritik) be-
zogen werden.

64 B. Isu-SHALOM, Rabbi Abraham Isaac Kook, S. 100.

65 So die Paraphrase von Z. FaLk, Religious Law, S. 53f.

66 B, IsH-SHALOM, Rabbi Abrabam Isaac Kook, S. 115.

237



der erhabensten Gedanken, die ohne Tikkun daherkommen und ihren Wert
und ihre Stunde nicht kennen.“%

Die Unterscheidung zwischen heilig und unheilig ist, wie Benjamin Ish-
Shalom formuliert hat, fiir Kuk daher kein ontologisches, sondern ein epi-
stemologisches Problem.®® Unter der Bedingung der Universalitit der Offen-
barung, der die Relativitit der Siinde, des Unglaubens und der Hiresie ent-
spricht, konnen Kefira und Gottesleugnung daher als positives Element der
nationalen Erhebung angesprochen werden, als Faktor, der den Glauben
liutert und reinigt: ,Auch die Hiresie ist eine Offenbarung von Lebens-
kraft.“®” Bezogen auf die Konfrontation mit der modernen Wissenschaft und
Kultur wendet Kuk sich gegen den iiberfliissigen Fanatismus®, nach dem
jede Betitigung der menschlichen Vernunft fiir Israel verboten sei und fragt:
~Wo bleibt die Schonheit Japhets in den Hiitten Sems, wo bleibt die allge-
meine Partnerschaft, die der Heilige, gelobt sei Er, allen Menschen gegeben
hat?“ Mit ausdriicklichem Bezug auf literarisch-exegetische Fragestellungen
fihrt Kuk fort: ,Wir nehmen die Wahrheit von jedem an, der sie sagt, und
wer unser Schrifttum weise auslegt, wird, komme er auch aus den Volkern
dieser Welt, ein Weiser genannt.“”’ Freilich ist, was Kuk hier konzediert, in
fiir seinen Stil charakreristisch schwebender Art und Weise allgemein auf die
rabbinische Literatur bezogen, ein Begriff, in dem fiir ihn die Tora min
Ha-Schamajim moglicherweise nicht enthalten ist.”' Konsequenzen auf dem
Gebiet der Bibelexegese liegen nahe, lassen sich bei Kuk selbst aber nur in
Spuren nachweisen. In dhnlich kryptischer Form heisst es in den Lichrern der
Heiligkeit (Orot Ha-Qodesh): ,In der gewohnlichen Welt der Gedanken ste-
hen sich die Prinzipien notwendigerweise widerspriichlich gegeniiber, und
gerade auf ihrem Widerspruch erhebt sich das erwiinschte Gebdude. Der
Widerspruch bewirke die Entscheidung, und die Entscheidung bewirkt die

67 Zitiert in: M. BrReUER, Glaube und Wissenschaft, in: Deor 5720, Nr. 12, S. 21.

68 Vpl. B. Isu-Suarom, Rabbi Abrabam Isaac Kook, S. 105.

69 B. Isu-SuarLom, Rabbi Abraham Isaac Kook, S. 106. Anders als bei Ernst Bloch ist
fiir Kuk, der aus seiner Neubewertung der Hiresie keine petitio principii machr,
natiirlich nicht das Hiretische ,,das Beste an der Religion®.

70 B. IsH-SHALOM, Rabbi Abrabham Isaac Kook, S. 107.

71 Vgl. auch folgende Kuk-Paraphrase bei M. BREUER, Glaube und Wissenschaft, in:
Deot 5720, Nr. 12, S. 26 (bezogen auf A. 1. Kuk, Orot Ha-Qodesh, Jerusalem 5745
[1984/85]; vgl. auch Jer 10,2): ,Mégen sich [. . .] die Kleinglidubigen fiirchten, in
den Problemen der Bibelkritik unterzugehen [. . .]; wer seines Glaubens sicher ist,
braucht keine Angst vor den Zeichen und Wundern der Wissenschaft zu haben.
Fiir all dies gilt: ,Ihr sollt euch nicht fiirchten vor den Zeichen des Himmels, wie
die Heiden sich fiirchten.”

238



Aneignung von versammelten Schitzen, und das geistice Leben wird mit
g gelstug
grossem Reichtum gesegnet.“72

2. Mordechai Breuer (geboren am 14. 5. 1921)

Kuks Lehre wurde im Jahre 1959 von dem Rabbiner Mordechai Breuer,
einem in Karlsruhe gebiirtigen Sohn des orthodox-jiidischen Mathematik-
professors Samson Breuer”” und Enkel des Frankfurter Rabbiners Salomon
Breuer (sowie Neffen Isaak Breuers), in zwei Beitrdgen fiir die Neujahrs- und
die Herbstausgabe der Zeitschrift Deor aufgegriffen und fiir das Gebiet der
Bibelexegese weiterentwickelt.”* Die beiden Aufsitze des Rabbiners, der sich
in der Bibelwissenschaft als Erforscher der handschriftlichen Uberlieferung
der Hebriischen Bibel (vor allem des Kodex Aleppo), der Masora und der
Akzente des biblischen Hebriisch einen Namen gemacht hat,” erregten un-
geheures Aufsehen. Auch ausserhalb der Orthodoxie riefen sie heftigen Wi-
derspruch hervor, und der Autor wurde von verschiedenen Seiten bald mit
spektakuliren Etiketten — Steven Shaw sprach in der Zeitschrift Tradition
von einem neuen linken Fliigel der Orthodoxie (,the new left wing of Or-
thodoxy*“’®)

Dabei hatte Breuer mit seinen Kritikern durchaus die traditionalistische
Ausgangsposition gemeinsam, der er, auf dem Boden der orthodox-theolo-
gischen Qualifizierung der Tora, auch die hergebrachten Annahmen im Hin-
blick auf die ihr zu entnehmenden natur- und geschichtswissenschaftlichen

— versehen.

72 A1 Kuk, Orot Ha-Qodesh, S. 496.

73 Zur Biographie Samson Breuers vgl. M. PinL/L. FurTMULLER, Mathematicians
under Hitler, in: Leo Baeck Institute Yearbook 18 (1973), S. 158f.

74 Siehe oben Anm. 54. — Zur Biographie Breuers vgl. M. BArR-AsHER, Rabbi Mor-
dechai Breuer and his Research [hebr.], in: M.Bar-AsHER (ed.), Rabbi Mordechai
Breuer Festschrift [scilicet zu seinem 70. Geburtstag]. Collected Papers in Jewish
Studies. Volume I [hebr.], Jerusalem 1992, S. 1-7. Die von Yohanan Breuer in
dieser Festschrift S. 9—12 zusammengestellte Bibliographie Breuers enthilt 67 (mit
einer Ausnahme hebriische) Titel. Breuer war unter anderem einer der Ubersetzer
des Pentateuch-Kommentars seines Urgrossvaters S.R. Hirsch ins Hebriische
(1966 -1988), die von seinem Cousin, dem Jerusalemer Historiker Prof. Morde-
chai Breuer (einem Sohn Isaac Breuers) herausgegeben wurde. Vgl. Y. BREUER S. 9
und M. [scilicet Prof.] BrREUER, Il commento al Pentateuco di Samson Raphael
Hirsch, in: S.]. Sierra (ed.), La lettura ebraica delle Scritture, Bologna 1995,
S. 381-400.

75 Vgl. E. Tov, Der Text der Hebréischen Bibel. Handbuch der Textkritik, Stuttgart,
Berlin, Kéln 1997, z. B. S. XIX.4.16.46.54.

76 . Suaw, Orthodox Reactions to the Challenge of Biblical Criticism, in: Tradition
10 (1969), S. 78.

239



Tatsachen entnahm. Zugleich schloss er mit Blick auf die scharfe Distinktion
zwischen Glauben und Wissen und die Unabhingigkeit und Souverinitit
des Glaubens an seinen Onkel Isaac Breuer und Jeshayahu Leibowitz an.”
Um in Fortfithrung ihrer Lehre aber eine Briicke zwischen den getrennten
Bereichen bauen zu konnen, bediente er sich in mehrfacher Hinsicht einer
grundsitzlichen Argumentation, und zwar sowohl in bibel- und schépfungs-
theologischer als auch in naturwissenschaftlich-epistemologischer Perspekti-
ve.

Im Hinblick auf die jiidische Lehre von der Tora ruft er zunichst die
Glaubenssitze in Erinnerung, die vor den neuzeitlichen Auseinandersetzun-
gen im Judentum unbezweifelt in Geltung standen und an die die moderne
Streitfrage der Mosaizitit des Pentateuch gar nicht heranragt. Er zitiert zu
diesem Zweck den Midrasch, nach dem die Tora 2000 Jahre vor der Welt-
schopfung erschaffen,”® und das Vorwort des Nachmanides zu seiner Pen-
tateuchauslegung,” nach der die ganze Tora, wie sie in geschriebener Form
vor uns liegt, Mose von Gott iibergeben worden sei. Im Talmud (bSan 99a),
so Breuer weiter, wurde die Bestreitung dieser Uberzeugung, die in der My-
stik in der Lehre von der primordialen Ur-Tora (7ora Keduma) kulminiert,
mit dem Verlust des Lebens in der kommenden Welt sanktioniert: ,,Selbst
wenn einer sagt, die ganze Tora sei vom Himmel, mit Ausnahme von einem
Vers, den nicht der Heilige, gepriesen sei er, gesagt hat, sondern Mose von
sich aus, so beziehen sie auf ihn die Worte: ,denn er hat das Wort des Herrn
verachtet.“*°

Der Rekurs auf diese im Prinzipiellen angesiedelte ,fideistische’ Position
hat fiir Breuer einen doppelten Effekt: Er lisst zum einen alle modern-apo-
logetischen Bemiihungen, die die Hohe des alten Toraglaubens naturgemiss
nicht erreichen, als gegenstandslos erscheinen. Es sei durchaus fraglich, so
der Autor, ob es einen Unterschied ,zwischen der harmonistischen Ketzerei
des [scilicet italienisch-jiidischen Bibelwissenschaftlers Umberto] Cassuto

und der kritischen Ketzerei eines Wellhausen gebe und ,ob der Glaube

77 Vgl. auch M. Breuers Beitrag Am U-Medina Be-Mischnat Jitzhaq Breuer [Volk
und Staat in der Lehre Isaac Breuers], in: R. Horwitz (ed.), Isaac Breuer. The Man
and his Thought [hebr.], Ramat-Gan 1988, S. 163 -173.

78 Vgl. BerR 8,2. Zu diesem Zitat vgl. ebenfalls F. Rosenzweig, Die Bauleute, in:
F. RosenzwElG, Kleinere Schriften, Berlin 1937, S. 110f. Fiir diesen Hinweis danke
ich meinem Freund Hans Martin Dober.

79 Vgl. M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deor 5720, Nr. 11, S. 18 und
Nr. 12, S. 12.

80 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 11, S. 19; vgl. auch
Nr. 12, S. 12£.25 (mit Bezug auf bSanh 99a und Num 15,31).

240



Israels vom Scharfsinn des Rabbiners David Zwi Hoffmann und von der
konservativen Apologetik der Berliner Weisen abhingig sei.“®' Zum andern
erlaubt die Wendung zum Grundsitzlichen aber auch die Besinnung auf das
Prinzip und gleichzeitig die Beschrinkung moderner Wissenschaft: ,,Die
Grundannahme jeder wahren Wissenschaft®, schreibt Breuer, ,,ist die Herr-
schaft des Kausalgesetzes. Im Sinne dieser Grundannahme fragen wir nach
dem Warum, forschen wir und suchen nach Erklirungen. Und im Kausal-
gewebe dieser Welt verkniipfen wir die Erscheinungen mit den sie bewir-
kenden Ursachen. Die Herrschaft des Kausalgesetzes ist die Derech Eretz, die
jeder Tora voran geht.*” Dieses Gesetz, dessen Geltung niemals bewiesen
und niemals widerlegt wurde, steht ausserhalb der menschlichen Vernunft —
als jede Wissenschaft ermdglichende Annahme, nicht als sich aus ihr erge-
bendes Resultat.“®

Nun kénnte man im Sinne Breuers einwenden, was dieses Forschen nach
einem Kausalzusammenhang in der freien Welt der Bibel und der Prophetie
zu suchen habe: ,Dort fragt man nicht warum, dort erheischt man keine
Erklirung. Dort offenbart der Heilige, gelobt sei Er, sich seinen Geschépfen
in seiner Schépfung und in seiner Tora, mit seinen Taten und mit seinen
Worten, und wer soll ihm sagen, was zu tun und was zu befehlen?“* Und:
»Wir glauben an die Naturgesetze nur im Rahmen der natiirlichen Ordnung
(Olam Ke-Minhago noheg) und streiten die Naturgesetze ab, wenn Gott
sich denen offenbart, die er anredet.“®> Doch hat der Bereich des Olam
Ke-Minhago nobeg nach Breuer auch sein eigenes Recht. Denn im Sinne ihres
konsequent diesseitigen Wissenschaftsverstindnisses mziissen die historisch-
kritischen Bibelforscher geradezu zu ihren anstdssigen Auslegungen kom-
men. Unter Beriicksichtigung der Grundannahmen wissenschaftlichen Ar-
beitens, so der Rabbiner im Anschluss an seinen Onkel und an Leibowitz,

81 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deor 5720, Nr. 11, S. 21.

82 Vgl. WaR 9,3; zur im Zitat enthaltenen Anspielung auf Gen 3,24 vgl. S.R.
HirscH, Der Pentateuch. Erster Teil: Die Genesis, Nachdruck Frankfurt a. M. 1986,
S. 77-79, und R. BREUER, Samson Raphael Hirsch und seine Schule, in: Nahalath
Zwi 11 (Frankfurt am Main 1931/32), S. 104 —120 sowie M. ELiav, Verschiedene
Ansitze zu Tora im Derech Eretz, in: M. BREUER, The Torah Im Derekh Eretz
Movement [hebr.], Ramat-Gan 1987, S. 45-55.

83 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deor 5720, Nr. 11, S. 19; vgl. auch
Nr. 12, S. 13: , Alle wissen, dass die Ergebnisse der wissenschaftlichen Forschung
auf der selbstverstindlichen Annahme basieren, dass die Naturgesetze zu jeder Zeit
und an jedem Ort Geltung haben; aber der Glaube, jedenfalls solange er sich in
Reinheit bewahrte, bestreitet gerade diese Annahme, die nur eine axiomatische
Annahme ist.“

84 M. BreUER, Glaube und Wissenschaft, in: Deor 5720, Nr. 11, S. 19.

85 Vgl. M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 12, S. 14.

241



konnen exegetische Ergebnisse richtig oder falsch, annehmbar oder unan-
nehmbar, sie kénnen aber nicht ,erlaubt’ oder ,verboten‘ sein.®® In diesem
Sinne sei es wohl wahr, stehe es gar unverriickbar fest (emer wejaziw), dass
niemand in der vorjosuanischen Zeit die Koénige Edoms den israelischen
Kénigen zur Seite stellen und von ,,dem Kanaaniter” reden konne, der ,da-
mals“ im Lande gewohnt habe.”” Nach dem von S. R. Hirsch in den Neun-
zehn Briefen definierten hermeneutischen Prinzip waren solche Einsichten,
die ja von vornherein nicht dazu geeignet seien, den Glauben an die Gott-
lichkeit der Tora zu gefihrden, aber grundsitzlich jedenfalls weder ausge-
schlossen noch ,verboten®.

»Alle wissen, dass der Heilige, gelobt sei Er, den literarischen Gesetzen
nicht unterworfen ist. Er kann mit Mosche Rabbeinu im Stile von Esra
Ha-Sofer sprechen, und das auch mit vier unterschiedlichen oder gar wider-
streitenden Stilen. Alle wissen, dass der Heilige, gelobt sei Er, alles voraus-
weiss und er, wenn es ihm geboten erscheint, spitere Ereignisse jederzeit
andeuten kann [...]“"* ,Oder sollen wir sagen, dass die Tora min Ha-
Schamajim einen bestimmten — dazu méglichst einheitlichen — Stil braucht
und eine geordnete Abfolge von Gedankengingen, die von den Leuten ver-
standen werden kann? Sollen wir dem Schépfer Stil und Inhalt seiner Worte
vorschreiben, damit sie — wenn nicht iiber die Tora min Ha-Schamajim - so
zumindest iiber eine einheitliche Tora Auskunft geben, die von einem Hir-
ten gegeben wurde? Aber erweisen wir uns durch eine solche Forderung
nichr als Kleingliubige, die den Glauben unter eine Bedingung stellen?“®

Die grundsitzlichen Uberlegungen verbinden sich bei Breuer mit einer
Betrachtung zur Geschichte der kritischen Schriftauslegung, die er von Julius
Wellhausen tiber Jean Astruc, den Leibarzt des franzésischen Kénigs Ludwig
XV, und Baruch Spinoza® bis hin zu Abraham Ibn Esra (1089 —1164)
zuriickverfolgt, der in seinem Pentateuchkommentar im Hinblick auf még-
liche postmosaische Stellen andeutungsvoll von einem Geheimnis gespro-

86 Vgl. M. Breukr, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 11, S. 21.

87 M. Breukr, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 11, S. 20; vgl. Gen 12,7
und 36,31 und Ibn Esra zur Stelle. Breuer formuliert seine Einsicht, theologische
Hintergriindigkeit andeutend, in der Sprache des tiglichen Morgengebetes; vgl.
S.R. HirscH, Israels Gebete, Frankfurt a. Main 1894 (= Jubiliumsausgabe Frank-
furt 1987), S. 122; M. BReuEr, Glaube und Wissenschaft, in: Deor 5720, Nr. 12,
S. 20 sowie I. BREUER, Der Neue Kusari, S. 218.

88 M. BrEUER, Glaube und Wissenschaft, in: Deor 5720, Nr. 12, S. 13.

89 M. Breukr, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 11, S. 22.

90 Breuer nennt Spinoza einen ,abgefallenen Juden®, der sich selbst vom Judentum
abgewandt habe — eine Sprachregelung, die S.H. BerGMaN, Zusammenfiithrung
entfernter Welten [hebr.], in: HaAretz vom 20. 11. 1959, S. 10 beanstandet.

242



chen habe. Die Namen dieser Ahnengalerie sind fiir Breuer hinreichend, den
ambivalenten Charakter der hier zum Vorschein kommenden Schriftausle-
gung sichtbar zu machen. Einerseits ist die Bibelkritik zu eng mit der jiidi-
schen Geschichte verwoben, als dass sie von seinem Gesichtspunkt aus
ignoriert werden konnte; andererseits — vor allem mit Blick auf hiretische
oder antisemitische Anwandlungen ihrer massgeblichen Autoren®' — ist auch
nicht zu verkennen, dass sie ,,im Gewande der Hisslichkeit und des Schmut-
zes in Erscheinung® getreten sei: ,Sie wurde in Unreinheit empfangen und
geboren und in Bosheit erzogen und angenommen. Ihre Bannertriger stan-
den auf dem Boden der Unreinheit, der Ketzerei und des Hasses gegeniiber
Israel [...]“. Aus dieser Erkenntnis folgt fiir Breuer nun aber gerade die
Pflicht, ,das unreine Gefiss zu zerstéren und den Wein in Kriige der Rein-
heit zu giessen.“”” Seine Terminologie erinnert hier nicht zufillig an den
,Expansionismus® kukianischer Prigung: Es gelte, so Breuer, die Bibelkritik
sublimierend zu tiberwinden, das Unreine an ihr zu geistiger Héhe empor-
zuheben und das Profane dem Sakralen zu unterwerfen, damit es gereinigt
und geheiligt werde.” Wie die Weisheit der Natur, die Naturwissenschaft,
heilig und rein sei, wenn sie die metaphysische Lehre von der Schépfung der
Welt anerkenne, wie die Weisheit der Geschichte, die profane Historiogra-
phie, heilig und rein sei, wenn sie metageschichtlich im Lichte des Kommens
des Messias verstanden werde, so entspreche auch die mit profanwissen-
schaftlichen Mitteln unternommene Bibelerklirung der jiidischen Pflicht des
Tora-Lernens (7almud Tora), wenn sie sich durch die metaexegetische Er-
kenntnis (Metaparschanut) von der Tora min Ha-Schamajim leiten lasse.”
Der terminologische Anklang an den Begriff der ,Metageschichte® bei
I[saac Breuer ist an dieser Stelle leicht auszumachen.” Auch in sachlicher
Hinsicht erinnert das Konzept des Rabbiners an die von seinem Onkel in
Der Neue Kusari explizierte kosmologische Trichotomie von Tora, Natur
und Geschichte. Diese drei Erkenntnisbereiche liessen sich bei Isaac Breuer
insofern als parallel verstehen, als sie ,nur unter dem Vorbehalt ihrer der
Erkenntnis entzogenen unantastbaren Gegebenheit“”® zum Gegenstand der
menschlichen Erkenntnis werden konnten. Diese erkenntniskritische Aus-

91 Vgl. M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deor 5720, Nr. 12, S. 21.
92 M. Breuker, Glaube und Wissenschaft, in: Deoz 5720, Nr. 11, S. 22.

93 Vgl. M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deor 5720, Nr. 12, S. 16.
94 Vel. M. BReUER, Glaube und Wissenschaft, in: Deot 5720, Nr. 12, S. 15.
95 Vgl. M. MORGENSTERN, Von Frankfurt nach Jerusalem, S. 240.

96 1. BREUER, Der Neue Kusari, S. 326f.

243



sage galt fiir Isaac Breuer, wie wir gesehen haben, auch fiir das Gottesgesetz.”
Wihrend dem vorstellenden Verstand der Zugang zur ,Tora an sich® ebenso
wie der Geschichte ,an sich*”® und der Natur ,an sich® — also der Schépfung
versperrt wat, gebiihrte ihm im Rahmen der Vorstellungswelt, also der ;Tora
als Vorstellung’, ein legitimer Platz. Auch wenn Isaac Breuer es vermied,
diese Schlussfolgerung auszusprechen, war demnach bereits bei ihm, unter
der Voraussetzung, dass die Forderung nach dem Gottes- und Tora-Beweis
abgewehrt blieb, von streng orthodoxem Standpunkt aus das positive Auf-
greifen der Ergebnisse moderner exegetischer Wissenschaft moglich, ersft-
nete die Parallelisierung der drei ,,Biicher der Natur, der Geschichte und
der Gotteslehre einen durch ,metaexegetische® Parameter begrenzten und
geschiitzten Raum, in dem die Auslegung nach Massgabe ihrer diesseitigen
Voraussetzungen jiidisch legitim titig werden konnte.”

Sein Neffe liess sich nun von der Sorge leiten, dieser Raum konnte leer
bleiben, die einseitige Orientierung an der von der miindlichen Tora und
letztlich der Halacha bestimmten Hermeneutik kénnte von der Verpflich-
tung auf den Pschat entbinden. In der Gefolgschaft Isaac Breuers besass sein
Verstindnis des neoorthodoxen Bildungsprinzips Tora im Derech Erez daher
die Weite, die europdische Kultur bis in die letzte Veristelung der historisch-
kritischen Philologie aufzunehmen, fiir die der Name des Begriinders der
,neuesten Quellenhypothese’ zum Pentateuch steht. Das dort aufgefundene
Instrumentarium galt es fiir Mordechai Breuer im Hinblick auf die Tora zur
Anwendung zu bringen.'” Das mag ihm insofern leichter gefallen sein, als es
aus der Distanz scheinen mag, dass die Abwehr der mit dem Namen Well-
hausen verbundenen Gefahr in der Geschichte der Wissenschaft des Juden-
tums eher mit den, von seiner eigenen Tradition aus gesehen, gegnerischen
(also den reformjiidischen und gemeindeorthodoxen) Stromungen assoziiert

worden war.!%!

97 Vgl. I. BREUER, Der Neue Kusari, S. 332—-337.

98 Vgl. I. BREUER, Der Neue Kusari, S. 341f.

99 Vgl. M. BReUER, Glaube und Wissenschaft, in: Deor 5720, Nr. 12, S. 19ff.

100 Vgl. hierzu auch seinen Aufsatz: Tora im Derech Erez in unserer Zeit. Das Ver-
hiltnis der Halacha zu akademischer Forschung [hebr.], in: Y. SHAvIv (ed.), Mam-
lechet Kohanim we-Goi Qadosh, Jerusalem 1989, S. 44 —67.

101 Vgl. H. Graetz, Die allerncueste Bibelkritik, Wellhausen — Renan, in: Monats-
schrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums 35 (1886), S. 193-204.233 -
251; J. WoHLGEMUTH, Gesetzestreues und liberales Judentum, Frankfurt am Main
1913, S. 7.35.55. Zu den (wie das Beispiel Breuers zeigt, bis in den Staat Israel der
Gegenwart fortwirkenden) gemeindepolitischen Parteibildungen innerhalb der
deutsch-jiidischen Orthodoxie seit der Mitte des 19. Jahrhunderts vgl. M. Mor-
GENSTERN, Von Frankfurt nach Jerusalem, S. 821f.

244



Andererseits griff er Wellhausen aber auch auf, weil dieser, als der
Lklassische Bibelkritiker“'® und ,béte noire unserer Orthodoxie“'®, im ju-
disch-religiosen Bewusstsein seit jeher das Paradebeispiel fiir die exegetische
Hiresie, das Symbol fiir die extreme Abweichung und geradezu Synonym fiir
die dusserste Gefahr und Anfechtung der, wie Zwi Werblowsky schreibt,
,anderen Seite, also des satanischen Bésen, darstellt.'® Im Sinne von Rasch-
bams Rede vom sich tiglich erneuernden Pschar (in seiner Bemerkung zu
Gen. 37,2) zielte Breuers Bemithung nun auf ein vertieftes Verstindnis des
einfachen Wortsinnes.'"”” Entsprach der sensus literalis dabei dem Grundsatz
Rabbi Jischmaels, dass die Tora ,nach Menschenart redet, so bildete der
yvertiefte Pschat® mit seiner Offnung auf hinter der Oberflichengestalt des
Textes liegende Bedeutungsebenen gewissermassen eine Briicke zu Rabbi
Aqibas Meinung, jede sprachliche Einzelheit habe ihre Bedeutung und miisse
infolgedessen (auch gegen den Wortsinn) ausgelegt werden.

In dieser Hinsicht war fiir M. Breuer zugleich eine kiihne, die Uberwin-
dung der althergebrachten hermeneutischen Gegensitze erleichternde kab-
balistische Spekulation im Spiel. Der Rabbiner konnte sich hierbei auf For-
mulierungen Kuks stiitzen, wobei dessen Motive bei ihm freilich in stark
verinderter und radikalisierter Form zur Geltung kamen. Im Hintergrund
stand dabei die Frage nach dem Literalsinn und dem Verhiltnis zwischen
diesem und dem kabbalistischen Geheimnis, Sod. Warum, so will der Autor

102 So eine Formulierung von S. BEN-CHORIN, Im Jiidisch-Christlichen Gespréch, Berlin
1962, S. 61. Vgl. andererseits z.B. F. RosenzweiG, Briefe, Frankfurt am Main
1935, S. 606: ,Das Grundbuch der heutigen Wissenschaft ist noch immer Well-
hausens israelitische und jiidische Geschichte, ein kurzes und prachtvoll zu lesendes
Buch, eine der literarischen Leistungen der deutschen Wissenschaft des neunzehn-
ten Jahrhunderts.“ S. 581: ,Wenn Wellhausen mit all seinen Theorien recht hitte,
und wenn die Samaritaner wirklich den besseren Text hitten, wiirde das unsern
Glauben nicht im mindesten beriihren.“ Vgl. auch H. Cohens ,Wiirdigung des
grossen Bibelforschers® Wellhausen: H. Conen, Julius Wellhausen. Ein Abschieds-
grufd, in: H. CoHEN, Gesammelte Schriften. Band 11, Berlin 1924, S. 463.

103 F. RosenzwEiG, Kleinere Schrifien, S. 523.

104 Vgl. R.J.Z. WerBLOWSKY, Bibelwissenschaft als religioses Problem [hebr.],
Malad 1960, S. 168; E. BrocH, Das Prmzzp Hoffnung. Band 111, Frankfurt am
Main €1979, S. 1452, nennt Wellhausen einen ,antisemitischen Epigonen der Bi-
belkritik; zur umstrittenen Frage des Verhiltnisses Wellhausens zum Judentum
vgl. H. LieBescuUTz, Das Judentum im deutschen Geschichisbild von Hegel bis Max
Weber, Tiibingen 1967, S. 245—-268 und R. SMEND, Wellhausen und das Juden-
tum, in: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 79 (1982), S. 249—282. Zur jiidischen
Wellhausen-Rezeption im ausserorthodoxen Bereich vgl. z. B. M. WEINFELD, Get-
ting at the Roots of Wellhausen’s Understanding of the Law of Israel on the 100*
anniversary of the Prolegomena. The Jerusalem Institute for Advanced Studies,
Report No. 14/79, S. 1979.

105 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot, Nr. 12, S. 17.

245



wissen, sollte sich der jiidische Exeget in einer Zeit, in der — gerade von
Seiten nichtjiidischer Forscher — jeder Buchstabe der Tora mit einer ganzen
Fiille sikularistischer und ketzerischer ,Geheimnisse’ beladen wird, unbe-
dingt mit dem oberflichlichen Pschat begniigen?'®

Als Ansatzpunke seiner Suche nach der tieferen Bedeutung des Literalsin-
nes wihlte Breuer nun gerade dasjenige Argument, von dem die klassische
Quellenkritik ihren Ausgang genommen hatte: den Wechsel der Gottesna-
men im Pentateuch. Die jiidischen Kritiker der Quellenscheidung hatten viel
Miihe darauf verwandt, dieses Kriterium als unbrauchbar zu erweisen. Schon
Hoffmann hatte Wert auf die Feststellung gelegt, ,dass ein und dieselbe
Schrift nach dem Inhalte bald Ha-Schem, bald Elogim gebrauchen musste.“ '
Im Gefolge von Hirschs Genesiskommentar hiess es bei ihm beispielsweise,
das Tetragramm konne keineswegs als nomen proprium des einzigen Gottes
aufgefasst werden, da zu dessen Bezeichnung kein Eigenname notwendig sei.
Vielmehr werde der Allmichtige hier im Sinne der Tradition ,,nach denje-
nigen Pridikaten bezeichnet, welche in dem Begriff Midat Ha-Rachamim
[scilicet ,Mass, ,Regel* oder ;Weise® des Erbarmens] zusammengefasst® seien,
svermoge welcher Gott die Welt mit Liebe regiert, leitet und erhilt“,'”®
wihrend umgekehrt die Gottesbezeichnung Elohim die Eigenschaft der
Strenge und des Gerichts (Midat Ha-Din) signalisiere.'”

Mordechai Breuer gibt dieser Argumentationsfigur, die in verwandelter
Form auch Eingang in den von ihm attackierten Genesiskommentar Um-
berto Cassutos gefunden hat,''’ eine neue, kabbalistische Wendung. Die
Geheimlehre, so Breuer, fiigt dem Pschat nichts Neues hinzu, sondern der
Pschat fithrt zum Sod hin, decke die dusseren Strukturen auf, in deren In-
nerem sich das kabbalistische Geheimnis verbirgt, ein Geheimnis, das mit
den Andeutungen der Gottesnamen und den unterschiedlichen Manifesta-
tionen der goéttlichen Eigenschaften zu tun hat: ,Die ewige a-historische
Tora ,erscheint’ in Zeit und Raum und unter den Bedingungen von Materie

und Geschichte und gibt sich den Anschein der Geschichtlichkeit.“'"" Das

106 Vel M. BrevER, Glaube und Wissenschaft, in: Deot, Nr. 12, S. 17.

107 D, Z. HorrmanN, Der Wechsel der Gottesnamen, in: Jeschurun 1 (1914), S. 274;
vgl. zuvor bereits H. M. WiENER, Studies in Biblical Law, London 1904.

108 D.Z. HorrMaNN, Der Wechsel der Gottesnamen, S. 277.

109 D.Z. HorrmaNN, Der Wechsel der Gottesnamen, S. 276; vgl. schon S.R. Hirsch
zu Gen 1,1; 15,2 und spiter B. Jakos, in: Der Morgen. Monatsschrift der deutschen
Juden 1 (1925), S. 195f. Vgl. C. Wiksg, Wissenschaft des Judentums, S. 188.

110 Vgl. U. Cassuto, A Commentary on the Book of Genesis, Jerusalem 1961, S. 84ff;
U. Cassuto, The Documentary Hypothesis and the Composition of the Pentateuch.
Eight Lectures, Jerusalem 1961, S. 15ff.

111 So die Paraphrase bei R.].Z. WerBLOWSKY, Bibelwissenschaft als religioses Pro-
blem, S. 166.

246



kabbalistische Geheimnis ist die innere Wahrheit all dieser Schichten und
Unterschichten, die sich dem Forscher durch seine literarischen und stilkri-
tischen Untersuchungen auftun.'’” Die Gottesnamen, die schon der Kab-
balist Esra ben Salomo aus der katalonischen Stadt Gerona mit den fiinf
Biichern der Tora gleichgesetzt hatte, sind der Schliissel zum verborgenen
Zimmer der Geheimnisse der Tora.'"”

,Die Tora ist uns gegeben®, schreibt Breuer, ,vom Schépfer der Welt als
Kostbarkeit aller Welten und Schmuckstiick der ganzen Schépfung, und
siche, sie ist aus verschiedenen Schichten und in unterschiedlichen Stilen
geschrieben, und der menschliche Verstand hat Miihe, ihre Widerspriiche
auszugleichen.” 14 Und weiter: ,In einer Zeit, in der die ganze Tora ausge-
breitet wie ein Kleid vor uns liegt, kreuz und quer gewebt, als Gebilde eines
Stickers und Rechenkiinstlers, mit bunten, goldenen und silbernen Fiden, in
dieser Zeit fragen wir nach dem Sinn und der religiosen Bedeutung unserer
Lehre.“'" Mit dem Begriff des Gewebes (Ariga) schliesst Breuer hier an den
Kabbalisten Josef Gikatilla an, der am Ende des 13. Jahrhunderts den Begriff
der Textur, des Gewebes, benutzt hatte, um zu zeigen, wie der Name Gottes
im Schrifttum der Tora immer wieder vorkommt."'® Fiir Gikatilla war die
Tora nichts anderes als Explikation und Kommentar zum gottlichen Namen;
die Phrase Torath [HWH war dem Wortsinne nach nicht als die von Gott
gegebene Tora, sondern als Anweisung sowie weitere Ausfithrung und Be-
lehrung iiber den Gottesnamen zu verstehen.'"’

,Die Tora ist“, wie Gershom Scholem formuliert hat, ,der Name Gottes,
weil sie ein lebendiges Gewebe, einen ,Textus‘ im prizisen Verstande dar-
stellt, worin der eine wahre Name, das Tetragrammaton, in verborgener und
indirekter Weise eingewebt ist und in dem er auch direke gleichsam als
Leitmotiv des Gewebemusters immer wiederkehrt.“''® Scholem hat betont,

112 Vg M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot, Nr. 11, S. 23.

113 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deoz, Nr. 11, S. 24. Vgl. G. ScHOLEM,
Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Frankfurt am Main 1973, S. 58. Als Beispiel fiir
die ungewdhnliche Fruchtbarkeit der Unterscheidung zwischen den beiden entge-
gengesetzten ,Weisen“ Gottes in der zeitgendssischen jiidisch-theologischen Dis-
kussion vgl. z. B. die Auseinandersetzung zwischen Hans Jonas und Arnold Gold-
berg tiber die Frage nach der Allmacht Gottes nach Auschwitz: A. GOLDBERG, Ist
Gott allmichtig?, in: A. GOLDBERG, Mystik und Theologie des rabbinischen Juden-
tums. Gesammelte Studien. Band 1, Tiibingen 1997, S. 206.

114 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot, Nr. 11, S. 22.

115 M. BreUER, Glaube und Wissenschaft, in: Deot, Nr. 11, S. 23.

116 Vel. J. GikatiLLa, Scha'are Ora (Offenbach 1714/15) 2b und G. ScHoLEM, Ele-
ments of the Kabbalah and its Symbolism [hebr.], 1980, S. 45.

17 Vgl. G. ScHOLEM, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S. 61.

118 G, ScHoLeM, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S. 62.

247



dass dieses Verstindnis der Tora zu seiner Stunde keinen Beitrag zu ihrer
konkreten Auslegung geleister hat.'"” Erst bei Mordechai Breuer tritc diese
Toraphilosophie in Korrelation zu konkreter exegetischer Arbeit. Wenn die
Mystik, wiederum nach Scholem, als Krisenphinomen zu gelten hat, so ist
der Kairos der Indienstnahme der Bibelkritik fiir die Konzeption Breuers
unverkennbar: Es ist der allgemeine Fortschritt der Wissenschaften, der die
Widerspriiche und Gegensitze in der Tora herausstellt und dadurch zum
Gétzendienst verfithre.'”™ In der messianischen Zeit gelte es aber, diesen
Gétzendienst zu iiberwinden: ,Je grosser die Widerspriiche und Gegensitze
in der Tora werden, umso mehr wollen wir auf ein Wunder und ein héchstes
Geheimnis warten.” Breuer fihrt fort: ,Andere haben diese Arbeit [scilicet
der Tora-Erforschung] fiir uns getan, zu einer Zeit, als Knesset Israel im Zelt
der Tora sass und in Heiligkeit und Reinheit Wache hielt.“ Heute aber, so
der Rabbiner weiter, gelte es zu erkennen: ,Die Geheimlehre (7orar Ha-Sod)
ist der glaubensmissige Sinn der Ergebnisse der wissenschaftlichen Penta-
teuchforschung.“'*'

3. Kritik an Breuer

Breuers Vorstoss loste ein Feuerwerk von Zuschriften und — wie nicht ver-
wunderlich — hiufig ablehnenden und polemischen Reaktionen aus. In der
Vielzahl der Angriffe auf den Vorschlag, die Wellhausensche Quellenschei-
dung in das orthodox-kabbalistische Tora-Verstindnis zu integrieren, trat
freilich kein Alternativmodell, dafiir aber die mangelnde Einsicht in die
grundsitzliche Notwendigkeit zutage, sich den durch die Bibelkritik aufge-
worfenen Fragen zu stellen.'” In der Folgenummer der Zeitschrift Deot
kritisierte Uri Simon vor allem Breuers apodiktischen und belehrenden
Ton.'” Meir Weiss hielt Breuer entgegen, dass Matan Tora, die Offenba-
rung der Tora, zwar ein transzendentaler Akt gewesen sei, die dem jiidischen
Volk konkret vorliegende Tora jedoch einen durchaus immanenten und als

19 Vel. G. ScHOLEM, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S. 63.

120 Vgl. M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deos, Nr. 11, S. 25: ,Auf sich
gestellt, verfithren die Widerspriiche und Gegensitze zum Gétzendienst.”

121 M. Breuer, Glaube und Wissenschaft, in: Deot, Nr. 11, S. 23.

122 Vgl. R.]J. Z. WERBLOWSKY, Bibelwissenschaft als religiéses Problem, S. 168; selbst im
zur oben erwihnten Festschrift einleitenden Aufsatz von M. Bar-AsHER, Rabbi
Mordechai Breuer and his Research, S. 5f., finden sich distanzierende Bemerkun-

en.

123 Vgl. S. Suaw, Orthodox Reactions, S. 72.

248



solche der historischen Kritik unzuginglichen Charakter habe. Shmuel Hugo
Bergman bemingelte, die ,Als ob‘-Argumentation Breuers offenbare argu-
mentative Willkiir, die weder der Tradition noch der Wissenschaft und ihren
Ergebnissen wirklich gerecht werde und mit der einen Hand wieder weg-
nehme, was mit der anderen konzediert worden sei.'** Steven Shaw nannte
Breuers Ansatz ,,bizzar und eine ,exercise in absurdity“.'” Zwi Werblowsky
sprach etwas unklar von einer Synthese von — im Hinblick auf die klare
Distinktion zwischen Glauben und Wissen und das unapologetische Einge-
hen auf die Moderne — , protestantischem® und — im Hinblick auf die der
Analogia entis dhnliche Briicke zwischen Glauben und Wissen, Natur und
Ubernatur, sensus literalis und sensus mysticus — ,katholischem® sowie kab-
balistisch-sabbatianischem und ,dialektisch-mystischem® Gedankengut. Der
Kulminationspunket aller kritischen Einwinde war offensichtlich der Ver-
dacht, Breuers Konstruktion sei ganz von einem apologetischen und reakti-
ven Interesse her zu bestimmen und ermangele auch insofern der jiidisch-
theologischen Seriositit, als seiner programmatischen Deklaration der hi-
storisch-kritischen Offenheit faktisch keine eigene exegetische Forschungs-
praxis gefolgt sei.

In einem Gesprich, das der Verfasser am 14. 10. 1993 mit Rabbiner
Breuer fiihrte, wurde denn auch deutlich, in welchem Masse sein Konzept
auch inhaltich — in paradoxer Weise ganz dhnlich wie das des von ihm
kritisierten David Hoffmann — an eine wissenschaftliche Richtung, nimlich
an Julius Wellhausen und seine Schule, gebunden ist und spitere Ergebnisse
der exegetischen Forschung bei ihm keinen Eingang finden. Die etwas voll-
mundige Erklirung Breuers, dass die Unkenntnis des Geheimsinnes unwei-
gerlich das Unvermégen nach sich ziehe, mit dem Pschar zurechtzukommen,
findet sich in der Auslegungspraxis demnach nicht gedeckt. Heute, in einer
Zeit, in der die Urkundenhypothese auch in der ausserisraelischen und
nicht-jiidischen Bibelwissenschaft alles andere als unangefochten geblieben
ist, man im Hinblick auf ihren Begriinder mit Fug und Recht nicht mehr
von einem ,,Modegﬁtzen“126 sprechen kann und die Argumente der Well-
hausen-Kritiker begonnen haben, auf die Praxis der historischen Tora-Er-
forschung einzuwirken, wirkt sein ,metaexegetischer® Vorstoss vollends

124 Vgl. S.H. BereMaN, Zusammenfiithrung entfernter Welten, S. 10.

125 S, Suaw, Orthodox Reactions, S. 69.72.

126 Vol. 1. ELBOGEN, Ein Jahrhundert jiidischen Lebens, Frankfurc am Main 1967,
S. 330.

249



merkwiirdig unzeitgemiss.'”” Gerade wegen ihrer Fremdheit und Unzeitge-
missheit vermag die Begegnung mit den Thesen Breuers — und mit den ihm
vorangegangenen orthodoxen Anniherungen an die Bibelkritik — aber als
hilfreicher hermeneutischer ,cross-check® dienen, wie D. Carr ihn fiir die
Begegnung von Exegese und Midrasch postuliert hat,'® der auch dem der
jiidischen Orthodoxie fernstehenden Exegeten niitzlich ist. Dariiber hinaus
ist der Entwurf Breuers ein bemerkenswertes und anregendes Zeugnis fiir die
forewirkende Lebendigkeit und Fruchtbarkeit der rabbinischen und kabba-
listischen Begriffe und Distinktionen im Hinblick auf den Zugang zur He-
briischen Bibel. Als eine besondere List der Geschichte mag dabei erschei-
nen, dass es gerade die Kabbala ist, die Wellhausen in der Encyclopaedia
Britannica ,methodized nonsense”'” genannt hat, die in Breuers Werk dazu
herhalten soll, ihn auf dem Boden des orthodoxen Judentums zu rehabili-
tieren.

127 Ein Gesprich des Verfassers mit einem ehemaligen Jeschiwa-Schiiler Breuers im
Januar 1997 liess riickblickend deutlich werden, dass die Ergebnisse historisch-
kritischer Forschung nicht nur in kabbalistischen Termini reformuliert, sondern in
thnen auch so versteckt werden kénnen, dass kein Schiiler es merke.

128 Vgl. D. Carr, Intratextuality and Intertextuality — Joining Transmission History
and Interpretation History in the Study of Genesis, in: G. BODENDORFER/M.
MiLLARD unter Mitarbeit von B. KaGerer (ed.), Bibel und Midrasch, S. 99.

129 7. WEeLLHAUSEN, sub voce Israel, in: Encyclopacedia Britannica. Band XIII, London
’1881, S. 429: ,The Kabbala [. . .] like all other methodized nonsense, had strong

attractions to christian scholars.”

250



	Jüdisch-orthodoxe Wege zur Bibelkritik

