
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 56 (2000)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

W. Gunther Plaut (ed.), Die Tora. In jüdischer Auslegung. Band II. Shemot

— Exodus. Autorisierte Ubersetzung und Bearbeitung von Annette Böclder,
Gütersloh: Kaiser, Gütersloher Verlagshaus 2000, 480 S., ISBN 3-579-
02647-3.

Mit diesem Werk zum Buche Exodus liegt jetzt der zweite Band des Tora-Kommentars

von Gunter W. Plaut in deutscher Sprache vor, dessen englisches Original (The Torah. A
Modern Commentary, New York 1981) in den jüdischen Gemeinden der USA und in
Kanada zum Standardwerk der Bibelinterpretation geworden ist (vgl. Judaica 56, S. 41 —

43). In Deutschland hat dieser Kommentar seinen Platz vor allem in den neu gegründeten

progressiven Gemeinden sowie - auf christlicher Seite - in einem Unterricht, der sich

jüdischer Schriftauslegung und Tradition öffnen möchte.
Aufbau und Struktur der Kommentierung entsprechen dem ersten Band: Unterhalb

des hebräischen Textes - der in der Version der Rabbinerbibel von 1524/5 (Bombergiana)
erscheint - befindet sich die Bibelübersetzung Moses Mendelsohns, die von A. Böckler
dem heutigen Sprachgebrauch entsprechend überarbeitet wurde. Ein kleiner Apparat
verweist auf Textvarianten in Handschriften und Übersetzungen. Kursorisch zum Text
erfolgen links neben ihm knappe Erklärungen, die verschiedentlich auch auf stilistische

Besonderheiten, den Wortsinn einzelner Begriffe, hebräische Wortspiele und Assonanzen

sowie auf Bezüge zu anderen Bibelstellen aufmerksam machen.

Den einzelnen Textabschnitten sind darüber hinaus grössere Artikel beigefügt, die
zentrale Motive herausgreifen und in ihrer historischen bzw. aktuellen Dimension
beleuchten. Am Ende eines jeden Abschnittes folgt eine Zitatsammlung mit einem breiten

Spektrum von Traditionen, die in Verbindung mit der kommentierten Texteinheit stehen.

Neben Überlieferungen aus Midrasch und Talmud finden sich hier in der „Literarischen
Auslese" auch christliche und islamische Traditionen sowie Texte aus Wissenschaft und
Belletristik (bis hin zur Lyrik des 20. Jahrhunderts). Kleine informative bzw. illustrative

Schwarz-Weiss-Abbildungen unterschiedlichster Art (Landkarten, Pflanzen, Bilder zu den

Kultgeräten, das ägyptische Götterpantheon, Darstellungen ägyptischer Kunst, Abbildungen

aus mittelalterlichen jüdischen Bibelhandschriften bis hin zu Zeichnungen des

Jugendstilkünstlers Ephraim Moses Lilien und Bildern Marc Chagalls) runden die

Erklärungen ab. Da im synagogalen Gottesdienst neben der Tora an jedem Sabbat und Festtag
ein Abschnitt aus den Propheten gelesen wird („Haftara") folgen am Ende des Bandes die

traditionellen Lesungen nach dem aschkenasischen Ritus sowie die Texte, die in den

progressiven Synagogen als Haftara zu den einzelnen Paraschen des Exodusbuches

verwendet werden (S. 392-440).
Wenn Plaut auch gelegentlich auf historisch-kritische Zugänge zum Exodusbuch

verweist, so kann der Kommentar insgesamt doch als Versuch einer kanonischen Lektüre

211



dieses Textes bezeichnet werden. Er betont, es sei das Charakteristikum der Überlieferungen

des Buches Exodus, dass der Leser und Hörer dieser Texte hier im Gegensatz zum
Buche Genesis nicht auf Mythen, sondern auf eine Geschichtsschreibung ganz besonderer

Art stosse: „Mit dem Buche Exodus betritt der Pentateuch nun den Bereich der

Geschichtsschreibung, wenn auch nicht der Geschichtsschreibung im modernen Sinn.
Moderne Geschichtsschreibung berichtet über Ereignisse, die ausschliesslich im menschlichen
Bereich verwurzelt sind. Das Buch Exodus stellt dagegen den Willen Gottes als einen

Angelpunkt dar, um den sich die Geschicke der Menschen drehen. In dieser Hinsicht
handelt es sich um eine Geschichtsschreibung, die im Glauben gründet." Dieser Zugang
zum Text durchzieht die Kommentierung wie ein roter Faden: Entscheidend ist nicht die

Frage, was tatsächlich geschah, sondern die Art und Weise, in der die Ereignisse erfahren

und verstanden wurden (vgl. z. B. die Ausführungen zu der Frage nach den Stämmen des

Exodus; S. 15). Die Überlieferungen vom Auszug aus Ägypten gehören zum Herzstück des

jüdischen Glaubens an den Einen Gott, der seinem Volk hilfreich zur Seite steht und doch

immer sein Geheimnis und seine Numinosität bewahrt (vgl. insbesondere die Auslegungen
zu Ex 3,14; 33,19; 34,5-7).

Die Stärke des Kommentars liegt darin, dass er einen Blick auf den jüdischen Umgang
mit der hebräischen Bibel freigibt. Da im Buch Exodus zahlreiche Elemente grundgelegt
werden, die für das jüdische Leben bis heute unhintergehbar sind (vgl. unter anderem das

Pessachfest, die „Tora vom Sinai", der Sabbat, die Synagoge als ,Ersatz' für Stiftshütte und

Tempel) erfolgt hier im Modus der Schriftauslegung ein Zugang zu jüdischen Riten und
Bräuchen, der die Aktualität und den spirituellen Gehalt der Heiligen Schrift in der

jüdischen Tradition aufs deutlichste zum Ausdruck zu bringen vermag. Besonders gelungen

wirken gerade in diesem Band auch die zahlreichen graphischen Darstellungen, die die

oftmals eher nüchtern wirkenden Texte zu Recht und Kult anschaulich zu machen

vermögen, und so darf man bereits jetzt auf die Übersetzung des dritten Bandes zum Buche

Levitikus gespannt sein!

Beate Ego

Lukas Kundert, Die Opferung IBindung Isaaks. Band I: Gen 22,1-19 im
Alten Testament, im Frühjudentum und im Neuen Testament; Band II: Gen

22,1 — 19 in frühen rahhinischen Texten, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener

Verlag 1998 —1999 Wissenschaftliche Monographien zum Alten und zum
Neuen Testament 78/79), 333 + 218 S„ ISBN 3-7887-1668-1 [Band 78];
3-7887-1680-0 [Band 79].

Die Erzählung von der Opferung bzw. Bindung Isaaks gehört zu den geheimnisvollen und
oft anstössigen Texten der hebräischen Bibel, die vielfältig weiter gewirkt haben. L. Kundert

legt in seiner Basler Dissertation zunächst den hintergründigen biblischen Text selber

aus. Dieser lässt vermuten, dass es schon früh eine Tradition gab, nach der Isaak wirklich
geopfert wurde. Gestützt auf die Untersuchung einer grossen Zahl frühjüdischer Texte im
Blick auf ihre Darstellung der Bindung/Opferung Isaaks, weist der Verfasser nach, dass

die Traditionen von der tatsächlichen Opferung Isaaks mit sühnenden Folgen bereits in
Texten aus vorchristlicher Zeit anzutreffen sind. Zugleich wird auch deutlich, dass es hier
eine grosse Bandbreite gibt. Sie reicht von dem (verglichen mit der hebräischen Bibel)

212



grösseren Interesse an der Person Isaaks in der Septuaginta bis zur allegorischen Auslegung
der Isaak-Erzählung bei Philo. Dieser betont die Präexistenz Isaaks, die Jungfräulichkeit
Saras bei der Geburt Isaaks und den wirklichen Vollzug des Opfers.

Auch in anderen frühjüdischen Texten wird eine „soteriologische" Bedeutung Isaaks

für die Nachwelt statuiert: Isaak als Vorbild der Menschen, die fur Gott ihr Leben lassen.

Durch sein Opfer wird Mastema, der dämonische Feind Israels im himmlischen Gericht,
ausgeschaltet. Er, der die Versuchung Abrahams provoziert hatte (eine Parallele zum
himmlischen Vorspiel bei Hiob!), kann nun nicht mehr weiter gegen Israel vorgehen.
Genau dieses mythologische Motiv aus dem Buch der Jubiläen wirft dann auch ein ganz
neues Licht auf das Verständnis von Rom 8,31 f. („[. .] der seinen eigenen Sohn nicht
verschont hat") und die Versöhnungslehre des Paulus.

Sowohl in Jak2,21ff. als (wahrscheinlich) auch Hebr 11,17ff. wird deutlich, dass auch

im Neuen Testament die frühjüdische Tradition, dass Isaak wirklich geopfert wurde, eine

beträchtliche Rolle spielt. Aber auch dort, wo Isaak nicht explizit erwähnt wird, gibt es

zahlreiche Anhaltspunkte für den Hintergrund von Isaak-Traditionen; z. B. in der Erzählung

von der „Verklärung Jesu" (Mk 9,2ff.) und in wichtigen Abschnitten aus dem

Johannes-Evangelium. Gerade die oft nicht leicht verständlichen johanneischen Aussagen
erscheinen in einem ganz anderen Licht, wenn etwas von den jüdischen Traditionen in
ihrer Tiefenstruktur deutlich wird.

Im zweiten Band wird gezeigt, wie die Behandlung der Bindung Isaaks, der Akeda, im
rabbinischen Schrifttum der ersten fünf Jahrhunderte aussieht. In der Mechilta wird vom
„Blut der Opferung Isaaks" gesprochen, was wiederum eindeutig die Vorstellung vom
tatsächlichen Vollzug der Opferung Isaaks voraussetzt. Und die Talmudim bezeichnen
den Vollzug des Brandopfers ausserordentlich drastisch mit dem Ausdruck „Asche Isaaks".

Im rabbinischen Kommentar zur Genesis wird davon berichtet, Isaak habe das Opferholz
getragen, „wie einer, der ein Kreuz auf seinen Schultern trägt". Hier hat die Opferung
Isaaks eine Schutzfunktion mit sühnehaftem Charakter.

Was Kunderts Arbeit insgesamt auszeichnet, ist insbesondere folgendes: (1) Alle
zugrunde gelegten hebräischen und griechischen Texte wurden nicht nur abgedruckt,
sondern auch übersetzt (in einige Fällen sogar erstmals und dadurch einem breiten Publikum
zugänglich gemacht). Für Nicht-Judaisten werden damit ungeahnte Schätze rabbinischer

Exegese gehoben. (2) In beiden Bänden geht es nicht allein um die weitverzweigten
Isaak-Traditionen im Frühjudentum und im Neuen Testament mit ihren theologischen
Aussagen; immer wieder wird dabei auch auf die (vermeintlichen) Ursprungssituationen
dieser Aussagen eingegangen: der tatsächliche /eigentliche „Sitz im Leben", z. B. dort, wo
Märtyrern Trost und Hoffnung gespendet wurde. Und (3) schliesslich ist dieses Werk eine

Fundgrube für die Auslegung biblischer Texte.

Reiner Jansen

Mayer I. Gruber, Rashi's Commentary on Psalms 1-89 (Books I—III), with
English Translation, Introduction and Notes, Atlanta: Scholars Press, 1998

South Florida Studies in the History of Judaism 161), 448 + 48 S„ ISBN
0-7885-0435-5.

Mayer I. Gruber legt mit diesem Band (ein zweiter soll folgen) eine englische Ubersetzung
des Psalmenkommentars R. Salomo ben Isaaks vor. Neben einer Einleitung (S. 1-43)

213



und der englischen Übersetzung (S. 45-413) finden sich verschiedene Indices (S. 417—

448) und darüber hinaus auch der hebräische Text des Kommentars (nach Ms Wien 220;
S. 1-48 des hebräischen Teils). Der Übersetzung sind kurze, kommentierende Anmerkungen

beigegeben.
Die Einleitung stellt in sechs Teilen zunächst Raschis Leben und Werke dar, behandelt

die Bedeutung seines Psalmenkommentars und untersucht den „synonymen Parallelismus"

in Raschis Exegese. Ferner finden sich in diesem Teil Hinweise zu Methode und
Zweck dieser Übersetzung, ein kurzer „forschungsgeschichtlicher" Abriss zu „only seven

important treatments of Rashi's Commentary on the Book of Psalms" (S. 35) und eine

ausführliche Begründung zur Auswahl der hebräischen Textgrundlage.
Der Psalmenkommentar Raschis ist in der letzten Phase seines schöpferischen Wirkens

entstanden (S. 4£). Er beinhaltet die ganze Breite an Fragestellungen, denen sich
Raschi während seiner exegetischen Beschäftigung mit den biblischen Schriften widmet:
„midrash aggadah, midrash halakah, lexicography, grammar, syntax, source criticism, and

attention to literary devices such as virtual quotations and change of speakers, metaphors,
and synonymous parallelism" (S. 10). Inhaltlich von Interesse ist unter anderem Raschis

Replik auf christliche Interpretationen verschiedener Stellen (vgl. zu Ps 2,1; 9,1; 21,2;
40,7-8 etc.).

Gruber legt eine „idiomatic translation" (S. 18) vor, womit er sich sowohl gegen eine

wortwörtliche Übersetzung als auch gegen eine Paraphrase entscheidet. Die idiomatische
Übersetzung zeichnet sich dadurch aus, dass sie zum einen der Wortordnung des modernen

Englisch folgt und zum anderen identische Ausdrücke und Redewendungen differenziert

behandelt. So ist zum Beispiel das „exegetische" Waw in der Bedeutung „das heisst"

von seinem bloss kopulativen Gebrauch zu unterscheiden (S. 20). Ferner sind auch die

mannigfachen Bedeutungen des hebräischen lësôn („Sprache", „Zeit, Konjugation, Form",
„Synonym", „x ist verwandt mit y", „x bezieht sich auf y", „x ist eine Metapher für y"
usw.) in der Übersetzung zu berücksichtigen (S. 21-25). Was die Wiedergabe der jeweils
einleitenden Bibelzitate anbelangt, so versucht Gruber, sie so weit wie möglich dem
Verständnis Raschis anzupassen. Wo dies unmöglich erscheint, hält er sich an die neue

Übersetzung der Jewish Publication Society. Der Adressatenkreis dieser Veröffentlichung ist

möglichst breit gehalten; Kenntnisse des mittelalterlichen rabbinischen Hebräisch werden

nicht vorausgesetzt. Im Gegenteil: Dieses Buch ist hervorragend geeignet, in die Sprache
Raschis einzuführen. Ganz abgesehen davon vermittelt es einen Einblick in die besondere

Welt der Psalmen nicht weniger wie in die Geschichte der Bibelauslegung und hebräischen

Sprachwissenschaft insgesamt.

Nachteilig erweist sich an dieser Ausgabe das Fehlen einer Bibliographie; infolgedessen
sind Literaturangaben etwas umständlich aufzufinden. Ebenso unvorteilhaft ist der
Gebrauch von Endnoten, da im Computerzeitalter aus Gründen der Überschaubarkeit

eigentlich nichts mehr gegen die Verwendung von Fussnoten sprechen sollte! Unerfreulich
sind zudem viele Fehler, die wohl auf mangelnde Sorgfalt beim Korrekturlesen
zurückzuführen sind (z.B. „becase" statt „because" [S. 41 unten]; die Abkürzung „a"aüs" auf
S. 37 unten sollte wohl in hebräischen Buchstaben erscheinen). Trotz dieser wenigen

negativen Bemerkungen wird der positive Gesamteindruck, den diese kommentierte

Übersetzung von Raschis Psalmenkommentar hinterlässt, nicht getrübt.

Dirk Bültmann

214



Gilbert Dahn, The Christian Polemic against the Jews in the Middle Ages,

translated by Jody Gladding, Notre Dame, Indiana: University of Notre
Dame Press 1998, 139 S., ISBN 0-268-00830-2 [französisch: La polémique
Chrétienne contre le Judaïsme au moyen âge, 1991].

Leonard B. Glick, Abraham's Heirs. Jews and Christians in medieval Europe,

Syracuse, New York: Syracuse University Press 1999, 323 S., ISBN
0-8156-2778-5 und 0-8156-2779-3 [paperback].

Zur Überwindung des unter anderem von Alfred Haverkamp beklagten Desiderates von
Studien zum komplexen Beziehungsfeld von Christen und Juden während des Mittelalters

tragen die beiden hier zu besprechenden Publikationen mit je eigener Schwerpunktsetzung
und Fragestellung bei.

Von der grundsätzlich verschiedenen Selbst- und Fremdwahrnehmung der Erben
Abrahams ausgehend, setzt L. B. Glick die mittelalterliche jüdische Gesellschaft von Asch-
kenas in Beziehung zum Aufstieg und Niedergang der feudalen Gesellschaft Europas.
Diese Beziehung ist für ihn der Schlüssel zum Verständnis des christlichen Verhaltens

gegenüber Juden, die anfangs akzeptiert, später dann ausgebeutet, gepeinigt und schliesslich

vertrieben werden (vgl. S. X). G. Dahan nimmt seinen Ausgangspunkt beim seit

Beginn des 20. Jahrhunderts zögernd erwachten christlichen Interesse an der Begegnung
mit dem Judentum und der gleichzeitig wahrnehmbaren jüdischen Skepsis gegenüber

Dialogbemühungen. Er fragt von hier aus, ob und inwiefern die Begegnung von Christen
und Juden während des Mittelalters als Modell fur einen heutigen Dialog „within a

thought where the I and the you must embrace their opposites" (S. VII) dienen kann.
Glicks Porträt von Juden und Christen „as communities in interaction" (S. XIII) ist in

12 Kapitel gegliedert. Knappen Bemerkungen zur Entwicklung des christlich-jüdischen
Verhältnisses von urchristlicher Zeit bis Augustin und Anmerkungen zur Geschichte der

europäischen Juden vom 4.-7. Jahrhundert (Kap. 1.2, S. 1-25.26-40) folgt die

Darstellung jüdischer Geschichte in Aschkenas von der Karolingerzeit bis 1450, dem

Zeitpunkt, der das Ende der „medieval phase of Jewish history in Germany and France"

markiert (S. 273; der Geschichte der Juden in England im 12. und 13. Jahrhundert geht
das 11. Kap. nach [S. 204-233]). Immer wieder unterstreicht die Darstellung Glicks
Interesse an „the social experience ofJews living among Christians" (S. XI), hinter dem die

Betrachtung der inneren Entwicklung des Judentums und seiner religiösen Traditionen
zurücktritt. Gleichzeitig betont Glick, „that medieval Jewish experience gave rise to a

cultural style that is still recognizable" (S. XII).
Vermittelt wird insgesamt gesehen das Bild eines kontinuierlichen Abstieges, dessen

von Glick beschriebene Stationen hier nur angedeutet werden können: Am Anfang stehen

die mit relativ grossen Freiheiten ausgestatteten blühenden Gemeinwesen im merowingi-
schen Frankenreich des ausgehenden 8. Jahrhunderts (vgl. S. 41). Es folgt die Verdrängung

jüdischer Kaufleute aus dem Wirtschaftsleben (vgl. S. 83), die sich mit dem
Ausschluss aller Juden aus gesellschaftlichen Zusammenhängen (vgl. S. 86) im 11. Jahrhundert

verbindet. Es folgen die Pogrome im Zusammenhang des ersten Kreuzzuges (vgl.
S. 91 -110) oder die Degradierung der französischen Juden zu „passive sources of capital"
in der Mitte des 13. Jahrhunderts (S. 168) ebenso wie das Zerriebenwerden der Juden-

215



schaft Deutschlands zwischen herrschaftlichem Schutz und Anfeindungen durch Kirche
und Bevölkerung (vgl. zusammenfassend S. 177). Am Ende steht die durch Verfolgung
und Vertreibung (aus Frankreich endgültig im Jahr 1322; vgl. dazu S. 252) bedingte
Migration nach Osten.

Zum von Glick benannten jüdisch-christlichen Antagonismus, welcher „not only in
traditional religious hatred" wurzelte, sondern auch im „resentment of the very fact that
they were useful led to dizzying oscillations in officials policy toward them" wurzelte
(S. 274), steht Dahans Versuch einer Darstellung positiver Impulse der mittelalterlichen

Begegnung von Christen und Juden zunächst in einer gewissen Spannung. Und die von
Dahan vertretene Uberzeugung, das Mittelalter lasse sich nicht allein als „Tal der Tränen"
(Josef ha-Kohen) beschreiben (vgl. S. VIII), weil es - insgesamt betrachtet - eine
gesellschaftlich integrierte jüdische Minderheit zeige, deren Leben durch den kulturellen und
ökonomischen Austausch mit der christlichen Mehrheit und „familiar relationships"
geprägt sei (S. 11), scheint zunächst gewöhnungsbedürftig. Zumal der von Dahan gegebene

knappe Überblick über die „history of the polemic" zwar zunächst „spontane" Streitgespräche

und Diskussionen nennt (weil diese oft vor den jeweiligen Herrschern stattfinden,
erscheint S. 23 auch die Disputation von Barcelona [1263] in dieser Kategorie; vgl. dann
aber S. 34ff.!), diese jedoch von den kirchlichen Autoritäten unterbunden und durch
„forced debates" abgelöst werden (dazu S. 31-40 mit dem Hinweis auf freiere Diskussionen

im Italien des 15. Jahrhunderts). Wie schon der Geschichtsüberblick greift die

Darstellung der verschiedenen Gattungen christlicher Polemik gegenüber Juden (Testi-
monienliteratur, [Pseudo-]Dialoge [seit dem 13. Jahrhundert auch in der jeweiligen
Landessprache], Traktate; vgl. S. 42-79) immer wieder auf einschlägige, zum Teil weniger
bekannte Quellentexte zurück. Sie werden auch bei der Erörterung der durch die Berufung

auf Vernunft(argumente) und (die) Autorität (der Schrift) charakterisierten Methode
sowie der erörterten Themen herangezogen (exemplarisch genannt sind die versus Israel-
Thematik, das Schriftverständnis und die Messiasfrage; vgl. S. 105-115). Die Vielfalt der

Quellen gilt es wahrzunehmen, von ihnen kann noch heute gelernt werden, so lautet das

abschliessend formulierte Fazit des Bandes.

Wer Dahans Intention folgen will, wird seine immer wieder vorgenommenen
Wertungen teilen müssen - und dabei konkret etwa der insgesamt wohlwollenden Schilderung
der Disputation von Barcelona und ihrer christlichen Protagonisten zustimmen. Trotz der

im Titel signalisierten Begrenzung wäre es wünschenswert, dass auch der jüdischen
Polemik des Mittelalters ein eigenständiger Ort eingeräumt würde.

Glicks Überblick birgt gelegentlich die Gefahr zu knapper Erörterung von
Zusammenhängen in sich - so etwa im Blick auf die Bedeutung von neu aufkommenden
religiösen Formen und Praktiken für christliche Judenfeindschaft (vgl. dazu S. 150ff.) oder
hinsichtlich der Thematisierung gegenseitiger Beeinflussung, wie sie beispielsweise für
Schriftkultur und Sakralbau anzunehmen sind. Diese und andere denkbare Anfragen
schmälern jedoch den Nutzen nicht, den Leserinnen und Leser aus beiden Studien ziehen
können.

Ernst Michael Dörrfuss

216



Heinz Schreckenberg, Christliche Adversus-Judaeos-Bilder. Das Alte und
Neue Testament im Spiegel der christlichen Kunst. Frankfurt a. M., Berlin,
Bern, New York, Paris, Wien: Peter Lang, 2000 Europäische
Hochschulschriften XXIII/650), 469 S„ ISBN 3-631-33989-5.

Wer kennt nicht die beiden Frauengestalten am Strassburger Münster, die eine, die Syn-

agoga mit verbundenen Augen, den Blick gesenkt, eine zerbrochene Lanze und eine Tafel
in der Hand, die andere, die Ecclesia aber gekrönt und triumphierend mit Kreuz und
Sakramentskelch? Wortlos, aber in schwer zu überbietender Eindringlichkeit wird hier die

mittelalterliche Sicht des Verhältnisses von Synagoge und Kirche dargestellt - eine Sicht,
die christliche Theologie und christliches Denken bis in die Neuzeit geprägt und letztendlich

den Boden für unsägliches jüdisches Leid bereitet hat. Wer hingegen kennt die im
selben Jahrhundert entstandene Miniatur eines Evangeliars aus dem Trierer Domschatz

mit demselben Thema oder entsprechende Emailbilder eines silbernen Kreuzreliquiars aus

Belgien? Wer hat die eindrücklichen alttestamentlichen Darstellungen der Josefsgeschichte
oder der Mitteilung der Zehn Gebote aus der Wenzelsbibel zur Hand? Oder die
hochmittelalterliche Darstellung von der Synagoge, die das Gotteslamm ersticht? - Es ist

H. Schreckenbergs Verdienst, etwa 400 solcher Belege religiöser Bildkunst, in denen „das

Judesein beziehungsweise das Jüdische der dargestellten Personen oder Szenen" entscheidend

ist, nun in einem Band zu präsentieren. Die hier versammelten Bildbeispiele von der

Antike bis in die Neuzeit, allesamt Schwarz-Weiss-Abbildungen unterschiedlicher Qualität,

sind chronologisch angeordnet, so dass Bildgruppen aus einer Quelle zusammenbleiben

und zudem die zeittypische Interessenlage der ikonographischen Schriftinterpretation
leichter zu erkennen ist. Eine thematische Erschliessung nach den zugrundeliegenden alt-
und neutestamentlichen Motiven ist sowohl durch eine nach Themen gegliederte Ubesicht

am Anfang des Buches als auch durch das Bibelstellenregister gegeben.
Ausführliche Bildunterschriften erläutern zentrale Bildelemente und verweisen auf die

einschlägige Forschungsliteratur; die Rekonstruktion des Bildkontextes sowie
kunstgeschichtliche Entwicklungen können so erarbeitet werden. Gerne würde man freilich wissen,

nach welchen Kriterien die Auswahl des Materials erfolgte. Hilfreich beim Betrachten
der Bilder ist darüber hinaus die Einführung des Autors zur Bildkunst in ihrer Funktion
als Schriftauslegung, zu typologischen Bildtraditionen und der theologischen Intention der

christlichen Judenbilder und ihrer Wirkung (S. 21-36) sowie das abschliessende Glossar

zu themarelevanten Namen und Begriffen (z. B. „Blindheit" und Verstocktheit der Juden;

Judentracht; Ritualmordlegenden, Synagoge und Ecclesia; S. 401-430). Durch diese

Hintergrundinformationen bekommt der Betrachter gleichsam eine „Grammatik des

Sehens" an die Hand, und unschwer kann er so auch eigene Entdeckungen machen. Die
Bilder interpretieren Altes und Neues Testament, wobei das Alte lediglich als Vorstufe des

Neuen galt. Auf diesem Hintergrund, der dem Selbstverständnis der Kirche als dem

„wahren Israel" korreliert, werden alttestamentliche Motive als Vorausbilder, typoi des

neutestamentlichen Christusgeschehens verstanden (vgl. unter anderem die Zuordnung
vom Opfer Abrahams zum Kreuzestod Jesu oder vom Wasser aus dem Felsen [Ex 17,6]).
Die biblischen Gestalten aus dem Alten und Neuen Testament wurden darüber hinaus oft
durch Haartracht und Kleidung (vgl. verschiedentlich auch den so typischen Judenhut)
aktualisierend als mittelalterliche Juden dargestellt. So identifizierte der damalige Betrachter

der Darstellungen vom Goldenen Kalb oder der Kreuzigung Jesu die Akteure dieser

217



Handlungen wie selbstverständlich mit den Juden seiner eigenen Zeit und Lebenswelt.
Kontrastiv zu negativen Judengestalten (Priester, Schriftgelehrte, Pharisäer und/oder
Akteure der Passion Jesu) werden „gute" Juden (Jesus, seine Familie und Jünger) dargestellt.
Die Bilder fungierten dabei als eine Art „stumme Predigt", die wohl vor allem auf die

analphabetischen Laienchristen einen sehr nachhaltigen Einfluss ausübten und das

Medium der Verkündigung zentraler Glaubensinhalte darstellten.
Der vorliegende Band bildet eine ausgezeichnete Ergänzung zu Schreckenbergs

früheren Publikationen mit den christlichen Adversus-Judaeos-Texten (vgl. die Rezensionen in:
Judaica 41 (1985], S. 118-120; 46 [1990], S. 53-55; 53 [1997], S. 184-186). Weil
Bilder auch in unserem medial geprägten Zeitalter (man möchte fast sagen: wieder)
eindringlicher sind als Worte, bieten die hier zusammengestellten Darstellungen hervorragendes,

gerade auch für den Unterricht sehr geeignetes Material zur Aufarbeitung der
Problematik des christlichen-jüdischen Verhältnisses.

Beate Ego

Otto Brusatti (Text)/Christoph Lingg (Fotos), APROPOS CZERNO-
WITZ, Wien, Köln, Weimar: Böhlau 1999, 144 S.

„Es ist ein weites Land mit einer kleinen Stadt und die liegt eher am Rande" (S. 7). Zwei
Wiener haben sich dennoch auf den Weg gemacht, sie zu besuchen, der grossen
Namen wegen - Paul Celan, Rose Ausländer, Josef Schmidt, wegen der Nostalgie, alter
Faszination nachzuforschen.

Fest steht: was die Beiden suchten, fanden sie nicht; und was sie entdeckten, machte
Mühe. Hinter die bröckelnden Fassaden vorzudringen, die Tristesse der Menschen
aufzuschlüsseln, den Lebenswillen unter all den Vergangenheiten sichtbar zu machen, gelingt
den traurig-schönen Schwarz-weiss-Fotos eher als dem Geschriebenen. Brusatti nimmt
den Leser hinein in die ausgedehnten Spaziergänge eines Westeuropäers durch eine ihm
grund-fremde Stadt: „Es ist dann schon so, dass man alles nicht mit den Augen und der
Seele der spontanen, vom Himmel herabgeblitzten Liebe aufnimmt. Czernowitz ist nicht
einmal eine Schönheit auf den zweiten Blick. Es ist vielleicht ein Mini-Abenteuer im
dritten Anlauf" (S. 12).

Was gibt es dennoch zu entdecken? Ausflüge in die Geschichte von Czernowitz
mit ihren jüdischen, ukrainischen, deutschen, polnischen, rumänischen Perspektiven
(S. 20ff.), sensible Stimmungsbilder von den Sieben Hügeln der Stadt (S. 33ff.), auch

Anleitung zur eigenen Erkundung der Strassen (S. 43ff.) sowie einen ebenso schönen wie
amüsanten Text über den „Zentralplatz" und seine wechselnden Denkmale (S. 11 Iff.).

Ausserdem trifft man auf Menschen. Natürlich, die wenigen Uberlebenden, die, oft
schon recht professionell, Auskunft geben über ihr Schicksal. Es hat den Anschein, als

seien diese Begegnungen sehr unterschiedlich verlaufen. Sympathie (z. B. für Herrn Zwilling)

und Ressentiment (z. B. gegen Herrn Burg) werden mehr als deutlich. Bis hin zu
ärgerlicher Arroganz: „[. .] man mache noch seine Reverenz bei Herrn Josef Burg. Er
spricht deutsch. Er schreibt als einer der letzten noch jiddisch. Er wird auch im Westen

verlegt. Nicht, weil seine Geschichten so toll sind. Eher deswegen, weil er eben der
Finalläufer dieser Sprache ist" (S. 57).

218



Zwei Friedhöfe sind noch zu erwähnen: einer befindet sich in Sadagora. Hier steht der
Obel (nicht: „Monster-Sarkophag" oder „Stupa"!) der Familie Friedmann, der Zaddikim
(nicht: „Wunderrabbis"!) der Rushiner Dynastie. Der andere ist in Czernowitz selbst. Hier
regt sich endlich Pathos in den Worten: die Zerstörung der eigentlich UNESCO-ge-
schützten Stätten, sei es im Vorort von Czernowitz (S. 106) oder angesichts der
antisemitischen Attacken gegen den Friedhof von Czernowitz (S. 123f£). Die Zeilen über die

Schändung der grossen Halle dieses Friedhofs möchte man allen Verantwortlichen (und
denen, die es werden möchten) ins Stammbuch schreiben: „Er, der erhabene Saal für die

Zeremonien, welche die Teilnehmer doch näher zu Gott bringen sollten, er ist geschunden
wie nichts sonst in Czernowitz! [. .] Hier existiert real, in einer Zeit ohne innere Kriege,
ohne zumindest offen zur Schau gestellten ,Rassenhass', hier existiert real der Ort der

Schande" (S. 125f.).
Zwei Westeuropäer in Czernowitz. Was sie dort sahen, spiegeln die sehr expressiven,

„sprechenden" Bilder des Buches. Was sie in jener Stadt - weit im Osten - erlebten,
beschreibt der Autor, mal distanziert, mal engagiert, in kaum weniger ausdrucksstarken

Worten. Er bietet mit Sicherheit Stoff für angeregte Diskussionen.

Susanne Galley

Norbert Rehrmann/Andreas Koechert (ed.), Spanien und die Sephar-
den. Geschichte, Kultur, Literatur, Tübingen: Niemeyer Verlag, 1999
Romania Judaica 3), VI + 243 S., ISBN 3-484-57003-2.

Die Zahl der Publikationen zum sephardischen Judentum vor und nach der Vertreibung
der Juden aus Spanien und Portugal (1492/1497) wächst weltweit; auch in deutscher

Sprache sind in den letzten Jahren unverzichtbare Bücher und Aufsätze mit unterschiedlichsten

Schwerpunktsetzungen erschienen. Der 3. Band der von Christoph Miething
herausgegebenen Romania Judaica vereinigt 13 von ausgewiesenen Historikern und
Romanisten verfasste Beiträge, die Geschichte, Kultur, Sprache, Literatur und Philosophie
der spanischen Juden breit ausleuchten. Zu einem Teil basieren sie auf Vorträgen, die

1997 in Bremen anlässlich einer Tagung zum Thema des vorliegenden Bandes gehalten
wurden, die die Herausgeber zu Recht „die wohl erste Zusammenkunft deutscher Se-

phardenforscher" genannt haben (S. 4). Von den einzelnen Beiträgen darf daher erwartet
werden, den jeweils neueren bis neuesten Forschungsstand zu reflektieren, wovon im
übrigen auch die detaillierte - Standardliteratur wie aktuell(st)e Werke umfassende -
löseitige Bibliographie Zeugnis ablegt.

Spannend liest sich Yaacov Ben-Chanans historischer Uberblick über die Zeit von
711, der Landung des Berbers Tarik auf der Iberischen Halbinsel, bis 1492, der Vertreibung

der Juden von dort. Sein Hauptverdienst ist gewiss in der differenzierten Herausarbeitung

der Rolle der Juden in Spanien zwischen 711 und 1492 zu sehen. Andere Akzente

setzt Walther L. Bernecker in seinen gleich historisch orientierten Ausführungen zur
Vertreibung der Juden und deren Folgen. Danach seien die Juden auf der Iberischen
Halbinsel keineswegs so einflussreich gewesen, wie in der Forschung vielfach angenommen
wird; jedenfalls seien nach ihrer Vertreibung „keine ernsthaften negativen Folgen im
Wirtschaftsbereich" zu verzeichnen gewesen (S. 36). Die Lücken seien rasch von ausländischen,

219



in der Hauptsache portugiesischen Geschäftsleuten gefüllt worden, wodurch der
„spanische Fall viel von seiner .Einmaligkeit' verliert" (S. 38). Ebenfalls historisch angelegt ist
die Untersuchung von Barbara Beuys zur sephardischen Diaspora in den wichtigsten
jüdisch-spanischen Zentren Amsterdam, London und Hamburg. Es ist augenfällig, wie
viele der Conversos, der Zwangsgetauften, zu ihrem ursprünglichen Glauben gerade in
diesen drei Städten zurückfanden und späterhin dort ,selbst-bewusst' als Juden lebten.

Aktuellen historisch-politischen Bezug haben die beiden Beiträge von Bernd Rother
und Patrik von zur Mühlen. Rothers Studie zur spanischen Sephardenpolitik - eine

umfassende Studie zum Thema gibt es bislang nicht - zeigt, dass sich die Haltung
Spaniens gegenüber den Sepharden allgemein positiv ausnimmt, ja - es „sollten die im Ausland

lebenden sephardischen Juden spanischer Nationalität gefördert werden, weil sie fur

Spanien kulturell und wirtschaftlich nützlich seien" (S. 106). Detailliert behandelt Rother
die Frage nach der Staatsbürgerschaft für spanische Juden, der der sogenannte
Schutzgenossenstatus vorausging (S. 99ff.). Ein zweifelsohne wichtiges Kapitel zur Sephardenge-
schichte schlägt von zur Mühlen mit seinem Beitrag „Die Sepharden, der Holocaust und
die iberische Fluchtroute" auf: Obgleich eine gezielte Diskriminierung der Juden durch
das Franco-Regime nicht eindeutig nachweisbar sei und Portugal sich „korrekt im Falle

der portugiesischen Staatsbürger jüdischer Herkunft" verhalten habe (S. 122), ist ein

Remigrationsprozess der Sepharden auf die Iberische Halbinsel in den Kriegsjahren nicht
zu verzeichnen (S. 115). Mit den sephardischen Juden, die nach Lateinamerika ausgewandert

und dort unterschiedlichsten Repressalien ausgesetzt waren, beschäftigt sich Reiner
Kornberger: Ein illustratives Beispiel aus der Zeit um 1640 ist die Sephardenvita des

Arztes Francisco Maldonado da Silva, die in Marcos Aguinis' Roman „La gesta del mar-
rano" nachgezeichnet wird.

Ein interessantes Schlaglicht wirft Astrid Stoffers auf die Sepharden in der Türkei,
wo den Juden im allgemeinen mit Toleranz begegnet wurde. Doch seit der Gründung der

türkischen Republik war antisemitische Propaganda durchaus an der Tagesordnung.
Bemerkenswert ist Stoffers Beobachtung, dass sich das Judenspanische in der Türkei zwar bis

ins 20. Jahrhundert als Muttersprache der Sepharden konserviert hat, nach der Gründung
der türkischen Republik jedoch fast vollständig verloren ging, was auf die Sprachenpolitik
Atatürks zurückzuführen ist: Das Türkische wurde seit den zwanziger Jahren zur
„nationalen Klammer" (S. 157) und gestattete es den Sepharden nicht mehr, ihr Judenspanisch

in der gewohnten Weise zu pflegen. 1960 gab die Mehrheit der Sepharden denn
auch Türkisch als erste Sprache an.

„Die Sprache(n) der Sepharden" interessiert/ interessieren auch Winfried Busse bei

seiner Suche nach einer gültigen Bezeichnung des Jüdisch-Spanischen. Busse ist nicht der

Meinung Haim Vidal Sephihas, dem zufolge Ladino insbesondere die Sprache der Ferrara-
Bibel wie die literarische Sprache im allgemeinen bezeichne, djudezmo hingegen die

gesprochene Sprache. Nach Busse ist der Unterschied der verschiedenen jüdisch-spanischen
.Sprachen' ein gradueller, der sich in erster Linie in den entsprechenden Textsorten
manifestiere (S. 140). Mit dem Begriffjudio, dem Bild der Juden in der spanischen Literatur
des Siglo de Oro befasst sich Martin Franzbach. Dabei stellt er anhand zentraler Texte

aus Quevedo, Calderön und Cervantes eine durchweg „negative Konnotation des Begriffes

judio' fest (S. 43). Die Sephardenthematik in der Literatur des 19. und 20. Jahrhunderts
ist Thema des Literaturwissenschaftlers Norbert Rehrmann. Ausgehend von Jan

Assmanns Begriff des „kulturellen Gedächtnisses" weist er nach, dass es in der spanischen
Literatur eine etappenweise „Wiederentdeckung der Sepharden" gibt. Präsentierte sich das

220



19. Jahrhundert „fast durchweg antisemitisch" (S. 210), so kann zu Beginn des 20.
Jahrhunderts eine differenziertere, weniger stark antisemitisch ausgerichtete Sephardendarstel-

Iung in der Literatur nachgewiesen werden, wenngleich sich klischeehafte Darstellungen
(z. B. „reiche Juden") zu allen Zeiten finden.

Einen Uberblick über das spezifisch Jüdische in der Religionsphilosophie des Mittelalters,

die sich durch die stete Verquickung von Vernunft, Offenbarung und Überlieferung
auszeichnet, gibt Eveline Goodman-Thau. Zwei weitere, keiner Disziplin eindeutig
zuzuordnende, jedoch nicht weniger interessante Beiträge runden den Sammelband ab:

Peter Dressendörfer skizziert Américo Castros ahistorische Begrifflichkeit, Michael Stu-
demund-Halevy die sephardische Bücherwelt des 17. Jahrhunderts, in der Verbot und
Zensur das Schicksal vieler Werke waren. Verdienstvollerweise hat er einen bislang
unveröffentlichten Text von Alfonso Cassuto zum Schicksal eines seit dem Ende des Zweiten

Weltkrieges verschollenen Buches, das vermutlich 1618 in Hamburg gedruckt wurde, in
seiner Studie abgedruckt (S. 82ff.).

Yvonne Domhardt

Mira Ofran/Jischai Ofran / Schlomit Ofran/Jannai Ofran/Chagit
Ofran/Ofra Leibowitz-Goldberg / Avi Katzman (ed.), I wanted to ask

you, Prof. Leibowitz. Letters to and from Yeshayahu Leibowitz [hebr.],
Jerusalem: Keter Publishing House 1999, 533 S., ILS 67,—, ISBN 969-07-
0807-3.

„Schaffe dir einen Lehrer!" Dieses R. Gamliel zugeschriebene Wort aus den Sprüchen der

Väter möchte man als Motto über die hier vorzustellende Briefedition stellen. Denn in
den Briefen aus acht Jahrzehnten, in denen sich Fragende aller Altersklassen, jeglicher
sozialer und „landsmannschafflicher" Herkunft und aus allen politischen und
religiösweltanschaulichen Richtungen an den Jerusalemer Naturwissenschaftler und Philosophen
Y. Leibowitz (1903 -1994) wenden, geht es in einem umfassenden Sinn um „Lehre" - um
eine Lehre freilich, die - in spezifischer Anknüpfung, aber auch Differenz zur Thora der

traditionellen Talmudgelehrten und der Responsenliteratur - Ausdruck der problematischen

Stellung und Funktion der Religion in der säkularisierten Gesellschaft und im
Bewusstsein der Israelis ist.

Hinweis auf den lehrmässigen Charakter ist bereits das Inhaltsverzeichnis, das mit der

Ordnung des Bandes vertraut macht. Anders als in Briefbänden meist üblich, sind die

Korrespondenzen nicht chronologisch oder nach Empfängern, sondern thematisch, nämlich

in fünf Hauptkapitel („Tore"), geordnet: 1. „Geistige Dinge" (gegliedert in Abschnitte

zu den Themen „Leben", „Wissenschaft" und „Erziehung"), 2. „Über den Glauben" (unter
anderem zu Fragen des Religionsabfalls und der Busse, des Götzendienstes und der

Abgrenzung von „heilig" und „profan"), 3. „Volk, Religion, Staat" (hier neben der Problematik

des Religionsrechts und der vom Antwortenden immer wieder kritisierten
institutionalisierten Religion im Staat Israel mit zwei Unterkapiteln „Christentum" und

„Apostaten"), 4. „Öffentliche Wirksamkeit" (mit Äusserungen zur israelischen Politik, zur

Forderung der Rückgabe der „Besetzten Gebiete", zum Verhältnis mit den Palästinensern

221



und zur spektakulären Frage der Wehrdienstverweigerung, die Leibowitz in bestimmten
Situationen, z. B. bei Einsätzen im Libanon, befürwortete) sowie 5. „Fragen hier und dort"
aus unterschiedlichen Gebieten.

Die Bandbreite der Themen ist dabei eher ein unvollständiger Ausdruck der inhaltlichen

Kompetenz des Befragten, der in Israel für die Vielfalt seiner akademischen Grade

(Dr. med. und phil., Professor für Chemie und Neurophysiologie) sowie vor dem

Hintergrund seiner publizistischen und Lehrtätigkeit auf den Gebieten der Wissenschaftsgeschichte

und Philosophie sowie seiner redaktionellen Verantwortung für die Hebräische

Enzyklopädie bekannt geworden ist. Es mag Kennzeichen einer säkularisierten Situation
und einer an den exakten Wissenschaften orientierten Wissenschaftsgläubigkeit sein, dass

Leibowitz, dem es gerade an einer rabbinischen Ausbildung fehlt, in seinen Korrespondenzen

zum Ratgeber in Situationen geworden ist, die nicht anders als seelsorgerlich zu
bestimmen sind. So geht es in Briefen vieler Jugendlicher immer wieder um persönliche
Fragen elementarer Lebensorientierung, so bei körperlicher Behinderung (S. 232f.),
psychologischen Problemen (S. 480E), angesichts der Frage der Partnerwahl (S. 366ff.), der
Suche nach dem Sinn des Lebens (S. 15ff.) und des Lebens nach dem Tod (S. 17f.) sowie

um Schwierigkeiten der religiösen Praxis.

Der rote Faden, der - sichtbar oder unsichtbar - die unterschiedlichen Antworten
zusammenhält, gibt zugleich einen Hinweis auf die gesellschaftliche Konstellation, die die

Zuschreibung solch umfassender Deutungskompetenz im Spannungsfeld von Orthodoxie
und Säkularismus erlaubt. Es ist die scheinbar von jeder weiteren Begründung absehende

Konzentration auf das Halten der religiösen Gebote, die „Übernahme des Jochs des

Himmelreiches". Diese Forderung klingt aus dem Munde eines Enzyklopädisten glaubwürdig,
der seinen Dezisionismus im Bedarfsfalle ausser auf Maimonides auch epistemologisch
und wissenschaftsgeschichtlich stützen kann. Wenn Leibowitz „das Judentum" in diesem

Sinne überhaupt mit „der Halacha" identifiziert (S. 227), der der Jude sich um des

Gottesdienstes willen mit freier „Wertentscheidung" zu unterwerfen habe, so ist die reduktio-
nistisch klingende Formel freilich nur die Kehrseite einer naturwissenschaftlich-empirisch
auf die Praxis des Lebens gerichteten Herangehensweise. Die an geistesgeschichtlichen

Ableitungen und historischen Zusammenhängen durchaus uninteressierte, fast anti-intel-
lektualistische Tendenz des Briefschreibers, seine Fixiertheit auf strenge Distinktionen und
den Ja-Nein-Gegensatz gibt den Fragenden die Zuversicht, eine verstehbare, eindeutige
und im Zweifelsfall praktikable Antwort zu bekommen, die in den vielen Fällen keinen

weiteren Dialog erforderlich macht. Die Schroffheit, mit der Leibowitz im Einzelfall auch

Fragen zurückgeben oder Antworten verweigern kann (so eine offensichtlich aus christlicher

Perspektive gestellte Frage nach dem Verweischarakter der hebräischen Bibel auf das

Neue Testament: S. 388f.), ist Teil des apodiktisch-pädagogischen Verfahrens. Für heutige
Leser wird die Brieflektüre zu einem Abenteuer, dessen Ausgang durchaus nicht immer

von vornherein feststeht. An diesem Eindruck vermögen auch die wenigen Fragen mit
naturwissenschaftlichem Bezug (z. B. nach dem Tierleben in der Bibel: S. 499; nach der

physikalischen Identifizierung der nach Num. 15,38 geforderten Farbe („techelet") an den

„Kleiderquasten": S. 502E; nach der Berechnung der solaren Wärme- und Lichteinstrahlung

für landwirtschaftlich genutzte Flächen: S. 503f.) etwas ändern, da diese offensichtlich

weniger dem akademischen Fachmann als dem religiösen Enzyklopädisten gelten. Im
Sinne des responsenartigen Charakters der Edition verständlich (für den wissenschaftlich

interessierten Leser aber bedauerlich) ist, dass die Herausgeber fast durchgehend auf den

Nachweis der umfangreichen Zitate aus der jüdischen Traditions- und der ausserjüdischen

222



Weltliteratur sowie der historischen Anspielungen verzichtet haben. Positiv zu erwähnen
ist demgegenüber ein ausführliches, wenn auch leider unvollständiges Personen- und
Sachregister.

Matthias Morgenstern

Martin Kramer (ed.), The Jewish Discovery of Islam. Studies in Honor of
Bernhard Lewis, The Moshe Dayan Center for Middle Eastern and African
Studies, Tel Aviv University: Tel Aviv 1999, 311 S., ISBN 965-224040-0
[hardback]; 965-224-038-9 [paperback].

Die zehn Beiträge des vorliegenden Bandes von Minna Rozen, Benjamin Braude, Jacob

M. Landau, Jacob Lassner, Lawrence I. Conrade, Joel L. Kraemer, Martin Kramer, Hava
Lazarus-Yafeh, Shulamit Sela und David J. Wasserstein gehen auf Vorträge zurück, die
anlässlich einer zum 80. Geburtstag von Bernard Lewis 1996 an der Tel Aviv University
veranstalteten Konferenz gehalten wurden.

Ausgangspunkt der Konferenz war Bernard Lewis' erstmals vor drei Jahrzehnten
erschienener Artikel „The Pro-Islamic Jews" (in: B. Lewis, Islam in History: Ideas, People,

and Events in the Middle East, Chicago 21993, S. 137-151), in dem der Autor die
besondere Rolle hervorhebt, die Juden im 19. und (der ersten Hälfte des) 20. Jahrhunderts
bei der Wissensvermittlung über den Islam, islamische Geschichte und muslimische
Gesellschaften spielten. Nach Lewis ermöglichten die Verwandtschaft der hebräischen und
der arabischen Sprache, die Parallelen im jüdischen und islamischen Religionsgesetz sowie
die relative „Toleranz", die Juden unter muslimischer Herrschaft erfuhren, jüdischen
Gelehrten einen Zugang zum Islam, der in seinem Verständnis und seiner Sympathie für den

Forschungsgegenstand in Europa ungewöhnlich war.
Eines der besten Beispiele für Lewis' These von „Pro-islamic Jews" ist Abraham Geiger

(1810-74). Seine Darstellung des intellektuellen Milieus im muslimischen Spanien, in
dem Juden eine besondere Rolle spielten, war zugleich ein Appell zur Integration der

Juden in die bürgerliche Gesellschaft des 19. Jahrhunderts und richtete sich gegen
antisemitische Tendenzen im deutschen Nationalismus. Der von J. Lassner behandelte
wissenschaftliche Werdegang Geigers ist nicht nur fur die Geschichte der „Orientalistik",
sondern auch fur die Judaistik von besonderem Belang. Geiger führte in seiner berühmten
Preisschrift „Was hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenommen" (1833) die
Methoden der historisch-kritischen Philologie in die wissenschaftliche Behandlung des Islam
ein und befreite diese gleichzeitig von apologetisch-polemischen Tendenzen. Dass der

Reformrabbiner dieselben Mittel der Quellenkritik später auf die Hebräische Bibel und die
Rabbinische Literatur anwandte, weist auf gemeinsame Wurzeln der deutschsprachigen
Islamwissenschaft und der „Wissenschaft des Judentums" hin.

Wie die traditionelle jüdische Bildung in Bibel und Talmud - in Verbindung mit
philologischen Studien an der Universität Leipzig - einen fruchtbaren Boden für die

Islamforschung bereiten konnte, belegt L. I. Conrade an Ignaz Goldziher (1850-1921).
Goldziher sah die strukturellen Analogien in beiden Religionen darin begründet, dass der
Islam seinen Ursprung in einem „judaisierten mekkanischen Kult" habe. Doch allein der
Islam sei in der Lage, in seiner Doktrin philosophischen Ansprüchen zu genügen. Die

223



Hoffnung, das Judentum zu einem ähnlich rationalen Niveau zu führen, lässt Goldzihers

Involvierung in der jüdischen Reformbewegung erkennen. Sowohl bei Geiger als auch bei

Goldziher erfolgte die Beschäftigung mit der islamischen Geschichte auf dem Hintergrund
der Emanzipationsbestrebungen und reformerischen Tendenzen des deutschsprachigen
Judentums im 19. Jahrhundert.

In den weiteren Aufsätzen geht es um die Biographien und Werke höchst
unterschiedlicher Reisender, Schriftsteller Gelehrter etc. der Zeit vom frühen 19. bis zur Mitte
des 20. Jahrhunderts. Ihr weit gefasster gemeinsamer Nenner besteht in der jüdischen
Herkunft der genannten Autoren und ihrem auf die Geschichte, Religion, Sprachen oder

Literatur des „Orients" bezogenen Schaffen. Ausser Geiger und Goldziher geht es in

grober chronologischer Reihe um folgende Personen oder Autoren: Benjamin Disraeli,
Gifford Palgrave, Anninius Vâmbéry (ein Lehrer Goldzihers), Paul Kraus, Muhammad
Asad (geborener Leopold Weiss), Samuel Miklos Stern und Evariste Lévi-Provençal.

Wie M. Kramer im Vorwort ausführt, stellte sich die Konferenz die Frage, ob es eine

spezifisch jüdische „Entdeckung des Islam" gegeben habe, die sich von den Hauptströmungen

der zeitgenössischen europischen Geistesgeschichte unterschieden hat. In der lok-
keren Zusammenstellung der oben genannten Beispiele für die „jüdische Entdeckung des

Islam" besteht sowohl die Chance als auch das Problem bezüglich der von Kramer
formulierten Fragestellung: Sinnvoll war es sicherlich, die Auswahl nicht auf „jüdische"
Autoren im religiösen Sinn zu beschränken. Die hier zusammengestellten Biographien
machen deutlich, dass „Identitäten" nicht mit starren Definitionen zu fassen, sondern

Entwicklungen, Konflikten und Brüchen unterworfen sind. Dies verdeutlicht in besonderer

Weise der durch Kramer vorgestellte Fall des als Leopold Weiss geborenen Muhammad
Asad (1900-92), der zum Islam konvertierte und unter anderem eine (von islamistischen
Theoretikern rezipierte) Diatribe gegen den westlichen Materialismus (Islam at the Crossroads)

verfasste, sich aber infolge der Nürnberger Gesetze und des Holocausts wieder auf
seine jüdische Familie besann. Später geriet er aufgrund seiner reformerischen Tendenzen

in muslimischen Kreisen immer mehr in die Isolierung. Der von Landau dargestellte

Arminius Vämbdry (1832-1913) hatte als Kind eine traditionelle jüdische Bildung
erhalten, distanzierte sich aber von der Religion, verkleidete sich auf seinen Reisen nach

Mittelasien als Derwisch und scheint später zum Protestantismus übergetreten zu sein, um
an der Universität von Pest orientalische Sprachen lehren zu können.

Ob aber bei allen erwähnten Autoren von einem Islamverständnis die Rede sein kann,
das sich vom zeitgenössischen „Orientalismus" abhob, mag bezweifelt werden. Dass sich

die Organisatoren der Konferenz dieses Problems bewusst waren, macht die Frage deutlich,

die Kramer im Vorwort S. VII aufwirft (und unbeantwortet lässt): „Does it make

sense to assess Jewish travellers, writers, and scholars - some of them only nominally
Jewish - outside the broad context of European intellectual history and orientalism"?

Im Fall des von Braude behandelten William Gifford Palgrave (1826-88) scheint die

jüdische Herkunft z. B. nur noch als eines der von ihm im Wechsel gebrauchten Attribute
gedient zu haben. Denn während seines schillernden Lebenslaufes trat er unter anderem
als Jesuit namens „Père Cohen" sowie als „Hadjdji Mahmud Ibn Isa" auf. Daher mag man
bezweifeln, dass es sich bei Palgrave um eine spezifisch „jüdische" (im Unterschied zu einer

„christlichen") Entdeckung des Islam handelt. Ahnlich wie die romantischen Schriften des

von Rozen behandelten Benjamin Disraeli (1804-81) folgte er dem zeitgenössischen

Topos von der Verwandtschaft der „Semiten", der von linguistischen Beobachtungen

224



ausging, bald aber auch auf religiöse, kulturelle oder „rassische" Aspekte ausgeweitet wurde
(was auch Braude hervorhebt).

Ein besonders tragisches Beispiel für die Folgen der rassistischen Berufsverbote an
deutschen Universitäten nach 1933 ist Paul Kraus (1904-44), wie aus dem Beitrag von
J. L. Kraemer hervorgeht: Der hochtalentierte junge Orientalist konnte zunächst nach

Paris ausweichen, wo er ein Forschungsstipendium erhielt, dann wirkte er als Fektor an
der Ägyptischen (später: Kairoer) Universität. Im Exil erlebte er eine tiefe persönliche
Krise, die unter anderem mit der drohenden deutschen Invasion in Ägypten und der
Furcht um den Verlust seiner akademischen Reputation zusammenhing, und nahm sich
selbst das Leben.

Aufgrund des latenten Antisemitismus französischer Gelehrter und infolge des Ver-
lusts seines Lehrstuhls in Algier, von den ihm die Gesetze der Vichy-Regierung vertrieben

hatten, verleugnete Evariste Lévi-Provençal (1894-1956) nicht nur seine eigene jüdische
Herkunft. Wie D.J. Wasserstein hervorhebt, ging er (in bewusster oder unbewusster

Selbstzensur) sogar soweit, den jüdischen Beitrag zur Kultur des muslimischen Spaniens,
sein spezielles Forschungsgebiet, weitgehend zu ignorieren.

Im Nachkriegseuropa fassten Islamwissenschaftler und andere Gelehrte jüdischer
Herkunft nur schwer wieder Fuss. Ihr entscheidender Beitrag bei der Etablierung ihrer
Disziplinen wurde teilweise von ehemaligen Kollegen im Nachhinein geleugnet. Die
Bemühungen, die Islamwissenschaft europäischer Tradition an der Hebräischen Universität in
Jerusalem (und später anderen israelischen Universitäten) zu relokalisieren, beschreiben die
Aufsätze von H. Lazarus-Yafeh und S. Sela (über S.M. Stern).

Indem sie unterschiedliches Gewicht auf die Darstellung des Werkes und der

Biographien der einzelnen Autoren sowie auf spezifische forschungsgeschichtliche Fragen

legen, sind die Beiträge so heterogen wie die Personen, die sie behandeln - und lassen als

Teile eines Mosaiks doch breitere Linien innerhalb der europäischen Geistesgeschichte von
über anderthalb Jahrhunderten erkennen. Die Frage nach dem jüdischen Beitrag zur
Erforschung der Geschichte und Kultur des Islam ist damit nicht abschliessend

beantwortet, aber - wie sich Kramer einleitend ausdrückt - nicht mehr zu ignorieren.
Deutlich werden darüber hinaus die gemeinsamen Ursprünge der Islamwissenschaft

und der „Wissenschaft des Judentums", deren historisch-kritische Methode teilweise auf
dieselben Personen zurückgeht. Insbesondere tritt hervor, in welchem Mass die Klassiker
beider Wissenschaftsgebiete die Kenntnisse der griechisch-römischen Antike, der rabbi-
nischen Literatur und des Islam miteinander verbanden. Nachdem eine Gelehrtengeneration

ins Exil getrieben wurde - und inzwischen weitgehend verstorben ist - fällt der

Mangel an vergleichbar übergreifenden, modernen Studien besonders schmerzlich auf.

Martin Jacobs

225


	Rezensionen

