Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 56 (2000)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

W. GuNnTHER Pravut (ed.), Die Tora. In jiidischer Auslegung. Band II. Shemot
— Exodus. Autorisierte Ubersetzung und Bearbeitung von Annette Bockler,
Giitersloh: Kaiser, Giitersloher Verlagshaus 2000, 480 S., ISBN 3-579-
02647-3.

Mit diesem Werk zum Buche Exodus liegt jetzt der zweite Band des Tora-Kommentars
von Gunter W. Plaut in deutscher Sprache vor, dessen englisches Original (7he Torah. A
Modern Commentary, New Yotk 1981) in den jiidischen Gemeinden der USA und in
Kanada zum Standardwerk der Bibelinterpretation geworden ist (vgl. Judaica 56, S. 41—
43). In Deutschland hat dieser Kommentar seinen Platz vor allem in den neu gegriindeten
progressiven Gemeinden sowie — auf christlicher Seite — in einem Unterricht, der sich
judischer Schriftauslegung und Tradition 6ffnen mochte.

Aufbau und Struktur der Kommentierung entsprechen dem ersten Band: Unterhalb
des hebriischen Textes — der in der Version der Rabbinerbibel von 1524/5 (Bombergiana)
erscheint — befindet sich die Bibeliibersetzung Moses Mendelsohns, die von A. Béckler
dem heutigen Sprachgebrauch entsprechend iiberarbeitet wurde. Ein kleiner Apparat ver-
weist auf Textvarianten in Handschriften und Ubersetzungen. Kursorisch zum Text er-
folgen links neben ihm knappe Erklirungen, die verschiedentlich auch auf stilistische
Besonderheiten, den Wortsinn einzelner Begriffe, hebriische Wortspiele und Assonanzen
sowie auf Beziige zu anderen Bibelstellen aufmerksam machen.

Den einzelnen Textabschnitten sind dariiber hinaus grossere Artikel beigefiigt, die
zentrale Motive herausgreifen und in ihrer historischen bzw. aktuellen Dimension be-
leuchten. Am Ende eines jeden Abschnittes folgt eine Zitatsammlung mit einem breiten
Spektrum von Traditionen, die in Verbindung mit der kommentierten Texteinheit stehen.
Neben Uberlieferungen aus Midrasch und Talmud finden sich hier in der ,Literarischen
Auslese auch christliche und islamische Traditionen sowie Texte aus Wissenschaft und
Belletristik (bis hin zur Lyrik des 20. Jahrhunderts). Kleine informative bzw. illustrative
Schwarz-Weiss-Abbildungen unterschiedlichster Art (Landkarten, Pflanzen, Bilder zu den
Kultgeriten, das dgyptische Gétterpantheon, Darstellungen idgyptischer Kunst, Abbildun-
gen aus mittelalterlichen jiidischen Bibelhandschriften bis hin zu Zeichnungen des Ju-
gendstilkiinstlers Ephraim Moses Lilien und Bildern Marc Chagalls) runden die Erkli-
rungen ab. Da im synagogalen Gottesdienst neben der Tora an jedem Sabbat und Festtag
ein Abschnitt aus den Propheten gelesen wird (,,Haftara®) folgen am Ende des Bandes die
traditionellen Lesungen nach dem aschkenasischen Ritus sowie die Texte, die in den
progressiven Synagogen als Haftara zu den einzelnen Paraschen des Exodusbuches ver-
wendet werden (S. 392 —440).

Wenn Plaut auch gelegentlich auf historisch-kritische Zuginge zum Exodusbuch ver-
weist, so kann der Kommentar insgesamt doch als Versuch einer kanonischen Lektiire

211



dieses Textes bezeichnet werden. Er betont, es sei das Charakteristikum der Uberlieferun-
gen des Buches Exodus, dass der Leser und Horer dieser Texte hier im Gegensatz zum
Buche Genesis nicht auf Mythen, sondern auf eine Geschichtsschreibung ganz besonderer
Art stosse: ,Mit dem Buche Exodus betritt der Pentateuch nun den Bereich der Ge-
schichtsschreibung, wenn auch nicht der Geschichtsschreibung im modernen Sinn. Mo-
derne Geschichtsschreibung berichtet iiber Ereignisse, die ausschliesslich im menschlichen
Bereich verwurzelt sind. Das Buch Exodus stellt dagegen den Willen Gottes als einen
Angelpunket dar, um den sich die Geschicke der Menschen drehen. In dieser Hinsicht
handelt es sich um eine Geschichtsschreibung, die im Glauben griindet. Dieser Zugang
zum Text durchzieht die Kommentierung wie ein roter Faden: Entscheidend ist nicht die
Frage, was tatsichlich geschah, sondern die Art und Weise, in der die Ereignisse erfahren
und verstanden wurden (vgl. z. B. die Ausfiihrungen zu der Frage nach den Stimmen des
Exodus; S. 15). Die Uberheferungen vom Auszug aus Agypten gehéren zum Herzstiick des
jidischen Glaubens an den Einen Gott, der seinem Volk hilfreich zur Seite steht und doch
immer sein Geheimnis und seine Numinositit bewahrt (vgl. insbesondere die Auslegungen
zu Ex 3,14; 33,19; 34,5-7).

Die Stirke des Kommentars liegt darin, dass er einen Blick auf den jiidischen Umgang
mit der hebriischen Bibel freigibt. Da im Buch Exodus zahlreiche Elemente grundgelegt
werden, die fiir das jiidische Leben bis heute unhintergehbar sind (vgl. unter anderem das
Pessachfest, die ,T'ora vom Sinai®, der Sabbat, die Synagoge als ,Ersatz’ fiir Stiftshiitte und
Tempel) erfolgt hier im Modus der Schriftauslegung ein Zugang zu jiidischen Riten und
Briuchen, der die Aktualitit und den spirituellen Gehalt der Heiligen Schrift in der
jiidischen Tradition aufs deutlichste zum Ausdruck zu bringen vermag. Besonders gelun-
gen witken gerade in diesem Band auch die zahlreichen graphischen Darstellungen, die die
oftmals eher niichtern wirkenden Texte zu Recht und Kult anschaulich zu machen ver-
mogen, und so darf man bereits jetzt auf die Ubersetzung des dritten Bandes zum Buche
Levitikus gespannt sein!

Beate Ego

Luxas KunDerT, Die Opferung | Bindung Isaaks. Band I: Gen 22,1—19 im
Alten Testament, im Friihjudentum und im Neuen Testament; Band II: Gen
22,1-19 in frithen rabbinischen Texten, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener
Verlag 1998 —1999 (= Wissenschaftliche Monographien zum Alten und zum
Neuen Testament 78/79), 333 + 218 S., ISBN 3-7887-1668-1 [Band 78];
3-7887-1680-0 [Band 79].

Die Erzihlung von der Opferung bzw. Bindung Isaaks gehort zu den geheimnisvollen und
oft anstdssigen Texten der hebriischen Bibel, die vielfiltig weiter gewirkt haben. L. Kun-
dert legt in seiner Basler Dissertation zunichst den hintergriindigen biblischen Text selber
aus. Dieser lisst vermuten, dass es schon frith eine Tradition gab, nach der Isaak wirklich
geopfert wurde. Gestiitzt auf die Untersuchung einer grossen Zahl friihjiidischer Texte im
Blick auf ihre Darstellung der Bindung/Opferung Isaaks, weist der Verfasser nach, dass
die Traditionen von der tatsichlichen Opferung Isaaks mit siihnenden Folgen bereits in
Texten aus vorchristlicher Zeit anzutreffen sind. Zugleich wird auch deutlich, dass es hier
eine grosse Bandbreite gibt. Sie reicht von dem (verglichen mit der hebriischen Bibel)

212



grosseren Interesse an der Person Isaaks in der Septuaginta bis zur allegorischen Auslegung
der Isaak-Erzihlung bei Philo. Dieser betont die Priexistenz Isaaks, die Jungfriulichkeit
Saras bei der Geburt Isaaks und den wirklichen Vollzug des Opfers.

Auch in anderen friihjiidischen Texten wird eine ,soteriologische Bedeutung Isaaks
fiir die Nachwelt statuiert: Isaak als Vorbild der Menschen, die fiir Gott ihr Leben lassen.
Durch sein Opfer wird Mastema, der dimonische Feind Israels im himmlischen Gericht,
ausgeschaltet. Er, der die Versuchung Abrahams provoziert hatte (eine Parallele zum
himmlischen Vorspiel bei Hiob!), kann nun nicht mehr weiter gegen Israel vorgehen.
Genau dieses mythologische Motiv aus dem Buch der Jubiliden wirft dann auch ein ganz
neues Licht auf das Verstindnis von Rém 8,31f. (,[...] der seinen eigenen Sohn nicht
verschont hat®) und die Versshnungslehre des Paulus.

Sowohl in Jak 2,21ff. als (wahrscheinlich) auch Hebr 11,17ff. wird deutlich, dass auch
im Neuen Testament die friihjiidische Tradition, dass [saak wirklich geopfert wurde, eine
betrichtliche Rolle spielt. Aber auch dort, wo Isaak nicht explizit erwihnt wird, gibt es
zahlreiche Anhaltspunkte fiir den Hintergrund von Isaak-Traditionen; z. B. in der Erzih-
lung von der ,Verklirung Jesu (Mk 9,2ff) und in wichtigen Abschnitten aus dem Jo-
hannes-Evangelium. Gerade die oft nicht leicht verstindlichen johanneischen Aussagen
erscheinen in einem ganz anderen Licht, wenn etwas von den jiidischen Traditionen in
ihrer Tiefenstruktur deutlich wird.

Im zweiten Band wird gezeigt, wie die Behandlung der Bindung Isaaks, der Akeda, im
rabbinischen Schrifttum der ersten fiinf Jahrhunderte aussieht. In der Mechilta wird vom
,Blut der Opferung Isaaks“ gesprochen, was wiederum eindeutig die Vorstellung vom
tatsichlichen Vollzug der Opferung Isaaks voraussetzt. Und die Talmudim bezeichnen
den Vollzug des Brandopfers ausserordentlich drastisch mit dem Ausdruck ,,Asche Isaaks®.
Im rabbinischen Kommentar zur Genesis wird davon berichtet, Isaak habe das Opferholz
getragen, ,wie einer, der ein Kreuz auf seinen Schultern trigt“. Hier hat die Opferung
Isaaks eine Schutzfunktion mit sithnehaftem Charakeer.

Was Kunderts Arbeit insgesamt auszeichnet, ist insbesondere folgendes: (1) Alle zu-
grunde gelegten hebriischen und griechischen Texte wurden nicht nur abgedrucke, son-
dern auch iibersetzt (in einige Fillen sogar erstmals und dadurch einem breiten Publikum
zuginglich gemacht). Fiir Nicht-Judaisten werden damit ungeahnte Schitze rabbinischer
Exegese gehoben. (2) In beiden Binden geht es nicht allein um die weitverzweigten
Isaak-Traditionen im Frithjudentum und im Neuen Testament mit ihren theologischen
Aussagen; immer wieder wird dabei auch auf die (vermeintlichen) Ursprungssituationen
dieser Aussagen eingegangen: der tatsichliche/eigentliche ,Sitz im Leben®, z. B. dort, wo
Mirtyrern Trost und Hoffnung gespendet wurde. Und (3) schliesslich ist dieses Werk eine
Fundgrube fiir die Auslegung biblischer Texte.

Reiner Jansen

Maver 1. GRUBER, Rashi’s Commentary on Psalms 1—89 (Books I—III), with
English Translation, Introduction and Notes, Atlanta: Scholars Press, 1998
(= South Florida Studies in the History of Judaism 161), 448 + 48 S., ISBN
0-7885-0435-5.

Mayer 1. Gruber legt mit diesem Band (ein zweiter soll folgen) eine englische Ubersetzung
des Psalmenkommentars R. Salomo ben Isaaks vor. Neben einer Einleitung (S. 1-43)

213



und der englischen Ubersetzung (S. 45-413) finden sich verschiedene Indices (S. 417 -
448) und dariiber hinaus auch der hebriische Text des Kommentars (nach Ms Wien 220;
S. 1-48 des hebriischen Teils). Der Ubersetzung sind kurze, kommentierende Anmer-
kungen beigegeben.

Die Einleitung stellt in sechs Teilen zunichst Raschis Leben und Werke dar, behan-
delt die Bedeutung seines Psalmenkommentars und untersucht den ,synonymen Paralle-
lismus® in Raschis Exegese. Ferner finden sich in diesem Teil Hinweise zu Methode und
Zweck dieser Ubersetzung, ein kurzer »forschungsgeschichtlicher Abriss zu ,only seven
important treatments of Rashi’s Commentary on the Book of Psalms“ (S. 35) und eine
ausfiihrliche Begriindung zur Auswahl der hebriischen Textgrundlage.

Der Psalmenkommentar Raschis ist in der letzten Phase seines schopferischen Wir-
kens entstanden (S. 4f.). Er beinhaltet die ganze Breite an Fragestellungen, denen sich
Raschi wihrend seiner exegetischen Beschiftigung mit den biblischen Schriften widmet:
~midrash aggadah, midrash halakah, lexicography, grammar, syntax, source criticism, and
attention to literary devices such as virtual quotations and change of speakers, metaphors,
and synonymous parallelism® (S. 10). Inhaltlich von Interesse ist unter anderem Raschis
Replik auf christliche Interpretationen verschiedener Stellen (vgl. zu Ps 2,1; 9,1; 21,2;
40,7-8 etc.).

Gruber legt eine ,idiomatic translation (S. 18) vor, womit er sich sowohl gegen eine
wortwortliche Ubersetzung als auch gegen eine Paraphrase entscheidet. Die idiomatische
Ubersetzung zeichnet sich dadurch aus, dass sie zum einen der Wortordnung des moder-
nen Englisch folgt und zum anderen identische Ausdriicke und Redewendungen differen-
ziert behandelt. So ist zum Beispiel das ,exegetische“ Waw in der Bedeutung ,das heisst*
von seinem bloss kopulativen Gebrauch zu unterscheiden (S. 20). Ferner sind auch die
mannigfachen Bedeutungen des hebriischen /567 (,Sprache®, , Zeit, Konjugation, Form®,
»oynonym®, ,x ist verwandt mit y“, ,x bezieht sich auf y“, ,x ist eine Metapher fiir y*
usw.) in der I"Jbersctzung zu beriicksichtigen (S. 21— 25). Was die Wiedergabe der jeweils
einleitenden Bibelzitate anbelangt, so versucht Gruber, sie so weit wie moglich dem Ver-
stindnis Raschis anzupassen. Wo dies unméglich erscheint, hilt er sich an die neue Uber-
setzung der Jewish Publication Society. Der Adressatenkreis dieser Verffentlichung ist
moglichst breit gehalten; Kenntnisse des mittelalterlichen rabbinischen Hebriisch werden
nicht vorausgesetzt. Im Gegenteil: Dieses Buch ist hervorragend geeignet, in die Sprache
Raschis einzufiihren. Ganz abgesehen davon vermittelt es einen Einblick in die besondere
Welt der Psalmen nicht weniger wie in die Geschichte der Bibelauslegung und hebrii-
schen Sprachwissenschaft insgesamt.

Nachteilig erweist sich an dieser Ausgabe das Fehlen einer Bibliographie; infolgedessen
sind Literaturangaben etwas umstindlich aufzufinden. Ebenso unvorteilhaft ist der Ge-
brauch von Endnoten, da im Computerzeitalter aus Griinden der Uberschaubarkeit ei-
gentlich nichts mehr gegen die Verwendung von Fussnoten sprechen sollte! Unerfreulich
sind zudem viele Fehler, die wohl auf mangelnde Sorgfalt beim Korrekturlesen zuriick-
zufithren sind (z. B. ,becase® statt ,because” [S. 41 unten]; die Abkiirzung ,a“ats“ auf
S. 37 unten sollte wohl in hebriischen Buchstaben erscheinen). Trotz dieser wenigen
negativen Bemerkungen wird der positive Gesamteindruck, den diese kommentierte Uber-
setzung von Raschis Psalmenkommentar hinterlisst, nicht getriibt.

Dirk Biiltmann

214



GILBERT DAHN, The Christian Polemic against the Jews in the Middle Ages,
translated by Jody Gladding, Notre Dame, Indiana: University of Notre

Dame Press 1998, 139 S., ISBN 0-268-00830-2 [franzésisch: La polémique
Chrétienne contre le Judaisme au moyen 4ge, 1991].

LeONARD B. GLICK, Abraham’s Heirs. Jews and Christians in medieval Europe,
Syracuse, New York: Syracuse University Press 1999, 323 S., ISBN
0-8156-2778-5 und 0-8156-2779-3 [paperback].

Zur Uberwindung des unter anderem von Alfred Haverkamp beklagten Desiderates von
Studien zum komplexen Bezichungsfeld von Christen und Juden wihrend des Mittelalters
tragen die beiden hier zu besprechenden Publikationen mit je eigener Schwerpunktsetzung
und Fragestellung bei.

Von der grundsitzlich verschiedenen Selbst- und Fremdwahrnehmung der Erben
Abrahams ausgehend, setzt L. B. Glick die mittelalterliche jiidische Gesellschaft von Asch-
kenas in Beziehung zum Aufstieg und Niedergang der feudalen Gesellschaft Europas.
Diese Beziehung ist fiir thn der Schliissel zum Verstindnis des christlichen Verhaltens
gegeniiber Juden, die anfangs akzeptiert, spiter dann ausgebeutet, gepeinigt und schliess-
lich vertrieben werden (vgl. S. X). G. Dahan nimmt seinen Ausgangspunkt beim seit
Beginn des 20. Jahrhunderts z6gernd erwachten christlichen Interesse an der Begegnung
mit dem Judentum und der gleichzeitig wahrnehmbaren jiidischen Skepsis gegeniiber
Dialogbemiihungen. Er fragt von hier aus, ob und inwiefern die Begegnung von Christen
und Juden wihrend des Mittelalters als Modell fiir einen heutigen Dialog ,within a
thought where the 7 and the you must embrace their opposites” (S. VII) dienen kann.

Glicks Portrit von Juden und Christen ,,as communities in interaction® (S. XIII) ist in
12 Kapitel gegliedert. Knappen Bemerkungen zur Entwicklung des christlich-jiidischen
Verhiltnisses von urchristlicher Zeit bis Augustin und Anmerkungen zur Geschichte der
europiischen Juden vom 4.-7. Jahrhundert (Kap. 1.2, S. 1-25.26-40) folgt die Dar-
stellung jiidischer Geschichte in Aschkenas von der Karolingerzeit bis 1450, dem Zeit-
punkt, der das Ende der ,medieval phase of Jewish history in Germany and France®
markiert (S. 273; der Geschichte der Juden in England im 12. und 13. Jahrhundert geht
das 11. Kap. nach [S. 204-233]). Immer wieder unterstreicht die Darstellung Glicks
Interesse an , the social experience of Jews living among Christians“ (S. XI), hinter dem die
Betrachtung der inneren Entwicklung des Judentums und seiner religiésen Traditionen
zuriicktritt. Gleichzeitig betont Glick, ,that medieval Jewish experience gave rise to a
cultural style that is still recognizable® (S. XII).

Vermittelt wird insgesamt gesechen das Bild eines kontinuierlichen Abstieges, dessen
von Glick beschriebene Stationen hier nur angedeutet werden kénnen: Am Anfang stehen
die mit relativ grossen Freiheiten ausgestatteten blithenden Gemeinwesen im merowingi-
schen Frankenreich des ausgehenden 8. Jahrhunderts (vgl. S. 41). Es folgt die Verdrin-
gung jiidischer Kaufleute aus dem Wirtschaftsleben (vgl. S. 83), die sich mit dem Aus-
schluss aller Juden aus gesellschaftlichen Zusammenhingen (vgl. S. 86) im 11. Jahrhun-
dert verbindet. Es folgen die Pogrome im Zusammenhang des ersten Kreuzzuges (vgl.
S.91-110) oder die Degradierung der franzésischen Juden zu ,passive sources of capital®
in der Mitte des 13. Jahrhunderts (S. 168) ebenso wie das Zerriecbenwerden der Juden-

215



schaft Deutschlands zwischen herrschaftlichem Schutz und Anfeindungen durch Kirche
und Bevélkerung (vgl. zusammenfassend S. 177). Am Ende steht die durch Verfolgung
und Vertreibung (aus Frankreich endgiiltig im Jahr 1322; vgl. dazu S. 252) bedingte
Migration nach Osten.

Zum von Glick benannten jiidisch-christlichen Antagonismus, welcher ,,not only in
traditional religious hatred” wurzelte, sondern auch im ,resentment of the very fact that
they were useful led to dizzying oscillations in officials policy toward them® wurzelte
(S. 274), steht Dahans Versuch einer Darstellung positiver Impulse der mittelalterlichen
Begegnung von Christen und Juden zunichst in einer gewissen Spannung. Und die von
Dahan vertretene Uberzeugung, das Mittelalter lasse sich nicht allein als ,Tal der Trinen"
(Joset ha-Kohen) beschreiben (vgl. S. VIII), weil es — insgesamt betrachtet — eine gesell-
schaftlich integrierte jiidische Minderheit zeige, deren Leben durch den kulturellen und
okonomischen Austausch mit der christlichen Mehrheit und ,familiar relationships® ge-
prigt sei (S. 11), scheint zunichst gewshnungsbediirftig. Zumal der von Dahan gegebene
knappe Uberblick iiber die ,history of the polemic® zwar zunichst ,spontane” Streitge-
spriche und Diskussionen nennt (weil diese oft vor den jeweiligen Herrschern stattfinden,
erscheint S. 23 auch die Disputation von Barcelona [1263] in dieser Kategorie; vgl. dann
aber S. 34ff.!), diese jedoch von den kirchlichen Autorititen unterbunden und durch
forced debates“ abgelost werden (dazu S. 31—-40 mit dem Hinweis auf freiere Diskus-
sionen im Italien des 15. Jahrhunderts). Wie schon der Geschichtsiiberblick greift die
Darstellung der verschiedenen Gattungen christlicher Polemik gegeniiber Juden (Testi-
monienliteratur, [Pseudo-]Dialoge [seit dem 13. Jahrhundert auch in der jeweiligen Lan-
dessprache], Traktate; vgl. S. 42—-79) immer wieder auf einschligige, zum Teil weniger
bekannte Quellentexte zuriick. Sie werden auch bei der Erérterung der durch die Beru-
fung auf Vernunft(argumente) und (die) Autoritit (der Schrift) charakterisierten Methode
sowie der erdrterten Themen herangezogen (exemplarisch genannt sind die versus Israel-
Thematik, das Schriftverstindnis und die Messiasfrage; vgl. S. 105 —115). Die Vielfalt der
Quellen gilt es wahrzunehmen, von ihnen kann noch heute gelernt werden, so lautet das
abschliessend formulierte Fazit des Bandes.

Wer Dahans Intention folgen will, wird seine immer wieder vorgenommenen Wer-
tungen teilen miissen — und dabei konkret etwa der insgesamt wohlwollenden Schilderung
der Disputation von Barcelona und ihrer christlichen Protagonisten zustimmen. Trotz der
im Titel signalisierten Begrenzung wire es wiinschenswert, dass auch der jiidischen Po-
lemik des Mittelalters ein eigenstindiger Ort eingeriumt wiirde.

Glicks Uberblick birge gelegentlich die Gefahr zu knapper Erdrterung von Zusam-
menhingen in sich — so etwa im Blick auf die Bedeutung von neu aufkommenden reli-
givsen Formen und Praktiken fiir christliche Judenfeindschaft (vgl. dazu S. 150ff.) oder
hinsichtlich der Thematisierung gegenseitiger Beeinflussung, wie sie beispielsweise fiir
Schriftkultur und Sakralbau anzunehmen sind. Diese und andere denkbare Anfragen
schmilern jedoch den Nutzen nicht, den Leserinnen und Leser aus beiden Studien ziehen
kénnen.

Ernst Michael Dirrfuss

216



HEINZ SCHRECKENBERG, Christliche Adversus-Judaeos-Bilder. Das Alte und
Neue Testament im Spiegel der christlichen Kunst. Frankfurt a. M., Berlin,
Bern, New York, Paris, Wien: Peter Lang, 2000 (= Europiische Hoch-
schulschriften XXII1/650), 469 S., ISBN 3-631-33989-5.

Wer kennt nicht die beiden Frauengestalten am Strassburger Miinster, die eine, die Syn-
agoga mit verbundenen Augen, den Blick gesenkt, eine zerbrochene Lanze und eine Tafel
in der Hand, die andere, die Ecclesia aber gekront und triumphierend mit Kreuz und
Sakramentskelch? Wortlos, aber in schwer zu iiberbietender Eindringlichkeit wird hier die
mittelalterliche Sicht des Verhiltnisses von Synagoge und Kirche dargestellt — eine Sicht,
die christliche Theologie und christliches Denken bis in die Neuzeit geprigt und letztend-
lich den Boden fiir unsigliches jiidisches Leid bereitet hat. Wer hingegen kennt die im
selben Jahrhundert entstandene Miniatur eines Evangeliars aus dem Trierer Domschatz
mit demselben Thema oder entsprechende Emailbilder eines silbernen Kreuzreliquiars aus
Belgien? Wer hat die eindriicklichen alttestamentlichen Darstellungen der Josefsgeschichte
oder der Mitteilung der Zehn Gebote aus der Wenzelsbibel zur Hand? Oder die hoch-
mittelalterliche Darstellung von der Synagoge, die das Gotteslamm ersticht? — Es ist
H. Schreckenbergs Verdienst, etwa 400 solcher Belege religiéser Bildkunst, in denen ,das
Judesein beziehungsweise das Jiidische der dargestellten Personen oder Szenen® entschei-
dend ist, nun in einem Band zu prisentieren. Die hier versammelten Bildbeispiele von der
Antike bis in die Neuzeit, allesamt Schwarz-Weiss-Abbildungen unterschiedlicher Quali-
tit, sind chronologisch angeordnet, so dass Bildgruppen aus einer Quelle zusammenblei-
ben und zudem die zeittypische Interessenlage der ikonographischen Schriftinterpretation
leichter zu erkennen ist. Eine thematische Erschliessung nach den zugrundeliegenden alt-
und neutestamentlichen Motiven ist sowohl durch eine nach Themen gegliederte Ubesicht
am Anfang des Buches als auch durch das Bibelstellenregister gegeben.

Ausfiihrliche Bildunterschriften erliutern zentrale Bildelemente und verweisen auf die
einschligige Forschungsliteratur; die Rekonstruktion des Bildkontextes sowie kunstge-
schichtliche Entwicklungen kénnen so erarbeitet werden. Gerne wiirde man freilich wis-
sen, nach welchen Kriterien die Auswahl des Materials erfolgte. Hilfreich beim Betrachten
der Bilder ist dariiber hinaus die Einfiihrung des Autors zur Bildkunst in ihrer Funktion
als Schriftauslegung, zu typologischen Bildtraditionen und der theologischen Intention der
christlichen Judenbilder und ihrer Wirkung (S. 21— 36) sowie das abschliessende Glossar
zu themarelevanten Namen und Begriffen (z. B. ,Blindheit” und Verstocktheit der Juden;
Judentracht; Ritualmordlegenden, Synagoge und Ecclesia; S. 401-430). Durch diese
Hintergrundinformationen bekommt der Betrachter gleichsam eine ,Grammatik des Se-
hens“ an die Hand, und unschwer kann er so auch eigene Entdeckungen machen. Die
Bilder interpretieren Altes und Neues Testament, wobei das Alte lediglich als Vorstufe des
Neuen galt. Auf diesem Hintergrund, der dem Selbstverstindnis der Kirche als dem
swahren Israel“ korreliert, werden alttestamentliche Motive als Vorausbilder, #ypoi des
neutestamentlichen Christusgeschehens verstanden (vgl. unter anderem die Zuordnung
vom Opfer Abrahams zum Kreuzestod Jesu oder vom Wasser aus dem Felsen [Ex 17,6]).
Die biblischen Gestalten aus dem Alten und Neuen Testament wurden dariiber hinaus oft
durch Haartracht und Kleidung (vgl. verschiedentlich auch den so typischen Judenhut)
aktualisierend als mittelalterliche Juden dargestellt. So identifizierte der damalige Betrach-
ter der Darstellungen vom Goldenen Kalb oder der Kreuzigung Jesu die Akteure dieser

217



Handlungen wie selbstverstindlich mit den Juden seiner eigenen Zeit und Lebenswelt.
Kontrastiv zu negativen Judengestalten (Priester, Schriftgelehrte, Pharisier und/oder Ak-
teure der Passion Jesu) werden ,gute” Juden (Jesus, seine Familie und Jiinger) dargestellt.
Die Bilder fungierten dabei als eine Art ,stumme Predigt”, die wohl vor allem auf die
analphabetischen Laienchristen einen sehr nachhaltigen Einfluss ausiibten und das Me-
dium der Verkiindigung zentraler Glaubensinhalte darstellten.

Der vorliegende Band bildet eine ausgezeichnete Erginzung zu Schreckenbergs frii-
heren Publikationen mit den christlichen Adversus-Judacos-Texten (vgl. die Rezensionen in:
Judaica 41 [1985], S. 118 —120; 46 [1990], S. 53—55; 53 [1997], S. 184 —186). Weil
Bilder auch in unserem medial geprigten Zeitalter (man méchte fast sagen: wieder) ein-
dringlicher sind als Worte, bieten die hier zusammengestellten Darstellungen hervorra-
gendes, gerade auch fiir den Unterricht sehr geeignetes Material zur Aufarbeitung der
Problematik des christlichen-jiidischen Verhaltnisses.

Beate Ego

Otro Brusartti (Text) / CHrisTorH LingGg (Fotos), APROPOS CZERNO-
WITZ, Wien, Kéln, Weimar: Bohlau 1999, 144 S.

»Es ist ein weites Land mit einer kleinen Stadt und die liegt eher am Rande” (S. 7). Zwei
Wiener haben sich dennoch (!) auf den Weg gemacht, sie zu besuchen, der grossen
Namen wegen — Paul Celan, Rose Auslinder, Josef Schmidt, wegen der Nostalgie, alter
Faszination nachzuforschen.

Fest steht: was die Beiden suchten, fanden sie nicht; und was sie entdeckten, machte
Miihe. Hinter die brockelnden Fassaden vorzudringen, die Tristesse der Menschen aufzu-
schliisseln, den Lebenswillen unter all den Vergangenheiten sichtbar zu machen, gelingt
den traurig-schonen Schwarz-weiss-Fotos eher als dem Geschriebenen. Brusatti nimmt
den Leser hinein in die ausgedehnten Spazierginge eines Westeuropiers durch eine ihm
grund-fremde Stadt: ,,Es ist dann schon so, dass man alles nicht mit den Augen und der
Seele der spontanen, vom Himmel herabgeblitzten Liebe aufnimmt. Czernowitz ist nicht
einmal eine Schénheit auf den zweiten Blick. Es ist vielleicht ein Mini-Abenteuer im
dritten Anlauf® (S. 12).

Was gibt es dennoch (!) zu entdecken? Ausfliige in die Geschichte von Czernowitz
mit ihren jiidischen, ukrainischen, deutschen, polnischen, ruminischen Perspektiven
(S. 20ff.), sensible Stimmungsbilder von den Sieben Hiigeln der Stadt (S. 33ff), auch
Anleitung zur eigenen Erkundung der Strassen (S. 43ff.) sowie einen ebenso schénen wie
amiisanten Text iiber den ,Zentralplatz* und seine wechselnden Denkmale (S. 111ff.).

Ausserdem trifft man auf Menschen. Natiirlich, die wenigen Uberlebenden, die, oft
schon recht professionell, Auskunft geben iiber ihr Schicksal. Es hat den Anschein, als
seien diese Begegnungen sehr unterschiedlich verlaufen. Sympathie (z. B. fiir Herrn Zwil-
ling) und Ressentiment (z. B. gegen Herrn Burg) werden mehr als deutlich. Bis hin zu
drgerlicher Arroganz: ,[...] man mache noch seine Reverenz bei Herrn Josef Burg. Er
spricht deutsch. Er schreibt als einer der letzten noch jiddisch. Er wird auch im Westen
verlegt. Nicht, weil seine Geschichten so toll sind. Eher deswegen, weil er eben der Fi-
nalldufer dieser Sprache ist“ (S. 57).

218



Zwei Friedhofe sind noch zu erwihnen: einer befindet sich in Sadagora. Hier steht der
Obel (nicht: ,Monster-Sarkophag“ oder ,Stupa®!) der Familie Friedmann, der Zaddikim
(nicht: ,Wunderrabbis“!) der Rushiner Dynastie. Der andere ist in Czernowitz selbst. Hier
regt sich endlich Pathos in den Worten: die Zerstérung der eigentlich UNESCO-ge-
schiitzten Stitten, sei es im Vorort von Czernowitz (S. 106) oder angesichts der antise-
mitischen Attacken gegen den Friedhof von Czernowitz (S. 123ff.). Die Zeilen iiber die
Schindung der grossen Halle dieses Friedhofs méchte man allen Verantwortlichen (und
denen, die es werden mdchten) ins Stammbuch schreiben: ,Er, der erhabene Saal fiir die
Zeremonien, welche die Teilnehmer doch niher zu Gott bringen sollten, er ist geschunden
wie nichts sonst in Czernowitz! [. . .] Hier existiert real, in einer Zeit ohne innere Kriege,
ohne zumindest offen zur Schau gestellten ,Rassenhass’, hier existiert real der Ort der
Schande“ (S. 125f).

Zwei Westeuropier in Czernowitz. Was sie dort sahen, spiegeln die sehr expressiven,
»sprechenden® Bilder des Buches. Was sie in jener Stadt — weit im Osten — erlebten,
beschreibt der Autor, mal distanziert, mal engagiert, in kaum weniger ausdrucksstarken
Worten. Er bietet mit Sicherheit Stoff fiir angeregte Diskussionen.

Susanne Galley

NorBERT REHRMANN/ANDREAS KOECHERT (ed.), Spanien und die Sephar-
den. Geschichte, Kultur, Literatur, Tiibingen: Niemeyer Verlag, 1999 (= Ro-
mania Judaica 3), VI + 243 S., ISBN 3-484-57003-2.

Die Zahl der Publikationen zum sephardischen Judentum vor und nach der Vertreibung
der Juden aus Spanien und Portugal (1492/1497) wichst weltweit; auch in deutscher
Sprache sind in den letzten Jahren unverzichtbare Biicher und Aufsitze mit unterschied-
lichsten Schwerpunktsetzungen erschienen. Der 3. Band der von Christoph Miething
herausgegebenen Romania Judaica vereinigt 13 von ausgewiesenen Historikern und Ro-
manisten verfasste Beitrige, die Geschichte, Kultur, Sprache, Literatur und Philosophie
der spanischen Juden breit ausleuchten. Zu einem Teil basieren sie auf Vortrigen, die
1997 in Bremen anlisslich einer Tagung zum Thema des vorliegenden Bandes gehalten
wurden, die die Herausgeber zu Recht ,die wohl erste Zusammenkunft deutscher Se-
phardenforscher® genannt haben (S. 4). Von den einzelnen Beitrigen darf daher erwartet
werden, den jeweils neueren bis neuesten Forschungsstand zu reflektieren, wovon im
tibrigen auch die detaillierte — Standardliteratur wie aktuell(st)e Werke umfassende —
16seitige Bibliographie Zeugnis ablegt.

Spannend liest sich Yaacov Ben-CHaNaNs historischer Uberblick iiber die Zeit von
711, der Landung des Berbers Tarik auf der Iberischen Halbinsel, bis 1492, der Vertrei-
bung der Juden von dort. Sein Hauptverdienst ist gewiss in der differenzierten Herausar-
beitung der Rolle der Juden in Spanien zwischen 711 und 1492 zu schen. Andere Akzente
setzt WALTHER L. BERNECKER in seinen gleich historisch orientierten Ausfithrungen zur
Vertreibung der Juden und deren Folgen. Danach seien die Juden auf der Iberischen
Halbinsel keineswegs so einflussreich gewesen, wie in der Forschung vielfach angenommen
wird; jedenfalls seien nach ihrer Vertreibung , keine ernsthaften negativen Folgen im Wirt-
schaftsbereich® zu verzeichnen gewesen (S. 36). Die Liicken seien rasch von auslindischen,

219



in der Hauptsache portugiesischen Geschiftsleuten gefiillt worden, wodurch der ,spa-
nische Fall viel von seiner ,Einmaligkeit’ verliert® (S. 38). Ebenfalls historisch angelegt ist
die Untersuchung von BarBARA BEuYs zur sephardischen Diaspora in den wichtigsten
jiidisch-spanischen Zentren Amsterdam, London und Hamburg. Es ist augenfillig, wie
viele der Conversos, der Zwangsgetauften, zu ihrem urspriinglichen Glauben gerade in
diesen drei Stidten zuriickfanden und spiterhin dort ,selbst-bewusst’ als Juden lebten.

Aktuellen historisch-politischen Bezug haben die beiden Beitrige von BERND ROTHER
und PATRIK vON zUR MUHLEN. Rothers Studie zur spanischen Sephardenpolitik — eine
umfassende Studie zum Thema gibt es bislang nicht — zeigt, dass sich die Haltung Spa-
niens gegeniiber den Sepharden allgemein positiv ausnimmt, ja — es ,sollten die im Aus-
land lebenden sephardischen Juden spanischer Nationalitit geférdert werden, weil sie fiir
Spanien kulturell und wirtschaftlich niitzlich seien (S. 106). Detailliert behandelt Rother
die Frage nach der Staatsbiirgerschaft fiir spanische Juden, der der sogenannte Schutzge-
nossenstatus vorausging (S. 99ff.). Ein zweifelsohne wichtiges Kapitel zur Sephardenge-
schichte schligt von zur Miihlen mit seinem Beitrag ,,Die Sepharden, der Holocaust und
die iberische Fluchtroute auf: Obgleich eine gezielte Diskriminierung der Juden durch
das Franco-Regime nicht eindeutig nachweisbar sei und Portugal sich ,korrekt im Falle
der portugiesischen Staatsbiirger jiidischer Herkunft® verhalten habe (S. 122), ist ein
Remigrationsprozess der Sepharden auf die Iberische Halbinsel in den Kriegsjahren nicht
zu verzeichnen (S. 115). Mit den sephardischen Juden, die nach Lateinamerika ausgewan-
dert und dort unterschiedlichsten Repressalien ausgesetzt waren, beschiftigt sich Reiner
KornBeRGER: Ein illustratives Beispiel aus der Zeit um 1640 ist die Sephardenvita des
Arztes Francisco Maldonado da Silva, die in Marcos Aguinis’ Roman ,La gesta del mar-
rano“ nachgezeichnet wird.

Ein interessantes Schlaglicht wirft AsTriD STOFFERS auf die Sepharden in der Tiirkei,
wo den Juden im allgemeinen mit Toleranz begegnet wurde. Doch seit der Griindung der
tiirkischen Republik war antisemitische Propaganda durchaus an der Tagesordnung. Be-
merkenswert ist Stoffers Beobachtung, dass sich das Judenspanische in der Tiirkei zwar bis
ins 20. Jahrhundert als Muttersprache der Sepharden konserviert hat, nach der Griindung
der tiirkischen Republik jedoch fast vollstindig verloren ging, was auf die Sprachenpolitik
Atatiirks zuriickzufithren ist: Das Tiirkische wurde seit den zwanziger Jahren zur ,na-
tionalen Klammer® (S. 157) und gestattete es den Sepharden nicht mehr, ihr Judenspa-
nisch in der gewohnten Weise zu pflegen. 1960 gab die Mehrheit der Sepharden denn
auch Tiirkisch als erste Sprache an.

»Die Sprache(n) der Sepharden® interessiert/ interessieren auch Wineriep Busske bei
seiner Suche nach einer giiltigen Bezeichnung des Jiidisch-Spanischen. Busse ist nicht der
Meinung Haim Vidal Sephihas, dem zufolge Ladino insbesondere die Sprache der Ferrara-
Bibel wie die literarische Sprache im allgemeinen bezeichne, djudezmo hingegen die ge-
sprochene Sprache. Nach Busse ist der Unterschied der verschiedenen jiidisch-spanischen
,Sprachen’ ein gradueller, der sich in erster Linie in den entsprechenden Textsorten ma-
nifestiere (S. 140). Mit dem Begriff judio, dem Bild der Juden in der spanischen Literatur
des Siglo de Oro befasst sich MArRTIN FranzBacH. Dabei stellt er anhand zentraler Texte
aus Quevedo, Calderén und Cervantes eine durchweg ,,negative Konnotation des Begriffes
judio® fest (S. 43). Die Sephardenthematik in der Literatur des 19. und 20. Jahrhunderts
ist Thema des Literaturwissenschaftlers NORBERT REHRMANN. Ausgehend von Jan Ass-
manns Begriff des ,kulturellen Gedichtnisses“ weist er nach, dass es in der spanischen
Literatur eine etappenweise ,Wiederentdeckung der Sepharden® gibt. Prisentierte sich das

220



19. Jahrhundert ,fast durchweg antisemitisch® (S. 210), so kann zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts eine differenziertere, weniger stark antisemitisch ausgerichtete Sephardendarstel-
lung in der Literatur nachgewiesen werden, wenngleich sich klischeehafte Darstellungen
(z. B. ,reiche Juden®) zu allen Zeiten finden.

Einen Uberblick iiber das spezifisch Jiidische in der Religionsphilosophie des Mittel-
alters, die sich durch die stete Verquickung von Vernunft, Offenbarung und Uberlieferung
auszeichnet, gibt EVELINE GoopMAN-THAU. Zwei weitere, keiner Disziplin eindeutig zu-
zuordnende, jedoch nicht weniger interessante Beitrige runden den Sammelband ab: Pe-
TER DRESSENDO RFER skizziert Américo Castros ahistorische Begrifflichkeit, MicHAEL STu-
pDEMUND-HALEvY die sephardische Biicherwelt des 17. Jahrhunderts, in der Verbot und
Zensur das Schicksal vieler Werke waren. Verdienstvollerweise hat er einen bislang un-
veroffentlichten Text von Alfonso Cassuto zum Schicksal eines seit dem Ende des Zweiten
Weltkrieges verschollenen Buches, das vermutlich 1618 in Hamburg gedruckt wurde, in

seiner Studie abgedrucke (S. 82ff.).

Yvonne Dombardt

Mira Orran/JiscHAT OrrAN/ScHLOMIT OFRAN/JANNAI OFRAN/ CHAGIT
Orran/ Orra LeiBowiTz-GOLDBERG/ Avi KatzmaN (ed.), [ wanted to ask
you, Prof. Leibowitz. Letters to and from Yeshayabu Leibowitz [hebr.], Jeru-
salem: Keter Publishing House 1999, 533 S., ILS 67,--, ISBN 969-07-
0807-3.

»Schaffe dir einen Lehrer!” Dieses R. Gamliel zugeschriebene Wort aus den Spriichen der
Viter méchte man als Motto iiber die hier vorzustellende Briefedition stellen. Denn in
den Briefen aus acht Jahrzehnten, in denen sich Fragende aller Altersklassen, jeglicher
sozialer und ,landsmannschaftlicher® Herkunft und aus allen politischen und religios-
weltanschaulichen Richtungen an den Jerusalemer Naturwissenschaftler und Philosophen
Y. Leibowitz (1903 —1994) wenden, geht es in einem umfassenden Sinn um ,,Lehre — um
eine Lehre freilich, die — in spezifischer Ankniipfung, aber auch Differenz zur Thora der
traditionellen Talmudgelehrten und der Responsenliteratur — Ausdruck der problemati-
schen Stellung und Funktion der Religion in der sikularisierten Gesellschaft und im
Bewusstsein der Israelis ist.

Hinweis auf den lehrmissigen Charaketer ist bereits das Inhaltsverzeichnis, das mit der
Ordnung des Bandes vertraut macht. Anders als in Briefbinden meist iiblich, sind die
Korrespondenzen nicht chronologisch oder nach Empfingern, sondern thematisch, niam-
lich in fiinf Hauptkapitel (,Tore“), geordnet: 1. ,Geistige Dinge (gegliedert in Abschnitte
zu den Themen ,Leben®, ,Wissenschaft“ und ,,Erziehung®), 2. ,,Uber den Glauben® (unter
anderem zu Fragen des Religionsabfalls und der Busse, des Gétzendienstes und der Ab-
grenzung von ,heilig" und ,profan®), 3. ,Volk, Religion, Staat“ (hier neben der Proble-
matik des Religionsrechts und der vom Antwortenden immer wieder kritisierten institu-
tionalisierten Religion im Staat Israel mit zwei Unterkapiteln ,Christentum® und
,Apostaten), 4. ,Offentliche Wirksamkeit“ (mit Ausserungen zur israelischen Politik, zur
Forderung der Riickgabe der ,Besetzten Gebiete®, zum Verhiltnis mit den Palidstinensern

221



und zur spektakuldren Frage der Wehrdienstverweigerung, die Leibowitz in bestimmten
Situationen, z. B. bei Einsitzen im Libanon, befiirwortete) sowie 5. ,Fragen hier und dort*
aus unterschiedlichen Gebieten.

Die Bandbreite der Themen ist dabei eher ein unvollstindiger Ausdruck der inhalt-
lichen Kompetenz des Befragten, der in Israel fiir die Vielfalt seiner akademischen Grade
(Dr. med. und phil., Professor fiir Chemie und Neurophysiologie) sowie vor dem Hin-
tergrund seiner publizistischen und Lehrtitigkeit auf den Gebieten der Wissenschaftsge-
schichte und Philosophie sowie seiner redaktionellen Verantwortung fiir die Hebriische
Enzyklopidie bekannt geworden ist. Es mag Kennzeichen einer sikularisierten Situation
und einer an den exakten Wissenschaften orientierten Wissenschaftsgliubigkeit sein, dass
Leibowitz, dem es gerade an einer rabbinischen Ausbildung tehlt, in seinen Korresponden-
zen zum Ratgeber in Situationen geworden ist, die nicht anders als seelsorgerlich zu
bestimmen sind. So geht es in Briefen vieler Jugendlicher immer wieder um persénliche
Fragen elementarer Lebensorientierung, so bei kérperlicher Behinderung (S. 232f.), psy-
chologischen Problemen (S. 480f.), angesichts der Frage der Partnerwahl (S. 366ft.), der
Suche nach dem Sinn des Lebens (S. 15ff.) und des Lebens nach dem Tod (S. 17f.) sowie
um Schwierigkeiten der religiosen Praxis.

Der rote Faden, der — sichtbar oder unsichtbar — die unterschiedlichen Antworten
zusammenhilt, gibt zugleich einen Hinweis auf die gesellschaftliche Konstellation, die die
Zuschreibung solch umfassender Deutungskompetenz im Spannungsfeld von Orthodoxie
und Sikularismus erlaubt. Es ist die scheinbar von jeder weiteren Begriindung absehende
Konzentration auf das Halten der religiésen Gebote, die ,,Ubernahme des Jochs des Him-
melreiches“. Diese Forderung klingt aus dem Munde eines Enzyklopidisten glaubwiirdig,
der seinen Dezisionismus im Bedarfsfalle ausser auf Maimonides auch epistemologisch
und wissenschaftsgeschichtlich stiitzen kann. Wenn Leibowitz ,das Judentum® in diesem
Sinne iiberhaupt mit ,der Halacha® identifiziert (S. 227), der der Jude sich um des Got-
tesdienstes willen mit freier ,Wertentscheidung® zu unterwerfen habe, so ist die reduktio-
nistisch klingende Formel freilich nur die Kehrseite einer naturwissenschaftlich-empirisch
auf die Praxis des Lebens gerichteten Herangehensweise. Die an geistesgeschichtlichen
Ableitungen und historischen Zusammenhingen durchaus uninteressierte, fast anti-intel-
lektualistische Tendenz des Briefschreibers, seine Fixiertheit auf strenge Distinktionen und
den Ja-Nein-Gegensatz gibt den Fragenden die Zuversicht, eine verstehbare, eindeutige
und im Zweifelsfall praktikable Antwort zu bekommen, die in den vielen Fillen keinen
weiteren Dialog erforderlich macht. Die Schroffheit, mit der Leibowitz im Einzelfall auch
Fragen zuriickgeben oder Antworten verweigern kann (so eine offensichtlich aus christli-
cher Perspektive gestellte Frage nach dem Verweischarakter der hebriischen Bibel auf das
Neue Testament: S. 388f.), ist Teil des apodiktisch-pidagogischen Verfahrens. Fiir heutige
Leser wird die Brieflektiire zu einem Abenteuer, dessen Ausgang durchaus nicht immer
von vornherein feststeht. An diesem Eindruck vermégen auch die wenigen Fragen mit
naturwissenschaftlichem Bezug (z. B. nach dem Tierleben in der Bibel: S. 499; nach der
physikalischen Identifizierung der nach Num. 15,38 geforderten Farbe (,techelet®) an den
»Kleiderquasten: S. 502f.; nach der Berechnung der solaren Wirme- und Lichteinstrah-
lung fiir landwirtschaftlich genutzte Flichen: S. 503f.) etwas indern, da diese offensicht-
lich weniger dem akademischen Fachmann als dem religiosen Enzyklopidisten gelten. Im
Sinne des responsenartigen Charakters der Edition verstindlich (fiir den wissenschaftlich
interessierten Leser aber bedauerlich) ist, dass die Herausgeber fast durchgehend auf den
Nachweis der umfangreichen Zitate aus der jiidischen Traditions- und der ausserjiidischen

222



Weltliteratur sowie der historischen Anspielungen verzichtet haben. Positiv zu erwihnen
ist demgegeniiber ein ausfiihrliches, wenn auch leider unvollstindiges Personen- und Sach-
register.

Matthias Morgenstern

MarTIN KraMER (ed.), The Jewish Discovery of Islam. Studies in Honor of
Bernhard Lewis, The Moshe Dayan Center for Middle Eastern and African
Studies, Tel Aviv University: Tel Aviv 1999, 311 S., ISBN 965-224040-0
[hardback]; 965-224-038-9 [paperback].

Die zehn Beitrige des vorliegenden Bandes von Minna Rozen, Benjamin Braude, Jacob
M. Landau, Jacob Lassner, Lawrence I. Conrade, Joel L. Kraemer, Martin Kramer, Hava
Lazarus-Yafeh, Shulamit Sela und David J. Wasserstein gehen auf Vortrige zuriick, die
anlisslich einer zum 80. Geburtstag von Bernard Lewis 1996 an der Tel Aviv University
veranstalteten Konferenz gehalten wurden.

Ausgangspunkt der Konferenz war Bernard Lewis’ erstmals vor drei Jahrzehnten er-
schienener Artikel ,The Pro-Islamic Jews® (in: B. Lewis, Islam in History: Ideas, People,
and Events in the Middle East, Chicago *1993, S. 137-151), in dem der Autor die
besondere Rolle hervorhebt, die Juden im 19. und (der ersten Hilfte des) 20. Jahrhunderts
bei der Wissensvermittlung iiber den Islam, islamische Geschichte und muslimische Ge-
sellschaften spielten. Nach Lewis erméglichten die Verwandtschaft der hebriischen und
der arabischen Sprache, die Parallelen im jiidischen und islamischen Religionsgesetz sowie
die relative ,I'oleranz®, die Juden unter muslimischer Herrschaft erfuhren, jiidischen Ge-
lehrten einen Zugang zum Islam, der in seinem Verstindnis und seiner Sympathie fiir den
Forschungsgegenstand in Europa ungewéhnlich war.

Eines der besten Beispiele fiir Lewis’ These von ,,Pro-islamic Jews" ist Abraham Geiger
(1810—74). Seine Darstellung des intellektuellen Milieus im muslimischen Spanien, in
dem Juden eine besondere Rolle spielten, war zugleich ein Appell zur Integration der
Juden in die biirgerliche Gesellschaft des 19. Jahrhunderts und richtete sich gegen anti-
semitische Tendenzen im deutschen Nationalismus. Der von ]. Lassner behandelte wis-
senschaftliche Werdegang Geigers ist nicht nur fiir die Geschichte der ,Orientalistik®,
sondern auch fiir die Judaistik von besonderem Belang. Geiger fiihrte in seiner berithmten
Preisschrift ,Was hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenommen® (1833) die Me-
thoden der historisch-kritischen Philologie in die wissenschaftliche Behandlung des Islam
ein und befreite diese gleichzeitig von apologetisch-polemischen Tendenzen. Dass der
Reformrabbiner dieselben Mittel der Quellenkritik spiter auf die Hebriische Bibel und die
Rabbinische Literatur anwandte, weist auf gemeinsame Wurzeln der deutschsprachigen
Islamwissenschaft und der ,Wissenschaft des Judentums“ hin.

Wie die traditionelle jiidische Bildung in Bibel und Talmud - in Verbindung mit
philologischen Studien an der Universitit Leipzig — einen fruchtbaren Boden fiir die
Islamforschung bereiten konnte, belegt L.1. Conrade an Ignaz Goldziher (1850 —-1921).
Goldziher sah die strukeurellen Analogien in beiden Religionen darin begriindet, dass der
Islam seinen Ursprung in einem ,judaisierten mekkanischen Kult“ habe. Doch allein der
Islam sei in der Lage, in seiner Doktrin philosophischen Anspriichen zu geniigen. Die

223



Hoffnung, das Judentum zu einem ihnlich rationalen Niveau zu fithren, lisst Goldzihers
Involvierung in der jiidischen Reformbewegung erkennen. Sowohl bei Geiger als auch bei
Goldziher erfolgte die Beschiftigung mit der islamischen Geschichte auf dem Hintergrund
der Emanzipationsbestrebungen und reformerischen Tendenzen des deutschsprachigen Ju-
dentums im 19. Jahrhundert.

In den weiteren Aufsitzen geht es um die Biographien und Werke héchst unter-
schiedlicher Reisender, Schriftsteller Gelehrter etc. der Zeit vom frithen 19. bis zur Mitte
des 20. Jahrhunderts. Ihr weit gefasster gemeinsamer Nenner besteht in der jiidischen
Herkunft der genannten Autoren und ihrem auf die Geschichte, Religion, Sprachen oder
Literatur des ,Orients* bezogenen Schaffen. Ausser Geiger und Goldziher geht es in
grober chronologischer Reihe um folgende Personen oder Autoren: Benjamin Disraeli,
Gifford Palgrave, Anninius Vimbéry (ein Lehrer Goldzihers), Paul Kraus, Muhammad
Asad (geborener Leopold Weiss), Samuel Miklos Stern und Evariste Lévi-Provengal.

Wie M. Kramer im Vorwort ausfiihrt, stellte sich die Konferenz die Frage, ob es eine
spezifisch jiidische ,Entdeckung des Islam“ gegeben habe, die sich von den Hauptstrs-
mungen der zeitgendssischen europischen Geistesgeschichte unterschieden hat. In der lok-
keren Zusammenstellung der oben genannten Beispiele fiir die ,jiidische Entdeckung des
Islam“ besteht sowohl die Chance als auch das Problem beziiglich der von Kramer for-
mulierten Fragestellung: Sinnvoll war es sicherlich, die Auswahl nicht auf ,jiidische” Au-
toren im religiésen Sinn zu beschrinken. Die hier zusammengestellten Biographien ma-
chen deutlich, dass ,Identititen® nicht mit starren Definitionen zu fassen, sondern Ent-
wicklungen, Konflikten und Briichen unterworfen sind. Dies verdeutlicht in besonderer
Weise der durch Kramer vorgestellte Fall des als Leopold Weiss geborenen Muhammad
Asad (1900-92), der zum Islam konvertierte und unter anderem eine (von islamistischen
Theoretikern rezipierte) Diatribe gegen den westlichen Materialismus (Islam at the Cross-
roads) verfasste, sich aber infolge der Niirnberger Gesetze und des Holocausts wieder auf
seine jiidische Familie besann. Spiter geriet er aufgrund seiner reformerischen Tendenzen
in muslimischen Kreisen immer mehr in die Isolierung. Der von Landau dargestellte
Arminius Vimbdry (1832 —-1913) hatte als Kind eine traditionelle jiidische Bildung er-
halten, distanzierte sich aber von der Religion, verkleidete sich auf seinen Reisen nach
Mittelasien als Derwisch und scheint spiter zum Protestantismus iibergetreten zu sein, um
an der Universitit von Pest orientalische Sprachen lehren zu kénnen.

Ob aber bei allen erwihnten Autoren von einem Islamverstindnis die Rede sein kann,
das sich vom zeitgendssischen ,,Orientalismus® abhob, mag bezweifelt werden. Dass sich
die Organisatoren der Konferenz dieses Problems bewusst waren, macht die Frage deut-
lich, die Kramer im Vorwort S. VII aufwirft (und unbeantwortet lisst): ,Does it make
sense to assess Jewish travellers, writers, and scholars — some of them only nominally
Jewish — outside the broad context of European intellectual history and orientalism*?

Im Fall des von Braude behandelten William Gifford Palgrave (1826-88) scheint die
jiidische Herkunft z. B. nur noch als eines der von ihm im Wechsel gebrauchten Attribute
gedient zu haben. Denn wihrend seines schillernden Lebenslaufes trat er unter anderem
als Jesuit namens ,,Pére Cohen sowie als ,,Hadjdji Mahmud Ibn Isa“ auf. Daher mag man
bezweifeln, dass es sich bei Palgrave um eine spezifisch ,jiidische” (im Unterschied zu einer
,christlichen) Entdeckung des Islam handelt. Ahnlich wie die romantischen Schriften des
von Rozen behandelten Benjamin Disraeli (1804—81) folgte er dem zeitgendssischen
Topos von der Verwandtschaft der ,Semiten®, der von linguistischen Beobachtungen

224



ausging, bald aber auch auf religiose, kulturelle oder ,rassische” Aspekte ausgeweitet wurde
(was auch Braude hervorhebt).

Ein besonders tragisches Beispiel fiir die Folgen der rassistischen Berufsverbote an
deutschen Universititen nach 1933 ist Paul Kraus (1904 —44), wie aus dem Beitrag von
J.L. Kraemer hervorgeht: Der hochtalentierte junge Orientalist konnte zunichst nach
Paris ausweichen, wo er ein Forschungsstipendium erhielt, dann wirkte er als Lektor an
der Agyptischen (spiter: Kairoer) Universitit. Im Exil erlebte er eine tiefe personliche
Krise, die unter anderem mit der drohenden deutschen Invasion in Agypten und der
Furcht um den Verlust seiner akademischen Reputation zusammenhing, und nahm sich
selbst das Leben.

Aufgrund des latenten Antisemitismus franzésischer Gelehrter und infolge des Ver-
lusts seines Lehrstuhls in Algier, von den ihm die Gesetze der Vichy-Regierung vertrieben
hatten, verleugnete Evariste Lévi-Provencal (1894 —1956) nicht nur seine eigene jiidische
Herkunft. Wie D.]. Wasserstein hervorhebt, ging er (in bewusster oder unbewusster
Selbstzensur) sogar soweit, den jiidischen Beitrag zur Kultur des muslimischen Spaniens,
sein spezielles Forschungsgebiet, weitgehend zu ignorieren.

Im Nachkriegseuropa fassten Islamwissenschaftler und andere Gelehrte jtidischer Her-
kunft nur schwer wieder Fuss. Thr entscheidender Beitrag bei der Etablierung ihrer Dis-
ziplinen wurde teilweise von ehemaligen Kollegen im Nachhinein geleugnet. Die Bemii-
hungen, die Islamwissenschaft europiischer Tradition an der Hebriischen Universitit in
Jerusalem (und spiter anderen israelischen Universititen) zu relokalisieren, beschreiben die
Aufsitze von H. Lazarus-Yafeh und S. Sela (iiber S. M. Stern).

Indem sie unterschiedliches Gewicht auf die Darstellung des Werkes und der Bio-
graphien der einzelnen Autoren sowie auf spezifische forschungsgeschichtliche Fragen le-
gen, sind die Beitrdge so heterogen wie die Personen, die sie behandeln — und lassen als
Teile eines Mosaiks doch breitere Linien innerhalb der europiischen Geistesgeschichte von
iiber anderthalb Jahrhunderten erkennen. Die Frage nach dem jiidischen Beitrag zur
Erforschung der Geschichte und Kultur des Islam ist damit nicht abschliessend beant-
wortet, aber — wie sich Kramer einleitend ausdriickt — nicht mehr zu ignorieren.

Deutlich werden dariiber hinaus die gemeinsamen Urspriinge der Islamwissenschaft
und der ,Wissenschaft des Judentums®, deren historisch-kritische Methode teilweise auf
dieselben Personen zuriickgeht. Insbesondere tritt hervor, in welchem Mass die Klassiker
beider Wissenschaftsgebiete die Kenntnisse der griechisch-rémischen Antike, der rabbi-
nischen Literatur und des Islam miteinander verbanden. Nachdem eine Gelehrtengene-
ration ins Exil getrieben wurde — und inzwischen weitgehend verstorben ist — fillt der
Mangel an vergleichbar iibergreifenden, modernen Studien besonders schmerzlich auf.

Martin Jacobs

223



	Rezensionen

