
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 56 (2000)

Artikel: Wiederherstellung des Opfers in Zeiten der Not? : Soma Morgensterns
Blutsäule als Negative Sakrifikologie

Autor: Palmer, Gesine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961522

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wiederherstellung des Opfers
in Zeiten der Not?

Soma Morgensterns Blutsäule als Negative Sakrifikologie

von Gesine Palmer*

„There is a kind ofpressure in humans to
take whatever is most beloved by them and
smash it. Religion calls the pressure piety
and the smashed thing a sakrifike to God.

Prophets question these names. What is an
idol? An idol is a useless sakrifike, said
Isaiah."1

Etwas Anstössiges ist in aller Rede vom Opfer. Opfern ist archaisch,
heidnisch, grausam, eine Urgewalt im Menschen. Oder erhaben, grossartig, der

eigentliche Sinn aller Gabe. Oder niedrig, gemein, ein Bestechungsversuch

an Gottheiten, die Anspruch auf reinere Annäherung hätten. Opfer kann

man aber nicht nur darbringen, man kann auch Opfer sein: Dann ist man
schwächlich, ausgesondert, misshandelt, arm im weitesten Sinne des Wortes.
Die Bereitschaft, Opfer zu sein oder Opfer zu bringen, gilt manchen als

grosse Tugend. Anderen ist sie nichts als ein Symptom der grossen Krankheit
„selbstverschuldete Unmündigkeit".

Ich will im folgenden einen der eigenartigsten literarischen Versuche, die

Shoah als ein religiöses Thema zu bearbeiten, erörtern: Den Roman Die
Blutsäule des Romanciers Sorna Morgenstern. Der Text könnte geeignet sein,

Dr. Gesine Palmer, Ansbacher Strasse 61, D-10777 Berlin. - Aus dem Englischen in
Zusammenarbeit mit der Autorin übersetzt von Renate Haffke.

1 A. Carson, Glass, Irony and God, Toronto 1995. Deutsch: „Es gibt eine Art Druck
in Menschen, das zu nehmen, was ihnen das liebste ist, und es zu zerstören. Religion

nennt diesen Druck Frömmigkeit und das Zerstörte ein Opfer für Gott.
Propheten stellen diese Namen in Frage. Was ist ein Götzenbild? Ein Götzenbild ist
ein nutzloses Opfer, sagte Jesaja."

193



über die Bezeichnung der Shoah als Ganzopfer,2 als Holocanstum, eine ernste
Debatte auszulösen. Denn tatsächlich scheint Morgenstern, ohne den
Ausdruck .Holocaust' zu benutzen, in seinem Buch doch eine Art Opfertheologie

zu schreiben. Dies möchte ich sehr ernst nehmen in seinen anstössigen
wie in seinen erhellenden Aspekten.

Der Titel dieses Aufsatzes enthält eine ganze Liste von erläuterungsbedürftigen

Voraussetzungen:

1. Indem ich von .Wiederherstellung des Opfers' spreche, setze ich voraus,
das Opfer im Sinne einer aktiven und bewussten religiösen Praxis sei

abgeschafft worden (jedenfalls in dem zu besprechenden kulturellen
Kontext), wir hätten eine kommunikable Vorstellung davon, was Opfer
bedeutet, und die meisten Menschen hielten nichts vom Opfern.
Zugleich setze ich voraus, dass gelegentlich der Eindruck entsteht, das Opfer
sei zu Unrecht abgeschafft worden, so dass eine Wiederherstellung dieser

Institution gedacht werden und manchen Menschen (im selben kulturellen

Kontext) wünschenswert erscheinen kann.

2. Wenn ich die Zeitbestimmung ,in Zeiten der Not' vornehme, dann setze

ich also den Wunsch nach Wiederherstellung des Opfers in einen

Zusammenhang mit historischen Katastrophen. Die Abschaffung des Opfers

wäre demnach ein Projekt vergleichsweise guter Zeiten gewesen,
könnte als eine Errungenschaft aber verloren gehen in schlechteren Zeiten.

Ich setze weiter voraus, dass das Opfer aufgegeben worden sei, weil
die Menschen gelernt hätten, die Sinnlosigkeit des Sinnlosen zu ertragen
— überwältigt von mass- und sinnlosem Leid aber wünschten sie das

Opfer zurück als die letzte Möglichkeit, dem Sinnlosen doch noch einen

Sinn zu geben.
3. In einem solchen theoretischen Zusammenhang lese ich das Werk Die

Blutsäule als einen jüdischen Mythos — einen mehrstimmigen Mythos,
geschrieben von einem Mann. Der volle Titel des Buches lautet: Die
Blutsäule. Zeichen und Wunder am Sereth. Sein Thema sind die Shoah

2 Tatsächlich schreibt Morgenstern in seinem Werk Flucht in Frankreich folgendes:
„Der Wiener, wie gesagt, erzählte oft von Dachau, und er erzählte das Grauenhafte
so, wie Kinder - die es noch nicht verstehen, Mitleid zu haben oder es zu heucheln

- Grausames erzählen und mit unschuldiger Rohheit ausstatten. In seinen Berichten

von den Würgern und Folterknechten von Dachau kam das Wort Opfer so oft
vor, dass der unermüdliche Erzähler selber bald nur noch ,das Ganzopfer' genannt
und, da der gutmütige Mann nichts dagegen einzuwenden pflegte, auch so angeredet

wurde". S. Morgenstern, Flucht in Frankreich. Ein Romanbericht, Lüneburg
1998, S. 31. Das ist die einzige Erwähnung des Wortes, die ich im erzählerischen
Werk Morgensterns gefunden habe.

194



und das Ende des Exils. Die formale Idee war, in der Sprache derer zu
schreiben, die kaum mehr als die Hebräische Bibel und die aschkenasi-

sche Tradition kannten, wie das für sehr viele Opfer des Genozids zutraf.
Der Text besteht aus 543 Abschnitten, die in 24 Kapitel eingeteilt sind.3

Morgenstern, geboren 1890 in Tarnopol, starb 1976 in New York. Die
Blutsäule, geschrieben in deutscher Sprache in den Jahren zwischen 1946

und 1953, bildet den Epilog zu seiner grossen Roman-Trilogie Funken

im Abgrund (beendet 1943).4 Passagen aus der Blutsäule wurden in das

konservative amerikanische Mahzor for Kosh Hashanah and Yom KippuD
aufgenommen. Der Text zieht theologische Konsequenzen aus der

Erfahrung der Shoah: nicht in wissenschaftlicher Sprache, sondern in einer

Sprache, die man vielleicht eine apodiktische, fundierende, normative

Erzählung nennen könnte.
4. ,Negative Sakrifikologie': Der Ausdruck ist eine Analogie zum klassischen

Begriff .Negative Theologie'. Dieser besagt in Kürze: (a) Es gibt Gott
oder zumindest einen Begriff von Gott, (b) Der Gottesbegriff kann nicht

positiv definiert werden, weil „Gott" keine Attribute hat; mithin kann

von Gott nur in negativen Begriffen gesprochen werden: Es lässt sich

sagen, was Gott nicht ist, nicht aber, was oder wie er ist. (c) Dennoch ist
der Grundimpuls negativer Theologie gerade, die Möglichkeit des

Sprechens über Gott zu gewährleisten, und zwar so, dass die Sünde, über

Gott mehr Wissen zu prätendieren, als Menschen haben können,
vermieden wird.
Das Analogon .Negative Sakrifikologie', wie ich es zum Verständnis von
Morgensterns Werk entwickle, besagt: (a) Es gibt einen Begriff von Qid-
dush HaShem im Sinne eines Selbstopfers (oder eines Opfers des

Meistgeliebten) zur Heiligung des Namens Gottes, (b) Traditionelle
Interpretationen, Klassifikationen und Überhöhungen dieser Art von Opfer
sind obsolet geworden und taugen nicht dazu, die Opferereignisse zu
beschreiben, die in dem, was Holocaust genannt wird, gesehen werden

können, (c) Dennoch beschreibt Morgenstern die Shoah als Opfer. Aber

3 In zwei Manuskripten zum Buch sind die Abschnitte numeriert. Erst später scheint
Morgenstern von dieser weiteren Anlehnung an den biblischen Stil abgesehen zu
haben, er bestand aber darauf, die Abschnitte durch eine Linie voneinander
abzusetzen; vgl. I. Schulte, Editorische Anmerkungen, in: S. Morgenstern, Die
Blutsäule, ed. I. Schulte, Lüneburg 1997, S. 194f. (im folgenden zusammen mit dem
„Nachwort des Herausgebers" zitiert als: I. Schulte 1997).

4 Vgl. I. Schulte 1997, S. 175.
5 Mahzor for Rosh Hashanah and Yom Kippur. A Prayer Book for the Days ofAwe, ed.

Rabbi J. Harlow, New York 1972, S. 565, vgl. auch I. Schulte 1997, S. 193.

195



wer und was geopfert wurde und zu welchem Zweck, gilt es herauszufinden.

Es werden Kinder als Opfer für die Tora bezeichnet, aber irgendwie,

wohl um ihrem Tode einen Sinn zu geben — oder um sich ihrem
sinnlosen Tode zu stellen, hierin ist der Text höchst vieldeutig - wird
beinahe eindeutig ein anderes Opfer dargebracht: die Kuh. Welche Kuh?

Kapitel I: Die Blutsäule

Zum Inhalt des Mythos sei in Kürze folgendes gesagt: In einer kleinen Stadt
in der Ukraine, während der Zeit der letzten Gefechte zwischen der Roten

Armee und der zurückweichenden Wehrmacht, tritt in der alten, von den

Nazis in jeder Weise geschändeten, von wenigen überlebenden Juden nach

Abzug der Nazis als Versteck genutzten Synagoge ein Letztes Gericht zusammen.

An der Sitzung sind weltliche und überweltliche Personen beteiligt. Es

gibt Vertreter der überlebenden Juden, der Wehrmacht, ortsansässige Geistliche,

drei Zöllner und Soldaten der russischen Armee. Diese Menschen
werden Zeugen des Gerichts. Einer der überlebenden Juden, ein

dreizehnjährigerjunge mit Namen Nehemia, verkündet am Ende das Urteil, das aber

nichts anderes als „Erkenntnis" (sie) sei, eine „Erkenntnis der Barmherzigkeit,

der Barmherzigkeit mit den Opfern". Es lautet: „Schuldig, dreimal

schuldig, schuldig und verworfen". Es wird verkündet zusammen mit einem

Beschluss, das Buch Europas zu schliessen und das Ende des Exils, den

Anfang der Erlösung {Atchalta di-ge'ulla) zu proklamieren.
Zusammengerufen wurde das Gericht durch einen Boten vom Himmel

und durch die magische Kraft einer hölzernen Kiste, in der sich Jochanan,
der Zwillingsbruder Nehemias befindet, der nach seiner Ermordung zu einer

Seifenfigur wurde: eine symbolische Reindividuation des Materials, zu dem

die Mörder ihre Opfer gemacht hatten. Wie man weiss, wurde aus den

Uberresten der ermordeten Menschen Seife gemacht, und die Ermordeten
wurden im Jargon der Mörder „Figuren" genannt. Die Inschrift auf der

Holzkiste, in der Jochanan als Seifenfigur verborgen ist, lautet: „Garantiert
echte Figurenseife für die Helden der SS No. 27 mit dem Dank des Führers

Weihnachten 1943".6

Die überweltlichen Personen, die im Gericht selbst zu Wort kommen,
sind die folgenden: Ein Bote, der das Verfahren einleitet (er erweist sich

später als der Engel Gabriel). Ein Erzählender Richter, der die Aufgabe hat,

6 S. Morgenstern, Die Blutsäule, S. 126.

196



die Geschicke der kleinstädtischen Gemeinde bis zu dem Massaker an den

Furchtbaren Tagen zu erzählen: selbst Teil einer wunderhaften Handlung
mitten im realen Unglaublichen erzählt der Erzählende Richter die
Geschichte mit einigen wunderhaften Zügen und einigen sehr realistisch-historischen.

Er hat die Gestalt eines ermordeten Mitglieds der Gemeinde, des

früheren Richters Aba Aptovitzer, der in der Romantrilogie als Vater eines

ermordeten Kindes vorkommt. Ein Anklagender Richter bringt die Greueltaten

der Mörder, ihrer Anstifter und ihrer Helfer in normativer Sprache vor
(er heisst Klagender oder Anklagender Richter, seine Sprache ist nicht nur
die der Anklage, sondern als Klage ausdrücklich auch Gebet7). Ein Ab Bet

Din, der „Führende Richter", hat die Aufgabe, die Verhandlung zu
koordinieren. Als der Klagende Richter angesichts der Seifenfigur verstummt, ruft
er die Verteidigung auf. Es erscheint ein advocatus diaboli, ein Abgesandter
der Hölle, und der bringt die Verteidigung des Teufels, der als früherer

jüdischer Engel nichts mit den Mördern zu tun haben will, auf das Diktum:
„was die Deutschen teuflisch nennen, nennt der Teufel deutsch".8

Morgenstern, ein frommer Jude, der in seinen realistischen Romanen in
warmen Farben das Leben der Juden in Osteuropa schilderte, wurde von
Robert Musil, Stefan Zweig, Joseph Roth und anderen als ein Meister
präzisen Stils und reicher Beschreibungen geschätzt. Nach dem Schock der
Shoah berichtet er, er habe sich von allem Schmutz des christlichen Europa
in keiner anderen Sprache als der deutschen reinigen können. Seine Mutter
und seinen Bruder hatte er in Konzentrationslagern verloren und schliesslich

auch für eine Reihe von Jahren seine Sprache. In diesen Jahren nach den

7 „Dieses Gericht wird nicht nur die Anklage und die Verteidigung hören und das

Urteil sprechen. Der Ankläger wird mit der Anklage auch die Klagen fortsetzen.
Seine Klage war ein Gebet. Ein Gebet zum Himmel gegen den Himmel. Ein Gebet
der Entrüstung. Dieses Gericht ermutigt solche Gebete. Unerhörtes ist uns
geschehen. Unerhörtes werden wir hier hören. Es ist spät, fast zu spät geworden. Der
Ankläger, der Ankläger!" (S. Morgenstern, Die Blutsäule, S. 101).

8 S. Morgenstern, Die Blutsäule, S. 131. In dem folgenden Stück mag man eine

Anspielung auf Carl Schmitt entdecken: Der Kugelrunde (so der Name des
Abgesandten der Hölle) berichtet: „Wir hatten zwar einen Verteidiger ermutigt, aber es

war keiner von uns. Ein Rechtsgelehrter von Weltruf hatte sich freiwillig zur
Verteidigung angeboten. ,Wir haben ihn dreimal gerufen', sagte der Klagende Richter,
,er ist aber hier nicht erschienen. Warum?' - ,Der gute Mann', antwortete der
Kugelrunde, ,er hatte sich rechtzeitig auf den Weg gemacht. Aber nicht fern von
hier fiel er den Deutschen in die Hände. Da er wie ein Gelehrter aussah und keinen
Ausweis hatte, hielten sie ihn für einen Juden, und sie erschlugen ihn. Es wäre zum
Weinen, wenn es nicht zum Lachen wäre. Mein Meister wollte es dabei bewenden
lassen. Meinem Meister lag nichts an der Verteidigung von Kindesmördern. Er war
nur begierig zu erfahren, was so ein Rechtsgelehrter von Weltruf zugunsten von
Kindesmördern auszutüfteln imstande wäre'" (S. 129f.).

197



furchtbaren Ereignissen, seinen ersten Jahren in New York, setzte er sich mit
geradezu selbstquälerischer Konsequenz den visuellen Dokumenten des

Judenmords aus. Er vollführte seinen persönlichen Akt ritueller Reinigung
schliesslich durch das Schreiben eines neuen messianischen Mythos, der eine

Reihe von Charakteristika der traditionellen jüdischen Vorstellungen über
das Zeitalter des Messias aufnimmt. Eine dieser Vorstellungen besagt, dass

das Zeitalter des Messias langsam als eine leichte Verwandlung aller Dinge
eintreten wird.9 In seinem Text zum messianischen Gericht über die Nazis
versucht Morgenstern, einige Winzigkeiten am geläufigen Verständnis
jüdischer und christlicher religiöser Uberlieferung zu korrigieren: hauptsächlich
solche, die mit Opfern zu tun haben. Er schreibt damit eine politische
Theologie des Kindsopfers', die zu einer strikt ,jüdisch-theologischen Politik
der Abwendung' von den Schlächtern führt.

9 „Wie schon ein grosser Rabbi lehrte: Die Erlösung wird allmählich eintreten als eine

Verwandlung aller Dinge. Die Erlösung wird nicht einsetzen als ein Sturm mit Blitz
und Donner. Was krumm ist, wird gerade werden. Jegliches Ding in falscher Lage
wird seine Lage ein wenig verändern, um in die rechte Lage zu kommen, und das

wird die Erlösung sein" (S. Morgenstern, Die Blutsäule, S. 147). Dieser Satz

gleicht dem folgenden aus Walter Benjamins Essay über Kafka in verblüffender
Weise: „Dies Männlein [das bucklicht Männlein] ist der Insasse des entstellten
Lebens; es wird verschwinden, wenn der Messias kommt, von dem ein grosser
Rabbi gesagt hat, dass er nicht mit Gewalt die Welt verändern wolle, sondern nur
um ein Geringes sie zurechtstellen werde", W. Benjamin, Gesammelte Schriften, ed.

R. Tiedemann/H. Schweppenhäuser, Band 11,2, Frankfurt am Main 1977, S.

432. Während Benjamin aber bei dem grossen Rabbi möglicherweise an Gershom
Scholem gedacht hat, wird sich Morgensterns Rede vom grossen Rabbi wohl eher
auf Maimonides beziehen, der im Moreh Nevuchim (Führer der Unschlüssigen)
erklärte, dass der Beginn des Zeitalters des Messias nur eines ändern werde: Israel
werde nicht länger Sklave anderer Völker sein. Neben Scholem dürfte es Sorna

Morgenstern gewesen sein, der Benjamin wesentliche Hinweise aus der jüdischen
Tradition gegeben hat. Er hat übrigens selbst 1926 einen Text über Kafka
geschrieben, der unter dem Titel „Das Licht der Friedfertigkeit" in Band 11 der
Gesamtausgabe abgedruckt werden wird. Ich danke Ingolf Schulte für die Gross-
zügigkeit, mir vorab Einblick in das Manuskript gewährt zu haben. Ferner danke
ich Werner Hamacher und Itta Shedletzky für ihre hilfreichen Hinweise zur
Interpretation der oben genannten Stelle.

198



Kapitel II: Negative Sakrifikologie

Und der Ewige zog vor ihnen her des Tages

mit einer Wolkensäule, sie des Weges

zu leiten, und des Nachts mit einer
Feuersäule, ihnen zu leuchten, dass sie gehen
mochten Tages und Nachts.'0

Auf einer ersten Ebene scheint Morgenstern bereits im Motiv des Titels Die
Blutsäule den gewaltsamen Tod der europäischen Juden als Opfer zu
verstehen: Die Blutsäule ist ein Symbol, das die biblische Tradition der
Wolkensäule und der Feuersäule, die die Israeliten durch die Wildnis führen, mit
der Vision des Propheten Joel verbindet, der das Gericht über die Völker
und die Rettung Israels angekündigt sah durch drei wunderbare Zeichen

(Joel 3,3), nämlich Blut, Feuer und Rauch/Dampf. „,Wie die Feuersäule bei

Nacht, wie die Wolkensäule bei Tag', sprach Nehemia, ,so wird uns diese

Blutsäule über alle Wüsteneien in das Heilige Land führen. Atchalta di-
ge'ulla'. Die Erlösung hat angefangen. Kommenden Jahres in Jerusalem!"'11
Damit scheinen die Morde als Teil einer Heilsgeschichte angesehen zu werden,

mit allen Problemen, die mit so einer Interpretation einhergehen: Sie

neigt dazu, individuelles Leid herunterzuspielen, indem sie es in den Dienst
einer grösseren Idee stellt. Und sie scheint eine Art Ursache, wenn auch

nicht unbedingt die Schuld bei den Opfern des monströsen Verbrechens zu
sehen und auf diese Weise - wiewohl unwillentlich — gemeinsame Sache mit
den Mördern zu machen.

Nun wird an vielen Stellen des Romans das Wort Opfer nur im Sinne
des englischen victim gebraucht. Wenn es aber heisst, dass eineinhalb
Millionen Kinder als Opfer für die Tora gefallen sind, wenn in diesem

Zusammenhang berichtet wird, wie das Volk Israel beim Empfang der Tora seine

Kinder als Bürgschaft gab, dann geht es doch um ein sacrificium:12 ein in
höchstem Masse Geliebtes wird hingegeben, dargebracht für etwas Höheres.

Aber wofür?
Die Antwort, die Die Blutsäule gibt, scheint eindeutig zu sein, allzu

eindeutig: für die Rückkehr des Volkes Israel in das Heilige Land. Dann
allerdings hätten wir es mit einer positiven Sakrifikologie und einfach schlechter

politischer Theologie zu tun. Es verhält sich aber anders. Tatsächlich kann

Morgensterns Mythos als ein Versuch gelesen werden, für ein kämpferisch

10 Ex 13,21, Motto der „Blutsäule".
11 S. Morgenstern, Die Blutsäule, S. 146.
12 S. Morgenstern, Die Blutsäule, S. I47f.

199



erneuertes Judentum alle Konzepte von Gericht und Erlösung zurückzugewinnen,

die die christliche Tradition der jüdischen augenscheinlich entwendet

hat, und zwar so, dass wesentliche Motive des Neuen Testaments jüdisch
rekontextualisiert und emphatisch gegen ihre christliche Interpretation
gewendet werden. Das zentrale Motiv ist der Gedanke vom letzten Opfer.
Während Jesus Christus nach christlicher Lehre starb, um Juden und Heiden

gleichermassen von ihren Sünden und dem Tod zu erlösen, muss Morgensterns

Jochanan als ein jüdisches Kind unter den Händen heidnischer Mörder

einen sinnlosen Tod sterben, und sein Blut weist sie zurück auf eine

unaufhebbare Schuld. Dabei war er seinen Eltern ausdrücklich als ein Trost
für die Fremdvölker angekündigt worden.13

Überhaupt ist Morgensterns Jochanan der christlichen Überlieferung von
Johannes dem Täufer nach- und entgegengebildet: Morgenstern schreibt, die

Heiden haben das Licht gelöscht, das zu ihrer Rettung entzündet war. Der
Evangelist Johannes schreibt über den Täufer: „Es ward ein Mensch, von
Gott gesandt, der hiess Johannes. Dieser kam zum Zeugnis, dass er von dem
Licht zeugte, auf dass sie alle durch ihn glaubten. Er war nicht das Licht,
sondern er zeugte von dem Licht" (Joh 1,6-8). Dass die Lichtmetapher im

ganzen Roman kabbalistisch gewendet wird, sei hier nur am Rande erwähnt.
Hinsichtlich Jochanans14 benutzt Morgenstern im übrigen die lukanische

Erzählung: Er ist der Sohn betagter unfruchtbarer Eltern, Zacharia HaKohen
und Scheva (Johannes der Täufer, berichtet der Evangelist Lukas [1,5-25],
war der Sohn der Priesters Zacharias und seiner Frau Elisabeth, die unfruchtbar

war und über das Alter hinaus.). Morgensterns Jochanan aber hat einen

Zwillingsbruder, Nehemia, der mit ihm auf dieselbe wunderbare Weise
empfangen wurde. Aber dieser Nehemia ist der erstgeborene der Zwillinge, und
er wird auch der überlebende sein, der nicht wie Jesus den Tod des Johannes

an Opfersinn überbietet, sondern vielmehr seinen getöteten Zwilling
mitnimmt in sein Überleben.

In der Hebräischen Bibel kündigt der Prophet Sacharja (4,11-14) mes-
sianische Zwillinge an; sie kehren wieder in der Johannesapokalypse (11,3 —

6).15 Die Mutter der Morgensternschen Zwillinge heisst Scheva: Dieser

13 S. Morgenstern, Die Blutsäule, S. 62.
Paul Mendel fragte mich, warum wohl der Name so merkwürdig geschrieben sei.
Ich vermute, dass sich die Schreibweise an diejenige des Libretto der Richard
Strauss'sehen Oper Salome anlehnt.

13 Das Motiv der zwei Messiasfiguren — ein Messias ben David und ein Messias ben
Josef - ist natürlich in der rabbinischen und auch späteren jüdischen Tradition tief
verankert. Um Morgenstern richtig zu verstehen, muss hier die Betonung auf den
Motiven Zwillingsschaft und Königtum und der Verdoppelung der messianischen
Gestalt zu zweien vom selben Stamm gesehen werden.

200



Name schafft über die Assoziation des hebräischen Elischeva die Beziehung
zwischen der Elisabeth der Offenbarung des Johannes und Sarah, der Mutter
Isaaks, des ersten und letzten Kindsopfers, das in der Hebräischen Bibel im
Namen Gottes gefordert wird. Wie Sarah bricht Morgensterns Scheva in
Gelächter aus, als ihr, der alten Frau, die Geburt von Zwillingen angekündigt

wird.
Ein weiterer Bezug zur biblischen Schilderung der messianischen Zwillinge

liegt in einer übernatürlichen Fähigkeit des verdoppelten Morgenstern-
schen Helden: Wie in der Johannesapokalypse haben die Gesalbten des

Herrn die Macht, Feuer aus ihrem Munde strömen zu lassen und ihre Feinde

zu verbrennen.

Zum Vorschein kommt diese Macht in Morgensterns Text am dramatischen

Höhepunkt des Massakers in der Synagoge, wie ihn der Erzählende
Richter schildert: bei der Ermordung Raheis. Rahel ist eine der
Zwillingsschwestern, die Jochanan und Nehemia vor der Invasion der Deutschen

versprochen waren. Sie ist es, die Jochanan zur Braut gewählt hatte. Obwohl
der Führende Richter untersagt hatte, die Grausamkeiten allzu detailliert zu
berichten, schildert der Erzähler in diesem Fall Grausamkeiten von besonderem

Gewicht genau: Ein älterer deutscher Soldat, der gebeten wird, Rahel

zu ihrer Mutter zu bringen, stösst sein Bajonett durch Raheis Brust, hebt sie

so hoch und wirft das sterbende Mädchen in den Schoss seiner sterbenden

Mutter. Dies sehend, schreit Jochanan: „Mörder du! Ein Blitz wird dich
verbrennen!" Darauf wird der Mörder von feurigem Speichel getroffen, der
sein Gesicht verkohlt. Später stellt sich heraus, dass Nehemia den Mörder
bespuckt hatte, während ein anderer Soldat seinen Bruder tötete.

Nehemia ist in der Bibel der Name des israelitischen Führers, der den

„Staat" nach dem Ende des babylonischen Exils neu errichtete. Überdies

spielt er wegen der gemeinsamen Wurzel nhm möglicherweise an den

Namen des Messias ben Joseph an, nämlich Menahem, der auf Deutsch „Tröster"

heisst. Nach der Tradition ist Menahem bestimmt, in der letzten
Schlacht gegen die Heiden zu sterben. Morgensterns Nehemia sieht diese

Bestimmung mit dem Tode seines Bruders erfüllt. In der Gerichtsszene, die
das im Buch Joel prophezeite Endgericht über die Völker als geschehendes

erzählt, gibt Nehemia der Seifenfigur seines Zwillings den Namen
„Blutsäule". Feierlich bekleidet mit dem Toramantel soll sie nach dem Ende
des Mordens und dem Ende der sinnlosen Opfertode die Überlebenden in
ein besseres Diesseits führen. Nehemia tritt dem Engel Gabriel entgegen und

sagt: „Im Namen meines Bruders Jochanan, erschlagen zur Lästerung des

Namens, im Namen aller Kinder Israels, die erschlagen wurden zur Läste-

201



rung und Schändung des Namens, im Namen der eineinhalb Millionen
Namen, die in den Tod gefallen sind zur Heiligung des Einen Namens, sage
ich: Schöpfer aller Welten, das Mass des Leidens für Deinen Namen ist voll
und übervoll geworden."16

In diesen durchaus nicht zufällig an die „Ich aber sage euch"-Sprüche der

Bergpredigt erinnernden Worten Nehemias wird zunächst einmal ein
Unterschied gemacht zwischen den Motiven der Mörder und denen der Opfer:
Die Mörder haben die Kinder Israels zur Lästerung des Namens erschlagen.
Die Opfer sind in den Tod gefallen zur Heiligung des Namens. Aber doch

wird in direkter Anrede der Schöpfer selbst zur Verantwortung gezogen
partim be-fanim, wie es Hebräisch heissen müsste, und tatsächlich hält Nehe-
mia dem Angeredeten das Seifengesicht seines Bruders entgegen, während er
dies sagt. Der Schöpfer wird vertreten durch den Engel Gabriel. Auch der
hat einen Bruder, nämlich Mechzio, Michoel, den Waldkämpfer, der Ne-
hemia in seinem Kampf unterstützt, indem er ihn auffordert, den anderen

Boten nicht gehen zu lassen, bis er ein Wort der Antwort erhalten habe.

Die Antwort, das schlussmächtige Atchalta di-ge'ulla, wird vor allem
erlauben, eine Kindsopfer fordernde Aufgabe der Abrahamiten für gescheitert

zu erklären, nämlich die johanneische Aufgabe, ein Licht für die Völker zu
sein. Von den Völkern darf man sich abwenden, und ihrer Vorstellung werden

Kindsopfer und Heilsgeschichte gleichermassen überlassen. Angesprochen

auf das Rad der Geschichte, das über ein sich abwendendes Volk
hinwegrollen werde, sagt der Ab Bet Din am Ende: „Viele Räder der Geschichte

sind über uns hinweg in die Abgründe der Nacht gerollt und an gebrochenen
Achsen in die Einsternis der Vergessenheit hinabgestürzt, indes wir uns wieder

erhoben, wir die ewigen Zeugen des Schöpfers, wir die Zeitgenossen der

Ewigkeit."17

Negative Sakrifikologie ist das deswegen, weil (a) eine Opferung für den

Namen und für eine Wendung der Geschichte erzählt wird, (b) weil diese

Opferung als eine letzte Opferung ganz anders vor sich geht als aus christlichen

Opfertheorien bekannt ist, denn (1) werden die Opfer nicht freiwillig
und nicht ohne Empörung dargebracht — sie können bloss nicht verhindert
werden, weil die Erwachsenen sich selbst und also auch ihre Kinder nicht
schützen können. (2) Das letzte Opfer wird nicht im Namen des Gesetzes

gefordert, und es überwindet nicht das Gesetz, sondern es erwirbt es neu. (3)
Das Opfer wird, obwohl es gar nicht willig dargebracht wurde, belohnt, und

16 S. Morgenstern, Die Blutsäule, S. 141.
17 S. Morgenstern, Die Blutsäule, S. 154.

202



zwar mit einem besseren Diesseits, das ausdrücklich um seiner selbst und um
des Gesetzes willen gewollt wird: „Das Diesseits wird frei werden vom Übel.

Und wenn das nicht wahr ist, wollen wir weiter nichts wissen, denn es gäbe

sonst nichts, das des Wissens noch wert wäre."18 (c) All das kann nur gesagt
und gedacht werden, wenn man überhaupt wagt, von Opfer zu reden, und

zwar von Opfer im Sinne dessen, was AI Baumgarten „hardcore-sakrifiking"

genannt hat.

Tatsächlich könnte man noch weitergehen und wäre die ganze Zeit nur
mit Morgenstern gegangen, wenn man auch noch folgendes sagte: Nehemia
bewahrt den Engel und mit ihm Gott selbst vor ihrer eigenen Grausamkeit,
indem er ihnen eine Belohnung abverlangt für das Opfer, das er niemals

bringen wollte. Er betont, dass er gezwungen wurde, den Tod seines Bruders

zu erleiden. Was er verlangt, ist Leben. Das ist insofern schroffster Gegensatz

zu christlicher Sakrifikologie, als in dieser der Sohn sich zum Selbstopfer
entschliesst, um seine Mörder von Schuld zu befreien. Und dennoch zeigt
sein Lohn, die Auferstehung, keine sichtbaren Spuren. Die Extremform
christlicher Dogmatik verlangt nicht nur den Glauben an das letzte Opfer als

Heilsereignis, sondern sie untersagt zugleich das Verlangen nach dem
ohnehin nur jenseitigen Lohn des Opfers. Ein Protestant, der um seiner

Erlösung willen glaubt, setzt sich dem Verdacht des sogenannten „Heilsegoismus"

aus: er glaube als ein Werk, nur um seiner eigenen Erlösung willen,
also nicht etwa zweckfrei. In Begriffen des Opfers: Nur jenes Opfer erfüllt
alle Kriterien absoluten Vertrauens, Glaubens und Gehorsams, das auf
spirituelle Belohnung nicht einmal spekuliert. Morgenstern stellt als Konsequenz

seiner Idee vom letzten Blut, welches als eine Säule mit Gesicht dem

Verteidiger Gottes, nämlich Gabriel, entgegengestellt wird, alle diese Regeln
auf den Kopf: Vertrauen, Glaube und Gehorsam in Morgensterns Sinne

finden ihren Ausdruck in des überlebenden Zwillings Kraft zum Protest. Das

Recht der Gottheit, Forderungen zu stellen, ist unter den Leiden Israels

zusammengebrochen.
Die Propheten hatten das Opfer kritisiert, weil sie darin den Versuch der

Menschen sahen, den Forderungen Gottes und der Tora zu entkommen.

Morgenstern kritisiert die Opferung der Kinder und alle positiv sakrifiko-

logischen Versuche, sie zu rechtfertigen als einen Versuch Gottes, seinem

eigenen Gesetz zu entkommen. Über die Mörder Gericht zu halten ist Gottes

einzige Chance, zu seinem Gesetz zurückzukehren. Und so wird der

nachfolgend zitierte „Wir aber sagen"-Aufruf des Ab Bet Din auch an Gott

18 S. Morgenstern, Die Blutsäule, S. 150.

203



und seine Boten gerichtet sein: „Wir aber, wir sagen: Richtet! Denn es steht

geschrieben: Kol d'rochow mischpat — Aller seiner Wege ist das Gesetz. In
direkter Opposition zum neutestamentlichen Richtet nicht, aufdass ihr nicht

gerichtet werdet (Mt 7,1) fährt der Führende Richter fort: .Richtet, denn wir
werden gerichtet werden. Richtet, sonst verdorrt das Gesetz und wird zur
Spreu, vom Winde verweht.'"19

Es ist nur konsequent, wenn ganz am Schluss der Blutsäule das Sohnesopfer

durch eine Art Vateropfer abgelöst wird. Das kommt nicht nur zum
Ausdruck in den abschliessenden Worten des Ab Bet Din zu Nehemia:

„Dein Vater Zacharia HaKohen ist heute zur Heiligung des Namens gefallen.

Sei du unser Vorbeter".20 Es wird vorher geradezu schaurig inszeniert: In
der alten Synagoge, dem Schauplatz des Gerichts, war von den Nazis ein

Schmähbild an die Nordwand gemalt worden, das zwei Gekreuzigte zeigte,
einen Dreizehnjährigen und einen Erwachsenen, beide durch Schläfenlocken
als Juden gekennzeichnet, beide mit einem roten Sowjetstern an der Stelle

des Herzens.

Nach der Verkündung des Urteils fehlt ein zehnter jüdischer Mann zum
Minjan, um das Kaddisch für den toten Toraschreiber zu beten. Ein
russischer Kommissar behauptet sarkastisch, vielleicht eine Auferstehung bewirken

zu können und schiesst den erwachsenen Gekreuzigten in den Sowjetstern.

Daraufhin öffnet sich eine Tür in der Wand, hinter der „wie ein

Bildnis" der Bassist der jüdischen Gemeinde, Awrejmel, Abraham, zum
Vorschein kommt, den man mit gutem Grund als eine Art Zwilling des

verstorbenen Toraschreibers ansehen kann. Er ist durch Hunger und Erschöpfung

auf Kindesmasse zusammengeschrumpft und kann bei einem Schluck
Wasser gerade noch seine Überlebensgeschichte bis hierher erzählen, bevor er

vor aller Augen stirbt. Bei seinem Tod fliegen die Wandbilder davon. Awrejmel,

der Bassist, Abraham, der Erzvater, der bereit war, seinen Sohn zu

töten, Abraham, basso continuo der Kindsopfer fordernden Geschichte von
Christen und Juden, muss am Ende mitbegraben werden und kann nicht
teilnehmen am Kaddisch für seinen Zwilling. Wenn er Bildnis geworden ist,
dann vielleicht nur, weil er den Christen als Inbegriff des Glaubens galt.
Zum Vorschein kommt er durch den Schuss eines Ungläubigen. Da er stirbt,
wird schliesslich an seiner Statt ein russischer General der Zehnte im Minjan,

und der führt sich mit folgenden Worten an den Ab Bet Din ein:

„Rabbi, ich bin ein Sohn eines jüdischen Vaters und einer jüdischen Mutter,

19 S. Morgenstern, Die Blutsäule S. 134.
20 S. Morgenstern, Die Blutsäule, S. 162.

204



aber beten kann ich nicht, und ich glaube nicht an Gott. Sollte ich nach

euren Gesetzen dennoch als zehnter zum Minjan taugen, sei es drum."21 Als
das Kindsopfer am Ende ist, wird das Kaddisch von den zehn Männern

gesungen als ein Lob der „Grösse der Heiligkeit, der Ewigkeit des Schöpfers,
der Schöpfung und der Geschöpfe".22

Das ist also alles etwas anders als man denken könnte, wenn man nur die

Textpassagen liest, in denen die Kinder als Opfer für die Tora und für das

Ende des Exils gefallen sein können. Und doch ist etwas faul an dieser

negativen Sakrifikologie, an der ganzen pathetischen Blutsymbolik, bei der

am Ende der Jude dem Blute nach sich unter das Gesetz stellt und ein Lob
der Ewigkeit der Geschöpfe mit anstimmt. Um zu verstehen, was das ist,
komme ich auf meine anfangs aufgestellte Behauptung zurück, dass ein Opfer

ganz unambivalent — und zwar zu unambivalent — dargebracht wird,
nämlich die Kuh.

Kapitel III: Die Kuh und die Tötung von Kindern

zovhe adam cagalim yissakun12

Johannes der Täufer, dem Morgensterns zur Blutsäule verwandeltes Kindsopfer

Jochanan seinen Namen verdankt, wurde der Überlieferung nach auch

von Soldaten getötet: aber doch wegen der Laune einer Frau und wegen der
Schwäche eines triebhaften Königs, nicht in erster Linie zur Lästerung des

Namens.24

Die Blutsäule nun, in der Europa verworfen wird, beginnt wie folgt: „Es

geschah in jenem Teil der Welt, wo keine wahre Religion, dieses Namens

wert, je gewachsen ist; wo alle Religionen, dieses Namens wert, verdarben,
starben. Es geschah in jenem Teil der Welt, der seinen Namen von einem
Weib ableitet, das der Sage nach auch in der Gestalt einer Kuh einer höchsten

Gottheit dieses Weltteils wohl gefiel: in Europa."25
Natürlich ging der Mythos von Europa ursprünglich anders: Die Gottheit,

Zeus, verliebte sich in die Prinzessin von Phönizien. Um sie zu verführen,

erschien Zeus als weisser Stier am Meeresufer, wo sich Europa mit ihren

21 S. Morgenstern, Die Blutsäule, S. 162.
22 S. Morgenstern, Die Blutsäule, S. 163.
23 Hos 13,2: Wer Menschen opfert, wird Kälber küssen.
24 Mk 6,17-29.
23 An Annemarie von Klenau schrieb Morgenstern am 27. Oktober 1948: „Was mich

betrifft, kann ganz Europa zum Teufel gehen, wo es ja längst hingehört."

205



Gespielinnen aufhielt. Der Stier benahm sich sehr sanft, die Mädchen mochten

ihn, aber als Europa auf seinen Rücken stieg, rannte er mit ihr davon
und trug sie nach Kreta. Warum sagt also Morgenstern, Europa sei eine
Kuh? Neben anderem ist dies der erste Trompetenstoss, der erste Satz seines

mythologischen, seines in mythischer Sprache gehaltenen Gerichts über

Europa: Eine Gottheit, die an einer Kuh Gefallen findet, kann selbst nur ein
Stier sein. Durch die Wahl der Kuh als Namensgeberin für das Bild Europas
wird die Gottlosigkeit des Kontinents offenbar. Ein Gott mit sexuellen
Gelüsten mag denkbar sein. Ein Gott, der ein Tier begehrt, eine Kuh, kann
kaum ein Gott sein. Ein Kontinent, der seinen Namen von einer Kuh
ableitet, deren Ruhm in ihrer Fähigkeit gründet, den Göttervater zu verführen,
kann nur verworfen sein. Und so sieht Morgenstern die Entwicklung
Europas: Der Kontinent „[has] moved from humanism to nationalism to
bestiality"26 — aber im Grunde hat er ja auch mit einer bestialischen Geschichte

angefangen: Er erhielt seinen Namen von einem Tier, und das Tier war
weiblich. Der männliche Part wäre dann der des Tieres, das behauptet, ein
Gott zu sein, aber offenkundig aus sexueller Gier zu einer mörderischen
Bestie wird?

Tatsächlich erzählt Morgenstern in seinem gesamten Werk und vor allem
in der Romantrilogie Funken im Abgrund nebenbei auch eine Geschichte

vom Rind, die man durchaus lesen könnte als eine Art Subtext von sündiger,
kühischer Sexualität, gegen die der Blick auf reine Unschuldsknaben mobilisiert

wird. In der hohen Prosa der Romantrilogie ist allerdings die rindische
Sünde noch etwas durchaus Sympathisches, bedrohlich zwar, aber nicht
wirklich mörderisch: Der Sohn des verlorenen Sohnes erzählt die Geschichte
eines jungen Wieners, Abkömmling des abtrünnigen Sohnes einer chassidi-
schen Familie aus einem ukrainisch-polnischen Grenzgebiet, der einige Zeit
auf dem Gut seines Grossvaters verbringt. Er verliebt sich in eine junge
Ukrainerin und trifft sich mit ihr im Wald. Die Küsse des Mädchens werden
beschrieben als die Küsse eines Kälbchens, und dies scheint die ganze Sache

besonders angenehm zu machen. Nach gewisser Zeit verschwindet das Mädchen

beinahe, obwohl es kein offizielles Ende der Affäre gibt. Jedoch richtet

26 Vgl. Dan Morgenstern: „The Holocaust, he felt, proved that Western History had
moved from humanism to nationalism to bestiality. [. .] But the Good Samaritan
was also there. My father cherished and loved this Good Samaritan, the decent
Christian Witness who daily risked his life for inknown Jewish victims." (D.
Morgenstern, Jazz - The Jewish-Black Conection, in: Creators and Disturbers,
Reminiscences by Jewish Intellectuals ofNew York, drawn from Conversations with Bernard
Rosenberg and Ernest Goldstein, New York 1982, S. 109, zitiert nach Schulte 1997,
S. 189.

206



sich das innigste Interesse des jungen Mannes bald auf den kleinen Burschen

Lipusch, den weisen Knaben, Sohn von Aba Aptovizer, der in der Blutsäule
als Erzählender Richter fungiert, den gescheiten Knaben, bestens unterrichtet
in der jüdischen Tradition und hochbegabt im Erlernen aller anderen Dinge.
Lipusch hat mit Kühen nichts zu tun, er ist rein. Seine grösste Freude ist, zu
einem kleinen Teich zu wandern und die Chassida (hebräisch ftir „Storch",
heisst zugleich „die Fromme") zu beobachten; den Vogel, der die Babys zu

jenen bringt, die von der sexuellen, der rindischen Art, Kinder zu bekommen,

nichts wissen.

Eines Tages kommt Lipusch am Teich nicht an, denn er wird vom
ukrainischen Mob erschlagen. Ein besonders kräftiger jüdischer Knecht, der

der Ochsenäugige genannt wird, sieht den Mord, kommt aber zu spät, um
das Kind zu retten. Er verlässt daraufhin das Dorf, wird noch gesucht, aber

nicht mehr gefunden. Er taucht erst wieder im Epilog zur Trilogie, in der

Blutsäule auf. Sein Name ist Mechzio oder Michoel, und in der Blutsäule

erweist er sich als der Engel Michael. Nach der Tradition war es tatsächlich
der Engel Michael, der Isaak vor der Tötung durch seinen Vater rettet,
indem er diesem den Widder zeigte.

In Idyll im Exil ist er selbst, Mechzio, einer rindischen Versuchung
ausgesetzt: „Er ging mitten durch die Kuhherde hindurch. Mit prallen Flanken,
mit milchstrotzenden Zitzen standen die Kühe da, und ihre reinlich am
Grase gescheuerten rosigen Mäuler frassen an der Weide und ihre Zungen
schleckten kühlenden Tau. Mitten in der Herde ein junger Stier übte sich im
Bespringen der Kühe, und eine, eine junge Braune, der er offenbar zur
rechten Zeit gekommen war, hielt still, und, den Kopf zurückgewendet,
blickte sie, eine Königin der Huld, mit mütterlicher Kuhfrömmigkeit auf
den Halbwüchsigen, der ihr dahinten so wohl tat [...]. Wie schön ist diese

Kuh, war ihm, Mechzio, der frevelhafte Gedanke gekommen. Und schon

spukte ihm der böse Trieb in den Augen, dass sie heidnisch und blödsichtig
wurden und sahen: wie ist dieser halbwüchsige Stier doch beneidenswert!

Tfu, tfu, tfu! Mit Abscheu sollst du es verabscheuen! Mit Hass sollst du es

hassen! Denn unrein ist es! Tfu, tfu, tfu!"27
Über das Rind in der Religionsgeschichte wäre ein eigenes Buch zu

schreiben. Es scheint überall mit irdischer Üppigkeit assoziiert zu werden

und sich sowohl zu einer Gottheit, der geopfert wird, zu eignen als auch zu
einem schönen Opfertier. Und selbst wenn man die ägyptische Himmelskuh
und die indische Heilige Kuh nicht weiter beachtet, hat man allein in der

27 S. Morgenstern, Funken im Abgrund II. Idyll im Exil, Lüneburg 1996, S. 284.

207



Hebräischen Bibel eine Fülle von verschiedenen Bedeutungen. Die berühmte

rote Kuh reinigt und macht unrein. Der Stamm Ephraim war eine junge
Kuh, aber Gott legte ein Joch auf ihren schönen Nacken, um die, die Jakob
und Juda verführen wollte, schliesslich doch zu einem nützlichen Tier zu
machen; ein Bullenkalb ist das Symbol des Heidentums, dem Israel opfert,
solange Mose auf dem Berg ist, aber selbst der Gott des Mose, der streng
zwischen Menschen und Tieren unterscheidet, lässt seinen Zorn vergleichen
mit einem Stier, der die Völker an die Enden der Erde jagt.

Wenn ein Erschlagener im von Gott verheissenen Land gefunden wird
und niemand weiss, wer der Mörder ist, sollen die Bewohner der nächstliegenden

Stadt eine Kuh, die nie ein Joch getragen, nehmen, sie in ein
unfruchtbares Tal führen und ihr das Genick brechen. Sie sollen ihre Hände
über der Kuh waschen und leugnen, dass das Blut des Schuldlosen von Israel

vergossen wurde.

In der Blutsäule haben die Mörder Nacken wie Stiere. Nehemia berichtet,

er habe die Kraft des Mörders seines Bruders haben wollen, um ihn auf der

Stelle zu töten. Dann aber, als er „den Nacken vom Stier, das Haar vom
Schwein, das Auge vom Wolf, die Zähne vom Hund" vor sich gesehen habe,

habe er nicht die Kraft des Mörders gewollt, sondern gebetet: „Lass mir,
Herr, die gläubigen Augen meines Bruders. Lass mir Jochanans Augen und
seine Schwäche! Und lass mich ein Opfer sein unter den Opfern und nicht
ein Mörder unter Mördern. [. .] Wer so fühlt und denkt — und nur wer so

fühlt und denkt, der ist ein Kind Jakob-Israels, wes Namens, wes Stammes,

wes Glaubens immer er sein mag. Wer anders denkt, der ist ein Sohn Kain-
Esaus, wes Namens, wes Stammes, wes Glaubens immer er sein möchte."28

Diese Theologie ist wieder betörend inkonsistent, denn sie wird ja vom
kämpferischen Nachfolger Jakobs ausgesprochen.

Solange man hier eine moralisch-politische Maxime vernimmt, mag sie

noch beeindrucken. Wenn man sie psychoanalytisch verstehen will, kann

man die Sehnsucht nach dem Unschuldsblick - den Morgensterns Jochanan

gespenstisch gemeinsam hat mit Martin Walsers Johann, der vor zwei Jahren
in Deutschland für Diskussionen sorgte - wohl nur als Regression deuten.

Dabei wäre, in einer weiteren, hier wegen zeitlicher Beschränkung leider

nicht leistbaren Arbeit, vor allem der folgende, von Serge Leclair entwickelte
Satz heranzuziehen. In seinem Buch Ein Kind wird getötet schreibt er
folgendes: „Die psychoanalytische Praxis basiert darauf, das kontinuierliche
Werk einer Todesmacht zum Vorschein zu bringen - den Tod des wunder-

28 S. Morgenstern, Die Blutsäule, S. 149.

208



vollen (oder erschreckenden) Kindes, das von Generation zu Generation

Zeugnis ablegt von den Träumen und Sehnsüchten der Eltern. Es kann kein
Leben geben ohne die Tötung dieses seltsamen ursprünglichen Bildes, in das

die Geburt aller eingeschrieben ist. Das ist ein unmöglicher, aber notwendiger

Mord, denn es kann kein Leben geben, kein Triebleben und kein

schöpferisches Leben, wenn wir jemals aufhören, das immer wiederkehrende
»wunderbare Kind« zu töten".29

Mit dem Eingeständnis, dass die Tötung des wundervollen Kindes ein

unmöglicher, aber notwendiger Mord sei, geht zugleich eine bewusst

normative Wendung in der Selbstsicht der Psychoanalyse vor sich, die ebenfalls

eigener Besprechung bedürfte. Hier wird der Leclairsche Grundsatz nur
herangezogen, weil er eine ganz neue Sicht auf die merkwürdige archaische

Kraft der Vorstellung vom Kindsopfer erlaubt: ihre Notwendigkeit wird
verständlich unter der Annahme, ein solches Opfer müsse sein als ein strikt
symbolisches innerhalb einer Person, wenn Verantwortlichkeit sich verbinden

soll mit den guten diesseitigen Kräften des Trieblebens. Das Streben

nach einer solchen Verantwortlichkeit oder, wenn man so will, Reife kann
aber nur gefordert werden: und wenn jemand es verweigert, muss er nicht
unbedingt selbst derjenige sein, der den Preis seiner Verweigerung bezahlt.

Das symbolische Kindsopfer, der Mord am eigenen Unschuldsblick, soll

nach dieser Theorie sein, damit nicht andere Unschuldige in der Wirklichkeit

ermordet werden müssen für eine grosse Sache.

Dergleichen denken zu können setzt allerdings ein unverfolgtes Leben

voraus. Ganz im Gegensatz zu der verbreiteten Vorstellung, Extremsituationen

und Katastrophen würden die wirkliche Wahrheit über die von ihnen
betroffenen Menschen zu Tage zu fördern, zwingen solche Situationen ihre

Opfer wohl in der Regel eher in regressive Tendenzen. Die Freiheit, der ein

bedrohter Mensch beraubt wird, ist die Freiheit, sich selbst aufs Spiel zu

setzen. Mit seiner negativen Sakrifikologie versucht Morgenstern, auf
mythologischem Wege diesem Problem der Verfolgung zu entkommen.

Ohne den destruktiven Schock der Shoah wäre vielleicht im vierten Teil
von Morgensterns Roman, den er ursprünglich anscheinend ganz anders

S. Leclaire, A Child is being Killed. On Primary Narcissism and the Death Drive
(translation: Marie-Claude Hays): „Psychoanalytic practice is based upon bringing
to the fore the constant work of a power of death - the death of the wonderful (or
terrifying) child who, from generation to generation, bears witness to parent's dreams
and desires. There can be no life without killing that strange, original image in which
everyone's birth is inscribed. It is an impossible but necessary murder, for there can be

no life, no life of desire and creation, if we ever stop killing off the always returning
.wonderful child'" (Übersetzung ins Deutsche von mir).

209



geplant hatte, der ukrainische Knabe Lipusch betrauert worden, und der
überlebende junge Mann aus Wien hätte einen Ort zwischen den Orten

gefunden, für den er hätte kämpfen können. Nach den Ereignissen gibt es

nur einen winzigen Hinweis auf die Möglichkeit, dass Morgenstern seinen

ausdrücklichen Willen, ein reines Kind zu sein und die wilde Kuh zusammen
mit den mörderischen Stieren zu opfern, noch einmal aufgeben könnte: Der
erzählende Richter hatte eine kleine Liebesgeschichte der beiden Zwillingspaare

erzählt: Jochanan mag Rachel und Nehemia mag Esther. Während
beide Knaben als ordentlich und nett beschrieben werden, sind die beiden
Schwestern etwas anders: Esther ist sanft und rein, Rachel aber hat etwas
Provokatives an sich, wie (ihre Patronin, Namensvetterin, die biblische
Rachel), die, auf den gestohlenen Idolen sitzend, sich weigert, für die

Durchsuchung des Sattels aufzustehen, indem sie behauptet, sie blute nach der

Frauen Weise. Von Nehemia kann in dem Augenblick, da er mit dem Engel

ringt, vermutet werden, er versetze sich an Jakobs Stelle. Jakob liebte Rachel,

und man würde ihr und Morgenstern wünschen, dass sie sehr freundliche

Kuhaugen hätte.

210


	Wiederherstellung des Opfers in Zeiten der Not? : Soma Morgensterns Blutsäule als Negative Sakrifikologie

