Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 56 (2000)

Artikel: Judisch-orthodoxe Wege zur Bibelkritik
Autor: Morgenstern, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961521

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jidisch-orthodoxe Wege zur Bibelkritik

von Matthias Morgenstern *

L.
Schriftauslegung der miindlichen Tora: Vom Drasch zum Pschat
(S.R. Hirsch, D. Hoffmann, I. Breuer und J. Leibowitz)

1. Das Problem der historisch-kritischen Bibelauslegung
im orthodoxen Judentum

Dem Projekt der historisch-kritischen Auslegung der hebriischen Bibel stan-
den jiidische Gelehrte von Anfang an eher distanziert oder ablehnend ge-
geniiber. Es war kein Zufall, dass die Pioniere der Wissenschaft des Juden-
tums im 19. Jahrhundert diesem Wissenschaftsbereich, der als judentums-
oder religionswidrig galt, entweder wenig Aufmerksamkeit zuwandten oder
sich erst zégernd und mit grosser Vorsicht an diese Aufgabe wagten. Hein-
rich Graetz beispielsweise liess nach der Veroffentlichung seines Aufsatzes
,Die Konstruktion der jiidischen Geschichte®, der 1846 erschien, sein hi-
storisches Monumentalwerk 1853 mit der Zeit nach dem Tode Juda Mak-
kabis beginnen und fiigte die Binde iiber die biblische Zeit erst nachtriglich
ein.'

Diese abwartende Haltung lisst sich auf eine Reihe von Griinden zuriick-
fiihren. Wenn protestantische Bibelwissenschaftler in ihren Einleitungen in
das Alte Testament von ,,Aufriumungsarbeiten auf dem Triimmerfeld“ spre-

Dr. Matthias Morgenstern, Institutum Judaicum, Liebermeisterstrasse 14, D-72076
Tiibingen.

1 Vgl. z.B. die Klage Benno Jacobs iiber den Verlust der Bibel, die in der Wissen-
schaft des Judentums und im jiidischen Leben nicht den ihr gebiihrenden Rang
einnehme: B. Jacos, Unsere Bibel in Wissenschaft und Unterricht. Vortrag gehal-
ten in der wissenschaftlichen Vereinigung jiidischer Schulminner zu Berlin, in:
Allgemeine Zeitung des Judentums 62 (1898), Nr. 43, S. 511ff.;; Nr. 44, S. 525t
Nr. 45, S. 534tt.

178



chen, ,welches der Zusammenbruch des antik-mittelalterlichen Selbstver-
stindnisses hinterlassen“? habe, so haben jiidische Forscher, denen ganz an-
dere Ruinen vor Augen stehen, bis heute Miihe, sich auf den Boden dieses
Triimmerfeldes zu begeben. Das vielfach kolportierte bonmot, higher criti-
cism sei ,higher antisemitism“,> kann sich auf die in der neueren wissen-
schaftsgeschichtlichen Forschung immer wieder nachgewiesene® Tatsache
berufen, dass die klassischen Bibelkritiker das von ihnen sogenannte Alte
Testament in der Regel als eine Art Vorstufe zum Neuen Testament betrach-
teten. Insbesondere bei dem Begriinder der sogenannten neuesten Quellen-
theorie zum Pentateuch, Julius Wellhausen, ist immer wieder eine hegelia-
nische Geschichtsauffassung vermutet worden, die im Hinblick auf seine
historische Vorordnung der Prophetie vor dem Gesetz exegetisch wirksam
geworden sei.” Mochten die weltanschaulichen Primissen dieser Theorien
umstritten sein, so fithrte die historisch-kritische Betrachtung der Bibel aber
jedenfalls zu einer Zerstérung der Grundlagen des jiidischen Selbstverstind-
nisses, die dieses Unterfangen, wie die seit dem 19. Jahrhundert zur Ver-
wendung kommende Abwehrformulierung von der Tora min Ha-Schamajim
deutlich macht,® in besonderer Weise im Bereich der Orthodoxie als ver-
werflich erscheinen lassen musste.

Die Problematik jiidischer Schriftauslegung in der Moderne stellte sich
dem gesetzestreuen Judentum anfangs in Gestalt des noch viel grundsitzli-

2 Vgl. O. Kaiser, Einleitung in das Alte Testament. Eine Einflibrung in ihre Ergebnisse
und Probleme, Giitersloh “1978, S. 11. Vgl. auch H. GressMANN, Mose und seine
Zeit, Gottingen 1913 (= Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und
Neuen Testaments 18), S. 22: ,Wer einen Triimmerbiigel ausgribt, tut es, um die
Triimmer zum Reden zu bringen und ihre Geschichte festzustellen. Zu diesem
Zweck trigt er Schicht um Schicht ab; denn nur die genaue Kenntnis der einzelnen
Schichten und ihre chronologische Aufeinanderfolge hat wissenschaftliche Bedeu-
tung.”

3 Naégh J. ABraHAMS, Jewish Interpretation of the Old Testament, in: A.S. PEAKE
(ed.), The People and the Book, Oxford 1925, S. 406; vgl. auch M. KarusTin,
Biblical Criticism. A Traditionalist View, in: Tradition, Fall 1960, S. 29.

4 Vgl. U. KuscHg, Die unterlegene Religion. Das Judentum im Urteil deutscher Altte-
stamentler, Betlin 1991; zur Frage nach den jiidischen Reaktionen vgl. C. WiEsE,
Wissenschaft des Judentums und protestantische Theologie im wilhelminischen Deutsch-
land. Ein Schrei ins Leere?, Tiibingen 1999.

5 Vgl z.B. H.]. Kraus, Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des Alten Te-
staments von der Reformation bis zur Gegenwart, Neukirchen 1956, S. 244,

6 Vgl. D.Z. HorrMaNN, Das Buch Leviticus iibersetzt und erklirt. Band I, Berlin
1905, S. VIIf,; L. RaBinowrrz, Torah Min Ha-Shamayim, in: Tradition, Winter
1964/65, S. 40; J. RoSENHEIM, Erinnerungen. 1870—1920, Frankfurt am Main,
1970, S. 83; vgl. auch A.J. HescHeL, Torah Min Ha-Shamayim Ba-Aspaglarya schel
Ha-Doror. Band [-11I, Jerusalem 1961 —1990.

179



cheren Problems der Bibeliibersetzungen aus dem Hebriischen in die jewei-
lige Landessprache. Der bekannte Streit zwischen Moses Mendelssohn und
dem Frankfurter Rabbiner Pinchas Horwitz iiber diese Frage kann exem-
plarisch zeigen, dass es in dieser Auseinandersetzung vor allem um die Nor-
mativitit der miindlichen Tora ging, also um das Problem, dass Uberset-
zungen, die sich, der Mehrdeutigkeit des hebriischen Textes entgegen, auf
einen Wortlaut festlegen miissen, die durch die spiteren Weisen in die Tora
hineingelesenen Nuancierungen nicht fassen kénnen.” Fiir die Geschichte
der jtidisch-orthodoxen Auseinandersetzung mit den modernen historisch-
philologischen Methoden sollte sich diese Fragestellung langfristig als viel
wirkungsvoller erweisen als die an kryptische Andeutungen mittelalterlicher
Exegeten ankniipfende Frage nach postmosaischen Spuren im Pentateuch.®
In einem grundlegenden Aufsatz in der Zeitschrift 7radition zu den Fra-
gen der Bibelkritik aus dem Jahre 1964/65 fiihrt der orthodoxe Bibelgelehrte
Louis Rabinowitz beispielsweise aus: ,There can be no shadow of doubt that
one is free to interpret the Torah otherwise than in accordance with the
Halakhah derived from it, provided that that interpretation is not regarded
as halakhically binding.“” Rabinowitz gibt neben innerbiblischen Beispielen
fiir diese These, die als eine Art Einfallstor fiir jedwede exegetische Hetero-
doxie erscheinen mag, zunichst Belege aus der miindlichen Tora und zitiert
dann auch die mittelalterlichen Ausleger. So wurde die Bestimmung aus
Deut 24,16, nach der der Sohn nicht um des Vaters willen, sondern ein jeder
um seiner eigenen Siinde willen sterben solle, in 2 Kon 14,5f., wo ein ent-
sprechender Fall vorlag, zitiert, obwohl — der Anachronismus oder, weniger

7 Vgl. A. ScHarz, ,Nichts gegen die Tradition®. Die Entstehung einer Pentateuch-
Ubersetzung aus dem Streit zwischen Orthodoxie und Reform, in: Frankfurter
Judaistische Beitridge 22 (1995), S. 77-103. — Zur Kontroverse um die Penta-
teuchiibersetzung Mendelssohns und ihr Verbot durch P. Horwitz siche auch
A. GoTzmaNN, Rabbiner und Bann. Zur Problematik der Analyse und Bewer-
tung zweier Topoi des aufklirerischen Diskurses, in: Aschkenas 4 (1994), Heft 1,
S.99-125; M. Horovitz, Frankfurter Rabbinen. Ein Beitrag zur Geschichte der
israelitischen Gemeinde in Frankfurt am Main, Jerusalem 1969, 223-228 und
J. Katz, Aus dem Ghetto in die biirgerliche Gesellschaft. Jiidische Emanzipation 1770 —
1870, Frankfurt am Main 1986, S. 166.

8  Vgl. dazu D. CaRrR, Intratextuality and Intertextuality — Joining Transmission His-
tory and Interpretation History in the Study of Genesis, in: G. BODENDORFER/ M.
MiLLARD unter Mitarbeit von B. KAGERER (ed.), Bibel und Midrasch. Zur Bedeutung
der rabbinischen Exegese fiir die Bibelwissenschaft, Tiibingen 1998, S. 97—-112 und
D.U. RorrzoLL, ,Der Verstindige wird es verstehen® — Zu den redaktionsge-
schichtlichen Ansitzen bei Abraham ibn Esra und ihrer Interpretationsgeschichte,
in: G. BODENDORFER/ M. MiLLARD unter Mitarbeit von B. KaGerer (ed.), Bibel
und Midrasch, S. 75-95.

9 L. RaBiNnowrtz, Torah Min Ha-Shamayim, S. 40.

180



kritisch gesprochen, die historische Kontextlosigkeit des Umgangs mit der
Offenbarung darf hier nicht iiberraschen'® — aus dem babylonischen Talmud
(bSan 27b/bBQ 88a) hervorgeht, dass die miindliche Tora diese Rechtsvor-
schrift ganz anders auslegte. In dhnlicher Weise liess sich Maimonides in
seinem Fiihrer der Verirrten (3. Teil, Kap. 48) durch die Tatsache, dass die
Schutzvorschrift der Tora fiir briitende Vogel nach Deut 22,6f. in halachi-
scher Perspektive nach mBer 5,3/mMeg 4,9 in Verbindung mit der Gemara
(bBer 33b) auf einem gortlichen Befehl und nicht auf Barmherzigkeit basierrt,
nicht davon abhalten, die gegenteilige Ansicht als legitim anzufiihren, nach
der diese Norm auf Barmberzigkeit beruhe. Schliesslich hebt Abarbanels
durchaus modern klingende historische Erklirung zum Kaschrutgesetz aus
Ex 23,19; 34,26 und Deut 14,21, nach der das Verbot, das Bocklein nicht in
der Milch seiner Mutter zu kochen, von der Abwehr fremder kultischer
Briuche herriihre, wie der Autor ausdriicklich hinzufiigt, die halachische
Geltung des Gesetzes nicht auf.

Es ist leicht einzusehen, dass der hier zutagetretende Antagonismus zwi-
schen dem urspriinglichen Wortlauf der Bibel und seiner halachisch gesteu-
erten Auslegung leicht zu einer Vernachlissigung des Pschat (Literalsinn)
filhren konnte. Eine solche Strategie konnte sich durchaus auf das Haupt-
buch der jiidischen Mystik, den Zohar (3, 152a), berufen, nach dem die
Tora, da die Welt das Wort Gottes ohne Verkleidung gar nicht hitte er-
tragen konnen, einen Leib sowie ein Gewand, daneben aber vor allem eine

Seele habe und es Verblendung wire, wollte man das Gewand der Tora fiir
die Sache selbst halten.

2. Samson Raphael Hirsch (1808 —1888)

Kabbalistischen Gedankengingen stand S.R. Hirsch, der Rabbiner der
Frankfurter , Israelitischen Religionsgesellschaft®, nach seinen vielfach 6ffent-
lich gedusserten Bekundungen véllig fern. Dennoch lisst sich bereits seinem
Werk ein Hinweis auf die Tatsache entnehmen, dass der Versuch, die Vor-
gaben der traditionellen Auslegung mit den Anforderungen moderner Uber-
setzungen und wissenschaftlich-philologischer Arbeit zu vereinbaren, die Zu-
hilfenahme mystischer Gedankenginge moglicherweise unerlisslich macht.
In seinen 1836 zunichst pseudonym erschienenen Neunzehn Briefen bezog

10 Zu den hier zu Wirkung kommenden Auslegungsprinzipien vgl. A. GoLbBERG, Die
Schrift der rabbinischen Schriftausleger, in: A. GOLDBERG, Rabbinische Texte als
Gegenstand der Auslegung. Gesammelte Studien 11, Tiibingen 1999, S. 232.

181



sich Hirsch im Hinblick auf die Bibelauslegung auf den ,Geist® der hebrii-
schen Sprache mit ihren ,bedeutungsreichen Wortwurzeln® und ihrer
»Symbolschrift“.!" Die in seiner vielbeachteten Toraiibersetzung zur Wit-
kung kommende Auslegungsmethode, vor allem die dem heutigen Leser
immer wieder fremdartig erscheinenden Pseudoetymologien, fusste dabei
weniger auf der Sprachphilosohie Herders als auf der Annahme eines kab-
balistisch zu denkenden Entsprechungsverhiltnisses zwischen phonetischem
Laut und materieller Wirklichkeit, zwischem Wort und Schépfung. Was die
Auseinandersetzung mit der Bibelkritik anbelangt — sucht man nach einem
moglichen dusseren Anlass fiir die Beschiftigung mit dem Thema, so kommt
die Debatte zwischen Wilhelm Martin Leberecht de Wette (1780 —1849)
und dem Bonner Exegeten Friedrich Bleek (1793 —1859) in den Blick, der
1829 nach Bonn kam und gegen de Wettes Beitrige zur Einleitung in das
Alte Testament (1806/07) Stellung nahm'? —, so zeichnen sich Hirschs Kom-
mentare, dariiber hinaus sein gesamtes Schrifttum, aber durch ausserordent-
liche Zurtickhaltﬁng aus.” Diese Zuriickhaltung steht im Einklang mit sei-
nem in den Neunzehn Briefen formulierten hermeneutischen Prinzip, nach
dem es im Hinblick auf die Tora nicht um ,,philologische und antiquarische
Untersuchungen, nicht um antediluvianische und geognostische Hypothe-
sen®, sondern darum gehe, sie ,als Juden® zu lesen.'* Diese Formulierung
enthilt beides: die Kritik sachfremder Herangehensweisen — neben der Ab-
wehr der Bibelkritik war hier moglicherweise antikabbalistische Polemik im
Spiel — und die Anleitung zu von jiidischen Lebens- und Praxisinteressen ge-
leitetem Lesen. Die Ablehnung jeglicher Apologetik, wie sie am von E. Hil-
desheimer begriindeten orthodoxen Berliner Rabbinerseminar betrieben
wurde, war dabei freilich nur die Kehrseite des halachisch-exegetischen Prin-
zips. Denn im Sinne Hirschs konnte durchaus strittig sein, was mit der
Formulierung der Tora min Ha-Schamajim genau gemeint war: Ob sie auf
den Wortlaut des Tanach und die literaturwissenschaftlich-exegetisch aus

11 Ben UsieL (= S.R. HirscH), Neunzehn Briefe iiber Judentum. Als Voranfrage wegen
Herausgabe von ,Versuchen desselben Verfassers ,iiber Israel und seine Pflichten”,
Frankfurt am Main 1836 (hier zitiert nach 1889, S. 8).

12 Vgl. R. SmeND, Deutsche Alttestamentler in drei Jabrhunderten, Gottingen 1989,
74—84. Das Fehlen von Nachrichten iiber den Studienplan Hirschs wihrend seiner
beiden Semester in Bonn (1829/30) macht sich hier schmerzhaft bemerkbar.

13" Vgl. S.R. Hirscn, Der Pentateuch iibersetzt und erliuters. Band 1=V, Frankfurt am
Main 1867-1878; siche andererseits Dr. J. GUGENHEIMER (ein Schwiegersohn
Hirschs), Die Hypothesen der Bibelkritik und der Commentar zur Genesis von
Herrn Rabbiner S.R. Hirsch, in: Jeschurun. Monatsblatt zur Forderung jiidischen
Geistes und jiidischen Lebens 13 (5627 (1867]), S. 293-337.

14 S.R. HirscH, Neunzehn Briefe, S. 7.

182



ihm zu erhebenden Befunde oder auf Verpflichtungen der religitsen Praxis
bezogen ist. Im 20. Jahrhundert sollte deutlich werden, dass die hier zur
Geltung kommende miindlichen Tora als norma normans der Schriftausle-
gung die interpretatorische Kreativitit der Ausleger im Hinblick auf den
sensus literalis der schriftlichen Tora nicht nur einengen, sondern in uner-
warteter Weise auch freisetzen kann."”

3. David Zwi Hoffmann (1843 —1921)

David Zwi Hoffmann, Dozent fiir Talmud, Ritualkodices und Pentateuch-
exegese am Berliner Rabbinerseminar und nach Hildesheimers Tod Rektor
des Seminars, wollte den sensus literalis des Toratextes jedenfalls nicht véllig
preisgeben. Hoffmann war der bekannteste orthodox-jiidische Forscher, der
es unternahm, die moderne Bibelauslegung, vor allem ihr ,Flaggschiff’, die
Graf-Wellhausensche Vierquellentheorie zum Pentateuch, mit wissenschaft-
lichen Methoden der Kritik zu unterziehen und zu widerlegen. Er kimpfte
dabei vor allem gegen ein Bild der Tora, das die fiinf Biicher Moses in
verschiedene, thematisch und zeitlich voneinander unabhingige Quellen mit
entsprechend variierenden Verfassern zerlegte. In seinen Veroffentlichungen
auf der Grundlage seiner Vorlesungen zum Pentateuch in den Jahre
1873/74 und 1876/78 — genannt seien hier nur Die wichtigsten Instanzen
gegen die Graf-Wellhausensche Hypothese aus dem Jahre 1902/03 sowie sein
Levitikus- (1905/06) und Deuteronomium-Kommentar (1913/21) samt den
exegetischen Beitrdgen zu den Biichern Genesis und Exodus in der Berliner
orthodoxen Monatszeitschrift Jeschurun — ging es ihm darum, die Einheit-
lichkeit der Tora zu erweisen. Es handelt sich hierbei um ein bis heute
uniibertroffenes Programm, das — unter der dogmatischen Voraussetzung der
Mosaizitit — die Annahmen der Bibelkritiker zu widerlegen sucht. Sein Ziel
ist es dabei beispielsweise zu zeigen, dass die dem sogenannten Priestercodex
zugeordneten Stiicke der Tora von den anderen in der Pentateuchhypothese
benannten Quellenschichten vorausgesetzt werden und daher nicht jiinger
sein konnen als diese. Was durch Wellhausens Quellenscheidung zerteilt und
als sekundir ausgeschieden wurde, findet sich in Hoffmanns Argumenta-
tionsgang als zueinander passende, urspriingliche Einheit wieder zusammen-
gefligt.'®

15 Vgl. dazu den im kommenden Heft der Judaica erscheinenden zweiten Teil dieses
Aufsatzes.

16 Vel. C. Wiese, Wissenschaft des Judentums, S. 78.180 —182.

183



Im Hinblick auf das methodische Verfahren, das bei diesem Vorhaben
zur Anwendung kam, konnte sich das apologetische Programm Hoffmanns
im Bereich der Orthodoxie aber keineswegs ungeteilten Beifalls erfreuen.
Denn im Rahmen seiner exegetischen Beweisfiihrung liess sich der Autor auf
einen Dialog mit den fiithrenden, meist protestantischen Exegeten seiner Zeit
ein."” Dabei bediente er sich nicht nur deren Terminologie, sondern iiber-
priifte, iibernahm und revidierte auch inhaltliche, sprachliche und stilkriti-
sche Argumente. Wie Hoffmann ausdriicklich notierte, hielt er es im iibrigen
fiir angebracht, ,bei der Rechtfertigung der Auslegung von allen dogmati-
schen Voraussetzungen® abzusehen ,und nur solche Griinde® vorzubringen,
~die auch die Gegner meines Standpunktes bei vorurteilsloser Priifung aner-
kennen diirfren.“'® Es waren diese Formulierungen, die von nicht wenigen
Vertretern der traditionellen Herangehensweise an die Bibel beanstandet
wurden."”

4. TIsaac Breuer (1883 —1946)

[saac Breuer, der orthodox-jiidische Rechtsanwalt, Schriftsteller und Aktivist
der orthodoxen Weltbewegung Agudar Israel aus Frankfurt am Main, gehdrte
zu den schirfsten Opponenten Hoffmanns. Mit seinen Einwinden gegen das
Berliner Programm kniipfte er in gewisser Weise an die Differenzen zwi-
schen seinem Grossvater S.R. Hirsch und dem Rabbinerseminar an. Hirsch
hatte dem Unternehmen Hildesheimers seine Unterstiitzung nicht nur aus
gemeindepolitischen Griinden — in Zusammenhang mit dem Frankfurter
Austrittsstreit — sondern auch deshalb versagt, weil er mit dessen Lehrplan
und den in Berlin zur Anwendung kommenden Methoden von Anfang an
nicht einverstanden war. Sein Enkel war nun der Meinung, dass Hildeshei-

17" Vor allem Julius Wellhausen, Carl Steuernagel, Rudolf Smend, Abraham Kuenen
und August Dillmann.

18 D.Z. HoFFMANN, Das Buch Deuteronomium iibersetzt und erklirt. Band I, Berlin
1913, S. VIIL

19 . RoseNHEIM, Erinnerungen, S. 54f., berichtet, dass in Berlin ,gerade diejenigen
Rabbinatskandidaten, denen es ernst um Tauroh und Emunoh war, méglichst
neutrale [d.h. nicht-bibelwissenschaftliche] Gebiete wihlten. Zu den Auseinan-
dersetzungen um Hoffmanns Verstindnis von jiidischer Wissenschaft siche z.B.
M. BREUER, Jiidische Orthodoxie im Deutschen Reich. 1871—1918, Frankfurt am
Main 1986, S. 171. Andererseits galt Hoffmann, wie M. H. GosHEN-GOTTSTEIN,
Christianity, Judaism and Modern Bible Study, in: Congress Volume. Edinburgh
1974, Leiden 1975 (= Supplements to Vetus Testamentum 28), S. 80, schreiby, in
manchen Kreisen ,as a Jewish St. George to Wellhausen’s dragon®.

184



mers Nachfolger Hoffmann mit seinem Ansatz den hiretischen Ansichten
der Bibelkritiker zum einen zu viel Ehre antat, dass er zum andern aber auch
in eine gefihrliche Abhingigkeit von deren Argumenten geriet. Wie in man-
chen seiner literarischen Fehden hat der Polemiker und Publizist Isaac Breu-
er seinen Gedanken zunichst eine narrative Form gegeben.

In seinem Roman Ein Kampf um Goit (1920) erzihlt er von einem Kreis
orthodoxer Studenten an einer deutschen Universitit, in dem der Gedanke
diskutiert wird, als Forum fiir die Propagierung des traditionstreuen Gedan-
kengutes einen jiidisch-wissenschaftlich-geselligen Verein“ zu griinden.*
Der Initiator des Projekts fiihrt aus, es gehe darum, ,die Irrtiimer der Re-
form, des Zionismus, der Bibelkritik, der Naturwissenschaft, der Philosophie
nachzuweisen und die Uberlegenheit des gesetzestreuen Judentums ins rechte
Licht zu riicken.“*" Da giesst ein hinzutretender Philosoph mit der Frage,
was man sich von einer derartigen Organisation eigentlich verspreche, Was-
ser in den Wein der allgemeinen Begeisterung. Die anschliessende Debatte
tiber die Grundlagen ,,der jiidischen Weltanschauung® endet mit einem Fias-
ko, weil die Kommilitonen nicht nur an Kants Widerlegung der Gottesbe-
weise scheitern, sondern auch zugeben miissen, dass sie hinsichtlich der Ab-
wehr der Bibelkritik auf das Berliner Rabbinerseminar angewiesen sind. Des-
sen Aktivititen sind aber, wie einer der Diskutanten feststellt, rein defensiver
Natur: ,[. . .] so oft Bibelkritik etwas Neues findet, gerdt die Gesetzestreue
Deutschlands ins Wanken und man schicke schleunigst zu dem groflen Se-
ruminstitut in Berlin, damit man wieder eine Impfung vornehmen kann.
Solche Impfungen sind stindig von néten. Der Leib der deutsch-jiidischen
Orthodoxie ist mihlich ganz wund davon.” Ob die Verteidiger der orthodo-

xen Sache denn nicht merketen, dass sie ,alle lauter geflickte Juden® 22 seien?

20 Vgl. 1. BReUER, Ein Kampf um Gott, Frankfurt am Main 1920, S. 117ff.

21 1. BReUER, Ein Kampf um Gort, S. 130f.

22 1. BREUER, Ein Kampf um Gott, S. 136. In einem spiteren Gesprich mit Heinrich
fasst Berthold seine Uberlegungen noch einmal zusammen (158f.): ,Suche Gott in
der Gotteswelt und du hast ihn. Vergebens wiirden Historiker mit den — ach! so
kritischen — Mitteln ihres Verstandes sich bemiihen, nachweisbare Spuren der Tat-
sache aufzutreiben, daff Gott im Jahre 1320 sich am Berge Sinai geoffenbart hat.
Ohne kausalen Vorgang haben im Jahre 1320 die Himmel sich gedtfnet, und ohne
Hinterlassung einer kausalen Spur haben die Himmel sich wieder geschlossen [. . .].
Fiir die Gotteswelt der [scilicet jiidischen] Nation freilich ist die Offenbarung des
Jahres 1320 sicherste aller Tatsachen, denn auf sie allein baut sich die ganze Welt
auf.“ Auf die Frage des Freundes, ob er ,gegen die Bildung® sei, gibt Berthold
spiter (S. 164) die bedauernde Antwort, in seinem Leben verbotene, ,unreine®
Gedanken — wie solche der Bibelkritik — gedacht zu haben. Nun gehe seine Energie
orestlos drauf, um die michtigen Stréme des Verstandes [...] von Edens Toren
abzuwehren.“ Die im Schlusssatz des Abschnitts enthaltene Anspielung auf Gen

185



In seinem deutschsprachigen Hauptwerk Der Neue Kusari aus dem Jahre
1934 legt der Romancier die philosophischen Implikationen der kritisierten
Apologetik frei. Nach den fir die menschliche Vernunft giiltigen Erkennt-
nisbedingungen, so Breuer, stiitzen sich Beweisverfahren nimlich auf den
Schluss vom Bekannten auf das Unbekannte. Da es sich mit der ,,Géttlich-
keit der Tora“ aber nicht anders verhalte als mit Gott selbst, der als das
,=Unbedingte® zu denken sei, wiirde ein Torabeweis das befragte Objekt dem
menschlichen Verstand unterwerfen. Demgegeniiber gelte im Judentum:
»Nicht beweisbar ist Gott, sondern beweisend. Quelle des Beweises ist Gott,
nicht aber Miindung. Zwischen der Géttlichkeit der Tora und Gott selber
hat unser Volk niemals einen Unterschied gemacht.“** Gott und seine Tora,
so der Frankfurter, kénnten daher nicht , Ergebnis eines Verstandesbeweises“
sein, da von ihnen gerade umgekehrt der Anspruch ausgehe, den menschli-
chen Verstand zu beherrschen. Breuer findet diese epistemologische Er-
kenntnis schon im tiglichen Morgengebet wieder: ,,Schicket nicht euer Herz
und eure Augen erst auf Kundschaft aus, denn wenn ihr denen nachfolget,
werdet ihr treulos®, und fragt: ,Herz und Augen — innerer Sinn und dusserer
Sinn — innere Erfahrung und dussere Erfahrung — Welt als Wille und Welt
als Vorstellung: wie kann denn die Tora so gebieterisch vor ihnen warnen,
wenn in ihnen die Quelle der Legitimation der Tora lige?“?*

In seiner Schrift Die Welt als Schopfung und Natur (1926), die den An-
spruch erhebt, als ,,Prolegomena fiir ein kiinftiges System jiidischer Philo-
sophie“ dienen zu kénnen,” werden die Implikationen dieser Philosophie
deutlich. Wie der Titel des Buches zu erkennen gibt, geht es zunichst um die
Fragen, die sich aus der Begegnung der modernen Naturwissenschaft mit
den Aussagen der Bibel ergeben. Doch liegen seinen Ausfithrungen grund-
sitzliche epistemologische Uberlegungen zugrunde, die ihre Bedeutung auch
auf dem Gebiet der Bibelwissenschaft haben. Mit ,Schépfung’ und ,Natur’

werden demnach zwei Modi der Welt bezeichnet, wie der Autor sie in der

3,24 (der Ankniipfungspunke fiir S.R. Hirschs kulturorthodoxes Vermittlungs-
programm Tora im Derech Erez; vgl. seinen Kommentar zur Stelle) scheint ande-
rerseits zu implizieren, die gefihrlichen Gedanken seien Bestandteil der von den
Orthodoxen mit anzueignenden Kultur.

23 1. BreueR, Der Neue Kusari. Ein Weg zum Judentum, Frankfurt am Main 1934,
S. 263f.

24 1. Breuer, Der Neue Kusari, S. 264. Bereits S.R. Hirsch hatte in seinem Kom-
mentar zu Num 15,39 formuliert, dass anstelle des Herzens und der Augen ,,,Gott
und sein Gesetz® als die Grundthatsache aller Thatsachen die Basis und den Aus-
gangspunkt aller unserer Betrachtungen, Gedanken- und Urteilsschépfungen® bil-
den sollten.

25 1. BREUER, Die Welt als Schopfung und Natur, Frankfurt am Main 1926, S. 6.

186



Tora bezeugt findet. ,Schépfung’ und ,Natur’, so die These, verhalten sich
zueinander wie die gottliche worthafte Tat zur sabbatlichen Ruhe, wie die
sechs Tage der Schopfung zum urspriinglichen Weltensabbat, durch den die
,Schépfung’ erst zur ,Natur® wurde und ihre fiir uns erkennbaren Naturge-
setze bekam (Ex 31,17): ,Am siebenten Tage wandelte Er Schopfung in
Natur und ward unsichtbar.“*® In einem exemplarischen Streitgesprich mit
einem ,Naturforscher’ kommen die natur- und wissenschaftsphilosophischen
Konsequenzen dieser Distinktion zur Geltung. Die Naturgesetze, aus denen
die Wissenschaft ein hoheres Alter der Erde erschliesst, als es der jiidische
Kalender fiir wahr hailt, sind erst seit dem siebten Schépfungstag in Geltung,
als Gott die Spuren seines Werkes verhiillte. Seitdem gibt das Naturgesetz,
das sich selbst als ohne Anfang und Ende darstellt, der Natur ihr Geprige
der Stetigkeit. Uber die Welt des schopferischen Gottes, in der diese Gesetze
nicht giiltig sind, kann der menschliche Verstand, der seinerseits dem Be-
reich der Natur angehért und auf den Bereich der ,Welt als Vorstellung”
beschrinke ist, keine Aussagen machen. Die Disputanten einigen sich
schliesslich auf die schiedlich-friedliche Trennung ihrer Erkenntnisbereiche.”

Fiir diese Trennung spricht, wie Breuer wiederum in Der Neue Kusari
ausgefiihre hat, auch die philosophische Grundunterscheidung zwischen dem
,Ding‘ und dem ,Ding an sich’. Ihr zufolge ,existiert’ jedes Objekt dann und
nur dann, wenn ihm ein es erkennendes Subjekt gegeniibersteht. Der on-
tologische Status der Objekte hingt von ihrem Vorgestellc-Werden durch ein
vorstellendes Subjekt ab. Daraus ergibt sich nach Kant die erkenntniskriti-
sche Einsicht, dass die Vorstellungswelt nur mit Hilfe der der Vernunft
eigenen Anschauungsformen und Denkgesetze zustande kommt, die Ver-
nunft aber keinen Zugang zu den ,Dingen an sich® hat.

Eine solche erkenntniskritische Aussage gilt nun freilich auch fiir das
Gottesgesetz, so dass von einer ,T'ora als Vorstellung’ und einer ,Tora an sich’
die Rede sein kann.”® Naheliegend wire nun die Identifizierung dieser bei-
den ,Gesetze’ mit der schriftlichen und der miindlichen Tora, wobei die
letztere als hermeneutisches Prinzip der ersteren zu fungieren hitte. Doch

26 1. Breuer, Die Welt als Schopfung und Natur, S. 47f; vgl. auch S.R. Hirschs
Kommentar zur Stelle sowie zu Gen 2,1-3.

27 Vgl. 1. BrRever, Die Welt als Schipfung und Natur, S. 52—54; die hier vorgestellte
Naturphilosophie hatte Breuer ein erstes Mal in seinem Aufsatz: Der Begriff des
Wunders im Judentum, in: Jiidische Monatshefte 1916, Heft 3, S. 258-271 dar-
gelegt. Zu ihrer Kritik vgl. O. WoLFSBERG, Monatsschrift fiir Geschichte und Wis-
senschaft des Judentums 70 (1926), S. 426—428 sowie 1. BREUER, Der Neue Kusari,
S. 390—412 (eine implizite Auseinandersetzung mit Wolfsberg).

28 Vgl. 1. BREUER, Der Neue Kusari, S. 332—337.

187



liegen beide einerseits historisch und literarisch in objektivierter — ,vorge-
stellter’ — Form vor und sind aufgrund ihres gottlichen Ursprungs anderer-
seits dem verstehenden Zugriff entzogen. In Analogie zu den Erkenntnis-
bedingungen des Naturforschers liegt daher der — von Breuer freilich nicht
explizit gemachte — Schluss nahe, dass die Erforschung der ,vorgestellten
Tora® durchaus den Gesetzen der ,Welt als Vorstellung® folgen kann, nach
der sich das religiose Schrifttum des Judentums als Produkt historischer
Entwicklung darstellt. Auf einem anderen Blatt steht dabei aber die Frage
nach dem Wahrheitsgehalt der von der miindlichen Tora aus gesteuerten
Schriftauslegung und nach dem Entsprechungsverhiltnis beider Erschei-
nungsweisen der Tora zur im unerkennbaren ,,Urgrund® aller Dinge ruhen-
den ,Tora an sich“.? Diese Frage wird durch den Hinweis auf Knesset
Jissrael, die ,ewige jiidische Nation®, beantwortet, die durch ihre in jeder
Generation der Tora entsprechende Praxis als Garantin des fiir alle Juden
lebens- und heilsnotwendigen Entsprechungsverhiltnisses eingesetzt sei. Der
durch Breuers Terminologie und Argumentation hier angedeutete kabbali-
stische Grundzug® eines jiidische Exegese erst ermoglichenden Erkenntnis-
prinzips, wie er durch die halachische Praxis vermittelt wird, aber iiber sie
hinausgeht, sollte seine volle Wirksamkeit freilich erst in spiteren Konzep-
tionen jiidischen Schriftverstindnisses entfalten.

5. Jeshajahu Leibowitz (1903 —1994)

Die Konzentration auf die halachische Auslegung und Umsetzung des To-
rawortes bei Breuer ging, was den wissenschaftlichen Umgang mit dem bi-
blischen Text anbelangt, mit einem gewissen epistemologischen Pessimismus
einher und konnte die Preisgabe des Pschat zur Folge haben. Zu weiterer
Entfaltung kommen die Konsequenzen dieses Ansatzes bei dem Jerusalemer
Naturwissenschaftler, Religionsphilosophen und zeitweiligen Chefredakteur
der hebriischen Enzyclopaedie Jeshajahu Leibowitz. Obwohl Breuer bei Lei-
bowitz nur kurz und en passant Erwihnung findet,?’ ist der Einfluss des
Frankfurters auf seine Philosophie unverkennbar. Bedeutsam fiir die hier

29 Vgl. 1. BREUER, Der Neue Kusari, S. 335.

30 Zum Hintergrund des Terminus ,Knesset Jissrael‘ in der jiidischen Mystik siehe
M. MORGENSTERN, Von Frankfurt nach Jerusalem. Isaac Breuer und die Geschichte
des Austrittsstreits in der deutsch-jiidischen Orthodoxie, Tiibingen 1995, S. 91.

31 Vgl. M. SuasHAR (ed.), Jeshajahu Leibowitz. Gespriche iiber Gott und die Welt,
Frankfurt am Main, 1990, S. 67; vgl. auch Z. KurzweiL, The Modern Impulse of
Traditional Judaism, Hoboken (New Jersey) 5745 [1984/85], S. 50.58.

188



interessierende Fragestellung ist vor allem die hermeneutische Bedeutung der
religidsen Praxis und die Ubertragung der aus der Philosophietradition des
deutschen Idealismus stammenden Distinktion zwischen dem ,Ding an sich’
und dem ,Ding als Vorstellung' auf die rechtsphilosophische Unterscheidung
zwischen ,Sollen® und ,Sein‘, eine Unterscheidung, die nach Leibowitz —
jedenfalls in der vormessianischen Realitit — jede Korrelation zwischen dem
(auf das Sein bezogenen) Wissen und dem auf ,Werte® gerichteten Wollen
oder Sollen ausschliesst.”

Die in seinen Formulierungen gelegentlich etwas holzschnittartig wirken-
de Wissenschaftstheorie des Jerusalemer Enzyclopaedisten bezieht sich zu-
nichst auf Maimonides und von ihm her letztlich auf die griechische Phi-
losophie. ,Etwas erforschen’ heisst nach Aristoteles, seine Ursachen — die
causa materialis, formalis und efficiens sowie schliesslich die causa finalis — zu
verstehen.” Im Unterschied zur aristotelischen und auch der mittelalterli-
chen Wissenschaftsphilosophie zeichnet sich die moderne Wissenschaft nach
Leibowitz aber durch die alleinige Konzentration auf die Wirkursache (causa
efficiens) und den Ausschluss der drei anderen causae, vor allem der auf den
kiinftigen Zweck, das Ziel, und somit den ,Wert* des jeweiligen Objektes
gerichteten causa finalis, aus. Gab es im Mittelalter demnach noch Beriih-
rungs- oder Streitpunkte zwischen der Welt der Wissenschaft und der der
Werte, so stehen sich beide Bereiche heute vollkommen fremd gegeniiber.
Der Bereich des Glaubens, fiir Leibowitz dem der Moral und der Werte
zugeordnet, ist heute vollstindig von dem der Wissenschaft getrennt.*

Der Begriff wertfreier Wissenschaft findet bei Leibowitz die Entspre-
chung in seiner Konzeption wertorientierter Religion und einem Verstindnis
des Judentums, das ganz auf die Gesetzesobservanz — die Halacha, die
,Ubernahme des Jochs des Himmelreiches“ — gerichtet ist. Leibowitz betont,
dass sich der jiidische Mensch in seiner Wert-Entscheidung, Gott zu dienen
oder aber zu einem Gotzendiener zu werden, weder auf in dieser Welt vor-
liegende geschichtliche oder natiirliche Fakten noch auf wissenschaftliche
Erkenntnisse — beide sind nach Leibowitz immer ,zwingend‘ — berufen kann,
sondern dass er letztlich frei ist. Er formuliert: , Die Absicht, Gott zu dienen,
ist wesentlich a-historisch. In dieser Beziehung sind alle Zeiten und alle
Situationen gleich.“” Diese Erkenntnis ist fiir ihn nicht nur von wissen-
schafts- und erkenntnisphilosophischer Bedeutung, sondern hat héchste re-

32 Vgl. Y. LeiBowtTZ, Science and Values, Tel Aviv 1985, S. 42f. [hebr.].
33 Vgl. Y. LeiBowrtz, Science and Values, S. 25.28.

34 Vgl. Y. Letowrrz, Science and Values, S. 78.

35

Y. LeiBowirz, Faith, History and Values, Jerusalem 1982, S. 162 [hebr.].

189



ligiose Relevanz: Denn ,die Sicht der Geschichte als Grundlage fiir den
Glauben“ wiirde den Gottesdienst ,um seiner selbst willen unméglich ma-
chen und bedeutete daher ,eine Entleerung des Glaubens von jeder religis-
sen Bedeutung.“36

Wie im Stand des Menschen vor Gott alle denkbaren historischen Si-
tuationen gleich sind, so ist nach Leibowitz auch umgekehrt die Halacha
Jihrem Wesen nach a-historisch.“ Die Halacha, formuliert Leibowitz,
wdriickt keine Sicht der geschichtlichen Wirklichkeit aus, und die Verinde-
rungen, die sie im Laufe der Zeit durchgemacht hat, sind kein Spiegelbild
der geschichtlichen Verinderungen. Die Halacha begriindet sich selbst.” Lei-
bowitz kann geradezu sagen: ,Das real existierende Judentum, wie es sich in
der Gottesverehrung, das heisst, der Halacha, verwirklicht, ist a-historisch.“
Dieser Reduktion des Judentums auf das, was im Judentum praktiziert, und
nicht auf das, was in ihm geglaubt wird, entspricht die Reduktion aller bi-
blischen Texte auf ein uniformes wertorientiertes ,Kerygma‘, das das Stehen
des Menschen vor Gott zum Inhalt hat, mitsamt der Pflicht, ihm durch die
Erfiillung der offenbarten Gebote zu dienen.”

Der religionsphilosophischen Konzeption eines — mit dem Jerusalemer
Religionswissenschaftler Zwi Werblowsky zu reden — ,asketischen Irratio-
nalismus der Unterwerfung unter die Halacha“* entspricht nun aber auch
der Zugang zu den biblischen Texten. Sicher ist fiir Leibowitz zunichst nur,
dass die Halacha eine Bezugnahme auf die hebriische Bibel festlegt und
verlangt.” Doch ist deren Lektiire durch die miindliche Tora und damit
durch die halachische Wert- und Handlungsorientierung gesteuert, die allein
dem biblischen Text religiése — im Unterschied zu antiquarischer oder lite-
rarischer — Relevanz gibt. Leibowitz bestreitet nicht, dass es einen von der
wertgeleiteten religiésen Praxis absehenden direkten Zugang zu den bibli-
schen Texten geben kénne, und nennt als Beispiel das Bibelverstindnis Da-
vid Ben Gurions und anderer sikularer Zionisten. Werde der Tanach nicht
im Licht der Tradition Israels gelesen, fiihre dies jedoch bestenfalls zur
»Bibliolatrie“, zu einer ,Idolisierung der Bibel“, die nicht dem empirischen

36 Y. Leisowrtz, Faith, History and Values, S. 157.

37 Y. Leisowirz, Faith, History and Values, S. 163.

38 Y. LeiBowitz, Judaism, Jewish People and State of Israel, Tel Aviv 1976, S. 357
[hebr.]. _

39 Vgl. R.J.Z. WerBLOwsKY, Bibelwissenschaft als religiéses Problem, in: Molad
1960, S. 166 [hebr.]. ‘

40 Vgl. R.].Z. WERBLOWSKY, Bibelwissenschaft, S. 164; vgl. auch Y. Leisowirz, Vor-
triige iiber die Spriiche der Viiter, Obertshausen 1984, S. 21ff.

190



Judentum, sondern einer Ideologie entspringe, die das Judentum zum Inhalt
hat.*!

Im Hinblick auf seine Betonung des Gottesdienstes ,um seiner selbst
willen‘ bestreitet Leibowitz auch, dass es eine biblische Geschichtsschau oder
Historiosophie gebe, deren Absicht es sei, die durch die Halacha geforderten
Wertentscheidungen durch historische Fakten oder das Aufzeigen geschicht-
licher Entwicklungslinien (,Heilsgeschichte®) zu stiitzen.”” Im Gegenteil sei
die biblische Geschichte eine Geschichte menschlicher Verbrechen, Fehlent-
scheidungen und Katastrophen, an denen auch das jeweilige gottliche Ein-
greifen nichts habe dndern konnen. Aus religidser, das heisst wertorientierter
Perspektive, sei die messianische Hoffnung in Bibel und Tradition letztlich
ein religionsfremdes Adiaphoron, von den Propheten und zuletzt von Mai-
monides aus ,religisem Opportunismus“ eingefiigt, um den durch die Tora
zum Gottesdienst Verpflichteten iiber das ,um seiner selbst willen® hinaus ein
Stimulans zur Gesetzesobservanz an die Hand zu geben. In der Paraphrase
Zvi Kurzweils: ,The narrative of the Bible, the historical background depic-
ted therein, the whole framework of facts, occurences, and their chronolog-
ical sequence are [. . .] elements of minor significance, and their accuracy or
inaccuracy in the light of modern research of extrabiblical sources is irrele-
vant. The Torah’s purpose is not to teach history to mankind.“* In diesem
Sinne enthilt die Tora nicht einmal Informationen tiber die Schépfung. Lei-
bowitz kann sich an dieser Stelle auf seinen Lehrmeister Maimonides, aber
auch auf Raschi berufen, der den Schépfungsglauben in seinem Torakom-
mentar nicht fiir eine notwendige Voraussetzung jiidischer Existenz gehalten
habe.* Die wissenschaftlichen Angriffe auf das althergebrachte, in fritheren
Generationen fiir biblisch gehaltene Weltbild reinigen, so Leibowitz, die
Religion von jedem Fiinkchen Pseudoreligion und Aberglauben und stellen
den reinen Theozentrismus ans Licht, der sich nicht dem Joch der Vernunft,
sondern dem Joch des Himmelreiches unterwirft.

Diese Sicht der Dinge hat in umgekehrter Perspektive nun aber auch
Auswirkungen auf die Beurteilung biblischer Texte, soweit von der durch die
miindliche Tora gesteuerten halachaorientierten Lektiire abgesehen wird.
,Die Sprache der Schrift, so Leibowitz, ,ist die Sprache des religiésen Glau-
bens®, und in dieser Sprache sei das Wesentliche, auf das uns die Talmud-

41 Y. LeiBowrtz, Judaism, Jewish People and State of Israel, S. 337.347f.

42 'Y, Lewsowrrz, Faith, History and Values, S. 158.166.

43 7. KurzweiL, The Modern Impulse of Traditional Judaism, S. 53.

44 Vgl. Y. Leiowrtz, Judaism, Jewish People and State of Irael, S. 341 mit dem
Hinweis auf Raschis Kommentar zu Gen 1,1.

191



weisen hinweisen, von ihrem sprachlichen Ausdruck zu unterscheiden. Das
findet seine Begriindung auch darin, dass die Tora in Menschenzungen rede
und menschliche Sprache, worauf Maimonides immer wieder hingewiesen
habe, gottliche Dinge nicht zum Ausdruck bringen kénne. Leibowitz stiitzt
diese Sicht der Dinge mit den grundsitzlichen maimonidianischen Argu-
menten im Hinblick auf das Problem des Anthropomorphismus.45

Leibowitz, so resiimiert Werblowsky, gibt zu, dass die Bibelkritiker in
ihrer Analyse des sensus literalis biblischer Texte moglicherweise im Recht
sind. Er konzediert auch, dass es moralischere, schénere und im historischen
Sinne genauere Biicher als die in ihrem Wortsinne verstandene schriftliche
Tora geben mag. Die wissenschaftliche Beschiftigung mit ihr, die sich im-
merhin seine Schwester, die Tel Aviver Bibelwissenschaftlerin Nechama Lei-
bowitz, zur Lebensaufgabe gemacht hat,* nennt er aus diesem Grunde aber
in religioser Hinsicht bedeutungslos.”

[Fortsetzung folgt]

45 Y. LeBowrtz, Judaism, Jewish People and State of Lrael, S. 344.

46 Unter den exegetischen Arbeiten von Nechama Leibowitz, die vor allem auf die
mittelalterlichen jiidischen Ausleger sowie unter anderem auf D. Z. Hoffmann und
U. Cassuto zuriickgreift, sind ausser ihrem hebriischen Genesiskommentar (Je-
rusalem 1966; #1983) vor allem ihre Numeri- und Deuteronomium-Studien zu
nennen: New Studies in Vayikra, Jerusalem 1986 [hebr.]; Studies in Devarim, Je-
rusalem 1994 [hebr.].

47 Vgl. ]. Letsowrrz, Gespriche iiber Gott und die Welt, S. 134.

192



	Jüdisch-orthodoxe Wege zur Bibelkritik

