
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 56 (2000)

Artikel: Jüdisch-orthodoxe Wege zur Bibelkritik

Autor: Morgenstern, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961521

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jüdisch-orthodoxe Wege zur Bibelkritik

von Matthias Morgenstern
*

I.
Schriftauslegung der mündlichen Tora: Vom Drasch zum Pschat

(S. R. Hirsch, D. Hoffmann, I. Breuer und J. Leibowitz)

1. Das Problem der historisch-kritischen Bibelauslegung
im orthodoxen Judentum

Dem Projekt der historisch-kritischen Auslegung der hebräischen Bibel standen

jüdische Gelehrte von Anfang an eher distanziert oder ablehnend

gegenüber. Es war kein Zufall, dass die Pioniere der Wissenschaft des Judentums

im 19. Jahrhundert diesem Wissenschaftsbereich, der als judentums-
oder religionswidrig galt, entweder wenig Aufmerksamkeit zuwandten oder

sich erst zögernd und mit grosser Vorsicht an diese Aufgabe wagten. Heinrich

Graetz beispielsweise liess nach der Veröffentlichung seines Aufsatzes

„Die Konstruktion der jüdischen Geschichte", der 1846 erschien, sein

historisches Monumentalwerk 1853 mit der Zeit nach dem Tode Juda Mak-
kabis beginnen und fügte die Bände über die biblische Zeit erst nachträglich
ein.1

Diese abwartende Haltung lässt sich auf eine Reihe von Gründen zurückführen.

Wenn protestantische Bibelwissenschaftler in ihren Einleitungen in
das Alte Testament von „Aufräumungsarbeiten auf dem Trümmerfeld" spre-

Dr. Matthias Morgenstern, Institutum Judaicum, Liebermeisterstrasse 14, D-72076
Tübingen.

1 Vgl. z. B. die Klage Benno Jacobs über den Verlust der Bibel, die in der Wissen¬
schaft des Judentums und im jüdischen Leben nicht den ihr gebührenden Rang
einnehme: B. Jacob, Unsere Bibel in Wissenschaft und Unterricht. Vortrag gehalten

in der wissenschaftlichen Vereinigung jüdischer Schulmänner zu Berlin, in:
Allgemeine Zeitung des Judentums 62 (1898), Nr. 43, S. 51 Iff.; Nr. 44, S. 525ff.;
Nr. 45, S. 534ff.

178



chen, „welches der Zusammenbruch des antik-mittelalterlichen
Selbstverständnisses hinterlassen"2 habe, so haben jüdische Forscher, denen ganz
andere Ruinen vor Augen stehen, bis heute Mühe, sich auf den Boden dieses

Trümmerfeldes zu begeben. Das vielfach kolportierte bonmot, higher criticism

sei „higher antisemitism",3 kann sich auf die in der neueren
wissenschaftsgeschichtlichen Forschung immer wieder nachgewiesene4 Tatsache

berufen, dass die klassischen Bibelkritiker das von ihnen sogenannte Alte
Testament in der Regel als eine Art Vorstufe zum Neuen Testament betrachteten.

Insbesondere bei dem Begründer der sogenannten neuesten Quellentheorie

zum Pentateuch, Julius Wellhausen, ist immer wieder eine hegelianische

Geschichtsauffassung vermutet worden, die im Hinblick auf seine

historische Vorordnung der Prophétie vor dem Gesetz exegetisch wirksam

geworden sei.5 Mochten die weltanschaulichen Prämissen dieser Theorien
umstritten sein, so führte die historisch-kritische Betrachtung der Bibel aber

jedenfalls zu einer Zerstörung der Grundlagen des jüdischen Selbstverständnisses,

die dieses Unterfangen, wie die seit dem 19. Jahrhundert zur
Verwendung kommende Abwehrformulierung von der Tora min Ha-Schamajim
deutlich macht,6 in besonderer Weise im Bereich der Orthodoxie als

verwerflich erscheinen lassen musste.
Die Problematik jüdischer Schriftauslegung in der Moderne stellte sich

dem gesetzestreuen Judentum anfangs in Gestalt des noch viel grundsätzli-

2 Vgl. O. Kaiser, Einleitung in das Alte Testament. Eine Einführung in ihre Ergebnisse
und Probleme, Gütersloh 41978, S. 11. Vgl. auch H. Gressmann, Mose und seine

Zeit, Göttingen 1913 Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und
Neuen Testaments 18), S. 22: „Wer einen Trümmerhügel ausgräbt, tut es, um die
Trümmer zum Reden zu bringen und ihre Geschichte festzustellen. Zu diesem
Zweck trägt er Schicht um Schicht ab; denn nur die genaue Kenntnis der einzelnen
Schichten und ihre chronologische Aufeinanderfolge hat wissenschaftliche Bedeu-

tung."
3 Nach J. Abrahams, Jewish Interpretation of the Old Testament, in: A. S. Peake

(ed.), The People and the Book, Oxford 1925, S. 406; vgl. auch M. Kapustin,
Biblical Criticism. A Traditionalist View, in: Tradition, Fall 1960, S. 29.

4 Vgl. U. Kusche, Die unterlegene Religion. Das Judentum im Urteil deutscher Altte-
stamentler, Berlin 1991; zur Frage nach den jüdischen Reaktionen vgl. C. Wiese,
Wissenschaft des Judentums und protestantische Theologie im wilhelminischen Deutschland.

Ein Schrei ins Leere?, Tübingen 1999.
5 Vgl. z.B. H.J. Kraus, Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des Alten Te¬

staments von der Reformation bis zur Gegenwart, Neukirchen 1956, S. 244.
Vgl. D. Z. Hoffmann, Das Buch Leviticus übersetzt und erklärt. Band I, Berlin
1905, S. Vllf.; L. Rabinowitz, Torah Min Ha-Shamayim, in: Tradition, Winter
1964/65, S. 40; J. Rosenheim, Erinnerungen. 1870-1920, Frankfurt am Main,
1970, S. 83; vgl. auch A.J. Heschel, Torah Min Ha-Shamayim Ba-Aspaqlarya schel

Ha-Dorot. Band I — III, Jerusalem 1961-1990.

179



cheren Problems der Bibelübersetzungen aus dem Hebräischen in die jeweilige

Landessprache. Der bekannte Streit zwischen Moses Mendelssohn und
dem Frankfurter Rabbiner Pinchas Horwitz über diese Frage kann
exemplarisch zeigen, dass es in dieser Auseinandersetzung vor allem um die
Normativität der mündlichen Tora ging, also um das Problem, dass Ubersetzungen,

die sich, der Mehrdeutigkeit des hebräischen Textes entgegen, auf
einen Wortlaut festlegen müssen, die durch die späteren Weisen in die Tora
hineingelesenen Nuancierungen nicht fassen können.7 Für die Geschichte

der jüdisch-orthodoxen Auseinandersetzung mit den modernen

historischphilologischen Methoden sollte sich diese Fragestellung langfristig als viel

wirkungsvoller erweisen als die an kryptische Andeutungen mittelalterlicher

Exegeten anknüpfende Frage nach postmosaischen Spuren im Pentateuch.8

In einem grundlegenden Aufsatz in der Zeitschrift Tradition zu den Fragen

der Bibelkritik aus dem Jahre 1964/65 führt der orthodoxe Bibelgelehrte
Louis Rabinowitz beispielsweise aus: „There can be no shadow of doubt that

one is free to interpret the Torah otherwise than in accordance with the

Halakhah derived from it, provided that that interpretation is not regarded

as halakhically binding."9 Rabinowitz gibt neben innerbiblischen Beispielen
für diese These, die als eine Art Einfallstor für jedwede exegetische Hétérodoxie

erscheinen mag, zunächst Belege aus der mündlichen Tora und zitiert
dann auch die mittelalterlichen Ausleger. So wurde die Bestimmung aus

Deut 24,16, nach der der Sohn nicht um des Vaters willen, sondern ein jeder

um seiner eigenen Sünde willen sterben solle, in 2 Kön 14,5f., wo ein

entsprechender Fall vorlag, zitiert, obwohl - der Anachronismus oder, weniger

7 Vgl. A. Schatz, „Nichts gegen die Tradition". Die Entstehung einer Pentateuch-
Ubersetzung aus dem Streit zwischen Orthodoxie und Reform, in: Frankfitrter
Judaistische Beiträge 22 (1995), S. 77-103. - Zur Kontroverse um die Penta-
teuchübersetzung Mendelssohns und ihr Verbot durch P. Horwitz siehe auch
A. Gotzmann, Rabbiner und Bann. Zur Problematik der Analyse und Bewertung

zweier Topoi des aufklärerischen Diskurses, in: Aschkenas 4 (1994), Heft 1,
S. 99-125; M. Horovitz, Frankfurter Rabbinen. Ein Beitrag zur Geschichte der
israelitischen Gemeinde in Frankfurt am Main, Jerusalem 1969, 223-228 und
J. Katz, Aus dem Ghetto in die bürgerliche Gesellschaft. Jüdische Emanzipation 1770 —

1870, Frankfurt am Main 1986, S. 166.
8 Vgl. dazu D. Carr, Intratextuality and Intertextuality - Joining Transmission His¬

tory and Interpretation History in the Study of Genesis, in: G. Bodendorfer/M.
Millard unter Mitarbeit von B. Kagerer (ed.), Bibel undMidrasch. Zur Bedeutung
der rabbinischen Exegese für die Bibelwissenschaft, Tübingen 1998, S. 97-112 und
D. U. Rottzoll, „Der Verständige wird es verstehen" - Zu den redaktionsgeschichtlichen

Ansätzen bei Abraham ibn Esra und ihrer Interpretationsgeschichte,
in: G. Bodendorfer/M. Millard unter Mitarbeit von B. Kagerer (ed.), Bibel
und Midrasch, S. 75-95.

9 L. Rabinowitz, Torah Min Ha-Shamayim, S. 40.

180



kritisch gesprochen, die historische Kontextlosigkeit des Umgangs mit der

Offenbarung darf hier nicht überraschen10 - aus dem babylonischen Talmud
(bSan 27b/bBQ 88a) hervorgeht, dass die mündliche Tora diese Rechtsvorschrift

ganz anders auslegte. In ähnlicher Weise liess sich Maimonides in
seinem Führer der Verirrten (3. Teil, Kap. 48) durch die Tatsache, dass die

Schutzvorschrift der Tora für brütende Vögel nach Deut 22,6f. in halachi-
scher Perspektive nach mBer 5,3/mMeg 4,9 in Verbindung mit der Gemara

(bBer 33b) auf einem göttlichen Befehl und nicht auf Barmherzigkeit basiert,

nicht davon abhalten, die gegenteilige Ansicht als legitim anzuführen, nach

der diese Norm auf Barmherzigkeit beruhe. Schliesslich hebt Abarbanels

durchaus modern klingende historische Erklärung zum Kaschrutgesetz aus

Ex 23,19; 34,26 und Deut 14,21, nach der das Verbot, das Böcklein nicht in
der Milch seiner Mutter zu kochen, von der Abwehr fremder kultischer
Bräuche herrühre, wie der Autor ausdrücklich hinzufügt, die halachische

Geltung des Gesetzes nicht auf.

Es ist leicht einzusehen, dass der hier zutagetretende Antagonismus
zwischen dem ursprünglichen Wortlauf der Bibel und seiner halachisch gesteuerten

Auslegung leicht zu einer Vernachlässigung des Pschat (Literalsinn)
führen konnte. Eine solche Strategie konnte sich durchaus auf das Hauptbuch

der jüdischen Mystik, den Zohar (3, 152a), berufen, nach dem die

Tora, da die Welt das Wort Gottes ohne Verkleidung gar nicht hätte

ertragen können, einen Leib sowie ein Gewand, daneben aber vor allem eine

Seele habe und es Verblendung wäre, wollte man das Gewand der Tora für
die Sache selbst halten.

2. Samson Raphael Hirsch (1808-1888)

Kabbalistischen Gedankengängen stand S. R. Hirsch, der Rabbiner der

Frankfurter „Israelitischen Religionsgesellschaft", nach seinen vielfach öffentlich

geäusserten Bekundungen völlig fern. Dennoch lässt sich bereits seinem

Werk ein Hinweis auf die Tatsache entnehmen, dass der Versuch, die

Vorgaben der traditionellen Auslegung mit den Anforderungen moderner

Übersetzungen und wissenschaftlich-philologischer Arbeit zu vereinbaren, die
Zuhilfenahme mystischer Gedankengänge möglicherweise unerlässlich macht.

In seinen 1836 zunächst pseudonym erschienenen Neunzehn Briefen bezog

10 Zu den hier zu Wirkung kommenden Auslegungsprinzipien vgl. A. Goldberg, Die
Schrift der rabbinischen Schriftausleger, in: A. Goldberg, Rabbinische Texte als

Gegenstand der Auslegung. Gesammelte Studien II, Tübingen 1999, S. 232.

181



sich Hirsch im Hinblick auf die Bibelauslegung auf den „Geist" der hebräischen

Sprache mit ihren „bedeutungsreichen Wortwurzeln" und ihrer
„Symbolschrift".11 Die in seiner vielbeachteten Toraübersetzung zur
Wirkung kommende Auslegungsmethode, vor allem die dem heutigen Leser

immer wieder fremdartig erscheinenden Pseudoetymologien, fusste dabei

weniger auf der Sprachphilosohie Herders als auf der Annahme eines

kabbalistisch zu denkenden Entsprechungsverhältnisses zwischen phonetischem
Laut und materieller Wirklichkeit, zwischem Wort und Schöpfung. Was die

Auseinandersetzung mit der Bibelkritik anbelangt — sucht man nach einem

möglichen äusseren Anlass für die Beschäftigung mit dem Thema, so kommt
die Debatte zwischen Wilhelm Martin Leberecht de Wette (1780-1849)
und dem Bonner Exegeten Friedrich Bleek (1793-1859) in den Blick, der

1829 nach Bonn kam und gegen de Wettes Beiträge zur Einleitung in das

Alte Testament (1806/07) Stellung nahm12 -, so zeichnen sich Hirschs
Kommentare, darüber hinaus sein gesamtes Schrifttum, aber durch ausserordentliche

Zurückhaltung aus.13 Diese Zurückhaltung steht im Einklang mit
seinem in den Neunzehn Briefen formulierten hermeneutischen Prinzip, nach

dem es im Hinblick auf die Tora nicht um „philologische und antiquarische
Untersuchungen, nicht um antediluvianische und geognostische Hypothesen",

sondern darum gehe, sie „als Juden" zu lesen.14 Diese Formulierung
enthält beides: die Kritik sachfremder Herangehensweisen - neben der
Abwehr der Bibelkritik war hier möglicherweise antikabbalistische Polemik im
Spiel - und die Anleitung zu von jüdischen Lebens- und Praxisinteressen

geleitetem Lesen. Die Ablehnung jeglicher Apologetik, wie sie am von E.

Hildesheimer begründeten orthodoxen Berliner Rabbinerseminar betrieben

wurde, war dabei freilich nur die Kehrseite des halachisch-exegetischen Prinzips.

Denn im Sinne Hirschs konnte durchaus strittig sein, was mit der

Formulierung der Tora min Ha-Schamajim genau gemeint war: Ob sie auf
den Wortlaut des Tanach und die literaturwissenschaftlich-exegetisch aus

11 Ben Usiel S. R. Hirsch), Neunzehn Briefe über Judentum. Als Voranfrage wegen
Herausgabe von „Versuchen" desselben Verfassers „über Israel und seine Pflichten",
Frankfurt am Main 1836 (hier zitiert nach 21889, S. 8).

12 Vgl. R. Smend, Deutsche Alttestamentler in drei Jahrhunderten, Göttingen 1989,
74-84. Das Fehlen von Nachrichten über den Studienplan Hirschs während seiner
beiden Semester in Bonn (1829/30) macht sich hier schmerzhaft bemerkbar.

H Vgl. S. R. Hirsch, Der Pentateuch übersetzt und erläutert. Band I-V, Frankfurt am
Main 1867-1878; siehe andererseits Dr. J. Gugenheimer (ein Schwiegersohn
Hirschs), Die Hypothesen der Bibelkritik und der Commentar zur Genesis von
Herrn Rabbiner S.R. Hirsch, in: Jeschurun. Monatsblatt zur Förderung jüdischen
Geistes und jüdischen Lebens 13 (5627 [1867]), S. 293-337.

14 S. R. Hirsch, Neunzehn Briefe, S. 7.

182



ihm zu erhebenden Befunde oder auf Verpflichtungen der religiösen Praxis

bezogen ist. Im 20. Jahrhundert sollte deutlich werden, dass die hier zur
Geltung kommende mündlichen Tora als norma normans der Schriftauslegung

die interpretatorische Kreativität der Ausleger im Hinblick auf den

sensus literalis der schriftlichen Tora nicht nur einengen, sondern in
unerwarteter Weise auch freisetzen kann.15

3. David Zwi Hoffmann (1843-1921)

David Zwi Hoffmann, Dozent für Talmud, Ritualkodices und Pentateuch-

exegese am Berliner Rabbinerseminar und nach Hildesheimers Tod Rektor
des Seminars, wollte den sensus literalis des Toratextes jedenfalls nicht völlig
preisgeben. Hoffmann war der bekannteste orthodox-jüdische Forscher, der

es unternahm, die moderne Bibelauslegung, vor allem ihr ,Flaggschiff', die
Graf-Wellhausensche Vierquellentheorie zum Pentateuch, mit wissenschaftlichen

Methoden der Kritik zu unterziehen und zu widerlegen. Er kämpfte
dabei vor allem gegen ein Bild der Tora, das die fünf Bücher Moses in
verschiedene, thematisch und zeitlich voneinander unabhängige Quellen mit
entsprechend variierenden Verfassern zerlegte. In seinen Veröffentlichungen
auf der Grundlage seiner Vorlesungen zum Pentateuch in den Jahre

1873/74 und 1876/78 — genannt seien hier nur Die wichtigsten Instanzen

gegen die Graf-Wellhausensche Hypothese aus dem Jahre 1902/03 sowie sein

Levitikus- (1905/06) und Deuteronomium-Kommentar (1913/21) samt den

exegetischen Beiträgen zu den Büchern Genesis und Exodus in der Berliner
orthodoxen Monatszeitschrift Jeschnrun — ging es ihm darum, die Einheitlichkeit

der Tora zu erweisen. Es handelt sich hierbei um ein bis heute

unübertroffenes Programm, das — unter der dogmatischen Voraussetzung der

Mosaizität - die Annahmen der Bibelkritiker zu widerlegen sucht. Sein Ziel
ist es dabei beispielsweise zu zeigen, dass die dem sogenannten Priestercodex

zugeordneten Stücke der Tora von den anderen in der Pentateuchhypothese
benannten Quellenschichten vorausgesetzt werden und daher nicht jünger
sein können als diese. Was durch Wellhausens Quellenscheidung zerteilt und
als sekundär ausgeschieden wurde, findet sich in Hoffmanns Argumentationsgang

als zueinander passende, ursprüngliche Einheit wieder zusammengefügt.16

H Vgl. dazu den im kommenden Heft der Judaica erscheinenden zweiten Teil dieses
Aufsatzes.

^ Vgl. C. Wiese, Wissenschaft des Judentums, S. 78.180-182.

183



Im Hinblick auf das methodische Verfahren, das bei diesem Vorhaben

zur Anwendung kam, konnte sich das apologetische Programm Hoffmanns
im Bereich der Orthodoxie aber keineswegs ungeteilten Beifalls erfreuen.

Denn im Rahmen seiner exegetischen Beweisführung liess sich der Autor auf
einen Dialog mit den führenden, meist protestantischen Exegeten seiner Zeit
ein.17 Dabei bediente er sich nicht nur deren Terminologie, sondern

überprüfte, übernahm und revidierte auch inhaltliche, sprachliche und stilkritische

Argumente. Wie Hoffmann ausdrücklich notierte, hielt er es im übrigen
für angebracht, „bei der Rechtfertigung der Auslegung von allen dogmatischen

Voraussetzungen" abzusehen „und nur solche Gründe" vorzubringen,
„die auch die Gegner meines Standpunktes bei vorurteilsloser Prüfung
anerkennen dürften."18 Es waren diese Formulierungen, die von nicht wenigen
Vertretern der traditionellen Herangehensweise an die Bibel beanstandet
wurden.19

4. Isaac Breuer (1883 -1946)

Isaac Breuer, der orthodox-jüdische Rechtsanwalt, Schriftsteller und Aktivist
der orthodoxen Weltbewegung Agudat Israel aus Frankfurt am Main, gehörte

zu den schärfsten Opponenten Hoffmanns. Mit seinen Einwänden gegen das

Berliner Programm knüpfte er in gewisser Weise an die Differenzen
zwischen seinem Grossvater S. R. Hirsch und dem Rabbinerseminar an. Hirsch
hatte dem Unternehmen Hildesheimers seine Unterstützung nicht nur aus

gemeindepolitischen Gründen - in Zusammenhang mit dem Frankfurter
Austrittsstreit - sondern auch deshalb versagt, weil er mit dessen Lehrplan
und den in Berlin zur Anwendung kommenden Methoden von Anfang an

nicht einverstanden war. Sein Enkel war nun der Meinung, dass Hildeshei-

17 Vor allem Julius Wellhausen, Carl Steuernagel, Rudolf Smend, Abraham Kuenen
und August Dillmann.

18 D.Z. Hoffmann, Das Buch Deuteronomium übersetzt und erklärt. Band I, Berlin
1913, S. VIII.

D J. Rosenheim, Erinnerungen, S. 54f., berichtet, dass in Berlin „gerade diejenigen
Rabbinatskandidaten, denen es ernst um Tauroh und Emunoh war, möglichst
neutrale [d. h. nicht-bibelwissenschaftliche] Gebiete wählten." Zu den
Auseinandersetzungen um Hoffmanns Verständnis von jüdischer Wissenschaft siehe z. B.
M. Breuer, Jüdische Orthodoxie im Deutschen Reich. 1871 — 1918, Frankfurt am
Main 1986, S. 171. Andererseits galt Hoffmann, wie M. H. Goshen-Gottstein,
Christianity, Judaism and Modern Bible Study, in: Congress Volume. Edinburgh
1974, Leiden 1975 Supplements to Vetus Testamentum 28), S. 80, schreibt, in
manchen Kreisen „as a Jewish St. George to Wellhausen's dragon".

184



mers Nachfolger Hoffmann mit seinem Ansatz den häretischen Ansichten
der Bibelkritiker zum einen zu viel Ehre antat, dass er zum andern aber auch

in eine gefährliche Abhängigkeit von deren Argumenten geriet. Wie in manchen

seiner literarischen Fehden hat der Polemiker und Publizist Isaac Breuer

seinen Gedanken zunächst eine narrative Form gegeben.

In seinem Roman Ein Kampfum Gott (1920) erzählt er von einem Kreis

orthodoxer Studenten an einer deutschen Universität, in dem der Gedanke

diskutiert wird, als Forum für die Propagierung des traditionstreuen
Gedankengutes einen „jüdisch-wissenschaftlich-geselligen Verein" zu gründen.20

Der Initiator des Projekts führt aus, es gehe darum, „die Irrtümer der
Reform, des Zionismus, der Bibelkritik, der Naturwissenschaft, der Philosophie
nachzuweisen und die Überlegenheit des gesetzestreuen Judentums ins rechte

Licht zu rücken."21 Da giesst ein hinzutretender Philosoph mit der Frage,

was man sich von einer derartigen Organisation eigentlich verspreche, Wasser

in den Wein der allgemeinen Begeisterung. Die anschliessende Debatte
über die Grundlagen „der jüdischen Weltanschauung" endet mit einem Fiasko,

weil die Kommilitonen nicht nur an Kants Widerlegung der Gottesbeweise

scheitern, sondern auch zugeben müssen, dass sie hinsichtlich der
Abwehr der Bibelkritik auf das Berliner Rabbinerseminar angewiesen sind. Dessen

Aktivitäten sind aber, wie einer der Diskutanten feststellt, rein defensiver

Natur: „[. .] so oft Bibelkritik etwas Neues findet, gerät die Gesetzestreue

Deutschlands ins Wanken und man schickt schleunigst zu dem großen
Seruminstitut in Berlin, damit man wieder eine Impfung vornehmen kann.
Solche Impfungen sind ständig von nöten. Der Leib der deutsch-jüdischen
Orthodoxie ist mählich ganz wund davon." Ob die Verteidiger der orthodoxen

Sache denn nicht merkten, dass sie „alle lauter geflickte Juden"22 seien?

20 Vgl. I. Breuer, Ein Kampfum Gott, Frankfurt am Main 1920, S. 117ff.
21 I. Breuer, Ein Kampfum Gott, S. 130f.
22 I. Breuer, Ein Kampfum Gott, S. 136. In einem späteren Gespräch mit Heinrich

fasst Berthold seine Überlegungen noch einmal zusammen (158E): „Suche Gott in
der Gotteswelt und du hast ihn. Vergebens würden Historiker mit den - ach! so
kritischen - Mitteln ihres Verstandes sich bemühen, nachweisbare Spuren der
Tatsache aufzutreiben, daß Gott im Jahre 1320 sich am Berge Sinai geoffenbart hat.
Ohne kausalen Vorgang haben im Jahre 1320 die Himmel sich geöffnet, und ohne
Hinterlassung einer kausalen Spur haben die Himmel sich wieder geschlossen [...].
Für die Gotteswelt der [scilicet jüdischen] Nation freilich ist die Offenbarung des

Jahres 1320 sicherste aller Tatsachen, denn auf sie allein baut sich die ganze Welt
auf." Auf die Frage des Freundes, ob er „gegen die Bildung" sei, gibt Berthold
später (S. 164) die bedauernde Antwort, in seinem Leben verbotene, „unreine"
Gedanken - wie solche der Bibelkritik - gedacht zu haben. Nun gehe seine Energie
„restlos drauf, um die mächtigen Ströme des Verstandes [. .] von Edens Toren
abzuwehren." Die im Schlusssatz des Abschnitts enthaltene Anspielung auf Gen

185



In seinem deutschsprachigen Hauptwerk Der Neue Kusari aus dem Jahre
1934 legt der Romancier die philosophischen Implikationen der kritisierten

Apologetik frei. Nach den für die menschliche Vernunft gültigen
Erkenntnisbedingungen, so Breuer, stützen sich Beweisverfahren nämlich auf den
Schluss vom Bekannten auf das Unbekannte. Da es sich mit der „Göttlichkeit

der Tora" aber nicht anders verhalte als mit Gott selbst, der als das

„Unbedingte" zu denken sei, würde ein Torabeweis das befragte Objekt dem
menschlichen Verstand unterwerfen. Demgegenüber gelte im Judentum:
„Nicht beweisbar ist Gott, sondern beweisend. Quelle des Beweises ist Gott,
nicht aber Mündung. Zwischen der Göttlichkeit der Tora und Gott selber

hat unser Volk niemals einen Unterschied gemacht."23 Gott und seine Tora,
so der Frankfurter, könnten daher nicht „Ergebnis eines Verstandesbeweises"

sein, da von ihnen gerade umgekehrt der Anspruch ausgehe, den menschlichen

Verstand zu beherrschen. Breuer findet diese epistemologische
Erkenntnis schon im täglichen Morgengebet wieder: „Schicket nicht euer Herz
und eure Augen erst auf Kundschaft aus, denn wenn ihr denen nachfolget,
werdet ihr treulos", und fragt: „Herz und Augen - innerer Sinn und äusserer

Sinn - innere Erfahrung und äussere Erfahrung - Welt als Wille und Welt
als Vorstellung: wie kann denn die Tora so gebieterisch vor ihnen warnen,
wenn in ihnen die Quelle der Legitimation der Tora läge?"24

In seiner Schrift Die Welt als Schöpfung und Natur (1926), die den

Anspruch erhebt, als „Prolegomena für ein künftiges System jüdischer
Philosophie" dienen zu können,25 werden die Implikationen dieser Philosophie
deutlich. Wie der Titel des Buches zu erkennen gibt, geht es zunächst um die

Fragen, die sich aus der Begegnung der modernen Naturwissenschaft mit
den Aussagen der Bibel ergeben. Doch liegen seinen Ausführungen
grundsätzliche epistemologische Überlegungen zugrunde, die ihre Bedeutung auch

auf dem Gebiet der Bibelwissenschaft haben. Mit .Schöpfung' und .Natur'
werden demnach zwei Modi der Welt bezeichnet, wie der Autor sie in der

3,24 (der Anknüpfungspunkt für S. R. Hirschs kulturorthodoxes Vermittlungsprogramm

Tora im Derech Erez; vgl. seinen Kommentar zur Stelle) scheint
andererseits zu implizieren, die gefährlichen Gedanken seien Bestandteil der von den
Orthodoxen mit anzueignenden Kultur.

23 I. Breuer, Der Neue Kusari. Ein Weg zum Judentum, Frankfurt am Main 1934,
S. 263f.

24 I. Breuer, Der Neue Kusari, S. 264. Bereits S. R. Hirsch hatte in seinem
Kommentar zu Num 15,39 formuliert, dass anstelle des Herzens und der Augen „,Gott
und sein Gesetz' als die Grundthatsache aller Thatsachen die Basis und den
Ausgangspunkt aller unserer Betrachtungen, Gedanken- und Urteilsschöpfungen"
bilden sollten.

25 I. Breuer, Die Welt als Schöpfung und Natur, Frankfurt am Main 1926, S. 6.

186



Tora bezeugt findet. ,Schöpfung' und ,Natur', so die These, verhalten sich

zueinander wie die göttliche worthafte Tat zur sabbatlichen Ruhe, wie die
sechs Tage der Schöpfung zum ursprünglichen Weltensabbat, durch den die

,Schöpfung' erst zur ,Natur' wurde und ihre für uns erkennbaren Naturgesetze

bekam (Ex 31,17): „Am siebenten Tage wandelte Er Schöpfung in
Natur und ward unsichtbar."26 In einem exemplarischen Streitgespräch mit
einem ,Naturforscher' kommen die natur- und wissenschaftsphilosophischen

Konsequenzen dieser Distinktion zur Geltung. Die Naturgesetze, aus denen

die Wissenschaft ein höheres Alter der Erde erschliesst, als es der jüdische
Kalender für wahr hält, sind erst seit dem siebten Schöpfungstag in Geltung,
als Gott die Spuren seines Werkes verhüllte. Seitdem gibt das Naturgesetz,
das sich selbst als ohne Anfang und Ende darstellt, der Natur ihr Gepräge
der Stetigkeit. Uber die Welt des schöpferischen Gottes, in der diese Gesetze

nicht gültig sind, kann der menschliche Verstand, der seinerseits dem
Bereich der Natur angehört und auf den Bereich der „Weh als Vorstellung"
beschränkt ist, keine Aussagen machen. Die Disputanten einigen sich

schliesslich auf die schiedlich-friedliche Trennung ihrer Erkenntnisbereiche.27

Für diese Trennung spricht, wie Breuer wiederum in Der Neue Kusari

ausgeführt hat, auch die philosophische Grundunterscheidung zwischen dem

,Ding' und dem ,Ding an sich'. Ihr zufolge ,existiert' jedes Objekt dann und

nur dann, wenn ihm ein es erkennendes Subjekt gegenübersteht. Der on-
tologische Status der Objekte hängt von ihrem Vorgestellt-Werden durch ein

vorstellendes Subjekt ab. Daraus ergibt sich nach Kant die erkenntniskritische

Einsicht, dass die Vorstellungswelt nur mit Hilfe der der Vernunft
eigenen Anschauungsformen und Denkgesetze zustande kommt, die
Vernunft aber keinen Zugang zu den .Dingen an sich' hat.

Eine solche erkenntniskritische Aussage gilt nun freilich auch für das

Gottesgesetz, so dass von einer .Tora als Vorstellung' und einer .Tora an sich'

die Rede sein kann.28 Naheliegend wäre nun die Identifizierung dieser beiden

.Gesetze' mit der schriftlichen und der mündlichen Tora, wobei die

letztere als hermeneutisches Prinzip der ersteren zu fungieren hätte. Doch

2(> I. Breuer, Die Welt als Schöpfung und Natur, S. 47f; vgl. auch S. R. Hirschs
Kommentar zur Stelle sowie zu Gen 2,1-3.

27 Vgl. I. Breuer, Die Welt als Schöpfung und Natur, S. 52-54; die hier vorgestellte
Naturphilosophie hatte Breuer ein erstes Mal in seinem Aufsatz: Der Begriff des

Wunders im Judentum, in: Jüdische Monatshefte 1916, Heft 3, S. 258-271
dargelegt. Zu ihrer Kritik vgl. O. Wolfsberg, Monatsschrift für Geschichte und
Wissenschaft des Judentums 70 (1926), S. 426—428 sowie I. Breuer, Der Neue Kusari,
S. 390-412 (eine implizite Auseinandersetzung mit Wolfsberg).

28 Vgl. I. Breuer, Der Neue Kusari, S. 332-337.

187



liegen beide einerseits historisch und literarisch in objektivierter - .vorge¬
stellter' - Form vor und sind aufgrund ihres göttlichen Ursprungs andererseits

dem verstehenden Zugriff entzogen. In Analogie zu den

Erkenntnisbedingungen des Naturforschers liegt daher der - von Breuer freilich nicht
explizit gemachte — Schluss nahe, dass die Erforschung der .vorgestellten
Tora' durchaus den Gesetzen der .Welt als Vorstellung' folgen kann, nach

der sich das religiöse Schrifttum des Judentums als Produkt historischer

Entwicklung darstellt. Auf einem anderen Blatt steht dabei aber die Frage
nach dem Wahrheitsgehalt der von der mündlichen Tora aus gesteuerten
Schriftauslegung und nach dem Entsprechungsverhältnis beider

Erscheinungsweisen der Tora zur im unerkennbaren „Urgrund" aller Dinge ruhenden

„Tora an sich".29 Diese Frage wird durch den Hinweis auf Knesset

Jissrael, die „ewige jüdische Nation", beantwortet, die durch ihre in jeder
Generation der Tora entsprechende Praxis als Garantin des für alle Juden
lebens- und heilsnotwendigen Entsprechungsverhältnisses eingesetzt sei. Der
durch Breuers Terminologie und Argumentation hier angedeutete kabbalistische

Grundzug30 eines jüdische Exegese erst ermöglichenden Erkenntnisprinzips,

wie er durch die halachische Praxis vermittelt wird, aber über sie

hinausgeht, sollte seine volle Wirksamkeit freilich erst in späteren Konzeptionen

jüdischen Schriftverständnisses entfalten.

5. Jeshajahu Leibowitz (1903-1994)

Die Konzentration auf die halachische Auslegung und Umsetzung des

Torawortes bei Breuer ging, was den wissenschaftlichen Umgang mit dem
biblischen Text anbelangt, mit einem gewissen epistemologischen Pessimismus

einher und konnte die Preisgabe des Pschat zur Folge haben. Zu weiterer

Entfaltung kommen die Konsequenzen dieses Ansatzes bei dem Jerusalemer
Naturwissenschaftler, Religionsphilosophen und zeitweiligen Chefredakteur
der hebräischen Enzyclopaedie Jeshajahu Leibowitz. Obwohl Breuer bei

Leibowitz nur kurz und en passant Erwähnung findet,31 ist der Einfluss des

Frankfurters auf seine Philosophie unverkennbar. Bedeutsam für die hier

29 Vgl. I. Breuer, Der Neue Kusari, S. 335.
30 Zum Hintergrund des Terminus .Knesset Jissrael' in der jüdischen Mystik siehe

M. Morgenstern, Von Frankfurt nach Jerusalem. Isaac Breuer und die Geschichte
des Austrittsstreits in der deutsch-jüdischen Orthodoxie, Tübingen 1995, S. 91.

31 Vgl. M. Shashar (ed.), Jeshajahu Leibowitz. Gespräche über Gott und die Welt,
Frankfurt am Main, 1990, S. 67; vgl. auch Z. Kurzweil, The Modern Impulse of
Traditional Judaism, Hoboken (New Jersey) 5745 [1984/85], S. 50.58.

188



interessierende Fragestellung ist vor allem die hermeneutische Bedeutung der

religiösen Praxis und die Übertragung der aus der Philosophietradition des

deutschen Idealismus stammenden Distinktion zwischen dem ,Ding an sich'

und dem ,Ding als Vorstellung' auf die rechtsphilosophische Unterscheidung
zwischen ,Sollen' und ,Sein', eine Unterscheidung, die nach Leibowitz -
jedenfalls in der vormessianischen Realität — jede Korrelation zwischen dem

(auf das Sein bezogenen) Wissen und dem auf Werte' gerichteten Wollen
oder Sollen ausschliesst.32

Die in seinen Formulierungen gelegentlich etwas holzschnittartig wirkende

Wissenschaftstheorie des Jerusalemer Enzyclopaedisten bezieht sich
zunächst auf Maimonides und von ihm her letztlich auf die griechische
Philosophie. ,Etwas erforschen' heisst nach Aristoteles, seine Ursachen — die

causa materialis, formalis und efficiens sowie schliesslich die causa finalis - zu
verstehen.33 Im Unterschied zur aristotelischen und auch der mittelalterlichen

Wissenschaftsphilosophie zeichnet sich die moderne Wissenschaft nach

Leibowitz aber durch die alleinige Konzentration auf die Wirkursache (causa

efficiens) und den Ausschluss der drei anderen causae, vor allem der auf den

künftigen Zweck, das Ziel, und somit den ,Wert' des jeweiligen Objektes
gerichteten causa finalis, aus. Gab es im Mittelalter demnach noch Berüh-

rungs- oder Streitpunkte zwischen der Welt der Wissenschaft und der der

Werte, so stehen sich beide Bereiche heute vollkommen fremd gegenüber.
Der Bereich des Glaubens, für Leibowitz dem der Moral und der Werte
zugeordnet, ist heute vollständig von dem der Wissenschaft getrennt.34

Der Begriff wertfreier Wissenschaft findet bei Leibowitz die Entsprechung

in seiner Konzeption wertorientierter Religion und einem Verständnis
des Judentums, das ganz auf die Gesetzesobservanz - die Halacha, die

„Übernahme des Jochs des Himmelreiches" — gerichtet ist. Leibowitz betont,
dass sich der jüdische Mensch in seiner Wert-Entscheidung, Gott zu dienen
oder aber zu einem Götzendiener zu werden, weder auf in dieser Welt
vorliegende geschichtliche oder natürliche Fakten noch auf wissenschaftliche
Erkenntnisse — beide sind nach Leibowitz immer ,zwingend' — berufen kann,
sondern dass er letztlich frei ist. Er formuliert: „Die Absicht, Gott zu dienen,
ist wesentlich a-historisch. In dieser Beziehung sind alle Zeiten und alle

Situationen gleich."35 Diese Erkenntnis ist für ihn nicht nur von wissen-

schaffs- und erkenntnisphilosophischer Bedeutung, sondern hat höchste re-

32 Vgl. Y. Leibowitz, Science and Values, Tel Aviv 1985, S. 42£ [hebr.].
33 Vgl. Y. Leibowitz, Science and Values, S. 25.28.
3^ Vgl. Y. Leibowitz, Science and Values, S. 78.
33 Y. Leibowitz, Faith, History and Values, Jerusalem 1982, S. 162 [hebr.].

189



ligiöse Relevanz: Denn „die Sicht der Geschichte als Grundlage für den

Glauben" würde den Gottesdienst „um seiner selbst willen" unmöglich
machen und bedeutete daher „eine Entleerung des Glaubens von jeder religiösen

Bedeutung."36
Wie im Stand des Menschen vor Gott alle denkbaren historischen

Situationen gleich sind, so ist nach Leibowitz auch umgekehrt die Halacha

„ihrem Wesen nach a-historisch." Die Halacha, formuliert Leibowitz,
„drückt keine Sicht der geschichtlichen Wirklichkeit aus, und die Veränderungen,

die sie im Laufe der Zeit durchgemacht hat, sind kein Spiegelbild
der geschichtlichen Veränderungen. Die Halacha begründet sich selbst."
Leibowitz kann geradezu sagen: „Das real existierende Judentum, wie es sich in
der Gottesverehrung, das heisst, der Halacha, verwirklicht, ist a-historisch."37

Dieser Reduktion des Judentums auf das, was im Judentum praktiziert, und
nicht auf das, was in ihm geglaubt wird, entspricht die Reduktion aller
biblischen Texte auf ein uniformes wertorientiertes ,Kerygma', das das Stehen

des Menschen vor Gott zum Inhalt hat, mitsamt der Pflicht, ihm durch die

Erfüllung der offenbarten Gebote zu dienen.38

Der religionsphilosophischen Konzeption eines - mit dem Jerusalemer

Religionswissenschaftler Zwi Werblowsky zu reden - „asketischen
Irrationalismus der Unterwerfung unter die Halacha"39 entspricht nun aber auch

der Zugang zu den biblischen Texten. Sicher ist für Leibowitz zunächst nur,
dass die Halacha eine Bezugnahme auf die hebräische Bibel festlegt und

verlangt.40 Doch ist deren Lektüre durch die mündliche Tora und damit
durch die halachische Wert- und Handlungsorientierung gesteuert, die allein
dem biblischen Text religiöse - im Unterschied zu antiquarischer oder
literarischer - Relevanz gibt. Leibowitz bestreitet nicht, dass es einen von der

wertgeleiteten religiösen Praxis absehenden direkten Zugang zu den
biblischen Texten geben könne, und nennt als Beispiel das Bibelverständnis David

Ben Gurions und anderer säkularer Zionisten. Werde der Tanach nicht
im Licht der Tradition Israels gelesen, führe dies jedoch bestenfalls zur
„Bibliolatrie", zu einer „Idolisierung der Bibel", die nicht dem empirischen

36 Y. Leibowitz, Faith, History and Values, S. 157.
37 Y. Leibowitz, Faith, History and Values, S. 163.
3g Y. Leibowitz, Judaism, Jewish People and State of Israel, Tel Aviv 1976, S. 357

[hebr.].
39 Vgl. R.J.Z. Werblowsky, Bibelwissenschaft als religiöses Problem, in: Molad

1960, S. 166 [hebr.].
40 Vgl. R.J.Z. Werblowsky, Bibelwissenschaft, S. 164; vgl. auch Y. Leibowitz, Vor¬

träge über die Sprüche der Väter, Obertshausen 1984, S. 2Iff.

190



Judentum, sondern einer Ideologie entspringe, die das Judentum zum Inhalt
hat.41

Im Hinblick auf seine Betonung des Gottesdienstes ,um seiner selbst

willen' bestreitet Leibowitz auch, dass es eine biblische Geschichtsschau oder

Historiosophie gebe, deren Absicht es sei, die durch die Halacha geforderten
Wertentscheidungen durch historische Fakten oder das Aufzeigen geschichtlicher

Entwicklungslinien (,Heilsgeschichte') zu stützen.42 Im Gegenteil sei

die biblische Geschichte eine Geschichte menschlicher Verbrechen,
Fehlentscheidungen und Katastrophen, an denen auch das jeweilige göttliche
Eingreifen nichts habe ändern können. Aus religiöser, das heisst wertorientierter
Perspektive, sei die messianische Hoffnung in Bibel und Tradition letztlich
ein religionsfremdes Adiaphoron, von den Propheten und zuletzt von Mai-
monides aus „religiösem Opportunismus" eingefügt, um den durch die Tora

zum Gottesdienst Verpflichteten über das ,um seiner selbst willen' hinaus ein

Stimulans zur Gesetzesobservanz an die Hand zu geben. In der Paraphrase

Zvi Kurzweils: „The narrative of the Bible, the historical background depicted

therein, the whole framework of facts, occurences, and their chronological

sequence are [. .] elements of minor significance, and their accuracy or
inaccuracy in the light of modern research of extrabiblical sources is irrelevant.

The Torah's purpose is not to teach history to mankind."43 In diesem

Sinne enthält die Tora nicht einmal Informationen über die Schöpfung.
Leibowitz kann sich an dieser Stelle auf seinen Lehrmeister Maimonides, aber

auch auf Raschi berufen, der den Schöpfungsglauben in seinem Torakommentar

nicht für eine notwendige Voraussetzung jüdischer Existenz gehalten
habe.44 Die wissenschaftlichen Angriffe auf das althergebrachte, in früheren
Generationen für biblisch gehaltene Weltbild reinigen, so Leibowitz, die

Religion von jedem Fünkchen Pseudoreligion und Aberglauben und stellen

den reinen Theozentrismus ans Licht, der sich nicht dem Joch der Vernunft,
sondern dem Joch des Himmelreiches unterwirft.

Diese Sicht der Dinge hat in umgekehrter Perspektive nun aber auch

Auswirkungen auf die Beurteilung biblischer Texte, soweit von der durch die

mündliche Tora gesteuerten halachaorientierten Lektüre abgesehen wird.

„Die Sprache der Schrift", so Leibowitz, „ist die Sprache des religiösen
Glaubens", und in dieser Sprache sei das Wesentliche, auf das uns die Talmud-

41 Y. Leibowitz, Judaism, Jewish People and State ofIsrael, S. 337.347f.
42 Y. Leibowitz, Faith, History and Values, S. 158.166.
43 Z. Kurzweil, The Modern Impulse of Traditional Judaism, S. 53.
44 Vgl. Y. Leibowitz, Judaism, Jewish People and State of Israel, S. 341 mit dem

Hinweis auf Raschis Kommentar zu Gen 1,1.

191



weisen hinweisen, von ihrem sprachlichen Ausdruck zu unterscheiden. Das

findet seine Begründung auch darin, dass die Tora in Menschenzungen rede

und menschliche Sprache, worauf Maimonides immer wieder hingewiesen
habe, göttliche Dinge nicht zum Ausdruck bringen könne. Leibowitz stützt
diese Sicht der Dinge mit den grundsätzlichen maimonidianischen
Argumenten im Hinblick auf das Problem des Anthropomorphismus.45

Leibowitz, so resümiert Werblowsky, gibt zu, dass die Bibelkritiker in
ihrer Analyse des sensus literalis biblischer Texte möglicherweise im Recht
sind. Er konzediert auch, dass es moralischere, schönere und im historischen
Sinne genauere Bücher als die in ihrem Wortsinne verstandene schriftliche
Tora geben mag. Die wissenschaftliche Beschäftigung mit ihr, die sich
immerhin seine Schwester, die Tel Aviver Bibelwissenschaftlerin Nechama
Leibowitz, zur Lebensaufgabe gemacht hat,46 nennt er aus diesem Grunde aber

in religiöser Hinsicht bedeutungslos.47

[Fortsetzung folgt]

45 Y. Leibowitz, Judaism, Jewish People and State ofIsrael, S. 344.
46 Unter den exegetischen Arbeiten von Nechama Leibowitz, die vor allem auf die

mittelalterlichen jüdischen Ausleger sowie unter anderem auf D. Z. Hoffmann und
U. Cassuto zurückgreift, sind ausser ihrem hebräischen Genesiskommentar
(Jerusalem 1966; 81983) vor allem ihre Numeri- und Deuteronomium-Studien zu
nennen: New Studies in Vayikra, Jerusalem 1986 [hebr.J; Studies in Devarim,
Jerusalem 1994 [hebr.].

41 Vgl. J. Leibowitz, Gespräche über Gott und die Welt, S. 134.

192


	Jüdisch-orthodoxe Wege zur Bibelkritik

