Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 56 (2000)

Artikel: Versuch einer Topographie zur jidischen Hermeneutik
Autor: Bruckstein, Almut Sh.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961520

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Versuch einer Topographie zur
jiidischen Hermeneutik

von Almut Sh. Bruckstein”™

Die Intensitit und das interdisziplinire Interesse, mit der das Thema ,jidi-
sche Hermeneutik® heute in den verschiedenen judaistischen Kontexten, vor
allem in den USA, Israel und Frankreich, diskutiert wird, erinnert an eine
innerjiidische deutsche Diskussion der letzten Jahrhundertwende, die mit
dhnlicher Brisanz und Dringlichkeit gefithrt wurde. Es lohnt sich, den Hin-
tergrund dieser grossen, innerjiidischen europiischen Diskussion zur ,Wis-
senschaft des Judentums® zunichst anzudeuten, wenn es um ein erstes Er-
fassen des Ausmasses der Problemstellung ,jiidische Hermeneutik® in der
heutigen akademischen Auseinandersetzung gehen soll.

*

Almuth Sh. Bruckstein, The Hebrew University, Department of Jewish Thought,
Jerusalem 92503, Israel. — Diese Studie stellt das Ergebnis erster Uberlegungen zu
dem Programm einer philosophischen Darstellung der jiidischen Hermeneutik dar.
Sie steht im Rahmen des Sonderforschungsprojekts der Deutschen Forschungsge-
meinschaft zu ,Hermeneutik interkulturell — intrakulturell — transkulturell: Muster
des Ubersetzens und Auslegens in sieben Kulturen und ihre historische Bedeutung®.
Ich bin insbesondere den Herren Professoren Wolfgang Reinhard und Daniel
Krochmalnik zu Dank verpflichtet fiir meine Miteinbeziehung in dieses Projekt
und Prof. Friedrich Niew6hner fiir seine kritischen Anregungen und richtungswei-
senden Fragestellungen. Es versteht sich von selbst, dass die hier angestellten Uber-
legungen nur einen ersten Anfang auf dem Wege zu einer umfassenderen Darstel-
lung der jiidischen Hermeneutik bilden, die auf Grund der Vielschichtigkeit der
Quellenlage und des Umfangs des historischen Materials sowie angesichts der viel-
faltigen Berithrungspunkte der jiidischen Textarbeit mit allen Bereichen der her-
meneutischen philosophischen Wissenschaften — von der Literaturtheorie tiber die
Philosophie und politische Theorie bis hin zu Theorien der Psychoanalyse — von
keinem Einzelnen mehr bearbeitet werden kann. Ein neuer Grundriss zum Thema
»jidische Hermeneutik®, von fiihrenden Wissenschaftlern und Wissenschaftlerin-
nen in allen Bereichen der jiidischen Textarbeit gemeinsam erarbeitet, ist ein De-
sideratum. Dieses zu begriinden ist der Sinn dieses Textes. Ich mochte an dieser
Stelle meinem Kollegen Dr. Yossef Schwarz danken fiir die entscheidenden Denk-
anstosse wihrend vieler Stunden des Gesprichs, in denen ich gelernt habe, das
Verhiltnis von jiidischer Tradition und europiischer Geschichte von Grund auf
neu zu iiberdenken.

154



I

Der ,,Grundriss der gesamten Wissenschaft des Judentums*
vom Jahre 1902

Im Jahre 1902 traf sich in Berlin eine prominente Gruppe von jiidischen
Wissenschaftlern aus ganz Europa, um gemeinsam einen ,,Grundriss der ge-
samten Wissenschaft des Judentums® zu konzipieren.! Dieser Grundriss stellt
eine verbindliche Ordnung der verschiedenen Gebiete jiidischer Studien vor,
eine Ordnung, die zu grossen Teilen aus der Studienordnung der deutsch-
sprachigen Rabbinerseminare des 19. Jahrhunderts iibernommen wurde®
und die bis heute fiir die akademische Ausrichtung aller Judaistik-Studien
vor allem in den USA und in Israel, aber auch in Deutschland richtungs-
weisend geblieben ist. Vom Studium des biblischen Hebriisch, des Aramii-
schen und des Neuhebriischen angefangen, umfasste dieser Grundriss unter
anderem die Ficher biblische Literatur, hellenistisches Judentum, klassische
jiidische Bibelexegese, halachischer und aggadischer Midrasch, Mischna und
Talmud, Halacha, mittelalterliche jiidische Philosophie, jiidische Mystik,
»Apologetik®, die vergleichende Lektiire jiidischer, christlicher und islami-
scher Traditionen, liturgische Dichtung sowie jiidische Geschichte.

»Wissenschaft heisst Rechenschaft ablegen®

Innerhalb dieser Ordnung findet sich unter der Rubrik ,Systematische Fi-
cher® ein gesondertes Gebiet, welches unter dem Namen ,,Ethik und Reli-
gionsphilosophie® zunichst keine besondere Aufmerksambkeit erregt, welches
sich aber bald als die fiihrende systematische Fragestellung der ,,Gesamtwis-
senschaft des Judentums“ erweist:* Unter der wissenschaftlichen Verantwor-

V' Monatsschrifs fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums 48 (1904), S. 60—63;
fiir ein vertieftes historisches und systematisches Verstindnis der jiidischen kultur-
wissenschaftlichen Agenda dieses ,,Grundrisses” siche D. ADELMANN, Die ,Religion
der Vernunft“ im , Grundriss der Gesamtwissenschaft des Judentums®, in: H. Wie-
pEBACH/ H. Hovzuey (ed.), Hermann Cohens Religion of Reason out of the Sources of
Judaism — Tradition and the Concept of Origin, Hildesheim [im Druck]. Ich danke
Dieter Adelmann fiir seine Freundschaft und Grossziigigkeit in unseren gemeinsa-
men Gesprichen iiber die Wissenschaft des Judentums.

2 Vgl. die friihe Skizzierung des Studienprogramms des Breslauer Rabbinerseminars
von Zacharias Frankel, dessen wissenschaftliche Ausrichtung er im Jahresbericht des
jidisch-theologischen Seminars, Februar 1854, so zusammenfasst: der Lernende
wder jiidischen Theologie muf befihigt werden, die jiidische und die allgemeine
Wissenschaft in ihrer Zusammengehérigkeit zu erfassen® (siche Vorwort).

3 Monarsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums 48 (1904), S. 62.

155



tung von Hermann Cohen war dort mit dem Gebiet ,,Ethik und Religions-
philosophie® eine umfassende, interdisziplinire Fragestellung angedeutet,
welche dem Verstindnis Hermann Cohens zufolge die gesamten Ficher der
jidischen Wissenschaft zu einem ,Rechenschaftsbericht iiber die in ihnen
zu erforschende jiidische Traditionsliteratur aufrief: ,Wissenschaft heifit Re-
chenschaft ablegen.“* Die Aufgabe der Wissenschaft des Judentums er-
scheint damit im neuen Sinne als die philosophische Aufgabe eines ,Re-
chenschaftsberichtes iiber die Bedeutung der gesamten jiidischen Traditions-
literatur® vor dem Forum der ,ethischen Vernunft® oder, in zeitgenossischer
Formulierung, vor dem Forum der anderen Menschen, also in der Offent-
lichkeit. Es ging den Initiatoren des Grundrisses somit nicht um eine mu-
seale Objektivierung oder gar ein ,zu Grabe tragen“’ der Quellen in Form
einer sich selbst nur historische und philologische Bedeutung zumessenden
wissenschaftlichen Arbeit, sondern um das philosophische Erarbeiten einer
jidischen ,,Kulturtheorie®, welche nach dem kulturellen und politischen Bei-
trag des Juidischen, ,Eigenen® zu dem, was ,alle betrifft“ zu fragen bereit ist.

Die Frage nach der Universalitit jiidischer Denkstrukturen —

damals und heute

Um die letzte Jahrhundertwende stand diese philosophische Aufgabe unter
dem Stern einer apologetischen Fragestellung, nimlich der nach der Uni-

4 H. Cowuen, Logik der reinen Erkenntnis [1902]. Einleitung von Helmut Holzhey,
in: H. CougN, Werke, ed. H. Horzuey. Band VI, Hildesheim 1997, S. 16.20
(Paraphrase). Siehe auch H. Conen, Die Errichtung von Lehrstiihlen fiir Echik
und Religionsphilosophie an den jiidisch-theologischen Lehranstalten [1904], in:
H. CoHeN, Jiidische Schrifien, ed. B. STRAUSs. Band II, Berlin 1924, S. 108 -125,
besonders S. 122ff.,, und H. Conen, Die Charakteristik der Ethik Maimunis
[1908], in: H. CoHeN, Jiidische Schriften, ed. B. Strauss. Band III, S. 222-223.
P. MeNDEs-FLOHR, Wissenschaft des Judentums at the Fin-de-siecle, in: M.
GraeTz/ A. MatTiour (ed.), Krisenwahrnehmungen im Fin de siecle — [iidische und
katholische Bildungseliten in Deutschland und der Schweiz, Ziirich 1994, 67-81,
stellt die zentrale Bedeutung Hermann Cohens fiir diese kulturpolitische Ausrich-
tung der Wissenschaft des Judentums heraus, die in der Formierung der 1919
gegriindeten ,,Akademie der Wissenschaft des Judentums® ansatzweise ihren insti-
tutionellen Ausdruck fand; siehe besonders S. 73—81 seines Aufsatzes und die dort
angegebene Literatur.

5 M. STEINSCHNEIDER, zitiert bei G. ScHoLEM, Wissenschaft vom Judentum einst
und jetzt (1959), in: G. ScHOLEM, Judaica 1, Frankfurt a. M. 1977, S. 153. Siche
dazu auch P. Scuirer, Gershom Scholem und die ,Wissenschaft des Judentums®,
in: P. ScHAFER/G. SMmiTH (ed.), Gershom Scholem — Zwischen den Disziplinen,
Frankfurt a. M. 1989, 122 —-156.

156



versalitit jiidischer Denkstrukturen. So war etwa die Frage nach der ,,Uni-
versalitit der Nichstenliebe im talmudischen Schrifttum von zentraler Be-
deutung fiir die wissenschaftliche Neuerschliessung rabbinischer Quellen.®
Was die Autoren des Grundrisses mit der systematischen Frage nach der
»Ethik und Religionsphilosophie andeuteten, beschrinkte sich also nicht
nur auf das Aufsuchen und Zusammenfassen ethischer und religionsphilo-
sophischer Sentenzen in klassischer jiidischer Traditionsliteratur (,Spriiche
der Viter“, Saadyas ,Glaubenslehren®, Maimonides® , Acht Kapitel etc.),
sondern es verbarg sich hinter dieser Frage ein eigenstindiges philosophi-
sches Forschungsinteresse, das an der ethischen und religionsphilosophischen
Bedeutung der in den klassischen jiidischen Texten lebendigen Denk- und
Argumentationsstrukturen interessiert war.

Die Aufgabe eines neuen ,,Grundrisses”

Die These, die ich hier vortragen mochte, ist die, dass eben diesen iiber-
greifenden Stellenwert, welchen das Thema ,Ethik und Religionsphiloso-
phie® fiir die Autoren des Grundrisses innehatte, in der heutigen wissen-
schaftlichen Diskussion das Thema jiidische Hermeneutik einnimmt, wo-
bei das interdisziplinire Interesse, welches damals mit dem Begriff ,,Ethik*
angedeutet wurde, heute unter dem Begriff ,,Hermeneutik“ in dhnlich dring-
licher und lebendiger Weise zum Ausdruck kommt. Die Vielschichtigkeit
und Komplexitit der Frage nach ,kultureller Identitit®, die in den verschie-
denen religiosen, ethnischen, politischen und sozialen Gemeinschaften zum
Ende dieses Jahrhunderts gestellt wird, bildet den Hintergrund fiir diese
Richtungsinderung der iibergreifenden Fragestellung. So steht die herme-
neutische Frage nach den Strukturen und der Dynamik jiidischer Kultur-
vermittlung heute in allen Fichern der Judaistik im Zentrum der akademi-
schen Auseinandersetzung. Eine zukiinftige Philosophie ,der jiidischen Her-
meneutik® wird sich daher zunichst an diejenigen Wissenschaftler aus den
verschiedensten Gebieten der jiidischen Traditionsliteratur halten diirfen, die
sich seit etwa dreissig Jahren mit der kulturtheoretischen und philosophi-
schen Bedeutung klassischer jiidischer hermeneutischer Text- und Interpre-

¢ H. Conen, Die Nichstenliebe im Talmud — als ein Gutachten dem Kéniglichen
Landgerichte zu Marburg erstattet [1888], in: H. CoHEN, Jiidische Schrifien, ed. B.
STrauss. Band III, S. 145—174. Vgl. auch die Fragestellung in D. HoremaN, Der
Schulchan-Aruch und die Rabbinen diber das Verhiltniss der Juden zu Andersgliubigen,
Berlin 1894.

157



tationsmuster in intensiver Weise beschiftigen.” Die Aufgabe, die sich stellt,
ist die der Erarbeitung eines neuen ,Grundrisses“ zur jiidischen Hermeneu-
tik, in dem méglichst gemeinsam und fiir alle klassischen judischen Ficher
auf interdisziplinire Weise nach der kulturtheoretischen und philosophi-
schen Bedeutung traditioneller Figuren jtidischer Hermeneutik gefragt wird.

7

In den neueren Forschungen zum Midrasch (einschliesslich der Arbeiten zur bi-

blischen Hermeneutik) ist eine ,kulturelle Ubersetzung® innerjiidischer hermeneu-

tischer Prozesse in den Kontext einer zeitgendssischen kulturtheoretischen Frage-

stellung am weitesten gedichen. So wird das Thema ,Midrasch® seit mindestens

zwanzig Jahren in Auseinandersetzung mit der neueren Literaturtheorie sowie mit

der zeitgendssischen, poststrukturalistischen und psychoanalytischen franzésischen

Debatte um die ,,Dekonstruktion® kanonischer Kulturzeugnisse ausgetragen. Fiih-

rende Wissenschaftler, die diesen kritischen, kulturtheoretischen Diskurs zur Her-

meneutik des ,Midrasch® geschaffen und entwickelt haben und deren Forschungen
daher jeder zukiinftigen Arbeit an einer philosophischen Erfassung der ,jiidischen
Hermeneutik® zu Grunde liegen werden, sind S.A. HaNDELMAN, The Slayers of
Moses, Albany 1982; J. Faur, Golden Doves with Silver Dots: Semiotics and Textu-
ality in Rabbinic Tradition, Bloomington 1986; M. FisHBANE, The Garments of
Torah — Essays in Biblical Hermeneutics, Bloomington 1989; vgl. auch M. Fi1SHBANE,

The Exegetical Imagination — On Jewish Thought and Theology, Cambridge 1998; D.

BovYARIN, Intertextuality and the Reading of Midrash, Bloomington 1990; vgl. auch
D. BoyariN, Unberoic Conduct — The Rise of Heterosexuality and the Invention of the
Jewish Man, Berkeley 1997; S.D. FRAADE, From Tradition to Commentary — Torah
and its Interpretation in the Midrash Sifre to Deuteronomy, Albany 1991; G.L.

Bruns, Hermeneutics Ancient and Modern, New Haven 1992; D. STERN, Midrash
and Theory — Ancient Jewish Exegesis and Contemporary Literary Studies, Evanston
1996; vgl. auch D. STERN, Parables and Midrash — Narrative and Exegesis in Rab-
binic Literature, Cambridge 1991. Fiir eine Auswahl grundlegender Texte zur Be-
deutung des Midrasch fiir die zeitgendssische hermeneutische Diskussion vgl. G. H.
HartMmaN/S. Bubick (ed.), Midrash and Literature, New Haven 1986. Im Bereich
der Halacha steht eine dhnlich direkte Auseinandersetzung mit der kulturtheoreti-
schen Bedeutung jiidischer juridischer Rhetorik und Argumentation noch aus, ob-
wohl es eine ganze Reihe allgemeiner kritischer Studien gibt, die nach dem Ver-
hiltnis von ,Kanon und Zensur®, Autoritit und Macht, minnlichem und weibli-
chem Geschlecht etc. fragen. In dem von A. und ]. AssmMaNN herausgegebenen
Band Kanon und Zensur — Beitriige zur Archiologie der Literarischen Kommunikation,
Miinchen 1987, findet sich eine Fiille wegweisender Fragestellungen zum Thema,
ohne allerdings der jiidischen Tradition im Einzelnen gerecht werden zu kénnen.
Ein neues kulturkritisches Problembewusstsein in Bezug auf die jiidische Textarbeit
findet sich jedoch in den Arbeiten zur rabbinischen Literatur von M. HALBERTAL,
People of the Book: Canon, Meaning, and Authority, Cambridge 1997; J. HAurT™MAN,
Rereading the Rabbis — a Woman's Voice, Boulder 1998 sowie in denen von M. IDEL,
Language, Torah, and Hermeneutics in Abraham Abulafia, Albany 1989; E. WoLE-
SON, Through a Speculum that Shines — Vision and Imagination in Medieval Jewish
Mysticism, Princeton 1994; vgl. auch E. WoLrsoN, Circle in the Square — Studies in
the Use of Gender in the Kabbalistic Symbolism, Albany 1995; B. Royyt™maN, Black
Fire on White Fire — An Essay on Jewish Hermeneutic from Midrash to Kabbalah,

Berkeley 1998 im Bereich der jiidischen Mystik und Kabbala. Dank der Grosszii-
gigkeit von Moshe Idel konnte ich sein umfangreiches Manuskript zur Kabbala und
Hermeneutik einsehen, das in Kiirze erscheinen wird.

158



Zur ,rabbinischen Hermeneutik“ im engeren Sinne

Bei der Erarbeitung einer ,jiidischen Hermeneutik® in diesem kritischen
Sinne geht es nicht mehr nur um die Erforschung der jiidischen Hermeneu-
tik als einer Einzeldisziplin, welche die rabbinischen Methoden der Schrift-
auslegung historisch, philologisch und systematisch darzulegen und zu er-
kliren hitte. Diese wissenschaftliche Auseinandersetzung mit der ,rabbini-
schen Hermeneutik“ im engeren Sinne ist vielmehr im 19. und beginnenden
20. Jahrhundert beheimatet und dort bis zum philologischen und logischen
Exzess ausgefithrt worden. Man vergleiche allein die Beitrige Adolf Schwar-
zens zu den Jahresberichten der israelitisch-theologischen Lehranstalt Wien
in den Jahren 1897-1916, in denen eine grossangelegte Analyse der exege-
tischen Methoden rabbinischer Hermeneutik vorgelegt wird. Im Zentrum
stechen dabei die ,sieben Auslegungsregeln Hillels“, mit Hilfe derer die jii-
dische Tradition schon zu Zeiten des rabbinischen Meisters Hillel laut
Mischnatradition ihre eigene hermeneutische Vorgehensweise im Umgang
mit biblischen Texten reflektiert und zusammengefasst hat — und die spiter
in erweiterten Fassungen auch unter dem Begriff ,die dreizehn Regeln des
Rabbi Ishmaels“ oder unter den ,zweiunddreissig Regeln des Rabbi Eliezer
ben Jose haGalili“ bekannt geworden sind.® Schwarzens Detailstudien be-
miihen sich um die Angleichung dieser ,sieben Regeln Hillels” an die uni-
versale Denkstruktur Aristotelischer Logik, wobei er die einzelnen rabbini-
schen Auslegungsregeln als ,hermeneutische Syllogismen®, ,, Analogieschliis-
se“, hermeneutische ,,Induktionen und Antinomien“ sowie ,,hermeneutische
Quantititsrelationen® etc. versteht.’

Wissenschaftliche Arbeiten zur rabbinischen Textexegese
im 19. und 20. Jahrhundert

Der Beginn dieses eingehenden wissenschaftlichen Interesses an den spezi-

fischen Methoden rabbinischer Schriftauslegung kann auf die Eréffnung des

8  Grundlegend hierzu ist H. G. ENeLow (ed.), The Mishnah of Rabbi Eliezer or The
Midrash of Thirty-Two Hermeneutic Rules, New York 1933 [hebr.]; vgl. auch Ar-
TOWITZER, Das Alter der Baraita der 32 Normen fiir die agadische Auslegung der
Heiligen Schrift, in: S. Krauss (ed.), Festschrift Adolf Schwarz zum siebzigsten Ge-
burtstage, Berlin, Wien 1917, S. 121—132; weitere Literatur zur traditionellen rab-
binischen Exegese in G. STEMBERGER, Einleitung in Talmud und Midrasch, Miin-
chen 1992, S. 27-30.

9 Vgl. die Jahresberichte der israelitisch-theologischen Lehranstalt Wien in den Jah-
ren 1897-1916.

159



Breslauer Rabbinerseminars im Jahre 1854 datiert werden, zu deren Anlass
Zacharias Frankel einen Vortrag ,Uber palistinische und alexandrinische
Schriftforschung® hielt."” In diesem stellte er die jiidische hermeneutische
Praxis der griechischen gegeniiber, um grundlegende Unterschiede zwischen
»allegorischer” und ,rabbinischer Schriftauslegung herauszustellen. Das da-
malige Forschungsinteresse an ,talmudischer Hermeneutik® wurde von einer
ganzen Gruppe jiidischer Wissenschaftler getragen, die im Rahmen der eu-
ropiischen, akademischen jiidischen Tradition des ausgehenden 19. Jahr-
hunderts die philologischen und literarischen Grundlagen fiir eine erschép-
fende Darstellung der rabbinischen Hermeneutik im engeren Sinne gelegt
haben. Die Arbeiten von Adolf Schwarz,'' Wilhelm Bacher,'? M. Mielziner ">
und in nichster Generation Louis Finkelstein, Isaak Heinemann' und Saul
Lieberman iiber die Charakteristik der rabbinischen Hermeneutik und ihrer
»~Auslegungsregeln®, tiber die personlichen Eigenarten der beriihmtesten rab-

10 Vegl. das Programm zur Eriffnung des jiidisch-theologischen Seminars zu Breslau
»Frinkel'sche Stiftung, Breslau 1854.
11 A, Scuwarz, Die Erleichterungen der Schammaiten und die Erschwerungen der Hil-
leliten. Ein Beitrag zur Entwicklungsgschichte der Halachah, Wien 1893; auch A.
Scuwarz, Hermeneutischer Syllogismus in der talmudischen Litteratur, Wien 1901
(= Jahresbericht der israelitisch-theologischen Lehranstalt in Wien 8) sowie A.
Scuwarz, Der hermeneutische Kontext in der talmudischen Literatur, Wien 1921.
Zur Darlegung der halachischen Denkweise aus der Sicht eines traditionellen, der
litauischen Lehreradition verpflichteten Gelehrten vgl. M. A. AMIEL, Die Auslegungs-
weisen des halakhischen Denkens. Band 1-III, Tel Aviv, 1939 [hebr.]. Neben den
sogenannten hermeneutischen Regeln des Hillel gab es eine ganze Reihe anderer
spezifischer methodischer zopoi der rabbinischen Exegese, die von den Trigern der
Wissenschaft des Judentums in dhnlicher Weise philologisch und historisch be-
arbeitet wurden, die hier aber nicht im Einzelnen zum Gegenstand der Untersu-
chung werden sollen. Als herausragendes Beispiel dafiir mag die Lehre vom vier-
fachen Schriftsinn gelten, die in jiidischer Tradition unter dem Akrostikon PaRDeS
tradiert wird; siche dazu schon Moses Mendelssohns Einleitung zu Ecclesiastes: M.
MENDELSSOHN, Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe. Band XIV: Hebriische
Schriften 1, ed. H. Boropianski, Stuttgart 1972, S. 147-160 [Neudruck der Aus-
gabe Breslau 1938)]. Vgl. auch die englische annotierte Ubersetzung von P. Cut-
BERTSON, Multiplexity in Biblical Exegesis: The Introduction to Megillat Qobelet by
Moses Mendelssohn, in: Cincinnati Judaica Review 2 (1991), S. 10 —18; siehe auch
W. BACHER, Abraham Ibn Esra’s Einleitung zu seinem Pentateuch-Commentar — Ein
Beitrag zur Geschichte der Bibelexegese, Wien 1876, besonders S. 1215, sowie G.
ScHOLEM, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Frankfurt a. M. 1973, S. 80—82, neben
einer Fiille neuerer und jiingster Literatur.
W. BACHER, Die exegetische Terminologie der jiidischen Traditionsliteratur, Hildes-
heim 1965 [Nachdruck der Auflage 1899, 1905]; W. Bacuer, Die Agada der
Tannaiten. Band 1-1I, Strassburg *1903; vgl auch andere wichtige Beitrige Bachers
zur rabbinischen Exegese.
13 M. MIELZINER, Introduction to the Talmud, New York 1925.
14 1. HeiNEMANN, Darke ha-Aggada, Jerusalem 1950.

12

160



binischen Lehrer (Tannaim und Amoraim), iiber das Verhiltnis von
,miindlicher und schriftlicher Lehre®, iiber die Besonderheiten der verschie-
denen halachischen, aggadischen und homiletischen Midraschim (Mekhilta,

Sifra, Sifre und Midrasch Rabba, Pesikta de Rav Kahana, Pesikta Rabbati,

Tanchuma, usw.) sowie iiber die Form-, Traditions-, und Redaktionsge-
schichte der rabbinischen Literatur (Mischna, Babylonischer und Jerusale-
mer Talmud, Tosefta, ausserkanonische Traktate etc.) — diese Arbeiten bil-
den die Grundlage fiir eine bis heute andauernde wissenschaftliche Beschif-
tigung mit den Besonderheiten jiidischer Textauslegung.'” Die wissenschaft-
liche Agenda der rabbinischen Lehrer der ,Wissenschaft des Judentums®
findet dabei seine Fortsetzung in den Arbeiten der nichsten Generation:
Diese zihlt unter sich die grossen, oft aus traditionellen osteuropiischen
rabbinischen Verhiltnissen stammenden talmudischen Gelehrten, die fast
alle voriibergehend an einem deutschen Rabbinerseminar oder einer deut-
schen Universitit studiert haben und die diese deutsch-jiidische Wissen-
schaftstradition an den akademischen Zentren jiidischen Lernens in den Ver-
einigten Staaten und in Israel in entscheidendem Masse etabliert haben.'
Die hier angedeutete klassische philologische Wissenschaftstradition war und
ist vor allem an dem New Yorker , Jewish-Theological Seminary®, gegriindet
1886, sowie an der Hebriischen Universitit in Jerusalem, 1925 eréffnet,
beheimatet.

15" Die hier angedeutete Wissenschaftstradition hat ihren Ausgangspunkt in dem gross-
angelegten Projekt ,,Corpus Tannaiticum®, das die Gesellschaft zur Férderung der
Wissenschaft des Judentums in ihrem Griindungsjahr 1902 konzipiert hat (siche
Monarssschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums 48 [1904], S. 60-63),
und in dessen Rahmen noch bis Ende des Jahres 1939 in Deutschland bis heute
grundlegende rabbinische Texteditionen verdffentlicht worden sind. Zu diesen ge-
hoért die Herausgabe der halachischen Midraschim von S. Horovirz, Mekhilta
d’Rabbi Ismael, Siphre Zutta und Siphre zu Numeri, die Herausgabe des Midrash
Bereshit Rabba von ]. THEODOR und C. ALBECK und die Arbeit an der Herausgabe
der Siphre, die von S. HoroviTz begonnen und von L. FINKELSTEIN fertiggestellt
worden ist (siche Anm. 16). Diese Wissenschaftstradition ist deutlich erkennbar in
den Arbeiten von A. HEsCHEL, Tora min ha-Shamaim ba‘Aspakleria shel haDorot.
Band I-III, Jerusalem 1962 -1990; E.E. UrBach, The Sages — Their Concepts and
Beliefs, 1975 [hebr.: 1969]); E.E. UrBacH, The Halacha — Its Sources and Develop-
ment, 1996 [hebr.: 1984] und seinen Nachfolgern, die diese Tradition in kritischer
Weise bis in die Gegenwart hineintragen; vgl. etwa J. FRAENKEL, Darke ha-Aggada
veha-Midrasch. Band 1-1I, Givatayim 1991 oder auch D. WEiss HALIvNI, Peshar
and Derash — Plain and Applied Meaning in Rabbinic Exegesis, New York 1991;
S. FriepmaN, The Primacy of Tosefta to Mishnah in Synoptic Parallels, in: H.
Fox/T. Meacuam/D. KriGer (ed.), Introducing Tosefta — Textual, Intratextual and
Intertextual Sudies, Hoboken 1999, S. 99 —121.

16 Man verfolge die in Anm. 17 unten genannte chronologische Linie der grundle-
genden Ubersetzungs- und Herausgeberarbeiten an den klassischen Quellentexten
der jiidischen Traditionsliteratur.

161



Fiir das Programm der ,Gesamtwissenschaft des Judentums® grundle-
gend ist die Zielsetzung einer sukzessiven Herausgabe wissenschaftlicher
(teils textkritischer) Ausgaben des gesamten ,Textkanons® jiidischer traditio-
neller Quellen. Diese Arbeit stellt vielleicht den substantiellsten wissenschaft-
lichen Ertrag der Beschiftigung mit der ,jiidischen Hermeneutik“ im en-
geren Sinne dar, und es handelt sich hier um nichts weniger als den Versuch
einer umfassenden Offenlegung der gesamten jiidischen Traditionsliteratur —
ganz im Sinne des universalistischen Programms der Viter des ,,Grundrisses®,
wobei die ersten wissenschaftlichen Darbietungen und Erklirungen dieser
Quellen in vielen Fillen zur kanonischen Grundlage der bis heute andau-
ernden philologischen Arbeiten zur jiidischen Traditionsliteratur geworden
sind.

Die Textausgaben der jiidischen Traditionsliteratur iiber die letzten 130
Jahre zeugen durchweg von dem philologischen wissenschaftlichen Geist der
Vitergeneration, deren Vision einer umfassenden systematischen Darlegung
der jiidischen Quellen bis heute in dieser Wissenschaftstradition lebendig ist.
Man denke etwa an die ersten wissenschaftlichen (oder halbwissenschaftli-
chen) Ausgaben der Mischna, der Tosefta, der halachischen und aggadischen
Midraschim sowie der ausserkanonischen rabbinischen Literatur.'” Eine Aus-
nahme in dieser Hinsicht stellt die Arbeit an den traditionellen Texten der
jidischen Mystik dar. Gerschom Scholem, dessen grundlegende wissen-
schaftliche Arbeit an kabbalistischen und mystischen jiidischen Texten zu-
nichst gegen die kulturpolitische Agenda der ,Wissenschaft des Judentums®
(nicht aber gegen den Geist der Philologie) vorgetragen worden ist, hat sich
vor allem auf die Einfithrung, Kommentierung und Bewertung der Quellen

17" Vgl. M.S. ZuckeRMANDEL, Tosefta, Mischna, und Baraitha (1908 —1910) sowie
seine Ubersetzung der Mischna, Nezikin (1893 —1897); die Edition der Mekhilta
d’Rabbi Ismael von S. Horovitz (1917) sowie C. ALBECck/]. THEODOR, Midrash
Bereshit Rabbah (1926 —1936); L. GINZBERG, The Legends of the Jews (1909 —1938);
L. FINKELSTEIN, Siphre ad Deuteronomium (1939) und L. FINKELSTEIN, Assemani
Codex Manuscript of the Sifra (1956); M. HigGer, Ozar ha-Beraitot (1930 —1950),
S. LieBERMAN, Tosefer Rishonim (1937—1939) und S. LieBerMAN, Tosefta ki-Fe-
shutah (1955-1967), um nur einige zu nennen. In dieser Wissenschaftstradition
steht auch die textkritische Edition des Talmud Yerushalmi von Peter Schifer. Vgl.
P. ScHAFER/ H.-]. BECKER (ed.), Synopse zum Talmud Yerusalmi. Band 1,1-11; II;
IV, Tiibingen 1991-1998. Vom Babylonischen Talmud gibt es bis heute keine
textkritische Ausgabe. Fiir eine friihe, kritische theoretische Beschiftigung mit rab-
binischer Literatur vgl. D. Z. HOFFMANN, Zur Einleitung in die halachischen Midra-
schim, 1887 und C. ALBECK, Untersuchungen iiber die halachischen Midraschim,
1927.

162



der jiidischen Mystik konzentriert."® Textkritische Ausgaben kabbalistischer
und mystischer Texte sind erst in jlingster Zeit im Entstehen begriffen.”

Wir konnen daher sagen, dass die heutigen textkritischen und iiberlie-
ferungsgeschichtlichen Arbeiten zur jiidischen Traditionsliteratur und zur
judischen Hermeneutik im engeren Sinne bei aller Verschiedenheit ihrer
wissenschaftlichen Ausrichtung auf dem Boden einer europdischen (deut-
schen) Wissenschaftstradition stehen, die seit iiber 150 Jahren die jiidische
Auseinandersetzung mit der Uberlieferung rabbinischer Texte und den Me-
thoden der rabbinischen Schriftauslegung bestimmt hat.””

II

Jiddische Hermeneutik als kritische Kulturtheorie

Seit der italienischen Renaissance des 15. Jahrhunderts und dem in ihr er-
wachenden philologischen und humanistischen Interesse an den originalen
Texten der griechischen Antike oder spitestens seit der Reformation und
ihrer Neubesinnung auf die Urtexte der hebriischen und griechischen ka-
nonischen Schriften (in christlichem Selbstverstindnis das ,Alte“ und das
»Neue Testament®) ist die Frage nach dem Begriff der ,Hermeneutik® im

18 Vgl. M. CaTANE (ed.), Bibliography of the Writings of Gershom G. Scholem, Jerusa-
lem 1977; J. Dan/E. Liesgs, (ed.), The Library of Gershom Scholem on Jewish
Mysticism, Jerusalem 1999. Die Arbeit Scholems an den Quellen der jiidischen
Mystik findet in den Arbeiten von M. IpEL, Kabbalah — New Perspectives, New
Haven (Connecticut) 1988; Y. LieBes, Sod haEmunah haShabbtait, Jerusalem 1995;
J. Dan, The ‘Unigue Cherub’ Circle, Tiibingen 1999; vgl. auch ]. Dan, Jewish
Mpysticism. Band -1V, Northvale 1998 —1999; R. Evrior, Cherut al haLuchot, Tel
Aviv 1999 und anderer Autoren ihre Kritik und Weiterfithrung,

19 Vgl. hier die textkritischen Ausgaben, die Konkordanz sowie die Ubersetzung der
Hekhaloth-Literatur von Peter Schifer, z. B. P. ScHAFER (ed.), Synopse zur Hekhalot-
Literatur, in Zusammenarbeit mit Margarete Schliiter und Hans Georg von Mu-
tius, Tiibingen 1981; P. ScHAFER, Geniza-Fragmente zur Hekhalot-Literatur,
Tiibingen 1984; P. ScHAFER (ed.), Konkordanz zur Hekhalot-Literatur. Band 1-1I,
Tiibingen 1986 —1988 sowie P. SCHAFER (ed.), Uberm‘zung der Hekhalot-Literatur.
Band I-VI, Tiibingen 1987-1995; dazu P. SCHAFER, Hekhalot-Studien, Tiibingen
1988. Vgl. auch das literarkritische Projekt von Ronit Meroz iiber den literarischen
Zirkel der Autoren des Zohar (in Vorbereitung) und die textkritischen Studien
kabbalistischer Quellen von Daniel Abrams, z.B. D. ABrawms, Sexual Symbolism and
Merkavah Speculation in Medieval Germany — A Study of the Sod ha-Egoz Texts,
Tiibingen 1997 und die Diskussion zum gegenwirtigen Forschungsstand dort.

20 Die von H. Strack begonnene und von G. STEMBERGER fortgefiihrte Einleitung in
Talmud und Midyrasch bietet einen Uberblick iiber den Grossteil des gegenwirtigen
Forschungsstandes zur Uberlleferungsgeschlchte judischer Traditionsliteratur und
zur ,jiidischen Hermeneutik® in dem hier umrissenen engeren Sinne. Vgl. Anm. 8.

163



christlichen Europa erstmalig im umfassenden Sinne seiner urspriinglichen
etymologischen Bedeutung gestellt worden. Dieser zufolge stellt die Her-
meneutik eben nicht nur eine Theorie und Methodik der Exegese kanoni-
scher Schriften dar, sondern umreisst vielmehr den Horizont einer umfas-
senden Theorie der Kulturvermittlung, welche épunvevtikn téxvn, ars in-
terpretandi im weitesten Sinne zu ihrem Gegenstand erklirt. ,,Hermeneuti-
ke“, urspriinglich épunvebo, wortlich ,dolmetschen®, ,iibersetzen®, bezeich-
net demnach die Kunst, aus den verschiedensten Chiffren menschlicher Aus-
drucksweise sinnhafte Kulturzusammenhinge zu stiften; Hermeneutik ist die
Kunst der ,Mitteilung®, der ,menschlichen Verstindigung®, der ,,Sprache®.
Hermeneutik fragt urspriinglich nach ,Grenzgiingen® des Zwischenmensch-
lichen. Hermes selbst, der Gotterbote vorgriechischen Ursprungs, war ein
Grenzginger und konnte nur daher zum Mittler zwischen Géttern und
Menschen werden. Hermes ist Dolmetscher und Ubersetzer schlechthin,
Wegweiser (hermae) in ,fremde Lande®, Botschafter der , Alteritit“, Erfinder
von Sprache und Schrift, Inbegriff der Vermittlung, eine apollinische Figur
der Grenzziehung und Uberschreitung zugleich.

Hermeneutik als Wissenschaft — ein Produkt der Moderne

Hermeneutik als kulturtheoretische Wissenschaft ist ein Produkt der Mo-
derne; die philosophische Hermeneutik entsteht in den Marginalien einer
intensiven literarischen und kulturellen Auseinandersetzung mit etwas ,Ver-
gangenem", welches neu befragt und damit neu ,belebt* wird.” ,Es scheint
tiberhaupt fiir das Aufkommen des hermeneutischen Problems charakteri-
stisch“, sagt Gadamer, ,daf8 eine Ferne herangeholt, eine Fremdheit iiber-
wunden, eine Briicke zwischen Einst und Jetzt gebaut werden mufite. [. . .]
Etwas davon lag schon in dem theologischen Anspruch des reformatorischen
Bibelverstindnisses und seines Prinzips der sola scriptura, aber seine eigent-
liche Entfaltung fand es, als aus Aufklirung und Romantik das historische
Bewuf3tsein erwuchs und zu aller Uberlieferung ein gebrochenes Verhilenis
etablierte.“*

21 Fiir den innerjiidischen Kontext macht Yehuda Liebes diese hermeneutische Stra-
tegie der Ankniipfung an Vergangenes als »Renaissance® einer neuen spirituellen
Bewegung in prominenter Weise fiir die zoharischen Schriften in ihrem Riickgriff
auf die tannaitischen Meister deutlich; vgl. Y. LieBes, The Zohar as Renaissance,

iibersetzt von Or Rose [im Druck].
22 H.-G. GADAMER, Kleine Schriften 1, Tiibingen 1967, S. 116.

164



Radikale Kulturkritik als Erinnern ,,vergessener Texte®

Die philosophische Hermeneutik hat es also mit ,,gebrochenen Verhilenis-
sen® und mit ,Briichen der Geschichte® zu tun: Hermeneutik ist Ausdruck
eines historischen Bewusstseins, fiir das die bewusste Adoption eines ,ver-
gessenen Textes“ oder einer ,vergessenen Rhetorik® zur hermeneutischen
Strategie einer grundlegenden Kritik an der ,,Unkultur® der Gegenwart wird.
Dabei wird die hermeneutische Arbeit der Ankniipfung an das Fremde, Ver-
gangene nicht nur im philologischen, historischen, literarischen und exege-
tischen Sinne zur [''Jbersetzunsg,sarbeit,23 sondern die hermeneutische Arbeit
ist vielmehr selbst der Ausdruck einer kulturellen Revolution: die Vergegen-
wirtigung der literarischen Zeugnisse einer vergessenen, vernachlissigten
oder verachteten alternativen Lebensiusserung wird zur paradigmatischen,
existentiellen, kulturellen und politischen Umorientierung auf ein neues
Kulturideal

Wer sind die Herren der philosophischen Hermeneutik?

Die europidische Geschichte hermeneutisch bedeutungsvoller Kultureinbrii-
che und ,Neuanfinge®, welche die kulturellen Umbriiche der Vergangenheit
auf ein kritisches, philosophisches und politisches Programm der Gegenwart
abbildet, wird zu grossen Teilen von zeitgendssischen ,,Griechen® und ,,Chri-
sten“ erzdhlt. Die fithrenden philosophischen Stimmen der hermeneutischen
Auseinandersetzung um das kulturelle Erbe Europas, besonders in Deutsch-
land (man denke an Gadamer,” Blumenberg® oder Habermas®) haben
einen wissenschaftlichen Narrativ der philosophischen Hermeneutik ge-
schaffen, in dem die Renaissance, die Reformation, die europiische Aufkli-

23 Vgl. dazu A. AssMaNN, Translation as Transformation, in: C. HiLrreicH-Kunjar-
ru/S. Mosks (ed.), Zwischen den Kulturen — Theorie und Praxis des interkulturellen
Dialogs, Tiibingen 1997, S. 21f.

24 Vgl. hierzu das Kapitel ,Die soziale Konstruktion der Vergangenheit ... in:
J. AssMANN, Das kulturelle Gediichtnis — Schrift, Erinnerung und politische Identitiit
in friihen Hochkulturen, Miinchen ?1997, 34—48. Die Herausforderung der her-
meneutischen Fragestellungen in diesem Buch iiber das kulturelle Gedichtnis ist fiir
die gegenwiirtige Arbeit an der jiidischen Hermeneutik noch lange nicht abgegolten
und stellt eine Inspiration dar, der durch die verschiedensten Gebiete der jiidische
Textgeschichte hindurch nachzugehen sich lohnt.

25 H.-G. GADAMER, Wabrheit und Methode, Tiibingen 1960 (°1990).

26 H. BLUMENBERG, Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a. M. 1981.

27 ]J. HaBerRMAS, Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a. M. 1968; J. HABERMAS, Der
philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt a. M. 1985.

165



rung, die deutsche Romantik sowie die eigene, iiberwiegend Heidegger ver-
pflichtete Hermeneutik die Hauptthemen darstellen. Ein Vergleich mit der
seit etwa vierzig Jahren stattfindenden franzésischen philosophischen Dis-
kussion, dessen hermeneutische Fragestellugen von Lévinas, Ricceur, Lacan,
Foucault und Derrida bestimmt werden und in der Freud und Marx sowie
ein durch Lévinas und Sartre vermittelter Heidegger eine richtungsweisende,
wurspriingliche Rolle spielen, zeigt ein von der deutschen Agenda grund-
verschiedenes kulturelle Interesse auf.*® Warum sich die erst seit etwa dreissig
Jahren im Entstehen begriffene, philosophische Diskussion einer jiidischen
Hermeneutik an den Impulsen der franzésischen und nicht der deutschen
Diskussion orientiert, wird in dem nachfolgenden kurzen Abriss angedeutet
werden.

Die klassische Version der europiischen hermeneutischen Denktradition
verweist seit der frithen Moderne auf die grossen ,vergessenen Texte® Grie-
chenlands, auf die christlichen biblischen Schriften (eben nicht auf die Texte
Israels) und spiter, im Kontext der Romantik, auf Uberlieferungen des
,hohen Nordens® als Quellen ihrer Inspiration. So richtet sich die Kultur-
kritik der Renaissance in ihren grossangelegten Ubersetzungsarbeiten der
griechischen Literatur gegen die apologetische Verzerrung des griechischen
Geistes durch die christliche Scholastik auf den Zsthetischen Reichtum der
Antike. So richtet sich das hermeneutische Interesse der Reformation, dessen
paradigmatischer Ausdruck Luthers grosse sprachschépferische Ubersetzung
der ,Heiligen Schrift® ist, auf das theologische Prinzip der ,sola scriptura®
und damit gegen die dogmatische Engfiihrung des katholischen , Kirchen-
werks“. Daher wendet sich die Kritik der europiischen Aufklirung, ob in
Philosophie, Literatur oder politischer Theorie, gegen die Heteronomie aller
positiven Religion und damit gegen die Autoritit aller heteronomen Texte
und schopft dabei aus den Kriften des Selbst, der Vernunft und aus dem
ethischen Ideal der Humanitit. Desgleichen richtet sich schliesslich auch das
poetische, literarische Interesse der Romantik gegen die statische Buchweis-
heit der Klassik und zielt auf die volkischen Narrative nicht nur griechischen
Ursprungs, sondern auch auf die grossen Erzihlungen nordischer Kultur, wie
etwa das Nibelungenlied oder die Edda.

Diese klassische hermeneutische Auseinandersetzung, die zu grossen Tei-
len auf lateinisch und auf deutsch ausgetragen wurde, bildet zwei Traditions-
stringe, die sich oft verbinden und daher nicht streng zu trennen sind —
einen reformatorisch-biblisch und -einen humanistisch ausgerichteten. Beide

28 B. WALDENFELS, Phiinomenologie in Frankreich, Frankfurt a. M. 1998.

166



machen die Geschichte der ,allgemeinen Hermeneutik® aus, die vom 16.
und 17. Jahrhundert® iiber die grundlegenden Schriften des 18. und 19.
Jahrhunderts von Wolff, Chladenius, Schleiermacher, von Humboldt, Droy-
sen und Boeckh bis zu Dilthey, Husserl und Heidegger fiihrt.*® Die deutsche
Diskussion dieser theoretischen, hermeneutischen Tradition, wie sie sich in
den kulturphilosophischen Schriften Gadamers, Bultmanns, Habermasens
oder Blumenbergs abzeichnet, ist von diesem Erbe selbst wirkungsgeschicht-
lich bestimmt und bleibt daher grundsitzlich in die griechische und christ-
liche Tradition selbst eingebunden.”

Die in dieser deutschen Geschichte zum Ausdruck kommenden herme-
neutischen Strategien der Ankniipfung an ganz bestimmte ,I'exte, d. h. an
ganz bestimmte literarische Zeugnisse ganz bestimmter kultureller Gemein-

29 Fiir die reformatorische Tradition vgl. z.B. F. llyricus, Clavis Scripturae Sacrae
1567, der eine eigenstindige Hermeneutik zur Verteidigung der Schrift unter Auf-
nahme von Regeln aus der Rhetorik und der exegetischen Theorie der Zeit be-
griindet im Protest gegen die von der katholischen Kirche im ,I'ridentinum® (1546)
ausgesprochene scharfe Ablehnung gegen das reformatorische Schriftprinzip. Siehe
auch die Schrift von J. C. Dannhauser, Hermeneutica sacra sive methodus exponen-
darum sacrarum litterarum (1654), die erstmalig den Begriff der Hermeneutik im
Titel trdgt. Fiir den frithen Entwurf einer humanistischen, philosophischen Her-
meneutik vgl. J. C. Dannhausers Schrift Idea boni interpretes et malitiosi calumnia-
toris (1652). Im Unterschied zu seiner theologisch-reformatorischen Schrift entwik-
kelt Dannhauser hier eine hermeneutica generalis als modus sciendi, eine analytische
Methode der Textauslegung und der Sprache, die sich als philosophische Grundlage
einer logisch-methodischen Darlegung der Kulturvermittlung im weitesten Sinne
versteht. Vgl. den sehr hilfreichen Artikel von C.von BorMANN zum Stichwort
~Hermeneutik® in: Theologische Realenzyklopiidie. Band XV, Berlin 1986, S. 108 —
137. Vgl. auch P. Szonb1, Einfiibrung in die literarische Hermeneutik, ed. ]. BoL-
LAk / H. StierLIN, Frankfurt a. M. 1975.

30 Vgl. C. Wourk, Philosophia rationalis sive logica, Francofurti, Lipsiae 1728; J. M.
CHLADENIUS, Einleitung zur richtigen Auslegung verniinftiger Reden und Schriften,
Leipzig 1742 [Nachdruck Diisseldorf 1969]; F. D. E. SCHLEIERMACHER, Hermeneu-
tik und Kritik — Mit einem Anhang sprachphilosophischer Texte Schleiermachers, ed.
M. Frank, Frankfurt 1977; W. voN HumsoLpt, Uber die Aufgabe des Geschichts-
schreibers, in: Gesammelte Schriften. Band IV, ed. A, Lerrzmann, Berlin 1905,
S.35-56; J. G. DroyseN, Historik — Vorlesungen iiber Enzyklopiidie und Methodo-
logie der Geschichte [1857], ed. R. HUBNER, Miinchen 1977; P. A. BokckH, Enzy-
klopiidie und Methodologie der philologischen Wissenschaften, ed. E. BRATUSCHECK,
Leipzig *1886; W. DiLTHEY, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswis-
senschafien. Einleitung Manfred Riedel, Frankfurt a.M. 1970; E. Hussert, Die
Krisis der europiischen Wissenschaften und die tranzendentale Phaenomenologie, in:
Husserliana — Gesammelte Werke, ed. H.L. M.-K. van Brepa. Band VI, Den Haag
1954; M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, Tiibingen '71993.

31 Vgl. die in den Anm. 25-27 genannten Arbeiten sowie R. BULTMANN, Glauben
und Verstehen. Band 1-1V, Tibingen 1961-1965; H. BLUMENBERG, Arbeit am
Mythos, Frankfurt 1979.

167



schaften, sind Strategien einer exklusiven Identtitsbestimmung, dessen le-
bendige Kehrseite die Geschichte(n) der von dieser Strategie ausgeschlosse-
nen ,Anderen® sind. Die ,Anderen® dieser europdischen Geschichte sind
diejenigen ,,Kollektive® (als solche stellen sie sich ihren aussenstehenden Be-
trachtern dar), die an dieser ,,Ankniipfung® (an das ,griechische®, ,christli-
che® Erbe) nicht in gleichem Sinne mitarbeiten und daher als Traditionen
einer ,iiberwundenen“ oder ,tolerierten” Kulturstufe auftreten — Traditio-
nen, die von ,fremdem*® historiographischem Interesse entworfen sind. Hin-
ter der definitiven Rede von dem oder den ,Anderen® (dies betrifft zu gro-
ssen Teilen auch das europiische christliche Interesse an der jiidischen, is-
lamischen oder buddhistischen Hermeneutik) steht daher gar niemand Le-
bendiges, so dass nichts ,Eigenes®, ,Subjektives, ,Sprechendes® aus einer
etwaigen allgemeinen Frage nach ,der jidischen Hermeneutik® erwachsen
kann. Das Interesse an der Erforschung ,fremder® Kulturen, welches selbst
ein koloniales Erbe ist, verrit also zunichst nur etwas iiber die kulturelle
Selbstbestimmung von ,Humanisten®, ,Reformatoren®, ,Aufklirern® und
»~Romantikern® (oder ,Zionisten“, wenn man das Argument in einen loka-
len, selbst-kritischen, jiidisch-politischen Kontext iibersetzen wollte). Das
,dunkle Mittelalter®, der ,jiidische Buchstabenglauben®, der ,jiidische Ge-
setzesglaube®, die katholische ,Werkgerechtigkeit® erscheinen als Notkon-
strukte kultureller Identititsfindung der (militirisch) Uberlegenen.

Wie kommen die Sieger auf die andere Seite der Geschichte?

Die Frage ist also die, wie die Sieger hermeneutischer Feldziige auf die an-
dere Seite der Geschichte kommen. Damit ist zunichst einmal einer
»ganzheitlichen, objektiven Erfassung™ des Problems eine Absage erteilt. Wir
nihern uns einer wissenschaftlichen Standortbestimmung, in der zeitgends-
sische Grenzginger ,von der jeweils anderen Seite der Wissenschaftsge-
schichte her” eine hermeneutische Rolle, die Rolle des Hermes, iibernehmen.
So wie etwa Lévinas in seiner Heidegger-Rezeption die jiidische ,Stand-
punktphilosophie* Rosenzweigs vermittelt®® und durch seine Pariser ,Tal-

32 Dazu S.A. HANDELMAN, Fragments of Redemption — Jewish Thought and Literary
Theory in Benjamin, Scholem, and Lévinas, Bloomington 1991; R. Giess, Correla-
tions in Rosenzweig and Lévinas, Princeton 1992; R. CoHEN, Elevations — The Height
of the Good in Rosenzweig and Lévinas, Bloomington 1994; E. MEIR, Ein Stern aus
Jaakob — Franz Rosenzweig, sein Leben und sein Schaffen, Jerusalem 1994 [hebr.],
S. 187-194. Siehe auch das Vorwort von E. Levinas zu S. Mosks, Systeme et
révélation — La philosophie de Franz Rosenzweig, Paris 1982.

168



mudlektiiren® der sechziger Jahre Ricceurs hermeneutische Reflektionen zu
,lext” und ,Interpretation” angeregt haben mag.53 Das von der hermeneu-
tischen Siegergeschichte als ,,mittelalterlich®, ,jiidisch®, ,weiblich® oder ,ori-
entalisch® Ausgeschlossene 6ffnet sich damit als ein Gesprichsraum, in dem
Ubersetzung (nicht Mission), Gastfreundschaft (nicht Eroberung), Unbe-
haustheit (nicht Heimkehr) zu Schliisseln der wissenschaftlichen Erfahrung
werden.?* Dies setzt die Bereitschaft zum Héren von fragmentarischen, idio-
synkratischen Darstellungen der Dinge voraus und hofft auf ein Sprechen im
radikalen Sinne, d.h. bis hin zum gegenseitigen Verlust der eigenen Grenz-
bestimmungen, der Bestimmungen dessen, was bisher ,,innen und aussen®,
,Licht und Finsternis®, ,wahr und falsch®, ,Sieger und Besiegte® bedeutet

hat.

Die Anti-Helden der jiidischen Text-Geschichte

Eine iiberzeugende Darstellung der jiidischen Hermeneutik wird den Ver-
such unternehmen miissen, innere Figuren der jiidischen Uberlieferung in
fragmentarischer Weise, von ,,innen nach aussen®, in exoterischer Geste also,
im doppelten Sinne gegen den Strich zu lesen: in kritischer Auseinanderset-
zung mit der sich aus griechischen und christlichen Quellen speisenden und
sich ,,das Jiidische® dabei einverleibenden europiischen Hermeneutik auf der
einen Seite und im Widerstand gegen die Vernichtung jeglicher dem Frem-
den, Anderen zugewandter Geste innerhalb des zeitgendssischen, religiésen
jidischen Diskurses auf der anderen.” Charakteristische Momente der rab-
binischen und midraschischen Rhetorik — wie etwa das Moment einer mehr-
dimensionalen, a-linearen, auf Einspruch und Widerspruch angelegten Ge-
sprichskultur — werden dabei auf die ihr innewohnenden Krifte der Wider-
stindigkeit gegeniiber totalitiren, auf Herrschaft ausgerichteten Narrativen

33 Siehe P. Ric®UR, Hermeneutics and the Social Sciences — Essays on Language, Action
and Interpretation, ed., iibersetzt, eingeleitet von John B. Thompson, Cambridge,
Paris 1981.

34 Ein inspirierendes Beispiel fiir solch ein Aufspiiren von Gesprichsriumen im In-
neren der rabbinischen Intertextualitit, das die homogenen Strukturen autoritirer
Selbstbestimmung auflést und dies in philosophischer Auseinandersetzung mit der
zeitgendssischen europiischen Kritik der klassischen Hermeneutik bewerkstelligt, ist
D. BovariN, Unberoic Conduct. The Rise of Heterosexuality and the Invention of the
Jewish Man, Berkeley 1997.

35 Wie dies etwa in den Arbeiten von Michael Fishbane, Daniel Boyarin, Galit Hasan-
Rokem, Judith Hauptman, Moshe Halbertal, Shmuel Trigano und anderen zum
Ausdruck kommt.

169



hin befragt. In diesem Sinne zeichnet sich eine philosophische Korrelation
zwischen einer im westlichen Europa disputablen ,relativistischen® Wissen-
schaftsrhetorik (die als zeitgendssisches Ideal der ,,Postmoderne® gilt) und
einer im jiidischen Kontext disputabel (gewordenen) exoterischen (nach au-
ssen gerichteten) Lesart grundlegender hermeneutischer Figuren der jidi-
schen Traditionsliteratur selbst ab, die allerdings im Hinblick auf diese Kor-
relation erst herauszuarbeiten sind. Mit anderen Worten: die Darstellung
»jidischer Hermeneutik® kann nur dann sinnvoller Gegenstand philoso-
phischer Arbeit sein, wenn ihre inneren Momente nicht nur systematisch
beschrieben werden, sondern selbst zur wissenschaftlichen Methode werden.
Es geht also um ein Abenteuer wissenschaftlicher Art. Fiir Lévinas ist Odys-
seus der Abenteurer des kulturell siegreichen Europas schlechthin. Abraham
bietet sich als paradigmatischer Gegenspieler dieser Geschichte an: Abraham,
der in der Unbehaustheit der Fremde auf den Wegen Gottes zu Hause war.
Es sind die Antihelden der jiidischen Uberlieferungsgeschichte, die den Ver-
zicht auf Herrschaft in einer an der menschlichen Ordnung orientierten ,vita
activa“ weitergeben und damit fiir ein radikales Offenhalten der Geschichte
auf eine er-innerte Zukunft hin einstehen — ein Offenhalten, das aus der
Sehnsucht nach dem noch nicht eingelosten Versprechen der Erschaffung
der Menschheit erwichst.

Die Dekonstruktion der kulturellen Mitte

Ein neuer Grundriss zur jiidischen Hermeneutik wird bei einer Dekonstruk-
tion der kulturellen ,Mitte® anfangen. Er wird die Gleichurspriinglichkeit
verschiedener traditioneller Narrative voraussetzen und damit die diachrone
Hermeneutik einer vertikalen Ankniipfung an idealisierte Vergangenheiten
durch eine horizontale Hermeneutik der kulturellen Ubersetzung ersetzen.
Bei diesem hermeneutischen Ansatz gibt es keine Ankniipfung an Friiheres,
sondern wir gehen vielmehr von der Gleichzeitigkeit alles Tradierten aus.*
Die Gleichzeitigkeit traditioneller Narrative wird von der jiidischen Tradi-
tion selbst thematisiert, indem sie behauptet, dass alles, was heute und in
aller Zukunft in anerkanntem Masse im Namen Moses gelehrt wird (was das
bedeutet, beriihrt zentrale Fragen jidischer ,Kanonbildung® und der Her-
ausbildung von Lehrautoritit?), im urspriinglichen Sinne Teil der Lehre

36 Zur Wissenschaftsproblematik, die sich durch einen solchen Zugang ergibt, siche
Steven Fraades Kritik an Jakob Neusners Judaism and Scripture, Interpreting
Midrash 1: Midrash and the History of Judaism, in: Prooffexts 7 (1987), S. 179f.

37 Zu dieser Frage siche M. HALBERTAL, People of the Book — Canon, Meaning, and
Authority, Cambridge (Massachusetts) 1997.

170



Gottes war (oder vielmehr ist). Den Sinn dieser Urspriinglichkeit aufzu-
spiiren wird ein durchlaufendes Motiv des neuen Grundrisses darstellen.?®
Jiidische Hermeneutik spielt mit erinnerten, vom Friiheren ins Spitere hin-
eingerufenen, narrativen Figuren. Laut jiidischer Tradition ist die Tora, die
Lehre, selbst ein Spiel (sha‘ashua), das von Gott und den Menschen mit
gleichen Regeln gespielt wird.”” Die Spielregeln sind die hermeneutischen
Figuren der Traditionsvermittlung selbst: sie stellen die Grenzen des her-
meneutischen Handlungsspielraums dar.*” Dariiber hinaus wird dem her-
meneutischen Umgang mit der Tora von der Tradition selbst eine eschato-
logische (kosmische) Dimension zugeschrieben, dessen Ziel die irdische
,Erlosung der Welt® ist. Diese Erlésung wird von Maimonides im politi-
schen Sinne als Befreiung der Menschen vom Krieg, Armut und Ungerech-
tigkeit vorgestellt.”!

Klassische Figuren jiidischer Traditionsvermittlung

Eine mit diesem Punkte unmittelbar verkniipfte klassische hermeneutische
Figur jiidischer Traditionsvermittlung ist die des Primats der Zukiinftigkeit:
Das (von den Propheten) Verheissene und Geforderte, nimlich die Schaf-
fung einer friedlichen Welt, soll erfiillt und eingelgst werden. Eine inhaltlich
als Gerechtigkeit und Frieden bestimmte Zukiinftigkeit wird zum Massstab
allen Seins, nicht nur im sozialen und politischen Sinne, sondern auch im
hermeneutischen Sinne:** Die traditionellen jiidischen Texte selbst unterlie-

38 Dazu grundlegend die Aufsitze von M. FisuBANE, The Garments of Torah — Essays
in Biblical Hermeneutics, Bloomington 1989, insbesondere die unter dem Titel
»~Hermeneutics, Scripture and the Present Hour® zusammengefassten Essays S. 79 —
133.

39 Vgl. Ps 119,77; Prov 7,30, gemiss den dazugehérigen Midraschim.

40 H.-G. GADAMER, Wahrheit und Methode, S. 493f. schliesst sein Buch mit eben
dieser Fragestellung der wirkungsgeschichdichen Bedeutung von hermeneutischen
Spielfiguren.

41 Mishneh Tora, Hilkhoth Melakhim 12; Einleitung zum zehnten Kapitel von Mish-
nah Sanhedrin, Abschnitt Perek Chelek, und die Interpretation von H. Coren, Die
Charakteristik der Ethik Maimunis, in: H. CoHEN, Jidische Schriften, ed. B.
Strauss. Band III, S. 280-289.

42 Hermann Cohen hart dies in philosophischer Weise am deutlichsten herausgearbei-
tet, siche A. S. BRUCKSTEIN, Radical Readings in Jewish Philosophy — Hermann Cohen
on Maimonides’ Ethics. Translation and Commentary, Syracuse [im Druck]. Cohen
bietet sich daher als ein fruchtbarer Ansatzpunkt einer methodischen Arbeit am
Thema der jiidischen Hermeneutik an. Lévinas’ Aufsatz iiber die jiidische Art der
Schriftauslegung wahrt dem Ansatz Cohens auch in seiner ethischen Pointierung
die Treue, vgl. E. LEvinas, De la lecture juive des ecritures, in: E. Levinas, LAu-
dela du verset, Paris 1982.

171



gen diesem epistemologischen Primat der Zukiinftigkeit. Konkret gespro-
chen heisst dies, dass spitere Texte in urspriinglicher Weise die Bedeutung
und den Inhalt fritherer Texte bestimmen, ein Prozess der miindlichen und
schriftlichen Auseinandersetzung, in dem einschligige, spitere Lektiiren
selbst zu ,Quellen” werden. Es entstehen dabei Wege der Handlung sowie
Wege der Auslegung, welche die Tradition selbst als Halacha (von ,gehen®)
und Aggada (von ,sagen”) vorstellt.”? Die Arbeit an der Uberlieferung geht
also logisch und hermeneutisch gesprochen den ,Urtexten® voraus. Die
Midraschforschung der letzten hundert Jahre hat in differenziertem Masse
gezeigt, wie auch der biblische Text selbst das Ergebnis dieses hermeneuti-
schen Prozesses der ,miindlichen Lehre®, das heisst also der ,Tradierung®
und ,,Ubersetzung® ist.*

Zur Kunst der Ubersetzung

Einer der ersten Arbeitsschritte an einem neuen Grundriss zur jiidischen
Hermeneutik konnten Uberlegungen zur Theorie der Ubersetzung sein.
Franz Rosenzweig, Martin Buber und Walter Benjamin haben das Problem
der Ubersetzung zu einer philosophischen Kritik am neuzeitlichen Vernunft-
begriff, insbesondere Hegelscher Prigung, ausgearbeitet, eine Kritik, die in
ihrem ,Sprachdenken®, in ithrem ,Ernstnehmen der Zeit®, in ihrem Ideal des
,horenden, lebendigen Lernens® auf mittelalterliche Lern-, Kommentar und
Ubersetzungstraditionen zuriickgreifen kann.® Mit anderen Worten: Es

43 Siehe J. HEmnemanN, The Nature of Aggadah, in: G.H. Hartman/S. Bupick
(ed.), Midrash and Literature, New Haven (Connecticut) 1986, S. 41— 55.

44 Die Literatur dazu ist unerschopflich, den Anfang gemacht hat Z. Franker, Von
der alexandrinischen und palistinischen Schriftforschung (1851); unter den neue-
ren Aufsitzen siehe besonders M. FisuBaNE, Inner-biblical Exegesis: Types and
Strategies of Interpretation in Ancient Israel, in: G. H. HarTMAN/S. Bupick (ed.),
Midrash and Literature, S. 19-37. )

45 Vgl. F. Rosenzweigs Aufsitze zur Theorie der Ubersetzung: Die Schrift und das
Wort, Die Schrift und Luther, Nachwort zu Jehuda Halevi, in: F. RoSENZWEIG,
Kleine Schriften, Berlin 1937, S. 134-166.200-219; M. BuBER, Zu einer neuen
Verdeutschung der Schrift, Beilage zum ersten Band der Verdeutschung der Bibel
von Martin Buber und Franz Rosenzweig, Heidelberg 1987; dazu C. Askani, Das
Problem der Ubersetzung — dargestellt an Franz Rosenzweig, Tiibingen 1997; W.
Benjamin, Die Aufgabe des Ubersetzers, in: W. BENJAMIN, Gesammelte Schrifien.
Band IV.1, ed. T. REXROTI—[, Frankfurt a. M. 1972, S. 9-21; dazu K. REICHERT,
Zur Ubersetzbarkeit von Kulturen — Appropriation, Assimiliation oder ein Drittes?,
in: C. HiLrricH-Kunjarru/S. Mosks (ed.), Zwischen den Kulturen — Theorie und
Praxis des interkulturellen Dialogs, Tiibingen 1997, S. 35-45; T. DORR, Kritik und
Ubersetzung. Die Praxis der Reproduktion im Friihwerk Walter Benjamins, Frankfurt
a. M. 1988.

L/2



zeichnet sich die Méglichkeit einer aufzuweisenden Parallelitit zwischen der
philosophischen Kritik des modernen Strukturalismus einerseits und der pri-
modernen, auf das Sprachliche und Textliche ausgerichteten, hermeneuti-
schen Praxis des Mittelalters andererseits ab, in deren Mitte die ,,Moderne®
nunmehr als ,Eingeklammertes“ erscheint.*

Die ,Klammer der Moderne®: Spinoza und
die Historisierung der Schrift

In der ,Klammer der Moderne® stehen die Kritiker der mittelalterlichen
Exegese, die kritischen Denker der Aufklirung. Sie vertrauen auf die Kraft
des lumen naturale, 16sen die Wahrheitsfrage von der Frage nach dem Text
ab, orientieren sich an den Problemen der Naturerkenntnis und weisen da-
mit die traditionelle Kommentar- und Ubersetzungspraxis des religiosen
Mittelalters in das unerotische Terrain des philosophisch Bedeutungslosen.*’
Maimonides hatte, dem Beispiel Saadyas folgend, die Souverinitit der
miindlichen Lehre verteidigt, indem er die Abwesenheit eines letztgiiltigen
sichtbaren Schriftsinns proklamierte und damit den inneren Schriftsinn im
Sinne einer verniinftigen FEisegese herausforderte, ein hermeneutisches Pro-
cedere, durch das die Schrift grundsiezlich fiir unendliche Lesarten offen
gehalten wurde.”® Spinozas fundamentale Kritik an dieser von Maimonides
vorgetragenen Verteidigung der traditionellen Hermeneutik, in der Spinoza
eine dogmatische Vergewaltigung des Schriftsinns unter politisch restaura-
tiven Vorzeichen sah, fiihrte zur Historisierung der Schrift und damit zu

46 Der Aufsatz von Yossef Schwartz in diesem Band sowie seine Arbeiten zu Meister
Eckhart und Maimonides markieren einen innovativen Weg einer philosophischen
Explikation der mittelalterlichen Ubersetzungspraxis. Siehe auch Y. ScuwarTz,
Zwischen Pluralismus und Toleranz: Zur Sikularisierung der Inter-rehgmsen Pro-
blematik im Ubergang vom Spitmittelalter zur friihen Neuzeit, in: J. MATTERN
(ed.), Ein-Bruch der Wirklichkeit: Sikularisierung als Problemlage und Methodik,
Amsterdam [im Druck]. Schwarzens Arbeiten mégen als der Versuch einer Antwort
auf die Fragestellung K. Reicuerts, Zur Ubersetzbarkeit von Kulturen (S. 36)
gelesen werden.

47 Vgl. die klassische Analyse von L. STrRaUSS, Philosophie und Gesetz — Beitrige zum
Verstindnis Maimonides und seiner Vorliufer [1935], in: L. STrAUSS, Gesammelte
Schriften. Band II: Philosophie und Gesetz — Friihe Schriften, ed. H. MEIER, Stutt-
gart 1997, S. 19-27 et passim.

48 Vgl. Moses Maimonides Einleitung zum Fiibrer der Unschliissigen, iibersetzt und
kommentiert von Adolf Weiss, Einleitung Johann Maier, Hamburg 1995, S. 12—
17; siehe auch Saadya Gaon, Emunot We-Deot, oder Glaubenslehre und Philosophie,
iibersetzt von Julius Fiirst, Leipzig 1845, S. 388f.

173



einem Sinnentzug am Kérper der (jidischen) Kommentartradition. Das Er-
gebnis war das Postulat des historischen Urtextes, dessen wissenschaftliche
Idealisierung zur selbstverstindlichen Grundlage der protestantischen (und
damit aller) Bibelwissenschaft des neunzehnten Jahrhunderts geworden ist;
eine Entwicklung, in der Kritiker der Aufklirung das dogmatische Erbe des
theologisch-politischen spinozistischen Programms erkennen mégen. Spi-
nozas politisch-revolutionire Forderung nach der Trennung von Wahrheit
und Religion schligt sich hier in einer programmatischen Trennung von
Schrift und Tradition nieder, die fiir das neuzeitliche europiische Verstind-
nis der hermeneutischen Besonderheiten der jiidischen Kommentartradition
verhingnisvoll gewirkt hat.”” Spinozas einseitige Behauptung, dass der bi-
blische Text einer abgeschlossenen Vergangenheit angehére und dass in die-
sen Text daher nichts hineingelesen werden solle, sondern dass dieser viel-
mehr wie die Natur ,aus sich selbst heraus zu verstehen sei“,”® wird von
Spinoza selbst paradoxerweise im christlichen Sinne zugunsten einer expli-
ziten Anerkennung der dezidiert ausser-biblischen christologischen Tradition
ausser Kraft gesetzt.51 Dieser hermeneutische Schachzug, den sowohl Her-
mann Cohen als auch Leo Strauss klar herausgearbeitet haben, hat ein phi-
losophisches Verstindnis der intertextuellen jiidischen Praxis des Mittelalters
und die von ihr propagierte ,,Gleichzeitigkeit” von Text und Kommentar bis
heute in Europa vereitelt, wobei Spinozas Vernichtung der rabbinischen
Kommentartradition, sein Urteil, diese stelle eine ,,dogmatische® Denkform
dar, die einer Heteronomie des Denkens gleichkomme, von der europii-
schen Philosophie bis heute kanonisiert wird.”> Nur unter spinozistischen
hermeneutischen Vorzeichen gibt es eine abgeschlossene Formation des bi-
blischen Textes. Der Text wird nur unter diesen hermeneutischen Vorzei-
chen zum Gegenstand objektiver, historisch-kritischer Forschung, eine Ent-
wicklung, die in der protestantischen wissenschaftlichen Bibelexegese des 19.
und 20. Jahrhunderts (an der die Wissenschaft des Judentums intensiven An-
teil genommen hat) ihren klassischen Ausdruck findet.

49" Dies hat Hermann Cohen in eindringlicher Weise gezeigt, vgl. H. CoHEN, Spinoza
iiber Staat und Religion, Judentum und Christentum, in: H. CoHEN, Jidische
Schriften, ed. B. Strauss. Band 111, S. 290—372.

50 B. pe SpiNOza, Theologisch-Politischer Traktat, iibersetzt von Carl Gebhardt, einge-
leitet und ed. Giinter Gawlick, Hamburg 1976, S. 115ff.

51 Vgl. B. Dk SeiNoza, Theologisch-Politischer Traktar, S. 73f. und L. STrauss, How to
Study Spinoza’s Theologico-Political Treatise, in: L. STRAUSS, Pesecution and the Art
of Writing, Glencoe 1952, S. 171-175.

52 Vgl. J. DErriDA, Edmond Jabes und die Frage nach dem Buch, in: J. DERRIDA, Die
Schrift und die Differenz, Frankfurt a. M. 1992, S. 105. Lévinas hingegen iiber-
nimmt das kritische Urteil Hermann Cohens, vgl. Anm. 53.

174



Maimonides versus Spinoza

Eine philosophische Kritik der modernen exegetischen Wissenschaftstradi-
tion findet demnach in unmittelbarer Auseinandersetzung mit Spinoza und
in mittelbarer Ankniipfung an Maimonides statt. Hermann Cohens, Leo
Straussens und Emmanuel Lévinasens Arbeiten zur jiidischen Hermeneutik
zeugen von eben genau dieser Fragerichtung. Cohens Philosophie dient hier
als Ausgangspunkt der Diskussion, da Cohen in seiner Maimonides-Inter-
pretation eine Philosophie des ,,Ursprungs® und der ,,Unendlichkeit® in be-
wusster Anlehnung an die mittelalterliche ,negative Actributenlehre® gegen
Spinozas Immanenzphilosophie, deren hermeneutische Konsequenz die hi-
storische Immanenz der Schrift ist, geltend gemacht hat. Diese Interpreta-
tionsfigur nimmt Lévinas mittelbar, iiber Jacob Gordin und Sylvian Zac,
auf.”® Die Maimonides-Lektiire Hermann Cohens gibt in dieser Hinsicht ein
wegweisendes philosophisches Paradigma fiir die zeitgendssische philoso-
phische Arbeit an klassischen jiidischen Interpretationsmustern ab.

53 Lévinas bezicht sich nicht unmittelbar auf Cohens Maimonides-Interpretation, re-
zipiert aber zwei ihm nahestehende Philosophen, die Cohen in intensivster Weise
tradiert haben und die insbesondere an Cohens Begriff der Unendlichkeit und
seiner Lektiire der Maimonidischen negativen Attributenlehre als einer negativen
Epistemologie interessiert waren: Jacob Gordin und, in geringerem Masse, Sylvain
Zac. Jacob Gordins Arbeit zum Begriff der Unendlichkeit, eine vergleichende Stu-
die zwischen dem unendlichen Urteil bei Hegel und bei Cohen (J. Gorpin, Un-
tersuchungen zur Theorie des unendlichen Urteils, Berlin 1929) ist fiir Lévinasens
Arbeit von wesentlicher Bedeutung. Vgl. E. LEviNas, Jacob Gordin, in: E. LEviNas,
Difficile Liberte — Essais sur le Judaisme, Paris 1976, 219—-224. Sylvian Zac hingegen
hat in den siebziger und achtziger Jahren iiber Cohen, Maimonides und Spinoza
gearbeitet, wobei Cohens Maimonides-Interpretation im Zusammenhang mit Spi-
noza einen wichtigen Stellenwert einnimmt. Vgl. die Einleitung von Paul Ricceur
zu S. Zac, La philosophie religieuse de Hermann Coben, Paris 1984; siehe auch .
Zac, Philosophie, theologie, politique dans l'euvre de Spinoza, Paris 1979. Cohens
Spinoza-Lektiire ldsst sich in einem von Lévinasens Aufsitzen zu Spinoza in An-
deutung der Gespriche mit Sylvain Zac mittelbar heraushéren. Vgl. LEvinas,
LAvez-vous relu Baruch?“, in: E. LEviNas, Difficile Liberte, 148 —159. Lévinasens
Verbundenheit zu Jacob Gordin und Sylvain Zac weist auf eine grundsitzliche
Offenheit von Lévinas zur kritischen, neu-kantianischen Tradition hin, deren mit-
telbare Rezeption Lévinasens Heidegger-Kritik massgeblich mitbestimmt haben
mag. Eine systematische Arbeit iiber Lévinasens Philosophie im Zusammenhang
mit dem jiidischen Neukantianismus gibt es meines Wissens noch nicht. Vgl. je-
doch meinen Versuch in: Lachen und Weinen: Eine jiidische Kritik am Mythos.
Cohen, Lévinas und Maimonides zu ,Monotheismus und Midrasch, ;Theodizee
und Messianismus’, in: Zeitschrift fiir Religion und Geistesgeschichte [im Druck].

175



Cohens Ursprungsphilosophie

Cohens Ursprungsphilosophie arbeitet die hermeneutische Urspriinglichkeit
der Tradition in ihrer ,Schaffung® des Textes heraus. Diese hermeneutische
Urspriinglichkeit korreliert mit der von Cohen in seiner Logik behaupteten
logischen Urspriinglichkeit der Zukunft in ihrer ,Setzung® des Vergange-
nen.”* Ausgehend von einer Negation des Wissens, also einer Infragestellung
des Bestehenden, des je Eigenen, entwickelt Cohens Philosophie des Ur-
sprungs eine Kritik des menschlichen Erkenntnisvermégens, in der die Me-
thode des ,unendlichen Urteils“ — analog zum hermeneutischen Begriff des
sunendlichen Textes” — jedartigen Begriff der ,Totalitit des Wissens® auf-
bricht. Dies geschieht zugunsten eines urspriinglichen Zukunftsbegriffs, der
sich inhaldlich an den prophetisch-messianischen Begriffen des Friedens und
der Gerechtigkeit orientiert.”” Rosenzweig iibernimmt diesen totalititskriti-
schen Begriff der Unendlichkeit und macht ihn zum Schliisselbegriff seines
eigenen ,neuen Denkens®.”® Cohens messianische Epistemologie ist in ihrer
vernunftkritischen Pointe viel radikaler als etwa das Denken Leo Straussens,
dessen Abbildung des klassischen Aufklirungsideals auf die arabische und
jidische Scholastik Zeuge einer ilteren apologetischen Tradition ist, die im
jiidischen Denken bis Saadya Gaon zuriickreicht und fiir die die Autoritit
der Offenbarung nicht eine radikale Infragestellung des Wissens bedeutet,
sondern vielmehr ihre ,selbstverstindliche Voraussetzung®, eine Vorausset-
zung, die die Philosophie zu rechtfertigen unternimme.’’

Die Reinskription der Transzendenz in die zeitgendssische
Hermeneutik

Uber Cohen, Rosenzweig, Lévinas und Derrida bildet sich innerhalb der
jiidischen philosophischen Tradition des 20. Jahrhunderts eine neue kriti-
sche Epistemologie heraus, die eine eigenstindige Kritik an der fundamen-
talontologischen hermeneutischen Tradition Heideggers vorbringt, wobei,
vielleicht erstmalig in der Geschichte der philosophischen Hermeneutik, klas-
sische Motive der jiidischen hermeneutischen Tradition eine zentrale, theo-

54 H. Comen, Logik der reinen Erkenntnis, S. 1521506, besonders S. 154.

5 Vgl. A.S. BRUCKSTEIN, Radical Readings, Einleitung.

56 F. ROSENZWEIG, Der Stern der Erlisung, Frankfurt a. M. 1990, S. 21-24.
57 Vgl. L. Strauss, Philosophie und Gesetz, in: Philosophie und Gesetz, S. 42.

176



riebildende Rolle spielen.’® In ihrer Offenheit fiir die Faktizitit narrativer
jiidischer Uberlieferung schreiben sowohl Lévinasens neuer jiidischer ,Hu-
manismus des anderen Menschen® als auch Derridas Arbeit an der ,,Schrift
und [der] Differenz® das Thema der ,Transzendenz® wieder in die philoso-
phische Diskussion ein, ohne dabei auf die gescheiterte Idealiziit des Begriffs
»~Humanitit“ zuriickgreifen zu miissen. Damit &ffnet sich ein Gesprichs-
raum, in dem jiidische narrative Ordnungen fiir das philosophische Ge-
sprich im origindren Sinne interessant werden.

Der innerjtidische hermeneutische Diskurs in den klassischen Gebieten
jiidischer Textforschung, sei es in Midrasch, Bibel, Mischna, Gemara, Ha-
lacha, Kabbala, mittelalterlicher Scholastik oder Philosophie, hat viel zu die-
sem philosophischen Gesprich beizutragen. Dabei lassen sich zwischen den
Zeilen des Diskurses die politischen und hermeneutischen Standpunkte der
philosophischen Arbeit an der Frage des Verhiltnisses von Gewalt und Me-
taphysik® herauslesen in einer Weise, die es darzustellen gilt. Die Aufgabe,
die sich hier stellt, ist die einer kulturellen Ubersetzung der in der jiidischen
Text- und Traditionsvermittlung zum Ausdruck kommenden narrativen
Ordnungen in die Begrifflichkeit einer Hermeneutik, die ihre philosophi-
schen und politischen Grundmotive offen legt und die sich damit im besten
Sinne der universalistischen Tradition ,an alle wendet®.

58  Lévinas, Derrida und Ricceur sprechen von dem ,irreduzierbar narrativischen Cha-
rakter der Geschichte® und lenken damit das Problem, das in Heideggers Begriff
des geschichtlichen ,,Daseins® angedeutet ist, auf das allgemeine Problem des Textes
(siche etwa ]J. DErriDA, Edmond Jabes und Die Frage nach dem Buch, in: J.
DErRIDA, Die Schrift und die Differenz, S. 102; P. Ricc®UR, Hermeneutics and the
Human Sciences, Cambridge 1981, S. 274296, besonders S. 275). Damit wird das
Nachdenken iiber das exegetische Verhiltnis von Schrift und Kommentar zum
massgeblichen Geschehen in der philosophischen Arbeit selbst. Vgl. dazu die Arbeit
von C. PFESTROFF, Verkirperungen — Soteriologische Fragmente bei Jean-Francois Lyo-
tard. Diplomarbeit, Friedrich-Wilhelms-Universitit Bonn, 1997.

59 Vgl. den kritischen Aufsatz zu Lévinas, in dem er die Frage nach der totalitiren
Gewalt jeglicher Hermeneutik, soweit sie eine einheitliche Perspektive darstellt,
aufwirft, insbesondere dann, wenn sie es im Namen der Ethik tut; siehe J. DEr-
RIDA, Gewalt und Metaphysik: Essay iiber das Denken Emmanuel Lévinas, in: J.
DERRIDA, Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a. M. 1976 [franzésische Origi-
nalausgabe: Lécriture et la difference, Paris 1967].

177



	Versuch einer Topographie zur jüdischen Hermeneutik

