
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 56 (2000)

Artikel: Versuch einer Topographie zur jüdischen Hermeneutik

Autor: Bruckstein, Almut Sh.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961520

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Versuch einer Topographie zur
jüdischen Hermeneutik

von Almut Sh. Bruckstein *

Die Intensität und das interdisziplinäre Interesse, mit der das Thema „jüdische

Hermeneutik" heute in den verschiedenen judaistischen Kontexten, vor
allem in den USA, Israel und Frankreich, diskutiert wird, erinnert an eine

innerjüdische deutsche Diskussion der letzten Jahrhundertwende, die mit
ähnlicher Brisanz und Dringlichkeit geführt wurde. Es lohnt sich, den

Hintergrund dieser grossen, innerjüdischen europäischen Diskussion zur
„Wissenschaft des Judentums" zunächst anzudeuten, wenn es um ein erstes
Erfassen des Ausmasses der Problemstellung „jüdische Hermeneutik" in der

heutigen akademischen Auseinandersetzung gehen soll.

Almuth Sh. Bruckstein, The Hebrew University, Department of Jewish Thought,
Jerusalem 92503, Israel. - Diese Studie stellt das Ergebnis erster Überlegungen zu
dem Programm einer philosophischen Darstellung der jüdischen Hermeneutik dar.
Sie steht im Rahmen des Sonderforschungsprojekts der Deutschen Forschungsgemeinschaft

zu „Hermeneutik interkulturell - intrakulturell - transkulturell: Muster
des Übersetzens und Auslegens in sieben Kulturen und ihre historische Bedeutung".
Ich bin insbesondere den Herren Professoren Wolfgang Reinhard und Daniel
Krochmalnik zu Dank verpflichtet für meine Miteinbeziehung in dieses Projekt
und Prof. Friedrich Niewöhner für seine kritischen Anregungen und richtungsweisenden

Fragestellungen. Es versteht sich von selbst, dass die hier angestellten
Überlegungen nur einen ersten Anfang auf dem Wege zu einer umfassenderen Darstellung

der jüdischen Hermeneutik bilden, die auf Grund der Vielschichtigkeit der
Quellenlage und des Umfangs des historischen Materials sowie angesichts der
vielfältigen Berührungspunkte der jüdischen Textarbeit mit allen Bereichen der her-
meneutischen philosophischen Wissenschaften - von der Literaturtheorie über die
Philosophie und politische Theorie bis hin zu Theorien der Psychoanalyse - von
keinem Einzelnen mehr bearbeitet werden kann. Ein neuer Grundriss zum Thema
„jüdische Hermeneutik", von führenden Wissenschaftlern und Wissenschaftlerinnen

in allen Bereichen der jüdischen Textarbeit gemeinsam erarbeitet, ist ein
Desideratum. Dieses zu begründen ist der Sinn dieses Textes. Ich möchte an dieser
Stelle meinem Kollegen Dr. Yossef Schwarz danken für die entscheidenden Denk-
anstösse während vieler Stunden des Gesprächs, in denen ich gelernt habe, das

Verhältnis von jüdischer Tradition und europäischer Geschichte von Grund auf
neu zu überdenken.

154



I

Der „Grundriss der gesamten Wissenschaft des Judentums"
vom Jahre 1902

Im Jahre 1902 traf sich in Berlin eine prominente Gruppe von jüdischen
Wissenschaftlern aus ganz Europa, um gemeinsam einen „Grundriss der

gesamten Wissenschaft des Judentums" zu konzipieren.1 Dieser Grundriss stellt
eine verbindliche Ordnung der verschiedenen Gebiete jüdischer Studien vor,
eine Ordnung, die zu grossen Teilen aus der Studienordnung der
deutschsprachigen Rabbinerseminare des 19. Jahrhunderts übernommen wurde2

und die bis heute für die akademische Ausrichtung aller Judaistik-Studien
vor allem in den USA und in Israel, aber auch in Deutschland richtungsweisend

geblieben ist. Vom Studium des biblischen Hebräisch, des Aramäischen

und des Neuhebräischen angefangen, umfasste dieser Grundriss unter
anderem die Fächer biblische Literatur, hellenistisches Judentum, klassische

jüdische Bibelexegese, halachischer und aggadischer Midrasch, Mischna und
Talmud, Halacha, mittelalterliche jüdische Philosophie, jüdische Mystik,
„Apologetik", die vergleichende Lektüre jüdischer, christlicher und islamischer

Traditionen, liturgische Dichtung sowie jüdische Geschichte.

„Wissenschaft heisst Rechenschaft ablegen"

Innerhalb dieser Ordnung findet sich unter der Rubrik „Systematische
Lâcher" ein gesondertes Gebiet, welches unter dem Namen „Ethik und
Religionsphilosophie" zunächst keine besondere Aufmerksamkeit erregt, welches
sich aber bald als die führende systematische Lragestellung der „Gesamtwissenschaft

des Judentums" erweist:3 Unter der wissenschaftlichen Verantwor-

1
Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums 48 (1904), S. 60-63;
für ein vertieftes historisches und systematisches Verständnis der jüdischen
kulturwissenschaftlichen Agenda dieses „Grundrisses" siehe D. Adelmann, Die „Religion
der Vernunft" im „Grundriss der Gesamtwissenschaft des Judentums", in: H.
Wiedebach / H. Holzhey (ed.), Hermann Cohens Religion ofReason out ofthe Sources of
Judaism - Tradition and the Concept of Origin, Hildesheim [im Druck]. Ich danke
Dieter Adelmann für seine Freundschaft und Grosszügigkeit in unseren gemeinsamen

Gesprächen über die Wissenschaft des Judentums.
2 Vgl. die frühe Skizzierung des Studienprogramms des Breslauer Rabbinerseminars

von Zacharias Frankel, dessen wissenschaftliche Ausrichtung er im Jahresbericht des

jüdisch-theologischen Seminars, Februar 1854, so zusammenfasst: der Lernende
„der jüdischen Theologie muß befähigt werden, die jüdische und die allgemeine
Wissenschaft in ihrer Zusammengehörigkeit zu erfassen" (siehe Vorwort).

3 Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums 48 (1904), S. 62.

155



tung von Hermann Cohen war dort mit dem Gebiet „Ethik und
Religionsphilosophie" eine umfassende, interdisziplinäre Fragestellung angedeutet,
welche dem Verständnis Hermann Cohens zufolge die gesamten Fächer der

jüdischen Wissenschaft zu einem „Rechenschaftsbericht" über die in ihnen

zu erforschende jüdische Traditionsliteratur aufrief: „Wissenschaft heißt
Rechenschaft ablegen."4 Die Aufgabe der Wissenschaft des Judentums
erscheint damit im neuen Sinne als die philosophische Aufgabe eines

„Rechenschaftsberichtes über die Bedeutung der gesamten jüdischen Traditionsliteratur"

vor dem Forum der „ethischen Vernunft" oder, in zeitgenössischer

Formulierung, vor dem Forum der anderen Menschen, also in der
Öffentlichkeit. Es ging den Initiatoren des Grundrisses somit nicht um eine
museale Objektivierung oder gar ein „zu Grabe tragen"5 der Quellen in Form
einer sich selbst nur historische und philologische Bedeutung zumessenden

wissenschaftlichen Arbeit, sondern um das philosophische Erarbeiten einer

jüdischen „Kulturtheorie", welche nach dem kulturellen und politischen Beitrag

des Jüdischen, „Eigenen" zu dem, was „alle betrifft" zu fragen bereit ist.

Die Frage nach der Universalität jüdischer Denkstrukturen -
damals und heute

Um die letzte Jahrhundertwende stand diese philosophische Aufgabe unter
dem Stern einer apologetischen Fragestellung, nämlich der nach der Uni-

4 H. Cohen, Logik der reinen Erkenntnis [1902]. Einleitung von Helmut Holzhey,
in: H. Cohen, Werke, ed. H. Holzhey. Band VI, Hildesheim 1997, S. 16.20
(Paraphrase). Siehe auch H. Cohen, Die Errichtung von Lehrstühlen für Ethik
und Religionsphilosophie an den jüdisch-theologischen Lehranstalten [1904], in:
H. Cohen, Jüdische Schriften, ed. B. Strauss. Band II, Berlin 1924, S. 108-125,
besonders S. 122ff., und H. Cohen, Die Charakteristik der Ethik Maimunis
[1908], in: H. Cohen, Jüdische Schriften, ed. B. Strauss. Band III, S. 222-223.
P. Mendes-Flohr, Wissenschaft des Judentums at the Fin-de-siecle, in: M.
Graetz/A. Mattioli (ed.), Krisenwahrnehmungen im Fin de siecle — Jüdische und
katholische Bildungseliten in Deutschland und der Schweiz, Zürich 1994, 67-81,
stellt die zentrale Bedeutung Hermann Cohens für diese kulturpolitische Ausrichtung

der Wissenschaft des Judentums heraus, die in der Formierung der 1919
gegründeten „Akademie der Wissenschaft des Judentums" ansatzweise ihren
institutionellen Ausdruck fand; siehe besonders S. 73-81 seines Aufsatzes und die dort
angegebene Literatur.

5 M. Steinschneider, zitiert bei G. Scholem, Wissenschaft vom Judentum einst
und jetzt (1959), in: G. Scholem, Judaica I, Frankfurt a. M. 1977, S. 153. Siehe
dazu auch P. Schafer, Gershom Scholem und die „Wissenschaft des Judentums",
in: P. Schäfer/G. Smith (ed.), Gershom Scholem - Zwischen den Disziplinen,
Frankfurt a.M. 1989, 122-156.

156



versalität jüdischer Denkstrukturen. So war etwa die Frage nach der
„Universalität der Nächstenliebe" im talmudischen Schrifttum von zentraler
Bedeutung für die wissenschaftliche Neuerschliessung rabbinischer Quellen.6
Was die Autoren des Grundrisses mit der systematischen Frage nach der
„Ethik und Religionsphilosophie" andeuteten, beschränkte sich also nicht
nur auf das Aufsuchen und Zusammenfassen ethischer und religionsphilosophischer

Sentenzen in klassischer jüdischer Traditionsliteratur („Sprüche
der Väter", Saadyas „Glaubenslehren", Maimonides' „Acht Kapitel" etc.),
sondern es verbarg sich hinter dieser Frage ein eigenständiges philosophisches

Forschungsinteresse, das an der ethischen und religionsphilosophischen
Bedeutung der in den klassischen jüdischen Texten lebendigen Denk- und
Argumentationsstrukturen interessiert war.

Die Aufgabe eines neuen „Grundrisses"

Die These, die ich hier vortragen möchte, ist die, dass eben diesen

übergreifenden Stellenwert, welchen das Thema „Ethik und Religionsphilosophie"

für die Autoren des Grundrisses innehatte, in der heutigen
wissenschaftlichen Diskussion das Thema „jüdische Hermeneutik" einnimmt, wobei

das interdisziplinäre Interesse, welches damals mit dem Begriff „Ethik"
angedeutet wurde, heute unter dem Begriff „Hermeneutik" in ähnlich dringlicher

und lebendiger Weise zum Ausdruck kommt. Die Vielschichtigkeit
und Komplexität der Frage nach „kultureller Identität", die in den verschiedenen

religiösen, ethnischen, politischen und sozialen Gemeinschaften zum
Ende dieses Jahrhunderts gestellt wird, bildet den Hintergrund für diese

Richtungsänderung der übergreifenden Fragestellung. So steht die herme-
neutische Frage nach den Strukturen und der Dynamik jüdischer
Kulturvermittlung heute in allen Fächern der Judaistik im Zentrum der akademischen

Auseinandersetzung. Eine zukünftige Philosophie „der jüdischen
Hermeneutik" wird sich daher zunächst an diejenigen Wissenschaftler aus den
verschiedensten Gebieten der jüdischen Traditionsliteratur halten dürfen, die
sich seit etwa dreissig Jahren mit der kulturtheoretischen und philosophischen

Bedeutung klassischer jüdischer hermeneutischer Text- und Interpre-

6 H. Cohen, Die Nächstenliebe im Talmud - als ein Gutachten dem Königlichen
Landgerichte zu Marburg erstattet [1888], in: H. Cohen, Jüdische Schriften, ed. B.
Strauss. Band III, S. 145-174. Vgl. auch die Fragestellung in D. Hoffman, Der
Schulchan-Aruch und die Rabbinen über das Verhältniss derJuden zu Andersgläubigen,
Berlin 1894.

157



tationsmuster in intensiver Weise beschäftigen.7 Die Aufgabe, die sich stellt,
ist die der Erarbeitung eines neuen „Grundrisses" zur jüdischen Hermeneutik,

in dem möglichst gemeinsam und für alle klassischen jüdischen Fächer
auf interdisziplinäre Weise nach der kulturtheoretischen und philosophischen

Bedeutung traditioneller Figuren jüdischer Hermeneutik gefragt wird.

7 In den neueren Forschungen zum Midrasch (einschliesslich der Arbeiten zur bi¬
blischen Hermeneutik) ist eine „kulturelle Ubersetzung" innerjüdischer hermeneu-
tischer Prozesse in den Kontext einer zeitgenössischen kulturtheoretischen
Fragestellung am weitesten gediehen. So wird das Thema „Midrasch" seit mindestens
zwanzig Jahren in Auseinandersetzung mit der neueren Literaturtheorie sowie mit
der zeitgenössischen, poststrukturalistischen und psychoanalytischen französischen
Debatte um die „Dekonstruktion" kanonischer Kulturzeugnisse ausgetragen.
Führende Wissenschaftler, die diesen kritischen, kulturtheoretischen Diskurs zur
Hermeneutik des „Midrasch" geschaffen und entwickelt haben und deren Forschungen
daher jeder zukünftigen Arbeit an einer philosophischen Erfassung der „jüdischen
Hermeneutik" zu Grunde liegen werden, sind S.A. Handelman, The Slayers of
Moses, Albany 1982; J. Faur, Golden Doves with Silver Dots: Semiotics and Textu-
ality in Rabbinic Tradition, Bloomington 1986; M. Fishbane, The Garments of
Torah — Essays in Biblical Hermeneutics, Bloomington 1989; vgl. auch M. Fishbane,
The Exegetical Imagination - On Jewish Thought and Theology, Cambridge 1998; D.
Boyarin, Intertextuality and the Reading ofMidrash, Bloomington 1990; vgl. auch
D. Boyarin, Unheroic Conduct - The Rise ofHeterosexuality and the Invention of the

Jewish Man, Berkeley 1997; S.D. Fraade, From Tradition to Commentary - Torah
and its Interpretation in the Midrash Sifre to Deuteronomy, Albany 1991; G. L.
Bruns, Hermeneutics Ancient and Modern, New Haven 1992; D. Stern, Midrash
and Theory — Ancient Jewish Exegesis and Contemporary Literary Studies, Evanston
1996; vgl. auch D. Stern, Parables and Midrash - Narrative and Exegesis in
Rabbinic Literature, Cambridge 1991. Für eine Auswahl grundlegender Texte zur
Bedeutung des Midrasch für die zeitgenössische hermeneutische Diskussion vgl. G. H.
Hartman/S. Budick (ed.), Midrash and Literature, New Haven 1986. Im Bereich
der Halacha steht eine ähnlich direkte Auseinandersetzung mit der kulturtheoretischen

Bedeutung jüdischer juridischer Rhetorik und Argumentation noch aus,
obwohl es eine ganze Reihe allgemeiner kritischer Studien gibt, die nach dem
Verhältnis von „Kanon und Zensur", Autorität und Macht, männlichem und weiblichem

Geschlecht etc. fragen. In dem von A. und J. Assmann herausgegebenen
Band Kanon und Zensur — Beiträge zur Archäologie der Literarischen Kommunikation,
München 1987, findet sich eine Fülle wegweisender Fragestellungen zum Thema,
ohne allerdings der jüdischen Tradition im Einzelnen gerecht werden zu können.
Ein neues kulturkritisches Problembewusstsein in Bezug auf die jüdische Textarbeit
findet sich jedoch in den Arbeiten zur rabbinischen Literatur von M. Halbertal,
People ofthe Book: Canon, Meaning, andAuthority, Cambridge 1997; J. Hauptman,
Rereading the Rabbis - a Woman's Voice, Boulder 1998 sowie in denen von M. Idel,
Language, Torah, and Hermeneutics in Abraham Abulafia, Albany 1989; E. Wolf-
son, Through a Speculum that Shines - Vision and Imagination in Medieval Jewish
Mysticism, Princeton 1994; vgl. auch E. Wolfson, Circle in the Square — Studies in
the Use of Gender in the Kabbalistic Symbolism, Albany 1995; B. Roijtman, Black
Fire on White Fire — An Essay on Jewish Hermeneutic from Midrash to Kabbalah,
Berkeley 1998 im Bereich der jüdischen Mystik und Kabbala. Dank der Grosszü-
gigkeit von Moshe Idel konnte ich sein umfangreiches Manuskript zur Kabbala und
Hermeneutik einsehen, das in Kürze erscheinen wird.

158



Zur „rabbinischen Hermeneutik" im engeren Sinne

Bei der Erarbeitung einer „jüdischen Hermeneutik" in diesem kritischen
Sinne geht es nicht mehr nur um die Erforschung der jüdischen Hermeneutik

als einer Einzeldisziplin, welche die rabbinischen Methoden der
Schriftauslegung historisch, philologisch und systematisch darzulegen und zu
erklären hätte. Diese wissenschaftliche Auseinandersetzung mit der „rabbinischen

Hermeneutik" im engeren Sinne ist vielmehr im 19. und beginnenden
20. Jahrhundert beheimatet und dort bis zum philologischen und logischen
Exzess ausgeführt worden. Man vergleiche allein die Beiträge Adolf Schwarzens

zu den Jahresberichten der israelitisch-theologischen Lehranstalt Wien
in den Jahren 1897-1916, in denen eine grossangelegte Analyse der
exegetischen Methoden rabbinischer Hermeneutik vorgelegt wird. Im Zentrum
stehen dabei die „sieben Auslegungsregeln Hilleis", mit Hilfe derer die
jüdische Tradition schon zu Zeiten des rabbinischen Meisters Hillel laut
Mischnatradition ihre eigene hermeneutische Vorgehensweise im Umgang
mit biblischen Texten reflektiert und zusammengefasst hat - und die später
in erweiterten Fassungen auch unter dem Begriff „die dreizehn Regeln des

Rabbi Ishmaels" oder unter den „zweiunddreissig Regeln des Rabbi Eliezer
ben Jose haGalili" bekannt geworden sind.8 Schwarzens Detailstudien
bemühen sich um die Angleichung dieser „sieben Regeln Hillels" an die
universale Denkstruktur Aristotelischer Logik, wobei er die einzelnen rabbinischen

Auslegungsregeln als „hermeneutische Syllogismen", „Analogieschlüsse",

hermeneutische „Induktionen und Antinomien" sowie „hermeneutische

Quantitätsrelationen" etc. versteht.9

Wissenschaftliche Arbeiten zur rabbinischen Textexegese

im 19. und 20. Jahrhundert

Der Beginn dieses eingehenden wissenschaftlichen Interesses an den
spezifischen Methoden rabbinischer Schriftauslegung kann auf die Eröffnung des

8 Grundlegend hierzu ist H. G. Enelow (ed.), The Mishnah ofRabbi Eliezer or The
Midrash of Thirty-Two Hermeneutic Rules, New York 1933 [hebr.]; vgl. auch Ap-

towitzer, Das Alter der Baraita der 32 Normen für die agadische Auslegung der

Heiligen Schrift, in: S. Krauss (ed.), Festschrifi AdolfSchwarz zum siebzigsten
Geburtstage, Berlin, Wien 1917, S. 121-132; weitere Literatur zur traditionellen
rabbinischen Exegese in G. Stemberger, Einleitung in Talmud und Midrasch, München

1992, S. 27-30.
9 Vgl. die Jahresberichte der israelitisch-theologischen Lehranstalt Wien in den Jah¬

ren 1897-1916.

159



Breslauer Rabbinerseminars im Jahre 1854 datiert werden, zu deren Anlass

Zacharias Frankel einen Vortrag „Über palästinische und alexandrinische

Schriftforschung" hielt.10 In diesem stellte er die jüdische hermeneutische
Praxis der griechischen gegenüber, um grundlegende Unterschiede zwischen

„allegorischer" und „rabbinischer" Schriftauslegung herauszustellen. Das

damalige Forschungsinteresse an „talmudischer Flermeneutik" wurde von einer

ganzen Gruppe jüdischer Wissenschaftler getragen, die im Rahmen der

europäischen, akademischen jüdischen Tradition des ausgehenden 19.
Jahrhunderts die philologischen und literarischen Grundlagen für eine erschöpfende

Darstellung der rabbinischen Hermeneutik im engeren Sinne gelegt
haben. Die Arbeiten von Adolf Schwarz,11 Wilhelm Bacher,12 M. Mielziner13

und in nächster Generation Louis Finkelstein, Isaak Heinemann14 und Saul

Lieberman über die Charakteristik der rabbinischen Hermeneutik und ihrer

„Auslegungsregeln", über die persönlichen Eigenarten der berühmtesten rab-

10 Vgl. das Programm zur Eröffnung des jüdisch-theologischen Seminars zu Breslau
„Fränkel'sche Stiftung", Breslau 1854.

11 A. Schwarz, Die Erleichterungen der Schammaiten und die Erschwerungen der Hil¬
leliten. Ein Beitrag zur Entwicklungsgschichte der Halachah, Wien 1893; auch A.
Schwarz, Hermeneutischer Syllogismus in der talmudischen Litteratur, Wien 1901

Jahresbericht der israelitisch-theologischen Lehranstalt in Wien 8) sowie A.
Schwarz, Der hermeneutische Kontext in der talmudischen Literatur, Wien 1921.
Zur Darlegung der halachischen Denkweise aus der Sicht eines traditionellen, der
litauischen Lehrtradition verpflichteten Gelehrten vgl. M. A. Amiel, Die Auslegungsweisen

des halakhischen Denkens. Band I — III, Tel Aviv, 1939 [hebr.]. Neben den

sogenannten hermeneutischen Regeln des Hillel gab es eine ganze Reihe anderer
spezifischer methodischer topoi der rabbinischen Exegese, die von den Trägern der
Wissenschaft des Judentums in ähnlicher Weise philologisch und historisch
bearbeitet wurden, die hier aber nicht im Einzelnen zum Gegenstand der Untersuchung

werden sollen. Als herausragendes Beispiel dafür mag die Lehre vom
vierfachen Schriftsinn gelten, die in jüdischer Tradition unter dem Akrostikon PaRDeS
tradiert wird; siehe dazu schon Moses Mendelssohns Einleitung zu Ecclesiastes: M.
Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe. Band XIV: Hebräische
Schriften I, ed. H. Borodianski, Stuttgart 1972, S. 147-160 [Neudruck der Ausgabe

Breslau 1938]. Vgl. auch die englische annotierte Übersetzung von P. Cul-
bertson, Multiplexity in Biblical Exegesis: The Introduction to Megillat Qohelet by
Moses Mendelssohn, in: Cincinnati Judaica Review 2 (1991), S. 10-18; siehe auch
W. Bacher, Abraham Ibn Esra's Einleitung zu seinem Pentateuch-Commentar - Ein
Beitrag zur Geschichte der Bibelexegese, Wien 1876, besonders S. 12-15, sowie G.
Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Frankfurt a. M. 1973, S. 80-82, neben
einer Fülle neuerer und jüngster Literatur.

12 W. Bacher, Die exegetische Terminologie der jüdischen Traditionsliteratur, Hildes¬
heim 1965 [Nachdruck der Auflage 1899, 1905]; W. Bacher, Die Agada der
Tannaiten. Band I — II, Strassburg 21903; vgl auch andere wichtige Beiträge Bachers

zur rabbinischen Exegese.
13 M. Mielziner, Introduction to the Talmud, New York 1925.
14 I. Heinemann, Darke ha-Aggada, Jerusalem 1950.

160



binischen Lehrer (Tannaim und Amoraim), über das Verhältnis von
„mündlicher und schriftlicher Lehre", über die Besonderheiten der verschiedenen

halachischen, aggadischen und homiletischen Midraschim (Mekhilta,
Sifra, Sifre und Midrasch Rabba, Pesikta de Rav Kahana, Pesikta Rabbati,
Tanchuma, usw.) sowie über die Form-, Traditions-, und Redaktionsgeschichte

der rabbinischen Literatur (Mischna, Babylonischer und Jerusalemer

Talmud, Tosefta, ausserkanonische Traktate etc.) — diese Arbeiten
bilden die Grundlage für eine bis heute andauernde wissenschaftliche Beschäftigung

mit den Besonderheiten jüdischer Textauslegung.15 Die wissenschaftliche

Agenda der rabbinischen Lehrer der „Wissenschaft des Judentums"
findet dabei seine Fortsetzung in den Arbeiten der nächsten Generation:
Diese zählt unter sich die grossen, oft aus traditionellen osteuropäischen
rabbinischen Verhältnissen stammenden talmudischen Gelehrten, die fast

alle vorübergehend an einem deutschen Rabbinerseminar oder einer
deutschen Universität studiert haben und die diese deutsch-jüdische
Wissenschaftstradition an den akademischen Zentren jüdischen Lernens in den

Vereinigten Staaten und in Israel in entscheidendem Masse etabliert haben.16

Die hier angedeutete klassische philologische Wissenschaftstradition war und
ist vor allem an dem New Yorker „Jewish-Theological Seminary", gegründet
1886, sowie an der Flebräischen Universität in Jerusalem, 1925 eröffnet,
beheimatet.

15 Die hier angedeutete Wissenschaftstradition hat ihren Ausgangspunkt in dem gross¬
angelegten Projekt „Corpus Tannaiticum", das die Gesellschaft zur Förderung der
Wissenschaft des Judentums in ihrem Gründungsjahr 1902 konzipiert hat (siehe
Monatssschrifi fur Geschichte und Wissenschaft des Judentums 48 [1904], S. 60-63),
und in dessen Rahmen noch bis Ende des Jahres 1939 in Deutschland bis heute
grundlegende rabbinische Texteditionen veröffentlicht worden sind. Zu diesen
gehört die Herausgabe der halachischen Midraschim von S. Horovitz, Mekhilta
d'Rabbi Ismael, Siphre Zutta und Siphre zu Numeri, die Herausgabe des Midrash
Bereshit Rabba von J. Theodor und C. Albeck und die Arbeit an der Herausgabe
der Siphre, die von S. Horovitz begonnen und von L. Finkelstein fertiggestellt
worden ist (siehe Anm. 16). Diese Wissenschaftstradition ist deutlich erkennbar in
den Arbeiten von A. Heschel, Tora min ha-Shamaim baAspakleria shel haDorot.
Band I — III, Jerusalem 1962 -1990; E. E. Urbach, The Sages - Their Concepts and
Beließ, 1975 [hebr.: 1969]; E. E. Urbach, The Halacha - Its Sources and Development,

1996 [hebr.: 1984] und seinen Nachfolgern, die diese Tradition in kritischer
Weise bis in die Gegenwart hineintragen; vgl. etwa J. Fraenkel, Darke ha-Aggada
veha-Midrasch. Band I—II, Givatayim 1991 oder auch D. Weiss haLivni, Peshat
and Derash — Plain and Applied Meaning in Rabbinic Exegesis, New York 1991;
S. Friedman, The Primacy of Tosefta to Mishnah in Synoptic Parallels, in: H.
Fox/T. Meacham/D. Kriger (ed.), Introducing Tosefta- Textual, Intratextualand
Intertextual Sudies, Hoboken 1999, S. 99-121.

'6 Man verfolge die in Anm. 17 unten genannte chronologische Linie der grundle¬
genden Ubersetzungs- und Herausgeberarbeiten an den klassischen Quellentexten
der jüdischen Traditionsliteratur.

161



Für das Programm der „Gesamtwissenschaft des Judentums" grundlegend

ist die Zielsetzung einer sukzessiven Herausgabe wissenschaftlicher

(teils textkritischer) Ausgaben des gesamten „Textkanons" jüdischer traditioneller

Quellen. Diese Arbeit stellt vielleicht den substantiellsten wissenschaftlichen

Ertrag der Beschäftigung mit der „jüdischen Hermeneutik" im

engeren Sinne dar, und es handelt sich hier um nichts weniger als den Versuch
einer umfassenden Offenlegung der gesamten jüdischen Traditionsliteratur -
ganz im Sinne des universalistischen Programms der Väter des „Grundrisses",
wobei die ersten wissenschaftlichen Darbietungen und Erklärungen dieser

Quellen in vielen Fällen zur kanonischen Grundlage der bis heute
andauernden philologischen Arbeiten zur jüdischen Traditionsliteratur geworden
sind.

Die Textausgaben der jüdischen Traditionsliteratur über die letzten 130

Jahre zeugen durchweg von dem philologischen wissenschaftlichen Geist der

Vätergeneration, deren Vision einer umfassenden systematischen Darlegung
der jüdischen Quellen bis heute in dieser Wissenschaftstradition lebendig ist.

Man denke etwa an die ersten wissenschaftlichen (oder halbwissenschaftlichen)

Ausgaben der Mischna, der Tosefta, der halachischen und aggadischen
Midraschim sowie der ausserkanonischen rabbinischen Literatur.17 Eine
Ausnahme in dieser Hinsicht stellt die Arbeit an den traditionellen Texten der

jüdischen Mystik dar. Gerschom Scholem, dessen grundlegende
wissenschaftliche Arbeit an kabbalistischen und mystischen jüdischen Texten
zunächst gegen die kulturpolitische Agenda der „Wissenschaft des Judentums"
(nicht aber gegen den Geist der Philologie) vorgetragen worden ist, hat sich

vor allem auf die Einführung, Kommentierung und Bewertung der Quellen

17 Vgl. M.S. Zuckermandel, Tosefta, Mischna, und Baraitha (1908-1910) sowie
seine Ubersetzung der Mischna, Nezikin (1893-1897); die Edition der Mekhilta
d'Rabbi Ismael von S. Horovitz (1917) sowie C. Albeck/J. Theodor, Midrash
Bereshit Rabbah (1926-1936); L. Ginzberg, The Legends oftheJews (1909-1938);
L. Finkelstein, Siphre ad Deuteronomium (1939) und L. Finkelstein, Assemani
Codex Manuscript of the Sifra (1956); M. Higger, Ozar ha-Beraitot (1930 -1950),
S. Lieberman, Tosefet Rishonim (1937-1939) und S. Lieberman, Tosefta ki-Fe-
shutah (1955-1967), um nur einige zu nennen. In dieser Wissenschaftstradition
steht auch die textkritische Edition des Talmud Yerushalmi von Peter Schäfer. Vgl.
P. Schäfer/H.-J. Becker (ed.), Synopse zum Talmud Yerusalmi. Band 1,1 — 11; III;
IV, Tübingen 1991-1998. Vom Babylonischen Talmud gibt es bis heute keine
textkritische Ausgabe. Für eine frühe, kritische theoretische Beschäftigung mit rab-
binischer Literatur vgl. D. Z. Hoffmann, Zur Einleitung in die halachischen Midraschim,

1887 und C. Albeck, Untersuchungen über die halachischen Midraschim,
1927.

162



der jüdischen Mystik konzentriert.18 Textkritische Ausgaben kabbalistischer
und mystischer Texte sind erst in jüngster Zeit im Entstehen begriffen.19

Wir können daher sagen, dass die heutigen textkritischen und
überlieferungsgeschichtlichen Arbeiten zur jüdischen Traditionsliteratur und zur
jüdischen Hermeneutik im engeren Sinne bei aller Verschiedenheit ihrer
wissenschaftlichen Ausrichtung auf dem Boden einer europäischen
(deutschen) Wissenschaftstradition stehen, die seit über 150 Jahren die jüdische
Auseinandersetzung mit der Überlieferung rabbinischer Texte und den
Methoden der rabbinischen Schriftauslegung bestimmt hat.20

II

Jüdische Hermeneutik als kritische Kulturtheorie

Seit der italienischen Renaissance des 15. Jahrhunderts und dem in ihr
erwachenden philologischen und humanistischen Interesse an den originalen
Texten der griechischen Antike oder spätestens seit der Reformation und
ihrer Neubesinnung auf die Urtexte der hebräischen und griechischen
kanonischen Schriften (in christlichem Selbstverständnis das „Alte" und das

„Neue Testament") ist die Frage nach dem Begriff der „Hermeneutik" im

18 Vgl. M. Catane (ed.), Bibliography of the Writings of Gershom G. Scholem, Jerusa¬
lem 1977; J. Dan/E. Liebes, (ed.), The Library of Gershom Scholem on Jewish
Mysticism, Jerusalem 1999. Die Arbeit Scholems an den Quellen der jüdischen
Mystik findet in den Arbeiten von M. Idel, Kabbalah - New Perspectives, New
Haven (Connecticut) 1988; Y. Liebes, SodhaEmunah haShabbtait,]tmsAern 1995;
J. Dan, The 'Unique Cherub' Circle, Tübingen 1999; vgl. auch J. Dan, Jewish
Mysticism. Band I—IV, Northvale 1998-1999; R. Elior, Cherut al haLuchot, Tel
Aviv 1999 und anderer Autoren ihre Kritik und Weiterführung.

19 Vgl. hier die textkritischen Ausgaben, die Konkordanz sowie die Übersetzung der
Hekhaloth-Literatur von Peter Schäfer, z. B. P. Schäfer (ed.), Synopse zur Hekhalot-
Literatur, in Zusammenarbeit mit Margarete Schlüter und Hans Georg von Mu-
tius, Tübingen 1981; P. Schäfer, Geniza-Fragmente zur Hekhalot-Literatur,
Tübingen 1984; P. Schäfer (ed.), Konkordanz zur Hekhalot-Literatur. Band I —II,
Tübingen 1986-1988 sowie P. Schäfer (ed.), Ubersetzung der Hekhalot-Literatur.
Band I—VI, Tübingen 1987-1995; dazu P. Schäfer, Hekhalot-Studien, Tübingen
1988. Vgl. auch das literarkritische Projekt von Ronit Meroz über den literarischen
Zirkel der Autoren des Zohar (in Vorbereitung) und die textkritischen Studien
kabbalistischer Quellen von Daniel Abrams, z. B. D. Abrams, Sexual Symbolism and
Merkavah Speculation in Medieval Germany - A Study of the Sod ha-Egoz Texts,

Tübingen 1997 und die Diskussion zum gegenwärtigen Forschungsstand dort.
20 Die von H. Strack begonnene und von G. Stemberger fortgeführte Einleitung in

Talmud und Midrasch bietet einen Überblick über den Grossteil des gegenwärtigen
Forschungsstandes zur Überlieferungsgeschichte jüdischer Traditionsliteratur und
zur „jüdischen Hermeneutik" in dem hier umrissenen engeren Sinne. Vgl. Anm. 8.

163



christlichen Europa erstmalig im umfassenden Sinne seiner ursprünglichen
etymologischen Bedeutung gestellt worden. Dieser zufolge stellt die
Hermeneutik eben nicht nur eine Theorie und Methodik der Exegese kanonischer

Schriften dar, sondern umreisst vielmehr den Horizont einer
umfassenden Theorie der Kulturvermittlung, welche épprivetiTiKTi téyvT], ars in-
terpretandi im weitesten Sinne zu ihrem Gegenstand erklärt. „Hermeneuti-
ke", ursprünglich epp.rjve'OG), wörtlich „dolmetschen", „übersetzen", bezeichnet

demnach die Kunst, aus den verschiedensten Chiffren menschlicher
Ausdrucksweise sinnhafte Kulturzusammenhänge zu stiften; Hermeneutik ist die

Kunst der „Mitteilung", der „menschlichen Verständigung", der „Sprache".
Hermeneutik fragt ursprünglich nach „Grenzgängen" des Zwischenmenschlichen.

Hermes selbst, der Götterbote vorgriechischen Ursprungs, war ein

Grenzgänger und konnte nur daher zum Mittler zwischen Göttern und
Menschen werden. Hermes ist Dolmetscher und Übersetzer schlechthin,

Wegweiser (hermae) in „fremde Lande", Botschafter der „Alterität", Erfinder

von Sprache und Schrift, Inbegriff der Vermittlung, eine apollinische Figur
der Grenzziehung und Überschreitung zugleich.

Hermeneutik als Wissenschaft - ein Produkt der Moderne

Hermeneutik als kulturtheoretische Wissenschaft ist ein Produkt der
Moderne; die philosophische Hermeneutik entsteht in den Marginalien einer
intensiven literarischen und kulturellen Auseinandersetzung mit etwas

„Vergangenem", welches neu befragt und damit neu „belebt" wird.21 „Es scheint

überhaupt für das Aufkommen des hermeneutischen Problems charakteristisch",

sagt Gadamer, „daß eine Ferne herangeholt, eine Fremdheit
überwunden, eine Brücke zwischen Einst und Jetzt gebaut werden mußte. [. .]

Etwas davon lag schon in dem theologischen Anspruch des reformatorischen
Bibelverständnisses und seines Prinzips der sola scriptura, aber seine eigentliche

Entfaltung fand es, als aus Aufklärung und Romantik das historische
Bewußtsein erwuchs und zu aller Überlieferung ein gebrochenes Verhältnis
etablierte."22

21 Für den innerjüdischen Kontext macht Yehuda Liebes diese hermeneudsche Stra¬

tegie der Anknüpfung an Vergangenes als „Renaissance" einer neuen spirituellen
Bewegung in prominenter Weise für die zoharischen Schriften in ihrem Rückgriff
auf die tannaitischen Meister deutlich; vgl. Y. Liebes, The Zohar as Renaissance,
übersetzt von Or Rose [im Druck],

22 H.-G. Gadamer, Kleine Schriften I, Tübingen 1967, S. 116.

164



Radikale Kulturkritik als Erinnern „vergessener Texte"

Die philosophische Hermeneutik hat es also mit „gebrochenen Verhältnissen"

und mit „Brüchen der Geschichte" zu tun: Hermeneutik ist Ausdruck
eines historischen Bewusstseins, für das die bewusste Adoption eines

„vergessenen Textes" oder einer „vergessenen Rhetorik" zur hermeneutischen

Strategie einer grundlegenden Kritik an der „Unkultur" der Gegenwart wird.
Dabei wird die hermeneutische Arbeit der Anknüpfung an das Fremde,

Vergangene nicht nur im philologischen, historischen, literarischen und
exegetischen Sinne zur Ubersetzungsarbeit,23 sondern die hermeneutische Arbeit
ist vielmehr selbst der Ausdruck einer kulturellen Revolution: die

Vergegenwärtigung der literarischen Zeugnisse einer vergessenen, vernachlässigten
oder verachteten alternativen Lebensäusserung wird zur paradigmatischen,
existentiellen, kulturellen und politischen Umorientierung auf ein neues
Kulturideal.24

Wer sind die Herren der philosophischen Hermeneutik?

Die europäische Geschichte hermeneutisch bedeutungsvoller Kultureinbrüche

und „Neuanfänge", welche die kulturellen Umbrüche der Vergangenheit
auf ein kritisches, philosophisches und politisches Programm der Gegenwart
abbildet, wird zu grossen Teilen von zeitgenössischen „Griechen" und „Christen"

erzählt. Die führenden philosophischen Stimmen der hermeneutischen

Auseinandersetzung um das kulturelle Erbe Europas, besonders in Deutschland

(man denke an Gadamer,25 Blumenberg26 oder Habermas27) haben

einen wissenschaftlichen Narrativ der philosophischen Hermeneutik
geschaffen, in dem die Renaissance, die Reformation, die europäische Aufiklä-

23 Vgl. dazu A. Assmann, Translation as Transformation, in: C. Hilfreich-Kunjap-
pu / S. Moses (ed.), Zwischen den Kulturen - Theorie und Praxis des interkulturellen
Dialogs, Tübingen 1997, S. 21f.

2^ Vgl. hierzu das Kapitel „Die soziale Konstruktion der Vergangenheit .", in:
J. Assmann, Das kulturelle Gedächtnis — Schrift, Erinnerung und politische Identität
in frühen Hochkulturen, München 21997, 34-48. Die Herausforderung der
hermeneutischen Fragestellungen in diesem Buch über das kulturelle Gedächtnis ist für
die gegenwärtige Arbeit an der jüdischen Hermeneutik noch lange nicht abgegolten
und stellt eine Inspiration dar, der durch die verschiedensten Gebiete der jüdische
Textgeschichte hindurch nachzugehen sich lohnt.

23 H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen 1960 (61990).
26 H. Blumenberg, Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a. M. 1981.
27 J. Habermas, Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a. M. 1968; J. Habermas, Der

philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt a. M. 1985.

165



rung, die deutsche Romantik sowie die eigene, überwiegend Heidegger
verpflichtete Hermeneutik die Hauptthemen darstellen. Ein Vergleich mit der

seit etwa vierzig jähren stattfindenden französischen philosophischen
Diskussion, dessen hermeneutische Fragestellugen von Lévinas, Ricœur, Lacan,
Foucault und Derrida bestimmt werden und in der Freud und Marx sowie

ein durch Lévinas und Sartre vermittelter Heidegger eine richtungsweisende,

„ursprüngliche" Rolle spielen, zeigt ein von der deutschen Agenda
grundverschiedenes kulturelle Interesse auf.28 Warum sich die erst seit etwa dreissig

Jahren im Entstehen begriffene, philosophische Diskussion einer jüdischen
Hermeneutik an den Impulsen der französischen und nicht der deutschen

Diskussion orientiert, wird in dem nachfolgenden kurzen Abriss angedeutet
werden.

Die klassische Version der europäischen hermeneutischen Denktradition
verweist seit der frühen Moderne auf die grossen „vergessenen Texte"
Griechenlands, auf die christlichen biblischen Schriften (eben nicht auf die Texte
Israels) und später, im Kontext der Romantik, auf Uberlieferungen des

„hohen Nordens" als Quellen ihrer Inspiration. So richtet sich die Kulturkritik

der Renaissance in ihren grossangelegten Übersetzungsarbeiten der

griechischen Literatur gegen die apologetische Verzerrung des griechischen
Geistes durch die christliche Scholastik auf den ästhetischen Reichtum der

Antike. So richtet sich das hermeneutische Interesse der Reformation, dessen

paradigmatischer Ausdruck Luthers grosse sprachschöpferische Übersetzung
der „Heiligen Schrift" ist, auf das theologische Prinzip der „sola scriptura"
und damit gegen die dogmatische Engführung des katholischen „Kirchenwerks".

Daher wendet sich die Kritik der europäischen Aufklärung, ob in

Philosophie, Literatur oder politischer Theorie, gegen die Heteronomie aller

positiven Religion und damit gegen die Autorität aller heteronomen Texte
und schöpft dabei aus den Kräften des Selbst, der Vernunft und aus dem
ethischen Ideal der Humanität. Desgleichen richtet sich schliesslich auch das

poetische, literarische Interesse der Romantik gegen die statische Buchweisheit

der Klassik und zielt auf die völkischen Narrative nicht nur griechischen
Ursprungs, sondern auch auf die grossen Erzählungen nordischer Kultur, wie

etwa das Nibelungenlied oder die Edda.

Diese klassische hermeneutische Auseinandersetzung, die zu grossen Teilen

auf lateinisch und auf deutsch ausgetragen wurde, bildet zwei Traditionsstränge,

die sich oft verbinden und daher nicht streng zu trennen sind -
einen reformatorisch-biblisch und einen humanistisch ausgerichteten. Beide

28 B. Waldenfels, Phänomenologie in Frankreich, Frankfurt a. M. 1998.

166



machen die Geschichte der „allgemeinen Hermeneutik" aus, die vom 16.

und 17. Jahrhundert29 über die grundlegenden Schriften des 18. und 19.

Jahrhunderts von Wolff, Chladenius, Schleiermacher, von Humboldt, Droy-
sen und Boeckh bis zu Dilthey, Husserl und Heidegger führt.30 Die deutsche

Diskussion dieser theoretischen, hermeneutischen Tradition, wie sie sich in
den kulturphilosophischen Schriften Gadamers, Bultmanns, Habermasens

oder Blumenbergs abzeichnet, ist von diesem Erbe selbst wirkungsgeschichtlich

bestimmt und bleibt daher grundsätzlich in die griechische und christliche

Tradition selbst eingebunden.31

Die in dieser deutschen Geschichte zum Ausdruck kommenden
hermeneutischen Strategien der Anknüpfung an ganz bestimmte „Texte", d.h. an

ganz bestimmte literarische Zeugnisse ganz bestimmter kultureller Gemein-

29 Für die reformatorische Tradition vgl. z. B. F. Illyricus, Clavis Scripturae Sacrae

1567, der eine eigenständige Hermeneutik zur Verteidigung der Schrift unter
Aufnahme von Regeln aus der Rhetorik und der exegetischen Theorie der Zeit
begründet im Protest gegen die von der katholischen Kirche im „Tridentinum" (1546)
ausgesprochene scharfe Ablehnung gegen das reformatorische Schriftprinzip. Siehe
auch die Schrift von J. C. Dannhauser, Hermeneutica sacra sive methodus exponen-
darum sacrarum litterarum (1654), die erstmalig den Begriff der Hermeneutik im
Titel trägt. Für den frühen Entwurf einer humanistischen, philosophischen
Hermeneutik vgl. J. C. Dannhausers Schrift Idea boni interprètes et malitiosi calumnia-
toris (1652). Im Unterschied zu seiner theologisch-reformatorischen Schrift entwik-
kelt Dannhauser hier eine hermeneutica generalis als modus sciendi, eine analytische
Methode der Textauslegung und der Sprache, die sich als philosophische Grundlage
einer logisch-methodischen Darlegung der Kulturvermittlung im weitesten Sinne
versteht. Vgl. den sehr hilfreichen Artikel von C. von Bormann zum Stichwort
„Hermeneutik" in: Theologische Realenzyklopädie. Band XV, Berlin 1986, S. 108 —

137. Vgl. auch P. Szondi, Einführung in die literarische Hermeneutik, ed. J. Bol-
lak/H. Stierlin, Frankfurt a. M. 1975.

30 Vgl. C. Wolff, Philosophia rationalis sive logica, Francofurti, Lipsiae 1728; J.M.
Chladenius, Einleitung zur richtigen Auslegung vernünfiiger Reden und Schrifien,
Leipzig 1742 [Nachdruck Düsseldorf 1969]; F.D.E. Schleiermacher, Hermeneutik

und Kritik — Mit einem Anhang sprachphilosophischer Texte Schleiermachers, ed.

M. Frank, Frankfurt 1977; W. von Humboldt, Über die Aufgabe des Geschichtsschreibers,

in: Gesammelte Schriften. Band IV, ed. A. Leitzmann, Berlin 1905,
S. 35-56; J.G. Droysen, Historik — Vorlesungen über Enzyklopädie und Methodologie

der Geschichte [1857], ed. R. Hübner, München 1977; P.A. Boeckh,
Enzyklopädie und Methodologie der philologischen Wissenschaften, ed. E. Bratuscheck,
Leipzig 21886; W. Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den
Geisteswissenschaften. Einleitung Manfred Riedel, Frankfurt a. M. 1970; E. Husserl, Die
Krisis der europäischen Wissenschaften und die tranzendentale Phaenomenologie, in:
Husserliana — Gesammelte Werke, ed. H. L. M.-K. van Breda. Band VI, Den Haag
1954; M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen ,71993.

31 Vgl. die in den Anm. 25-27 genannten Arbeiten sowie R. Bultmann, Glauben
und Verstehen. Band I-IV, Tübingen 1961 — 1965; H. Blumenberg, Arbeit am
Mythos, Frankfurt 1979.

167



Schäften, sind Strategien einer exklusiven Identitätsbestimmung, dessen

lebendige Kehrseite die Geschichte(n) der von dieser Strategie ausgeschlossenen

„Anderen" sind. Die „Anderen" dieser europäischen Geschichte sind

diejenigen „Kollektive" (als solche stellen sie sich ihren aussenstehenden

Betrachtern dar), die an dieser „Anknüpfung" (an das „griechische", „christliche"

Erbe) nicht in gleichem Sinne mitarbeiten und daher als Traditionen
einer „überwundenen" oder „tolerierten" Kulturstufe auftreten — Traditionen,

die von „fremdem" historiographischem Interesse entworfen sind. Hinter

der definitiven Rede von dem oder den „Anderen" (dies betrifft zu
grossen Teilen auch das europäische christliche Interesse an der jüdischen,
islamischen oder buddhistischen Hermeneutik) steht daher gar niemand

Lebendiges, so dass nichts „Eigenes", „Subjektives", „Sprechendes" aus einer

etwaigen allgemeinen Frage nach „der jüdischen Hermeneutik" erwachsen

kann. Das Interesse an der Erforschung „fremder" Kulturen, welches selbst

ein koloniales Erbe ist, verrät also zunächst nur etwas über die kulturelle

Selbstbestimmung von „Humanisten", „Reformatoren", „Aufklärern" und

„Romantikern" (oder „Zionisten", wenn man das Argument in einen lokalen,

selbst-kritischen, jüdisch-politischen Kontext übersetzen wollte). Das

„dunkle Mittelalter", der „jüdische Buchstabenglauben", der „jüdische
Gesetzesglaube", die katholische „Werkgerechtigkeit" erscheinen als Notkon-
strukte kultureller Identitätsfindung der (militärisch) Überlegenen.

Wie kommen die Sieger auf die andere Seite der Geschichte?

Die Frage ist also die, wie die Sieger hermeneutischer Feldzüge auf die
andere Seite der Geschichte kommen. Damit ist zunächst einmal einer

„ganzheitlichen, objektiven Erfassung" des Problems eine Absage erteilt. Wir
nähern uns einer wissenschaftlichen Standortbestimmung, in der zeitgenössische

Grenzgänger „von der jeweils anderen Seite der Wissenschaftsgeschichte

her" eine hermeneutische Rolle, die Rolle des Hermes, übernehmen.
So wie etwa Lévinas in seiner Heidegger-Rezeption die jüdische
„Standpunktphilosophie" Rosenzweigs vermittelt32 und durch seine Pariser „Tal-

32 Dazu S.A. Handelman, Fragments of Redemption - Jewish Thought and Literary
Theory in Benjamin, Scholem, and Lévinas, Bloomington 1991; R. Gibbs, Correlations

in Rosenzweig and Lévinas, Princeton 1992; R. Cohen, Elevations — The Height
of the Good in Rosenzweig and Lévinas, Bloomington 1994; E. Meir, Ein Stern aus
Jaakob — Franz Rosenzweig, sein Leben und sein Schaffen, Jerusalem 1994 [hebr.J,
S. 187-194. Siehe auch das Vorwort von E. Lévinas zu S. Moses, Systeme et
révélation - La philosophie de Franz Rosenzweig, Paris 1982.

168



mudlektüren" der sechziger Jahre Ricoeurs hermeneutische Reflektionen zu
„Text" und „Interpretation" angeregt haben mag.33 Das von der hermeneu-
tischen Siegergeschichte als „mittelalterlich", „jüdisch", „weiblich" oder
„orientalisch" Ausgeschlossene öffnet sich damit als ein Gesprächsraum, in dem

Ubersetzung (nicht Mission), Gastfreundschaft (nicht Eroberung),
Unbehaustheit (nicht Heimkehr) zu Schlüsseln der wissenschaftlichen Erfahrung
werden.34 Dies setzt die Bereitschaft zum Hören von fragmentarischen, idio-
synkratischen Darstellungen der Dinge voraus und hofft auf ein Sprechen im
radikalen Sinne, d. h. bis hin zum gegenseitigen Verlust der eigenen
Grenzbestimmungen, der Bestimmungen dessen, was bisher „innen und aussen",

„Licht und Finsternis", „wahr und falsch", „Sieger und Besiegte" bedeutet
hat.

Die Anti-Helden der jüdischen Text-Geschichte

Eine überzeugende Darstellung der jüdischen Hermeneutik wird den
Versuch unternehmen müssen, innere Figuren der jüdischen Überlieferung in
fragmentarischer Weise, von „innen nach aussen", in exoterischer Geste also,

im doppelten Sinne gegen den Strich zu lesen: in kritischer Auseinandersetzung

mit der sich aus griechischen und christlichen Quellen speisenden und
sich „das Jüdische" dabei einverleibenden europäischen Hermeneutik auf der

einen Seite und im Widerstand gegen die Vernichtung jeglicher dem Fremden,

Anderen zugewandter Geste innerhalb des zeitgenössischen, religiösen
jüdischen Diskurses auf der anderen.35 Charakteristische Momente der rab-
binischen und midraschischen Rhetorik - wie etwa das Moment einer
mehrdimensionalen, a-linearen, auf Einspruch und Widerspruch angelegten
Gesprächskultur — werden dabei auf die ihr innewohnenden Kräfte der Wider-
ständigkeit gegenüber totalitären, auf Herrschaft ausgerichteten Narrativen

33 Siehe P. Ricceur, Hermeneutics and the Social Sciences — Essays on Language, Action
and Interpretation, ed., übersetzt, eingeleitet von John B. Thompson, Cambridge,
Paris 1981.

34 Ein inspirierendes Beispiel für solch ein Aufspüren von Gesprächsräumen im In¬

neren der rabbinischen Intertextualität, das die homogenen Strukturen autoritärer
Selbstbestimmung auflöst und dies in philosophischer Auseinandersetzung mit der
zeitgenössischen europäischen Kritik der klassischen Hermeneutik bewerkstelligt, ist
D. Boyarin, Unheroic Conduct. The Rise ofHeterosexuality and the Invention of the
Jewish Man, Berkeley 1997.

35 Wie dies etwa in den Arbeiten von Michael Fishbane, Daniel Boyarin, Galit Hasan-
Rokem, Judith Hauptman, Moshe Halbertal, Shmuel Trigano und anderen zum
Ausdruck kommt.

169



hin befragt. In diesem Sinne zeichnet sich eine philosophische Korrelation
zwischen einer im westlichen Europa disputablen „relativistischen"
Wissenschaftsrhetorik (die als zeitgenössisches Ideal der „Postmoderne" gilt) und
einer im jüdischen Kontext disputabel (gewordenen) exoterischen (nach
aussen gerichteten) Lesart grundlegender hermeneutischer Figuren der
jüdischen Traditionsliteratur selbst ab, die allerdings im Hinblick auf diese

Korrelation erst herauszuarbeiten sind. Mit anderen Worten: die Darstellung
„jüdischer Hermeneutik" kann nur dann sinnvoller Gegenstand
philosophischer Arbeit sein, wenn ihre inneren Momente nicht nur systematisch
beschrieben werden, sondern selbst zur wissenschaftlichen Methode werden.
Es geht also um ein Abenteuer wissenschaftlicher Art. Für Lévinas ist Odysseus

der Abenteurer des kulturell siegreichen Europas schlechthin. Abraham
bietet sich als paradigmatischer Gegenspieler dieser Geschichte an: Abraham,
der in der Unbehaustheit der Fremde auf den Wegen Gottes zu Hause war.
Es sind die Antihelden der jüdischen Überlieferungsgeschichte, die den
Verzicht auf Herrschaft in einer an der menschlichen Ordnung orientierten „vita
activa" weitergeben und damit für ein radikales Offenhalten der Geschichte

auf eine er-innerte Zukunft hin einstehen - ein Offenhalten, das aus der
Sehnsucht nach dem noch nicht eingelösten Versprechen der Erschaffung
der Menschheit erwächst.

Die Dekonstruktion der kulturellen Mitte

Ein neuer Grundriss zur jüdischen Hermeneutik wird bei einer Dekonstruktion

der kulturellen „Mitte" anfangen. Er wird die Gleichursprünglichkeit
verschiedener traditioneller Narrative voraussetzen und damit die diachrone
Hermeneutik einer vertikalen Anknüpfung an idealisierte Vergangenheiten
durch eine horizontale Hermeneutik der kulturellen Übersetzung ersetzen.
Bei diesem hermeneutischen Ansatz gibt es keine Anknüpfung an Früheres,
sondern wir gehen vielmehr von der Gleichzeitigkeit alles Tradierten aus.36

Die Gleichzeitigkeit traditioneller Narrative wird von der jüdischen Tradition

selbst thematisiert, indem sie behauptet, dass alles, was heute und in
aller Zukunft in anerkanntem Masse im Namen Moses gelehrt wird (was das

bedeutet, berührt zentrale Fragen jüdischer „Kanonbildung" und der
Herausbildung von Lehrautorität37), im ursprünglichen Sinne Teil der Lehre

36 Zur Wissenschaftsproblematik, die sich durch einen solchen Zugang ergibt, siehe
Steven Fraades Kritik an Jakob Neusners Judaism and Scripture, Interpreting
Midrash 1: Midrash and the History of Judaism, in: Prooftexts 7 (1987), S. 179f.

37 Zu dieser Frage siehe M. Halbertal, People of the Book - Canon, Meaning, and
Authority, Cambridge (Massachusetts) 1997.

170



Gottes war (oder vielmehr ist). Den Sinn dieser Ursprünglichkeit
aufzuspüren wird ein durchlaufendes Motiv des neuen Grundrisses darstellen.38

Jüdische Hermeneutik spielt mit erinnerten, vom Früheren ins Spätere

hineingerufenen, narrativen Figuren. Laut jüdischer Tradition ist die Tora, die

Lehre, selbst ein Spiel (shacashuac), das von Gott und den Menschen mit
gleichen Regeln gespielt wird.39 Die Spielregeln sind die hermeneutischen

Figuren der Traditionsvermittlung selbst: sie stellen die Grenzen des

hermeneutischen Handlungsspielraums dar.40 Darüber hinaus wird dem
hermeneutischen Umgang mit der Tora von der Tradition selbst eine eschato-

logische (kosmische) Dimension zugeschrieben, dessen Ziel die irdische

„Erlösung der Welt" ist. Diese Erlösung wird von Maimonides im politischen

Sinne als Befreiung der Menschen vom Krieg, Armut und Ungerechtigkeit

vorgestellt.41

Klassische Figuren jüdischer Traditionsvermittlung

Eine mit diesem Punkte unmittelbar verknüpfte klassische hermeneutische

Figur jüdischer Traditionsvermittlung ist die des Primats der Zukünftigkeit:
Das (von den Propheten) Verheissene und Geforderte, nämlich die Schaffung

einer friedlichen Welt, soll erfüllt und eingelöst werden. Eine inhaltlich
als Gerechtigkeit und Frieden bestimmte Zukünftigkeit wird zum Massstab

allen Seins, nicht nur im sozialen und politischen Sinne, sondern auch im
hermeneutischen Sinne:42 Die traditionellen jüdischen Texte selbst unterlie-

38 Dazu grundlegend die Aufsätze von M. Fishbane, The Garments of Torah - Essays

in Biblical Hermeneutics, Bloomington 1989, insbesondere die unter dem Titel
„Hermeneutics, Scripture and the Present Hour" zusammengefassten Essays S. 79-
133.

39 Vgl. Ps 119,77; Prov 7,30, gemäss den dazugehörigen Midraschim.
4° H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode, S. 493f. schliesst sein Buch mit eben

dieser Fragestellung der wirkungsgeschichtlichen Bedeutung von hermeneutischen
Spielfiguren.

4! Mishneh Tora, Hilkhoth Melakhim 12; Einleitung zum zehnten Kapitel von Mish-
nah Sanhédrin, Abschnitt Perek Chelek, und die Interpretation von H. Cohen, Die
Charakteristik der Ethik Maimunis, in: H. Cohen, Jüdische Schriften, ed. B.
Strauss. Band III, S. 280-289.
Hermann Cohen hat dies in philosophischer Weise am deutlichsten herausgearbeitet,

siehe A. S. Bruckstein, Radical Readings in Jewish Philosophy — Hermann Cohen

on Maimonides'Ethics. Translation and Commentary, Syracuse [im Druck], Cohen
bietet sich daher als ein fruchtbarer Ansatzpunkt einer methodischen Arbeit am
Thema der jüdischen Hermeneutik an. Lévinas' Aufsatz über die jüdische Art der
Schriftauslegung wahrt dem Ansatz Cohens auch in seiner ethischen Pointierung
die Treue, vgl. E. LÉvinas, De la lecture juive des écritures, in: E. LÉvinas, L'Au-
delà du verset, Paris 1982.

171



gen diesem epistemologischen Primat der Zukünftigkeit. Konkret gesprochen

heisst dies, dass spätere Texte in ursprünglicher Weise die Bedeutung
und den Inhalt früherer Texte bestimmen, ein Prozess der mündlichen und
schriftlichen Auseinandersetzung, in dem einschlägige, spätere Lektüren
selbst zu „Quellen" werden. Es entstehen dabei Wege der Handlung sowie

Wege der Auslegung, welche die Tradition selbst als Halacha (von „gehen")
und Aggada (von „sagen") vorstellt.43 Die Arbeit an der Überlieferung geht
also logisch und hermeneutisch gesprochen den „Urtexten" voraus. Die
Midraschforschung der letzten hundert Jahre hat in differenziertem Masse

gezeigt, wie auch der biblische Text selbst das Ergebnis dieses hermeneuti-
schen Prozesses der „mündlichen Lehre", das heisst also der „Tradierung"
und „Übersetzung" ist.44

Zur Kunst der Übersetzung

Einer der ersten Arbeitsschritte an einem neuen Grundriss zur jüdischen
Hermeneutik könnten Überlegungen zur Theorie der Übersetzung sein.

Franz Rosenzweig, Martin Buber und Walter Benjamin haben das Problem
der Übersetzung zu einer philosophischen Kritik am neuzeitlichen Vernunftbegriff,

insbesondere Hegelscher Prägung, ausgearbeitet, eine Kritik, die in
ihrem „Sprachdenken", in ihrem „Ernstnehmen der Zeit", in ihrem Ideal des

„hörenden, lebendigen Lernens" auf mittelalterliche Lern-, Kommentar und

Übersetzungstraditionen zurückgreifen kann.45 Mit anderen Worten: Es

43 Siehe J. Heinemann, The Nature of Aggadah, in: G. H. Hartman IS. Budick
(ed.), Midrash and Literature, New Haven (Connecticut) 1986, S. 41-55.

44 Die Literatur dazu ist unerschöpflich, den Anfang gemacht hat Z. Frankel, Von
der alexandrinischen und palästinischen Schriftforschung (1851); unter den neueren

Aufsätzen siehe besonders M. Fishbane, Inner-biblical Exegesis: Types and
Strategies of Interpretation in Ancient Israel, in: G. H. Hartman IS. Budick (ed.),
Midrash and Literature, S. 19-37.

45 Vgl. F. Rosenzweigs Aufsätze zur Theorie der Übersetzung: Die Schrift und das

Wort, Die Schrift und Luther, Nachwort zu Jehuda Halevi, in: F. Rosenzweig,
Kleine Schriften, Berlin 1937, S. 134-166.200-219; M. Buber, Zu einer neuen
Verdeutschung der Schrift, Beilage zum ersten Band der Verdeutschung der Bibel
von Martin Buber und Franz Rosenzweig, Heidelberg 1987; dazu C. Askani, Das
Problem der Ubersetzung - dargestellt an Franz Rosenzweig, Tübingen 1997; W.
Benjamin, Die Aufgabe des Übersetzers, in: W. Benjamin, Gesammelte Schriften.
Band IV. 1, ed. T. Rexroth, Frankfurt a.M. 1972, S. 9-21; dazu K. Reichert,
Zur Übersetzbarkeit von Kulturen - Appropriation, Assimiliation oder ein Drittes?,
in: C. Hilfrich-Kunjappu/S. Moses (ed.), Zwischen den Kulturen - Theorie und
Praxis des interkulturellen Dialogs, Tübingen 1997, S. 35-45; T. Dörr, Kritik und
Übersetzung. Die Praxis der Reproduktion im Frühwerk Walter Benjamins, Frankfurt
a.M. 1988.

172



zeichnet sich die Möglichkeit einer aulzuweisenden Parallelität zwischen der

philosophischen Kritik des modernen Strukturalismus einerseits und der

prämodernen, auf das Sprachliche und Textliche ausgerichteten, hermeneuti-
schen Praxis des Mittelalters andererseits ab, in deren Mitte die „Moderne"
nunmehr als „Eingeklammertes" erscheint.46

Die „Klammer der Moderne": Spinoza und
die Historisierung der Schrift

In der „Klammer der Moderne" stehen die Kritiker der mittelalterlichen

Exegese, die kritischen Denker der Aufklärung. Sie vertrauen auf die Kraft
des lumen naturale, lösen die Wahrheitsfrage von der Frage nach dem Text
ab, orientieren sich an den Problemen der Naturerkenntnis und weisen
damit die traditionelle Kommentar- und Ubersetzungspraxis des religiösen
Mittelalters in das unerotische Terrain des philosophisch Bedeutungslosen.47

Maimonides hatte, dem Beispiel Saadyas folgend, die Souveränität der

mündlichen Lehre verteidigt, indem er die Abwesenheit eines letztgültigen
sichtbaren Schriftsinns proklamierte und damit den inneren Schriftsinn im
Sinne einer vernünftigen Eisegese herausforderte, ein hermeneutisches Pro-
cedere, durch das die Schrift grundsätzlich für unendliche Lesarten offen

gehalten wurde.48 Spinozas fundamentale Kritik an dieser von Maimonides

vorgetragenen Verteidigung der traditionellen Hermeneutik, in der Spinoza
eine dogmatische Vergewaltigung des Schriftsinns unter politisch restaura-
tiven Vorzeichen sah, führte zur Historisierung der Schrift und damit zu

46 Der Aufsatz von Yossef Schwartz in diesem Band sowie seine Arbeiten zu Meister
Eckhart und Maimonides markieren einen innovativen Weg einer philosophischen
Explikation der mittelalterlichen Ubersetzungspraxis. Siehe auch Y. Schwartz,
Zwischen Pluralismus und Toleranz: Zur Säkularisierung der Inter-religiösen
Problematik im Übergang vom Spätmittelalter zur frühen Neuzeit, in: J. Mattern
(ed.), Ein-Bruch der Wirklichkeit: Säkularisierung als Problemlage und Methodik,
Amsterdam [im Druck], Schwarzens Arbeiten mögen als der Versuch einer Antwort
auf die Fragestellung K. Reicherts, Zur Übersetzbarkeit von Kulturen (S. 36)
gelesen werden.

47 Vgl. die klassische Analyse von L. Strauss, Philosophie und Gesetz - Beiträge zum
Verständnis Maimonides und seiner Vorläufer [1935], in: L. Strauss, Gesammelte

Schriften. Band II: Philosophie und Gesetz - Frühe Schriften, ed. H. Meier, Stuttgart

1997, S. 19-27 et passim.
Vgl. Moses Maimonides Einleitung zum Führer der Unschlüssigen, übersetzt und
kommentiert von Adolf Weiss, Einleitung Johann Maier, Hamburg 1995, S. 12 —

17; siehe auch Saadya Gaon, Emunot We-Deot, oder Glaubenslehre und Philosophie,
übersetzt von Julius Fürst, Leipzig 1845, S. 388f.

173



einem Sinnentzug am Körper der (jüdischen) Kommentartradition. Das

Ergebnis war das Postulat des historischen Urtextes, dessen wissenschaftliche

Idealisierung zur selbstverständlichen Grundlage der protestantischen (und
damit aller) Bibelwissenschaft des neunzehnten Jahrhunderts geworden ist;
eine Entwicklung, in der Kritiker der Aufklärung das dogmatische Erbe des

theologisch-politischen spinozistischen Programms erkennen mögen.
Spinozas politisch-revolutionäre Forderung nach der Trennung von Wahrheit
und Religion schlägt sich hier in einer programmatischen Trennung von
Schrift und Tradition nieder, die für das neuzeitliche europäische Verständnis

der hermeneutischen Besonderheiten der jüdischen Kommentartradition
verhängnisvoll gewirkt hat.49 Spinozas einseitige Behauptung, dass der
biblische Text einer abgeschlossenen Vergangenheit angehöre und dass in diesen

Text daher nichts hineingelesen werden solle, sondern dass dieser
vielmehr wie die Natur „aus sich selbst heraus zu verstehen sei",50 wird von
Spinoza selbst paradoxerweise im christlichen Sinne zugunsten einer expliziten

Anerkennung der dezidiert ausser-biblischen ckristologischen Tradition
ausser Kraft gesetzt.51 Dieser hermeneutische Schachzug, den sowohl

Hermann Cohen als auch Leo Strauss klar herausgearbeitet haben, hat ein

philosophisches Verständnis der intertextuellen jüdischen Praxis des Mittelalters
und die von ihr propagierte „Gleichzeitigkeit" von Text und Kommentar bis

heute in Europa vereitelt, wobei Spinozas Vernichtung der rabbinischen

Kommentartradition, sein Urteil, diese stelle eine „dogmatische" Denkform
dar, die einer Heteronomie des Denkens gleichkomme, von der europäischen

Philosophie bis heute kanonisiert wird.52 Nur unter spinozistischen
hermeneutischen Vorzeichen gibt es eine abgeschlossene Formation des

biblischen Textes. Der Text wird nur unter diesen hermeneutischen Vorzeichen

zum Gegenstand objektiver, historisch-kritischer Forschung, eine

Entwicklung, die in der protestantischen wissenschaftlichen Bibelexegese des 19.

und 20. Jahrhunderts (an der die Wissenschaft des Judentums intensiven Anteil

genommen hat) ihren klassischen Ausdruck findet.

49 Dies hat Hermann Cohen in eindringlicher Weise gezeigt, vgl. H. Cohen, Spinoza
über Staat und Religion, Judentum und Christentum, in: H. Cohen, Jüdische
Schriften, ed. B. Strauss. Band III, S. 290-372.

5° B. de Spinoza, Theologisch-Politischer Traktat, übersetzt von Carl Gebhardt, einge¬
leitet und ed. Günter Gawlick, Hamburg 1976, S. 115ff.

51 Vgl. B. de Spinoza, Theologisch-Politischer Traktat, S. 73f. und L. Strauss, How to
Study Spinoza's Theologico-Political Treatise, in: L. Strauss, Pesecution and the Art
of Writing, Glencoe 1952, S. 171-175.
Vgl. J. Derrida, Edmond Jabes und die Frage nach dem Buch, in: J. Derrida, Die
Schrift und die Differenz, Frankfurt a. M. 1992, S. 105. Lévinas hingegen
übernimmt das kritische Urteil Hermann Cohens, vgl. Anm. 53.

174



Maimonides versus Spinoza

Eine philosophische Kritik der modernen exegetischen Wissenschaftstradition

findet demnach in unmittelbarer Auseinandersetzung mit Spinoza und
in mittelbarer Anknüpfung an Maimonides statt. Hermann Cohens, Leo

Straussens und Emmanuel Lévinasens Arbeiten zur jüdischen Hermeneutik

zeugen von eben genau dieser Fragerichtung. Cohens Philosophie dient hier
als Ausgangspunkt der Diskussion, da Cohen in seiner Maimonides-Inter-

pretation eine Philosophie des „Ursprungs" und der „Unendlichkeit" in be-

wusster Anlehnung an die mittelalterliche „negative Attributenlehre" gegen
Spinozas Immanenzphilosophie, deren hermeneutische Konsequenz die
historische Immanenz der Schrift ist, geltend gemacht hat. Diese Interpretationsfigur

nimmt Lévinas mittelbar, über Jacob Gordin und Sylvian Zac,
auf.53 Die Maimonides-Lektüre Hermann Cohens gibt in dieser Hinsicht ein

wegweisendes philosophisches Paradigma für die zeitgenössische philosophische

Arbeit an klassischen jüdischen Interpretationsmustern ab.

53 Lévinas bezieht sich nicht unmittelbar auf Cohens Maimonides-Interpretation, re¬

zipiert aber zwei ihm nahestehende Philosophen, die Cohen in intensivster Weise
tradiert haben und die insbesondere an Cohens Begriff der Unendlichkeit und
seiner Lektüre der Maimonidischen negativen Attributenlehre als einer negativen
Epistemologie interessiert waren: Jacob Gordin und, in geringerem Masse, Sylvain
Zac. Jacob Gordins Arbeit zum Begriff der Unendlichkeit, eine vergleichende Studie

zwischen dem unendlichen Urteil bei Hegel und bei Cohen (J. Gordin,
Untersuchungen zur Theorie des unendlichen Urteils, Berlin 1929) ist für Lévinasens
Arbeit von wesentlicher Bedeutung. Vgl. E. Levinas, Jacob Gordin, in: E. LÉvinas,
Difficile Liberté - Essais sur le Judaisme, Paris 1976, 219-224. Sylvian Zac hingegen
hat in den siebziger und achtziger Jahren über Cohen, Maimonides und Spinoza
gearbeitet, wobei Cohens Maimonides-Interpretation im Zusammenhang mit
Spinoza einen wichtigen Stellenwert einnimmt. Vgl. die Einleitung von Paul Ricœur
zu S. Zac, La philosophie religieuse de Hermann Cohen, Paris 1984; siehe auch S.

Zac, Philosophie, théologie, politique dans l'œuvre de Spinoza, Paris 1979. Cohens
Spinoza-Lektüre lässt sich in einem von Lévinasens Aufsätzen zu Spinoza in
Andeutung der Gespräche mit Sylvain Zac mittelbar heraushören. Vgl. Levinas,
„Avez-vous relu Baruch?", in: E. LÉvinas, Difficile Liberté, 148-159. Lévinasens
Verbundenheit zu Jacob Gordin und Sylvain Zac weist auf eine grundsätzliche
Offenheit von Lévinas zur kritischen, neu-kantianischen Tradition hin, deren
mittelbare Rezeption Lévinasens Heidegger-Kritik massgeblich mitbestimmt haben

mag. Eine systematische Arbeit über Lévinasens Philosophie im Zusammenhang
mit dem jüdischen Neukantianismus gibt es meines Wissens noch nicht. Vgl.
jedoch meinen Versuch in: Lachen und Weinen: Eine jüdische Kritik am Mythos.
Cohen, Lévinas und Maimonides zu .Monotheismus und Midrasch', .Theodizee
und Messianismus', in: Zeitschrift für Religion und Geistesgeschichte [im Druck].

175



Cohens Ursprungsphilosophie

Cohens Ursprungsphilosophie arbeitet die hermeneutiscbe Ursprünglichkeit
der Tradition in ihrer „Schaffung" des Textes heraus. Diese hermeneutische

Ursprünglichkeit korreliert mit der von Cohen in seiner Logik behaupteten
logischen Ursprünglichkeit der Zukunft in ihrer „Setzung" des Vergangenen.

,4 Ausgehend von einer Negation des Wissens, also einer Infragestellung
des Bestehenden, des je Eigenen, entwickelt Cohens Philosophie des

Ursprungs eine Kritik des menschlichen Erkenntnisvermögens, in der die
Methode des „unendlichen Urteils" - analog zum hermeneutischen Begriff des

„unendlichen Textes" — jedartigen Begriff der „Totalität des Wissens"
aufbricht. Dies geschieht zugunsten eines ursprünglichen Zukunftsbegriffs, der

sich inhaltlich an den prophetisch-messianischen Begriffen des Friedens und
der Gerechtigkeit orientiert.55 Rosenzweig übernimmt diesen totalitätskritischen

Begriff der Unendlichkeit und macht ihn zum Schlüsselbegriff seines

eigenen „neuen Denkens".56 Cohens messianische Epistemologie ist in ihrer
vernunftkritischen Pointe viel radikaler als etwa das Denken Leo Straussens,

dessen Abbildung des klassischen Aufklärungsideals auf die arabische und

jüdische Scholastik Zeuge einer älteren apologetischen Tradition ist, die im
jüdischen Denken bis Saadya Gaon zurückreicht und für die die Autorität
der Offenbarung nicht eine radikale Infragestellung des Wissens bedeutet,
sondern vielmehr ihre „selbstverständliche Voraussetzung", eine Voraussetzung,

die die Philosophie zu rechtfertigen unternimmt.57

Die Reinskription der Transzendenz in die zeitgenössische
Hermeneutik

Über Cohen, Rosenzweig, Lévinas und Derrida bildet sich innerhalb der

jüdischen philosophischen Tradition des 20. Jahrhunderts eine neue kritische

Epistemologie heraus, die eine eigenständige Kritik an der fundamen-

talontologischen hermeneutischen Tradition Heideggers vorbringt, wobei,
vielleicht erstmalig in der Geschichte der philosophischen Hermeneutik,
klassische Motive der jüdischen hermeneutischen Tradition eine zentrale, theo-

54 H. Cohen, Logik der reinen Erkenntnis, S. 152-156, besonders S. 154.
55 Vgl. A. S. Bruckstein, Radical Readings, Einleitung.
56 F. Rosenzweig, Der Stern der Erlösung, Frankfurt a.M. 1990, S. 21-24.
57 Vgl. L. Strauss, Philosophie und Gesetz, in: Philosophie und Gesetz, S. 42.

176



riebildende Rolle spielen.58 In ihrer Offenheit für die Faktizität narrativer

jüdischer Uberlieferung schreiben sowohl Lévinasens neuer jüdischer
„Humanismus des anderen Menschen" als auch Derridas Arbeit an der „Schrift
und [der] Differenz" das Thema der „Transzendenz" wieder in die philosophische

Diskussion ein, ohne dabei auf die gescheiterte Idealität des Begriffs
„Humanität" zurückgreifen zu müssen. Damit öffnet sich ein Gesprächsraum,

in dem jüdische narrative Ordnungen für das philosophische
Gespräch im originären Sinne interessant werden.

Der innerjüdische hermeneutische Diskurs in den klassischen Gebieten

jüdischer Textforschung, sei es in Midrasch, Bibel, Mischna, Gemara, Ha-
lacha, Kabbala, mittelalterlicher Scholastik oder Philosophie, hat viel zu
diesem philosophischen Gespräch beizutragen. Dabei lassen sich zwischen den

Zeilen des Diskurses die politischen und hermeneutischen Standpunkte der

philosophischen Arbeit an der Frage des Verhältnisses von Gewalt und
Metaphysik59 herauslesen in einer Weise, die es darzustellen gilt. Die Aufgabe,
die sich hier stellt, ist die einer kulturellen Übersetzung der in der jüdischen
Text- und Traditionsvermittlung zum Ausdruck kommenden narrativen

Ordnungen in die Begrifflichkeit einer Hermeneutik, die ihre philosophischen

und politischen Grundmotive offen legt und die sich damit im besten

Sinne der universalistischen Tradition „an alle wendet".

58 Lévinas, Derrida und Ricœur sprechen von dem „irreduzierbar narrativischen Cha¬
rakter der Geschichte" und lenken damit das Problem, das in Heideggers Begriff
des geschichtlichen „Daseins" angedeutet ist, auf das allgemeine Problem des Textes
(siehe etwa J. Derrida, Edmond Jabes und Die Frage nach dem Buch, in: J.

Derrida, Die Schrift und die Differenz, S. 102; P. Ricœur, Hermeneutics and the
Human Sciences, Cambridge 1981, S. 274-296, besonders S. 275). Damit wird das

Nachdenken über das exegetische Verhältnis von Schrift und Kommentar zum
massgeblichen Geschehen in der philosophischen Arbeit selbst. Vgl. dazu die Arbeit
von C. Pfestroff, Verkörperungen — Soteriologische Fragmente bei Jean-Francois Lyo-
tard. Diplomarbeit, Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn, 1997.

59 Vgl. den kritischen Aufsatz zu Lévinas, in dem er die Frage nach der totalitären
Gewalt jeglicher Hermeneutik, soweit sie eine einheitliche Perspektive darstellt,
aufwirft, insbesondere dann, wenn sie es im Namen der Ethik tut; siehe J. Derrida,

Gewalt und Metaphysik: Essay über das Denken Emmanuel Lévinas, in: J.
Derrida, Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a. M. 1976 [französische
Originalausgabe: L'écriture et la difference, Paris 1967].

177


	Versuch einer Topographie zur jüdischen Hermeneutik

