
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 56 (2000)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Rolf Rendtorff, Theologie des Alten Testaments. Ein kanonischer Entwurf,
Band I: Kanonische Grundlegung, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag
1999, 406 S„ ISBN 3-7887-1661-4.

„Die .Theologie des Alten Testaments' ist eine noch junge Wissenschaft, ja sie ist unter
den Bibelwissenschaften eine der jüngsten. [. .] Bemerkenswert daran ist, dass bis heute
noch keine Ubereinstimmung darüber erzielt werden konnte, was denn nun der eigentliche

Gegenstand einer solchen Theologie des AT sei", schrieb Gerhard von Rad vor mehr
als vierzig Jahren am Beginn seiner zum Standardwerk gewordenen „Theologie des Alten
Testaments" und wies damit auf ein (methodisches) Dilemma hin, mit dem sich auch Rolf
Rendtorff noch auseinanderzusetzen gezwungen sieht. Vor die Wahl gestellt, eine
systematisch, historisch oder „kanonisch" orientierte Darstellung vorzulegen, entscheidet er
sich wie sein theologischer Lehrer von Rad für letztere; er geht darin jedoch insofern einen
Schritt weiter, als er „nicht nur die kanonische Anlage der Hebräischen Bibel zugrunde"
legt, „sondern auch die Texte selbst in ihrer vorliegenden .kanonischen' Gestalt zum
Ausgangspunkt der Darstellung" macht (S. 1).

Die kanonische Orientierung der „Theologie des Alten Testaments" beinhaltet eine

weitere methodische Grundentscheidung Rendtorffs, nämlich die der Darstellung der
biblischen Texte entsprechend ihrer kanonischen Anordnung. So werden beispielsweise die

Propheten, anders als noch bei von Rad, eben nicht chronologisch (von Arnos bis Daniel,
sondern entsprechend ihrer Anordnung in der Hebräischen Bibel (Jesaja, Jeremia,
Ezechiel, Dodekapropheton, ohne Daniel) behandelt. Doch nicht nur hinsichtlich ihrer

Reihenfolge sucht Rendtorff die besondere Nähe zur vorliegenden Gestalt der Bibel; auch

bezüglich der Darbietung folgt er immanenten Vorgaben: „Die legitimste Form
theologischen Redens vom Alten Testament ist [. .] immer noch die Nacherzählung" (S. 2).

Aus dieser Grundlegung resultieren Spannungen zur historisch-kritischen
Bibelwissenschaft: zum einen deswegen, weil die (kanonische) „Letztgestalt" der Texte innerhalb
der klassischen Exegese zumeist nicht die nötige Aufmerksamkeit erfuhr; zum anderen

schränken deren diachrone Analysen die Möglichkeit einer Nacherzählung drastisch ein.

Rendtorff ist sich dieser Schwierigkeiten ebenso bewusst wie der Tatsache, in der eigenen
Sichtweise durch die historisch-kritische Exegese geprägt worden zu sein. Diese Probleme

jedoch entheben nicht der Notwendigkeit, mit der „Wiedergewinnung" der Letztgestalt
(S. 2f.) den eigentlichen Intentionen der Auslegungswissenschaft wieder zum Durchbruch

zu verhelfen.

Zwei Beispiele dargebotener biblischer Texte sollen den Unterschied zu vorangegangenen

Entwürfen, insbesondere zur „Theologie" G. von Rads, verdeutlichen und die
spannende Frage zu beantworten beginnen, in welcher Weise der eingangs entfaltete methodische

Ansatz zum Tragen kommt: Nach einer kurzen Reflexion der besonderen

129



„Auslegungsprobleme" (S. 151-155) hinsichtlich der sogenannten Schriftpropheten wendet

sich Rendtorff dem Buch Jesaja zu, welches er konsequent als eine literarische Einheit
behandelt (anders G. von Rad, Theologie, Band II), ohne andererseits die traditionelle

Einteilung in drei „Jesajas" ausser acht zu lassen. Mit seinen Verweisen auf die in allen drei

Teilen des Buches begegnenden „Grundelemente der prophetischen Verkündigung" (wie

etwa dem Rest-Motiv, der Zionstheologie, den Termini mishpat und zedaqa, besonders

S. 183-186) in ihren Wandlungen und Gemeinsamkeiten vermittelt Rendtorff
überraschende Einblicke, die das Textgeflecht als bizarr-schöne, transparente Komposition
erkennbar werden lassen. So manches Mal beschleicht den Leser allerdings der Eindruck, die

„Theologie des Alten Testaments" sei ein „zu früh gekommener Held": die gründliche
Atomisierung der biblischen Texte hat uns allzu lange den Blick auf thematische
Querschnitte und Zusammenhänge der Bibel verstellt, die nurmehr mühsam wiederhergestellt
werden können; die vielfältigen Beobachtungen und Einsichten, die sich aufgrund der

ganzheitlichen Betrachtung des Buches Jesajas ergeben, fügen sich nur langsam zu einem

Bild.
Ein weiteres Beispiel für die überaus interessanten Ergebnisse des „kanonischen"

Ansatzes des Verfassers bildet die Darbietung des Buches der Psalmen (S. 293ff.). Das Kapitel
verharrt nicht bei der Auflistung verschiedener Gattungen (wie Klageliedern und Hymnen),

sondern bietet eine theologische Reflexion der spezifischen Anordnung der Psalmen

in fünf Büchern (S. 297-299) ebenso wie deren häufige Zuschreibung auf David
(S. 295-301). Psalmenüberschriften werden nicht nur als sekundäre Historisierungen
abgetan, sondern auf ihre theologische Relevanz hin befragt. Die von Rendtorff dabei

aufgezeigte Polyvalenz der Bezüge (Psalmen als Gebete eines Einzelnen und als Gebete einer

exemplarischen Gestalt der Vergangenheit) vermitteln nicht nur bemerkenswerte Einsichten,

sondern auch neue Möglichkeiten, sich mit dem Beter zu identifizieren.
Ein konsequent umgesetzter, überzeugender methodischer Ansatz, die der Hebräischen

Bibel folgende Darbietung der Texte sowie die Berücksichtigung aller Bücher des

„alttestamentlichen" Kanons (und nicht nur der theologischen Rosinen) machen den

ersten Teil der „Theologie des Alten Testaments" zu einem wichtigen Gesprächspartner auf
dem noch langen Weg hin zu einem angemessenen christlichen Umgang mit dem

sogenannten Alten Testament. Der zweite Teil des Werks lässt hoffentlich nicht zu lange auf
sich warten.

Susanne Galley

Lutz Doering, Schabbat. Sabbathalacha und -praxis im antiken Judentum
und Urchristentum, Tübingen: Mohr Siebeck 1999 Texts and Studies in
Ancient Judaism 78), 678 S., ISBN 3-16-147202-2.

Unbestritten gilt der Sabbat sowohl fur Juden als auch Nichtjuden als eines der wichtigsten

Zeichen jüdischer Identität. Wie im modernen Israel war es aber auch in der Antike
umstritten, wie dieser Tag im einzelnen begangen werden soll. Was meint das biblische
Gebot der Sabbatruhe konkret? Auf welche Tätigkeiten erstreckt es sich, und welche

Aktivitäten schliesst es aus? Es ist das Verdienst des Neutestamentiers Lutz Doering, dieses

Thema in seiner Göttinger Dissertation aufgegriffen und - erstmals in der Forschung - für

130



das antike Judentum bis zur frühtannaitischen Zeit umfassend aufgearbeitet zu haben.
Weit gespannt ist das Quellenmaterial, das Verfasser in seinem umfangreichen Opus einer
eingehenden Analyse unterzieht: Nach einer Einführung in das Thema und der
Zusammenstellung des Repertoires der für die Sabbathalacha und -praxis relevanten Bibeltexte

(Kap. I; S. 1-22) behandelt er zunächst die aramäischen Dokumente aus der jüdischen
Militärkolonie Elephantine aus der Zeit von ca. 475 v.Chr. (Kap. II; S. 23-42). Dem
folgt eine Untersuchung der Texte des zwischen 170 und 150 v.Chr. entstandenen
Jubiläenbuchs (Kap. III; S.43-117), der betreffenden Texte aus Qumran wie der
Damaskus-Schrift und verschiedener Fragmente aus Höhle 4 (Kap. IV; S. 119-283 [ein Buch
im Buch!]), der aramäischen Ostraka Palästinas aus der 1. Hälfte des 1. Jahrhunderts
n.Chr. (Kap. VI; S. 387-397), der neutestamentlichen Sabbatperikopen Mk 2,23-28;
Mt 12,1-8; Lk 6,1 - 5; Mk 3,1-6; Mt 12,9-14 par; Lk 14,1-6 par und Lk 13,10-17
sowie Joh 5,1-47; Joh 9,14 (Kap VII, S. 398-478), der Schriften des Josephus (Kap.
VIII; S. 479-507) sowie der rabbinischen Texte, die die Sabbathalacha und -praxis von
Pharisäern, Sadduzäern und frühen Tannaiten thematisieren (Kap. IX; S. 508-536).
Ergänzt werden diese chronologisch gegliederten Ausführungen durch ein Kapitel über die
Sabbathalacha in der jüdischen Diaspora der hellenistisch-frührömischen Zeit, in dem
verschiedene Papyri und die Schriften Aristobuls und Philos untersucht werden (Kap. V;
S. 283-386), sowie durch einen geschichtlich-positionellen Überblick zur Frage des

Kriegsführens am Sabbat (Kap. X; S. 537-564). Die Arbeit endet mit einer zusammenfassenden

exemplarischen Verhältnisbestimmung der Halacha zu Themen wie der

Lebensrettung, des Sabbatwegs, der rituellen Reinheit, des Tragens von Gegenständen und dem
Verbot von Landwirtschaft (Kap. IX; S. 566-578). Im Anhang befinden sich Tabellen zu
Bestand und Verarbeitungsform biblischer Texte in den Sabbatabschnitten des Jubiläenbuches,

Qumran und bei Philo. Ein ausführliches Literaturverzeichnis (S. 589-639) sowie
die üblichen Stellen- (S. 641-662), Autoren- (S. 663-671) und Namen- und Sachregister

(S. 672-678) schliessen das Buch ab.

Verfassers detaillierte und ausführliche Textinterpretationen, die am Ende eines jeden
Kapitels für den „schnellen Leser" noch einmal zusammengefasst werden, zeigen, dass die

Sabbatbeobachtung bereits in vormakkabäischer Zeit zu einem Zeichen jüdischer Identität
geworden ist, die in frührömischer Zeit auch in Kleinasien, Rom, Ägypten und Syrien fest

etabliert ist. Dabei wurde aber das Sabbatgebot in den verschiedenen Gruppen und Kreisen

des antiken Judentums ganz unterschiedlich realisiert. Es findet sich zum einen - so in
den Qumran-Texten und im Jubiläenbuch, wo der Sabbat sogar die Menschen mit den

Engeln verbindet - ein „priesterlicher" Zugang zur Sabbathalacha, der die rituelle Reinheit
in den Vordergrund stellt. Dem steht ein „nicht-priesterlicher" Ansatz gegenüber, „für den
das Gepräge des Sabbats allein in Arbeitsruhe, Studium und Freude" besteht. In diesem

Sinne kann z. B. Josephus auf die regelmässigen Versammlungen zum Studium des

Gesetzes, die am Sabbat stattfinden, aufmerksam machen. In diese Tradition sind auch die

neutestamentlichen Sabbatperikopen in ihrer eschatologischen Dimension, in denen die

gängige Sabbathalacha durchbrochen wird, zu stellen: „Am Sabbat steht im Kontext der
Gottesherrschaft der Mensch mit seinen Bedürfnissen dergestalt im Mittelpunkt, dass ihm
sein als .Rettung' verstandenes Heilwerden nicht verweigert werden kann. [. .] Jesus

nimmt hier eine spezifische Schwerpunktsetzung vor: Er bestimmt den Sabbat seinem Wesen

nach nicht primär durch die Regulierung der Arbeitsruhe, sondern durch die Gottesherrschaft."
Im Rahmen der nachösterlichen Traditionsbildung - „unter dem Eindruck des Christus-
kerygmas und wohl auch der Öffnung der Heidenmission" - wird Jesu a-halachische

Position weitergeführt und radikalisiert (S. 477).

131



Andere Texte schliesslich belegen auch einen ganz pragmatischen Zugang zum Sabbat,

wenn sowohl in den Elephantine-Papyri als auch in den aramäischen Ostraka wirtschaftliche

Interessen der Sabbatruhe vorgezogen werden. Während sich die ältere Sabbathalacha

durch Totalverbote auszeichnet, kommt es im Laufe der Traditionsbildung zu differenzierten

Bestimmungen und zu Fallunterscheidungen. Dabei können bestehende Gebote
sowohl erleichtert als auch erschwert werden. Deutlich wird: Wenn die Sabbathalacha
auch vielfach auf die Bibel zurückbezogen wird, so entsteht sie im wesentlichen „nicht als

Schriftauslegung, sondern wird in der Lebenswirklichkeit gemacht" (S. 577).

Doerings Arbeit beeindruckt zunächst durch die gründliche Analyse des breiten
Quellenmaterials. Die differenzierte Sicht des antiken Judentums, die hier explizit in den

Vordergrund gestellt wird, ermöglicht ein produktives Zusammenspiel von judaistischer
und neutestamentlicher Forschung, das seine Ergebnisse ohne polemische Frontstellungen
und plakative Schwarz-Weiss-Malereien zu formulieren vermag. Trotz seines Verdikts,
sich auf die Praxis der Sabbathalacha beschränken zu wollen (S. 2), kommt Verfasser -
man ist geneigt zu sagen: glücklicherweise - nicht ohne Rückgriff auf die dieser Institution
inhärenten Sinndimensionen aus (vgl. z. B. die Klassifizierung „priesterlich" versus „nicht-
priesterlich"). Da diese Terminologie - wie Verfasser selbst einräumt (S. 579) - nur
vorläufig und weiter zu differenzieren ist, möchte man es sich wünschen, dass im
Anschluss an diese materiale Grundlegung zur Sabbatpraxis in der Forschung bald der
Versuch einer ebenso differenzierten expliziten Erfassung des Sabbats als Symbol erfolgt.

Beate Ego

John T. Townsend, Midrash Tanhuma. Translated into English with
Indices and Brief Notes (S. Buber Recension), Volume II: Exodus and Leviticus,
Hoboken (New Jersey): KTAV Publishing House 1997, V und 394 S.,

ISBN 0-88125-087-2.

Nachdem Townsend 1989 den ersten Band (Genesis) seiner Tanchuma-Ubersetzung auf
den Markt brachte, liegen mit dem anzuzeigenden Band nun auch Exodus und Leviticus
in dieser gut lesbaren, dabei recht präzisen, am hebräischen Wortlaut und teilweise auch

der Satzstellung entlanggehenden englischen Ubersetzung vor. Dieser zweite Band enthält
keine eigene Einleitung, sondern nur den Text mit knappen Anmerkungen (Erklärungen
bzw. Verweise auf rabbinische Parallelen) und ein zweiteiliges Register: einmal für die im
Text genannten oder zitierten Rabbinen, zum anderen ein Stellenindex für die hebräische
Bibel. Die Beschränkung auf die hebräische Bibel ist bedauerlich, da Townsend in den

Anmerkungen, wenn auch selten, auf Parallelen bei Josephus und im Neuen Testament
hinweist. Tanchuma enthält eine Reihe von interessanten Vergleichstexten zum Neuen
Testament, die nicht alle bei Billerbeck zu finden sind, obwohl dieser Tanchuma ausführlich

ausgewertet hat. Auch das Sach- und Personenregister, das der erste Band besitzt, fehlt
im zweiten Band. Das ist ebenfalls ein Verlust, da Tanchuma etliche Legenden über
historische Personen überliefert (unter anderem Johannes Hyrkanos, Hadrian), dazu
zahlreiche Gleichnisse und Vergleiche.

Die fehlende Einleitung macht sich vor allem darin bemerkbar, dass ein Hinweis auf
das verwendete System der Klammern (Erklärungen des Übersetzers, Bibelstellenangaben,

132



textkritische Alternativen etc.) und ein Abkürzungsverzeichnis fehlen. Zudem ist das

verwendete Gliederungs- und Verweissystem ungewöhnlich und ohne Erläuterung schwierig
zu gebrauchen. Es empfiehlt sich daher, für diese Fragen den ersten Band zu konsultieren,
der neben den technischen Details auch eine knappe Einführung in den Text und seine

historische und geographische Einordnung bietet. Zum ersten Band sei daher auf die
Rezension von Stefan Schreiner verwiesen: Theologische Literaturzeitung 116 (1991),
Sp. 276f.

Grundlage der Übersetzung ist die 1885 von Solomon Buber edierte Ausgabe:
Midrasch Tanchuma: Ein agadischer Commentât zum Pentateuch von Rabbi Tanchuma ben

Rabbi Abba, Vilna: Romm, zahlreiche Nachdrucke, die auf der Handschrift Oxford
Neubauer 154 basiert (Datum unbekannt). Dazu kollationierte Buber weitere acht
Handschriften, deren Lesarten (allerdings nicht konsequent) er in seinen Anmerkungen mitteilt.
Die Bubersche Ausgabe unterscheidet sich vor allem in den Büchern Gen und Ex teilweise

signifikant von der Handschrift Codex Vaticanus Ehr. 34, die Hans Bietenhard seiner
deutschen Tanchuma-Übersetzung zugrunde legte (erschienen in 2 Bänden 1980-82); für
die folgenden Bücher Lev bis Dtn ist der Unterschied nicht mehr so gross.

Der Homilienmidrasch Tanchuma, in Palästina entstanden, repräsentiert den dortigen,

etwa dreijährigen Lesezyklus, ist aber nachträglich auch an den einjährigen
babylonischen angeglichen worden, der Ex und Lev in 11 bzw. 10 Paraschot einteilt.

Die Auslegung in Form einer Peticha erfolgt in der Regel nur für die ersten beiden
Verse eines Abschnittes Seder); selten werden Einzelverse der übrigen Perikope bedacht.
Innerhalb dieser Petichot, von denen maximal 17 zu einem Abschnitt gesammelt sind (zu
Lev 22,26f.), finden sich zahlreiche Auslegungen von Versen aus den Schriften und
Propheten; besonders reizvoll ist ein kleines zusammenhängendes Stück zum Buch Rut
(S. 67f.). Die letzte Peticha eines Seder ist in der Regel mit einer formellen Chatima
abgeschlossen, d. h. der Ausblick wendet sich auf die zukünftige Welt. Als Abschlussverse
dominieren dabei Texte aus Deutero- und Tritojesaja. Tanchuma bietet also keinen
fortlaufenden Kommentar zu allen Versen, sondern markiert einige wenige Schwerpunkte.
Ungeklärt in der Forschung ist dabei nach wie vor, ob die Peticha nur die Einleitung zur
Predigt darstellt oder sie weitgehend vollständig repräsentiert.

Mit der vorliegenden Übersetzung liegt der Forschung ein Werkzeug vor, diesen

Fragen weiter nachzugehen. Es ist eine lohnende Lektüre auch für Nichtrabbinisten!

Roland Deines

Robert Liberles / Salo W. Baron, Architect ofJewish History, New York,
London: New York University Press 1995, Index, 426 S., ISBN 0-8147-
5088-5.

Ein längst überfälliges Desiderat füllt Liberles aus. Salo W. Baron, nach Simon Dubnow
der Altmeister der jüdischen Diaspora-Historiographie, hat noch keine eingehende
Würdigung erfahren. Liberles nutzte Archive der Columbia-University, des Jewish Theological
Seminary, des Jewish Institute of Religion und die Baron-Sammlung der Stanford
University sowie Interviews mit Nachkommen. Seine Jugend hatte Baron im galizischen Tar-
now an der Schwelle zwischen jüdisch-traditioneller und moderner Kultur verbracht, ging

133



hierauf nach Wien, wo er verschiedene Doktortitel erwarb. Bevor er jedoch in der
österreichischen Metropole die moderne kritische Geschichtswissenschaft und -forschung
kennengelernt hatte, hatte er im heimatlichen Galizien noch eine traditionelle klassisch-rab-
binische Ausbildung erhalten. Von Wien, nach einer kurzen Lehrtätigkeit am dortigen
jüdischen Lehrerseminar, wurde er auf die erste Professur für jüdische Geschichte in den

USA berufen. Seine enzyklopädischen Studien galten insbesondere der Geschichte der

jüdischen Gemeindeinstitutionen; dabei ging er deutlich auf Distanz zu Heinrich Graetz
nicht anders als zu Simon Dubnow. Baron interessierte weit mehr die sozialgeschichtliche
Perspektive; zudem wertete er das jüdische Mittelalter auf, das in seiner Historiographie
einen breiteren Raum einnahm. Darüber hinaus forderte er eine Integration der jüdischen
in die allgemeine Geschichte. Mit seinem Programm spielte er für die USA der 1940er

Jahre eine ähnliche Rolle wie Gershom Scholem als der zentrale Repräsentant einer
modernen jüdischen Gelehrsamkeit. Barons opus magnum, sein zwar unvollendet gebliebenes,
obwohl immerhin 18 Bände (und 2 Registerbände) umfassendes Monumentalwerk „A
Social and Religious History of the Jews" wird bei alldem leider nur summarisch behandelt;

es hätte eine eingehendere Besprechung und tiefere Würdigung mehr als verdient.
Auch auf die ausseruniversitäre Tätigkeit Barons geht Liberies ein; doch auch hier

hätte man gerne mehr erfahren, etwas mehr zum Beispiel über Barons Aktivitäten bei der

Sichtung der von den Nazis beschlagnahmten jüdischen Kulturschätze (Jewish Cultural
Reconstruction, siehe S. 239£). Oft gleitet die Darstellung ins Private ab (eine Konzession

an den amerikanischen Büchermarkt?). Tief blicken lässt das Kapitel über den Einfluss

privaten Sponsorings bei der Besetzung des Lehrstuhls (1928/29), auf den Baron schliesslich

berufen wurde. Gleichwohl fügt sich dieses Buch in die bunte Reihe historiographi-
scher Publikationen der letzten Jahre gut ein.

Uri R. Kaufinann

Simon Dubnov, Kniga Zhizni. Vospominanija i razmyshlenija. Materialy dlja
istorii moego vremeni [Buch des Lebens. Erinnerungen und Gedanken.
Materialien zur Geschichte meiner Zeit], ed. mit Einleitung und Kommentaren
Viktor E. Kel'ner, St. Petersburg: Verlag Peterburgskoe Vostokovedenie

1999, 661 S.

Wie der grösste Teil von Simon Dubnovs historischem Werk sind auch die Memoiren
russisch verfasst und zuerst in Riga erschienen, die ersten beiden Bände 1934/35, der
dritte 1940. Noch 1937 hatte Elias Hurwicz in der Jüdischen Buchvereinigung Berlin eine

Kurzfassung der ersten beiden Bände unter dem Titel „Mein Leben" herausgegeben. Weitere

Editionen der Memoiren sind: (1) eine hebräische Übersetzung des ersten Bandes von
M. Ben-Eliezer unter dem Titel „Sefer ha-Chajim" (Tel Aviv 1936); (2) eine russische

Ausgabe des Verlags des Verbandes Russischer Juden New York (1957) und (3) eine

jiddische Übersetzung von I. Birnbaum unter dem Titel „Dos bukh fun mayn lebn" (drei
Bände, Buenos Aires 1962/63). Mit der jetzt von dem St. Petersburger Historiker Viktor
E. Kel'ner herausgegebenen, eingeleiteten und kritisch kommentierten Ausgabe liegt sechzig

Jahre nach der Erstveröffentlichung des dritten und letzten Bandes nun erstmals eine

vollständige Ausgabe von Dubnovs Erinnerungen vor.

134



Dubnov ist in Deutschland kein Unbekannter. Er selbst hat ein gutes Jahrzehnt in
Berlin gelebt und dort die ersten beiden Teile der Einnerungen verfasst. Die wichtigsten
Bücher Simon Dubnovs sind in deutscher Übersetzung erschienen. Die monumentale

zehnbändige „Weltgeschichte des jüdischen Volkes" erschien zuerst in deutscher Übersetzung

in Berlin (1925-1929) und erst danach in einer hebräischen, einer russischen und
einer jiddischen Fassung. Zuletzt edierte der Jüdische Verlag im Athenäum Verlag (1982)
als unveränderten Nachdruck der Erstausgabe des Jüdischen Verlags Berlin (1931) die

zweibändige „Geschichte des Chassidismus".

Simon Dubnov, 1860 im Zarenreich als Sohn eines Holzhändlers in Mstislavl
(Gouvernement Mogilev) geboren und 1941 im Rigaer Ghetto von Nationalsozialisten ermordet,

ist nicht nur einer der ersten und der bekannteste Forscher zur russisch-jüdischen
Geschichte, sondern auch einer der namhaftesten und zugleich umstrittensten Historiker
der jüdischen Weltgeschichte. Obgleich ausserhalb aller Schulen stehend, gelten seine

Arbeiten bis auf den heutigen Tag als Standardwerke. Seine Lebenserinnerungen verstand

Dubnov selbst als Materialien zur Geschichte seiner Zeit. Aus ihnen spricht nicht das

Individuum als Privatperson, sondern der Zeitzeuge, der Historiker und der Ideologe. Wie
der Historiker Dubnov zeit seines Lebens politische Erfahrungen in geschichtlichen
Ereignissen zu spiegeln pflegte, diese an jenen messend umriss und beurteilte, so wollte er seine

Lebenserinnerungen als Reflexion der grossen Entwicklungslinien der modernen jüdischen
Geschichte verstanden wissen - als triadisches Modell von der Tradition über die

Aufklärung zur nationalen Identität. Aber statt - wie gewünscht - ein in sich stimmiges,
einheitliches Bild zu vermitteln, geben die Lebenserinnerungen - mehr noch als die
Geschichtswerke - den Blick auf Brüche und Widersprüche in Dubnovs wissenschaftlichem
Denken und politischem Handeln frei. Sie machen die Allianz zwischen Historiker und

Ideologen sichtbar und geben preis, wie diese Allianz existentielle und intellektuelle
Komplikationen zu kompensieren half.

Dubnov verdankte sein Bildungserlebnis im wesentlichen der Aufklärungsbewegung
unter den Juden im Zarenreich. Auf dem Gebiet der Geschichtsforschung war er - wie
viele Maskilim - ein Autodidakt. Später verdrängte er viele der rites de passage, denn es

passte nicht zu seiner nationalromantischen Konzeption vom Judentum. Als junger Mann
betrachtete er dieses in erster Linie als Konfession und optierte für eine religiöse Reform.
Erst später, in den neunziger Jahren des 19. Jahrhunderts, änderte er seine Position und
entwickelte ein nationales Selbstverständnis vom Judentum. Angesichts der antijüdischen
Politik Alexanders III. verfolgte Dubnov Doppelstrategien. Einerseits votierte er für
Emigration, andererseits für die Verbesserung der Lebensbedingungen der Juden im Zarenreich.

Einerseits setzte er sich für nationale jüdische, andererseits für bürgerliche Rechte

ein. Er engagierte sich in der „Union für die Gleichberechtigung des jüdischen Volkes in
Russland" und war zugleich Gründungsmitglied der jüdischen „Historisch-Ethnographischen

Gesellschaft" und einer der Mitbegründer der jüdisch-nationalen sozialdemokratisch

orientierten Volkspartei in St. Petersburg. Dubnov selbst behauptete, sein eigener Lebensweg

entspreche im wesentlichen den grossen Entwicklungstendenzen der modernen
jüdischen Geschichte, doch es zeigt sich, dass er einen Sonderweg beschritt.

Dubnov entwickelte die Konzeption einer Märtyrer- und Heilsgeschichte aus der

Perspektive des aschkenasischen, osteuropäischen, jiddischsprechenden Judentums. Für
dieses erfand er, als die Moderne es zu entwurzeln begann, eine Tradition (Dan Miron).
Die Idealisierung des Volkes und der jüdischen Selbstverwaltung wurde der Dreh- und

Angelpunkt in Dubnovs Autonomiekonzept (Israel Bartal). Dubnovs Werk ist getragen

135



von der geschichtsphilosophischen Vision, die Geschichte der Juden sei ein einzigartiges
Phänomen, Kulturgeschichte eines Volkes, das die längste Zeit seines Bestehens staatenlos

war und doch eine Nation bildete. Dabei ist seine Geschichtsphilosophie nicht
metaphysisch, auch nicht ökonomisch, sondern sozialpsychologisch begründet. Dubnov
verwarf zwar das westeuropäische Akkulturationsmodell, aber mit den Wissenschaftlern des

Westens wusste er sich einig in der Uberzeugung von der Menschheitsevolution. In dieser

Hinsicht war er liberaler Kosmopolit und Reformist und überzeugt, das jüdische Volk
könne der Welt die Vereinbarkeit von Partikularismus und Universalismus zeigen

(Jonathan Frankel). Der Verlauf der Geschichte schien Dubnov in seiner Kritik an
Aufklärung und Akkulturationkonzeption zunächst recht zu geben. Man denke vor allem an
die Minderheitenpolitik des Völkerbundes und die jüdische Kulturautonomie in den neu
entstandenen mittel- und ostmitteleuropäischen Republiken. Doch nach der Vernichtung
des osteuropäischen Diasporajudentums verlor Dubnovs Konzeption an Aussagekraft.

Gegen den Strich gelesen sind Dubnovs Lebenserinnerungen tatsächlich Materialien

zur Geschichte seiner Zeit. Sie umspannen die Moderne des russländischen Judentums
von den Anfängen bis zu den fundamentalen Umwälzungen, den Zerstreuungen und

Zerstörungen durch Revolution, Stalinismus und Nationalsozialismus. Mstislavl, Dünaburg

(Dvinsk), Smolensk, St. Petersburg, Odessa, Wilna, St. Petersburg, Berlin, Riga
heissen die grossen Stationen seines Lebens. Zunächst die Suche nach Bildung und Arbeit,
dann politisches und wissenschaftliches Engagement und die Erfahrung von Restriktionen,

später Krieg, Revolution und Bürgerkrieg trieben Simon Dubnov umher. Davon zeugen
die Tagebücher, die den Memoiren zugrunde liegen. Seit seinem siebenundfünfzigsten
Lebensjahr, seit 1917 war er mehr oder weniger auf der Flucht - zuerst vor den Bol-
schewiki, dann vor den Nationalsozialisten. Die Memoiren sind ein Produkt jener Jahre.

Verena Dohm

Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe, Band 23:
Dokumente II: Die frühen Mendelssohn-Biographien, bearbeitet von Michael
Albrecht, Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog, ISBN 3-7728-
0318-0.

Dieser Band, von einem der hervorragendsten Mendelssohn-Kenner verantwortet, ist eine

wahre Fundgrube nicht nur für den Leser, der sich für Mendelssohns Person interessiert,
sondern auch für sein Denken und darüber hinaus für die geistige Atmosphäre der frühen
Haskala und beginnenden Assimilation. Die hier versammelten kurzen und langen
biographischen Essays sind freilich von sehr unterschiedlichem Wert; darüber orientiert
Albrecht in seiner konzisen Einleitung. Pièces de résistance sind natürlich das weit über eine

Biographie hinausgehende Buch von Isaak Abraham Euchel (von Reuven Michael übersetzt)

und David Friedländers drei Nachrufe und Nachrichten. Wenn etwa Friedländer
Mendelssohn als „Muster und Vorbild" bezeichnet (S. 297), so kann man darin den

Beginn einer Entwicklung sehen, die Mendelssohn zur „Ikone" des assimilationsfreudigen
deutsch-jüdischen Bürgertums gemacht hat. In diesen frühen Biographien freilich ist diese

Wendung noch kaum zu erkennen. Was alle - mit einer Ausnahme (S. 59) - rühmend
bezeugen, ist Mendelssohns virtus, seine Standfestigkeit und seine gewinnende, auf Aus-

136



gleich bedachte Persönlichkeit - Eigenschaften, die ihn allerdings dazu prädestinieren,
Gegenstand der Verehrung zu werden (Nicht dass Mendelssohn ohne Galle geboren wäre;
aber er hatte sich soweit in der Hand, dass er deutlich, aber nie überdeutlich werden
konnte. Nihil nocere könnte eine Maxime dieses Geistesarztes gewesen sein.). Zu diesem

Streben nach Ausgleich gehört wohl auch Mendelssohns oft bezeugte Tendenz, einander
widerstrebende Meinungen auf einen „Wortstreit" zu reduzieren (z. B. S. 388). Mir scheint
hier Mendelssohns talmudische Schulung durchzuschlagen; es gehört noch heute zu den
beliebten Übungen an Talmudschulen, „nachzuweisen", dass widersprüchliche Texte
zweier anerkannter Autoritäten „tatsächlich" dasselbe meinen. In welchem Spannungsfeld

man sich bewegte, zeigt Friedländers breite Darstellung, wie der alte Hartwig Wessely und
der junge Isaak Euchel aufeinanderprallten und welche Überlegungen Mendelssohn dazu

anstellte (S. 392f£): Autoritätsglaube und Freiheit des Denkens standen einander gegenüber.

Zu Mendelssohns Persönlichkeit gehörte sein unverrückbares Festhalten an den

überlieferten Gesetzen des Judentums. Einer seiner Biographen, der Freimaurer und
radikale Demokrat Schütz, warf die Frage auf, warum dies so sei. Ist die Beobachtung des

„Levitischen Gesetzes" nach Mendelssohn zur Glückseligkeit notwendig oder nicht? Oder
hat Mendelssohn nur deshalb so gelebt, weil er sich zum Reformator nicht berufen fühlte
(S. 69f.)? Diese Feststellung Schützens bekommt Gewicht, wenn man bedenkt, dass spätere

Generationen Mendelssohn gerne als Reformator der Juden hinstellten - mit Luther
(auch der Bibelübersetzung wegen) zu vergleichen. Schütz ist zuzustimmen, wenn er sagt:

„Gottesverehrung im allgemeinen zu fördern war sein Zweck"; ein weiterer Zweck, der in
diesen Biographien immer wieder umschrieben wird, war die moralische Verbesserung
seiner Brüder, die schliesslich zu ihrer bürgerlichen Verbesserung (Dohm) zu führen
bestimmt war, freilich - und das wird oft übersehen - niemals um den Preis der eigenen

jüdischen Glaubenspraxis. Dass schon damals in Berlin eine religiöse Atmosphäre zu
entstehen begann, wie sie Heine fast vierzig Jahre später beschrieb, zeigen Mendelssohns

Warnungen vor „Religionsvereinigung" in seinem „Jerusalem" (von Euchel zusammen-
gefasst: S. 222f.). Wäre Friedländer der wahre Schüler Mendelssohns gewesen, als den er

sich auszugeben beliebte, er hätte das „Sendschreiben [. .] von einigen Hausvätern
jüdischer Religion" an den Probst Teller (1799) wohl kaum verfasst. Zur moralischen

Verbesserung der Juden sollte eine Bildungsreform führen, wie es sie früher auch schon

gegeben hatte (Die Wechselfälle zeichnet F. Talmage nach, in: Understanding Scripture,
ed. C. Thoma and M. Wyschgorod, Mahwah [New Jersey] 1987.). Sie bestand im
wesentlichen in einer Akzentverschiebung vom Talmud auf die Bibel (S. 248), unlösbar

verbunden mit dem Streben nach reiner (deutscher und hebräischer) Sprache (Zu Bildung
und Kultur bei Mendelssohn siehe A. Altmann, Die trostvolle Aufttlärung, Stuttgart-Bad
Cannstatt 1982.). Die „Sophistereien" des Talmuds und „unscheinbar gewordene
Ritualgesetze" waren ohnehin, wie Friedländer berichtet (S. 387), zum Spott geworden, dessen

man sich allerdings in Mendelssohns Gegenwart enthielt; sie waren einfach keine

Gesprächsgegenstände.

Nichts ist billiger, als an einer Übersetzung zu mäkeln. Die Prinzipien von Michaels

Euchel-Übersetzung sind auf S. XV klar dargelegt; es mag sein, dass er sich da und dort

streng daran gehalten hat, aber nützlich und willkommen ist sie auf jeden Fall. Wir haben

versucht, ein paar Motive herauszuheben; andere Leser werden noch gar manches finden.

Aller Dank ist dem Herausgeber gewiss.

S. Lauer

137



Gisbert Porstmann, Moses Mendelssohn — Porträts und Bilddokumente,

Stuttgart-Bad Cannstatt: Fromann-Holzboog 1997 M. Mendelssohn,
Gesammelte Schriften, Jubiläumsausgabe, Band 24), 401 S., 161 Abbildungen,

DM 145,-, ISBN 3-7728-1521-9.

Dieser Band dürfte über den Kreis der Mendelssohnforscher und -forscherinnen hinaus
auf breites Interesse stossen. Neben Geleitwort und Einfuhrung enthält er Texte und

umfangreiches, hervorragend reproduziertes Bildmaterial zu Moses und Fromet Mendelssohn,

geborene Gugenheim (Kap. I und II, S. 11-94) und beider Vor- und Nachfahren,

zu Mendelssohns Zeitgenossen (Kap. III, S. 95-285), Frontispize und Titelblätter seiner

Werke (Kap. IV, S. 286-303), zu Mendelssohns Handschrift aufgrund deutscher und
hebräischer Handschriftenproben (Kap. V, S. 305-309), seinen Aufenthalten und Reisen

(Kap. VI, S. 310-335) sowie einer Reihe von ,Varia' (Kap. VII, S. 336-346). Anmerkungen

zu den einzelnen Kapiteln, Bildnachweise und Personenregister sowie Zeittafel
schliessen den Band ab.

Wie die Ubersicht zeigt, fast die Hälfte des Bandes beanspruchen Mendelssohns

Zeitgenossen, die in zwölf Kategorien eingeteilt werden: (1) philosophische Lehrer und

Anreger; (2) Mentoren, Freunde und Schüler; (3) die Königliche Akademie der
Wissenschaften; (4) Vertreter gelehrter Gesellschaften; (5) Regenten; (6) theologisch-philosophische

Konflikte; (7) Dichter, Schriftsteller und Kritiker; (8) Naturwissenschaftler und
Mathematiker; (9) Philosophen und Denker der Zeit; (10) Pädagogen, Theologen und

Popularphilosophen; (11) Studien zum Judentum und (12) Mendelssohn als Ratgeber und
Förderer. So erlesen die Gesellschaft auch ist, in die Mendelssohn hier eingereiht wird,
einige seiner wichtigsten jüdischen Vorläufer, Zeitgenossen, Mitarbeiter und Schüler fehlen

dennoch.
So verwundert es, dass der Denker durch die Auswahl der Zeitgenossen auf den

vernunftgemäss handelnden und schreibenden Philosophen reduziert ist und Mendelssohns

Bild durch diese Reduktion unter Ausschluss der Glaubensdinge zur Ikone einer
bestimmten Denkrichtung und in deren Dienst genommen, jegliches Nachdenken und
-forschen z. B. über Zeitgenossen, die als fromme Christen den Dialog mit dem frommen
Juden suchten, um von ihm und mit ihm zu lernen, hingegen verzerrt wird. Die als

Kategorien genannten Untertitel des Kap. III teilen Mendelssohns Zeitgenossen zudem

gewissermassen in schwarze und weisse Schafe ein. Dabei zählen zu den .schwarzen', von
denen nur die schon zu Mendelssohns Zeit berühmten Vier ausgewählt wurden: Johann
David Michaelis, Johann Kaspar Lavater, Friedrich Heinrich Jacobi und Hermann Samuel

Reimarus. Wenn auch die in diesem Zusammenhang gebotenen Kurzbiographien nicht
der Ort für neue Forschung sind, sollten sie doch zumindest nicht die bekannten ,mis-
readings' um zusätzliche vermehren. Wie wenig sich die seit dem 18. Jahrhundert
kolportierten diesbezüglichen .Feindbilder' gewandelt haben, belegt am eindrücklichsten die

Lavater-Darstellung auch dieses Bandes (S. 187ff.), die nicht nur der Ergänzung, sondern

vor allem der Korrektur bedarf.

Die Redaktion

138



Jonathan A. Romain /Walter Homolka, ProgressivesJudentum. Leben und
Lehre. Übersetzung und Redaktion: Annette Böckler, München: Knesebeck

1999, 379 S„ ISBN 3-89660-046-X.

Gilbert S. Rosenthal/Walter Homolka, Das Judentum hat viele Gesichter.

Die religiösen Strömungen der Gegenwart, München: Knesebeck 1999,
200 S. mit Abbildungen, ISBN 3-89660-045-1.

Der Münchener Knesebeck Verlag hat Mitte des vergangenen Jahres zwei wichtige
Neuerscheinungen zum modernen Judentum im allgemeinen und zum progressiven Judentum
im besonderen herausgebracht - beide Werke wurden von progressiven Rabbinern ver-
fasst.

„Was ist die Botschaft des progressiven Judentums?" Diese grundlegende Frage
versuchen die Rabbiner Homolka und Romain in ihrem Handbuch Progressives Judentum -
Leben und Lehre umfassend zu beantworten. Was in den Vereinigten Staaten von Amerika
längst eine Selbstverständlichkeit ist, namentlich die Präsenz verschiedener Facetten des

Judentums, insbesondere des progressiven Judentums, gehört in Deutschland seit dem
Zweiten Weltkrieg noch immer zur Ausnahme, zum Besonderen. Bis Ende der dreissiger
Jahre hatten die meisten deutsch-jüdischen Gemeinden eine progressive Ausrichtung, die

so nach 1945 nicht mehr fortbestand. Erst seit dem Beginn der neunziger Jahre sind neue,
nicht-orthodoxe jüdische Richtungen in Deutschland im Auf- und Ausbau begriffen.
Zwar definieren sich von den weltweit 5 Millionen religiös lebenden Juden und Jüdinnen
ca. 3,5 Millionen als progressiv, dennoch tut sich in Deutschland das progressive Judentum

bis heute mit seiner Anerkennung schwer. Dies mag seinen Grund in der Hauptsache
darin haben, dass einige religiöse Vorstellungen, die bis auf den heutigen Tag tragende
Säulen im orthodoxen Verständnis sind, im progressiven Judentum kaum eine oder keine

Bedeutung mehr haben und daher abgeschafft worden sind.

Beispielsweise ist im progressiven Judentum die Matrilinearität von untergeordneter
Bedeutung, und auch Kinder, die einen jüdischen Vater und keine jüdische Mutter haben,
können Mitglieder einer liberalen Gemeinde sein. Hier stellt sich das progressive Judentum

ganz in Gegensatz zum orthodox-traditionellen. Auch mit der aktiven Einbeziehung
der Frau in die gottesdienstliche Liturgie bis hin zur Ordination von Frauen als

Rabbinerinnen beschreitet das progressive Judentum andere Wege als die Orthodoxie. Die

Abänderung respektive Aktualisierung einiger Gebete (so bereits geschehen in dem

zweibändigen Werk von Homolka /Magonet Seder ha-Tefillot, 1997) wird als erforderlich

erachtet, um das progressive Judentum den heutigen Verhältnissen anzupassen, ohne dabei

jedoch die Tradition aus den Augen zu verlieren. Doch einer der prägendsten
Unterschiede zwischen der liberalen und der orthodoxen jüdischen Position dürfte wohl in der

Einstellung zur Offenbarung am Berg Sinai zu sehen sein: Das progressive Judentum ist

der Auffassung, „dass die Thora von Gott inspiriert, aber von Menschen entsprechend
ihres Verständnisses [sie] geschrieben wurde" (S. 23); die Orthodoxie glaubt daran, dass

Gott die fünf Bücher diktiert habe, sie somit seine eigenen Worte seien, nicht die von
Menschen.

Es ist sicher kein Zufall, dass dem heiligsten der jüdischen Feiertage, dem Schabbat,

gerade das sechste von zwölf Kapiteln gewidmet ist, steht er doch auch - wie in der

139



Orthodoxie - im progressiven Judentum im Zentrum allen religiösen Geschehens, wobei
die Heiligkeit des Schabbats in der progressiven Richtung des Judentums anders akzentuiert

wird als in der Orthodoxie (vgl. besonders S. 155-161). Das jüdische Leben wird
im progressiven Judentum ebenfalls bestimmt von Ritualen wie Beschneidung, Bar/Bat
Mitzwa, Schiw'a usw. Feste und Fasttage werden von den Verfassern für genauso wichtig
erachtet wie etwa die Fragen nach dem Stellenwert des Judentums in seiner Umgebung
sowie diejenigen nach der Identifikation mit dem Judentum. Dass das progressive Judentum

im deutschsprachigen Raum auf dem Vormarsch ist, zeigt die Gründung der .Union
progressiver Juden in Deutschland, Österreich und der Schweiz' im Sommer 1997 in
München.

Das Ziel des Buches Das Judentum hat viele Gesichter von Rosenthal und Homolka
ist es, „Juden im deutschsprachigen Raum deutlich zu machen, welche Vielfalt unsere

Religion für sie bereithält [...]. Dem nichtjüdischen Leser wollen wir ein besseres

Verständnis für die unterschiedlichen Richtungen im Judentum bieten" (S. 7). Um es

vorwegzunehmen: Das Ziel ist mit diesem Buch erreicht worden. Die Darstellung der
einzelnen Richtungen des Judentums - Reformbewegung, konservatives Judentum,
Rekonstruktionismus, orthodoxes Judentum, Chassidismus - ist gut verständlich und zudem
reich bebildert. Die vom Text als Block abgehobenen Kapitelüberschriften beinhalten

gleichzeitig kürzeste Zusammenfassungen des jeweiligen Kapitels. Didaktisch sinnvoll ist
ein Gesamtüberblick in Stichworten am Ende des Buches, das dankenswerterweise auch
über ein Glossar verfügt. Das Buch ist inhaltlich so angelegt, dass ausgesprochen viele

Wiederholungen zwar nicht vermieden werden konnten; allerdings wird der oder die Neue
auf dem Gebiet des Judentums um Mehrfacherwähnungen bei der Fülle von Namen,
Daten und Inhalten froh sein. Nicht eindeutig ist hingegen der Stellenwert der Mystik
innerhalb der einzelnen Strömungen des Judentums; sie wird denn auch nicht von den

Verfassern in die schematische Darstellung am Schluss ihres Buches mit aufgenommen
(S. 190£).

Als zentrale Botschaft beider Werke erscheint mithin diejenige, dass das progressive
Judentum in seiner „menschenzugewandten Flexibilität" (Progressives Judentum, S. 28)
stets bereit ist, Traditionelles mit Modernem in einer Weise zu verbinden, die es den

Gläubigen ermöglicht, „in Fragen der persönlichen Rituale eine individuelle Entscheidung"

(Progressives Judentum, S. 15) zuzulassen.

Yvonne Domhardt

G. Palmer et al. (ed.), Torah - Nomos - lus. Abendländischer Antinomismus
und der Traum vom herrschafisfreien Raum, Berlin: Vorwerk 8 1999, ISBN
3-930916-19-3.

Dieser Sammelband, aus einer Tagung hervorgegangen und sowohl von der Freien
Universität Berlin als auch dem Franz Rosenzweig Zentrum für deutsch-jüdische Literatur
und Kulturgeschichte gefördert, umfasst sechzehn Arbeiten zu einem seit der Antike
aktuellen Thema. Mit dem Alten Orient, der Spätantike (besonders Marcion) und der

Gesetzesproblematik in der Religionswissenschaft sowie einem Beispiel aus der persischen

Mystik befassen sich die ersten fünf Beiträge. Für fast den ganzen Rest ist Jakob Taubes

140



der grosse Inspirator; nicht weniger als fünfmal erscheint er im Titel. Es ist aber keineswegs

so, dass die jungen Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen (diese zeichnen für die
Hälfte der Arbeiten) Taubes den Tribut der Hörigkeit ablieferten; vielmehr wird er selbst

eindringlich befragt und ausserdem anderen jüdischen Denkern gegenübergestellt, so Moses

Mendelssohn, Hermann Cohen (zweimal), Siegmund Freud, Emmanuel Lévinas,
sowie den Dichtern C. N. Bialik und S.J. Agnon. Dass Carl Schmitt nicht fehlen darf,
versteht sich. Zwei Artikel sind ganz Paulus gewidmet, zu dem Taubes eingestandener-
massen nolens volens immer wieder zurückkehrte. Ist wirklich das Gesetz das einzige, was

Judentum und Christentum voneinander - definitiv und unüberbrückbar - trennt? Ist die
Halacha das „Alpha und Omega der jüdischen Theologie" (Taubes)? Wie verhalten sich

im Judentum das Normative und das Narrative (Halacha und Aggada) zueinander? Wie
steht der Mensch - als Individuum, als Ich oder in der Gestalt des Staates - vor dem
Gesetz? Wie weit ist es mit seiner Autonomie her? Dass etwas „Über Kafkas literarischen
Nomismus" den Band beschliesst, wird niemanden erstaunen. Das Studium dieser oft sehr

subtilen und eindringlichen Lektüre ist natürlich anspruchsvoll. Es ist aber auch
angenehm, weil die Autoren und Autorinnen zwar um die unerlässliche Begrifflichkeit nicht
herumkommen, esoterisches Fachchinesisch jedoch durchweg vermeiden. Der gute Druck
trägt zum Lesevergnügen bei; das Lektorat freilich scheint gelegentlich (selten genug) ein
Nickerchen gemacht zu haben.

S. Lauer

Schalom Ben-Chorin, Ein Leben fiir den Dialog, herausgegeben von Walter
Homolka, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 1999, 62 S., ISBN 3-579-
02293-8.

Walter Homolka stellt in diesem kleinen Buch Auszüge aus dem essayistischen, lyrischen
und wissenschaftlichen Schaffen von Schalom Ben-Chorin zusammen. Die anregenden
und inspirierenden Texte dieser Anthologie enthalten teils Gedanken zum jüdisch-christlichen

Dialog als einem „Gespräch von Existenz zu Existenz". Beiträge zu theologischen,

philosophischen und gesellschaftlichen Themen bezeugen sodann die Breite des Denkens

von Schalom Ben-Chorin. Drei Beispiele seien stellvertretend genannt: 1) Homiletische

Impulse, die an die Dialogik Martin Bubers anknüpfen, sehen in dem Prediger einen

„Erzähler, der auf Fragen mit einer Geschichte antwortet oder eine Ausgangssituation
durch sie illustriert" (S. 13). 2) Wohl in Auseinandersetzung mit dem humanistischen

Grundsatz „Mensch, werde wesentlich!" (so Ernst Stadler in seinem berühmten Gedicht

„Der Spruch") formuliert Ben-Chorin: „Der Mensch muss nicht nur wesentlich werden, er

muss er selbst werden: Leben als Prozess der Individuation. Mich selbst erkennen ist nicht

genug. Mich selbst bewähren wird von mir verlangt" (S. 42). 3) Die Reflexion über

„Grenzen der Gewaltlosigkeit" mündet in die tragische Feststellung, dass die Haltung der

Gewaltlosigkeit etwa eines Ghandi, die dem „eigenen Willen", der „Bestimmung der

Gruppe" und dem „erkannte [n] Ziel der Geschichte" entspricht, unter ganz bestimmten
historischen Umständen aufgegeben werden muss, obwohl die Anwendung von Gewalt
die „Vergewaltigung des eigenen Ich" bedeutet (S. 40).

141



Des weiteren finden sich Gedanken zum Sinn des Lebens, zur Religion, zu Dogmen
und Dogmatik und zu biblischen Themen. „Freunde, dass der Mandelzweig „Hiob
redet mit Gott", „Von dir zu dir", „Menschen" und „Neujahrsspruch" bekunden die
dichterischen Qualitäten von Schalom Ben-Chorin. Bilder, die den richtungsweisenden
Religionsphilosophen und Germanisten in seinem privaten und öffentlichen Umfeld
zeigen, runden neben Angaben zu Lebenslauf, Auszeichnungen und Veröffentlichungen diesen

Band ab.

Dirk Bültmann

Ashraf Noor (ed.), Erfahrung und Zäsur. Denkfiguren der deutsch-jüdischen
Moderne, Freiburg i. Br.: Rombach Wissenschaften 1999 Reihe litterae

67), 336 S., 78,- DM, ISBN 3-7930-9209-7.

Dieser Sammelband zieht das Resümee eines Forschungsprojektes zum Thema „Formen
und Strukturen deutsch-jüdischer Erinnerung", das in den Jahren 1994-1996 am Franz

Rosenzweig-Zentrum für deutsch-jüdische Literatur und Kulturgeschichte der Hebräischen

Universität in Jerusalem durchgeführt wurde. Nach einleitenden Bemerkungen des

Herausgebers (S. 11 - 38) und einem Aufsatz des gegenwärtigen Leiters des Rosenzweig-
Zentrums, Paul Mendes-Flohr, unter dem Titel „Zwischen Anamnesis und Anagnorisis -
Die Dialektik der jüdischen Erinnerung" (S. 39-58) kommen die Teilnehmer des

Projekts mit ihren Forschungsergebnissen zu Wort.
Inka Arroyo Kosenina beschäftigt sich zunächst mit der Editionsgeschichte der

berühmten Autobiographie Salomon Maimons, um die Spannung zwischen dem „radikalen
Traditionalismus" des Autors und seinem „aporetischen Denken" aufzuzeigen, das sie bis

in einzelne Formulierungen hinein verfolgen kann (S. 59-95). - Ausgehend von Rosenzweigs

Schrift „Hegel und der Staat" widmet sich Michal Schwarz dann dem Thema der

Vergebung. Zielpunkt ihrer Ausführungen ist eine an Rosenzweigs Idee der göttlichen
Gnade orientierte Kritik von Hegels Gleichsetzung von Vergeben und Vergessen (S. 97-
114). - Christoph Schmidt stellt die Frage nach der Stellung der jüdischen Nation in der

Moderne vor dem Gesetz, indem er die politische Messianologie Hermann Cohens der

politischen Theologie Carl Schmitts gegenüberstellt und beide, theologische und ästhetische

Ansätze verknüpfend, in eine Konstellation zu Gershom Scholems Sabbatai Zwi und
Arnold Schönbergs Moses und Aron bringt (S. 115-140). - Robert Bernasconi („Stile der

Eschatologie") beschreibt Jacques Derridas Umgang mit dem politischen Messianismus
bei Emmanuel Lévinas (S. 141-159). - Ashraf Noor stellt die Frage nach dem
Zusammenhang von Geschichte, Repräsentation und Phänomenologie der Erfahrung im Werk
Hannah Arendts, das er mit dem „Epos des Sagens" bei Edmund Husserl und Emmanuel
Lévinas vergleicht (S. 161-212). - Andreas B. Kilcher geht in seinem Aufsatz vom
erzählerischen Werk Kafkas aus, das er auf das Motiv des Vergessens befragt, indem er
plausibel macht, wie hinter dem Vergessen alte ostjüdische Traditionen sichtbar werden
(S. 213-252). - Sigrid Weigel untersucht die poetologischen Reflexionen des frühen
Gershom Scholem sowie eigene, weithin unbekannte Dichtungen, Nachdichtungen und
Übersetzungen des Kabbala-Forschers, die sie im Hinblick auf ihr Sprachverständnis mit
der Sprachtheorie Walter Benjamins vergleicht (S. 253-281). - Im vielleicht originellsten

142



Beitrag des Bandes analysiert Anthony David Skinner den Einfluss des Verlegers Salman
Schocken auf die literarischen Ausprägungen der deutsch-jüdischen Moderne zu Beginn
des 20. Jahrhunderts (S. 283-300). Skinner zeigt, wie der Unternehmer und Besitzer

einer Warenhauskette Schocken mit den von ihm beauftragten Anthologien „eine neue
Art von Geschichtsschreibung" angeregt habe, die „im Sinne eines modernen Kaufhauses

konstruiert" war (S. 284) und damit paradigmatisch für die Auseinandersetzung mit der

jüdischen Geschichte in den zwanziger Jahren geworden sei. - Dorthe Seifert widmet sich
schliesslich dem Thema der filmischen Konstruktion von Erinnerung in Edgar Reiz'
Fernsehfilm Die zweite Heimat aus dem Jahre 1992 (S. 301-336).

Die Aufsätze wirken an einigen Stellen - was sie zum Teil wohl auch sind - wie
durchaus gelungene akademische Anfangsarbeiten (Leider hat der Herausgeber versäumt,
Informationen zu den Autoren beizufügen.). Manche Passagen sind dementsprechend -
mit dem unvermeidbaren name dropping - etwas bemüht und in modischem
Wissenschaftsjargon formuliert. Thematische Ausfransungen sind, wenn nicht weit hergeholt, so

doch eher Stoff für Seminar-Etüden, bei denen man - bei aller Vorzüglichkeit - nach dem

Veröffentlichungsinteresse fragt. Andererseits ist der Band mit seiner Fülle an Ideen und
nicht zuletzt Literaturhinweisen für die an den angesprochenen Themen Interessierten

ungemein anregend.

Matthias Morgenstern

Martin Krapf, Kein Stein bleibt aufdem anderen. Die christliche Schuld am
Antisemitismus. Mit einem Geleitwort von Elie Wiesel und einem Vorwort
von Eberhard Bethge, Neukirchen: Neukirchener Verlag 1999, 290 S.,

ISBN 3-7887-1730-0.

Schon Titel und Untertitel signalisieren schmerzlich - gefährliche Zusammenhänge: Aus
dem Munde Jesu die unheilsprophetische Ankündigung der Zerstörung des jüdischen

Zentralheiligtums und in seiner „Nachfolge" die Schuld der Christen am modernen

Antisemitismus, der mit der Ermordung von sechs Millionen Juden endete und dennoch

nicht beendet ist („Selbstläufer"). Der Autor hat trotz seiner Detailkenntnisse keine

wissenschaftlich-systematische Arbeit geschrieben, sondern ist, manchmal vielleicht etwas zu

ungeschützt und zu wenig differenziert, aber auch mit spürbarem inneren Engagement der
bis heute umstrittenen Frage nachgegangen, inwieweit „zwei Tausend Jahre (christlichkirchliche)

Dauerkrise bis zur Schoah" in der Verantwortung stehen. „Dieses Buch ist

nicht das Produkt eines Fachmannes der Bibelwissenschaft, sondern der Autor ist ein

normaler lutherischer Gemeindepfarrer, der mit den Defiziten seiner theologischen
Ausbildung nicht mehr leben und arbeiten wollte" - so treffend E. Bethge in seinem Vorwort.
Der Verfasser, Jahrgang 1921, deckt die Defizite „seiner Kirche" nicht distanziert „von
oben herab" auf, sondern stellt sein christliches Gewissen und seine persönlichen
Erfahrungen in den Dienst der Darstellung christlicher Schuldverstrickung.

Er beginnt damit am (vorläufigen) Ende der Geschichte, mit der NS-Zeit, also mit
dem „modernen Antisemitismus", der aber - auch als „christlich-europäische Schuld" -
nicht die erste Ursache der Schoa war. Nach einem kurzen Blick auf die „unterschiedlichen
Reaktionen" nach 1945 angesichts der „Zuspitzung der Krise" geht der Weg zurück zu

143



dem „alten Judenhass" der „Vormoderne" zwischen Aufklärung und Martin Luther, „dem

grossen Antijudaisten, der er nicht minder war, und das auf eigene fürchterliche Art", der

vom Judentum „nur das, was er wissen wollte, gewusst hat". Danach wendet er sich der

Zeit „von der Alten Kirche zur Reformation" zu, in der die Juden als „Gottesmörder"
drangsaliert und als dämonische „Teufel" abgestempelt wurden - „eins der Präludien zum
Genozid in Europa". Symptomatisch etwa eine Bildunterschrift in dem schrecklichen (erst
1970 entfernten!) Bildzyklus der Deggendorfer Wallfahrtskirche im Gedenken an 1337,
„als alle dortigen Juden aus rechtmässigem gottgefälligem Eifer ermordet und ausgerottet"
wurden: „Gott gebe, dass von diesem Höllen geschmaiss unser Vaterland jederzeit befreyet
bleibe". Das Fazit des Verfassers: „Die Moderne (hat) nicht etwa dank überlegener rationaler

Aufklärung" diese „Verteufelung der Juden" hinter sich gelassen (Anmerkung: Die
vom Verfasser vermisste Drucklegung der „Acht Reden gegen Juden" von Johannes Chry-
sostomus erfolgte in Band 41 der Bibliothek der griechischen Literatur, Stuttgart 1995,

eingeleitet und erledigt von Prof. Rudolf Brändle, Basel.).

Erst jetzt behandelt der Verfasser in spannender Verdichtung die Frage der
Judenfeindschaft im Neuen Testament, was erklärlicherweise nicht ohne „Bibelkritik" abgeht,
die „allein darin [gerechtfertigt ist], daß [sie] die unmögliche antijüdische Verwendung des

Alten Testaments durch die Kirche unterbindet. Daß sie die Judenfeindschaft im Neuen
Testament nachweist, macht sie geradezu nötig". Kann etwa das „unedle Stück des

Matthäustextes" - Sein Blut komme über uns und unsere Kinder - „noch jemals einer Gemeinde
als ,Wort Gottes' angedient werden?" Der Gesichtspunkt der „innerjüdischen Polemik"
kommt etwas zu kurz, und wo er bei der Toralehre des Paulus ins Spiel kommt, meint der
Verfasser, dass für Paulus „das Judentum als Religionsgemeinschaft verworfen" sei, ohne
dass Rom 11,1 erwähnt wird. So kommt der Verfasser bei der Interpretation der wichtigen
und schwierigen Stelle Rom 11,26 mit der „Rettung ganz Israels" zu der meines Erachtens
unzutreffenden und heute kontraproduktiven Aussage: „Denn .Israel' ist die Kirche, in der
nach Paulus für das Judentum kein Raum ist: Das Judentum hinaus! - so im Galaterbrief
(4,30)".

Zum Schluss sehr engagierte „Konsequenzen". Hier nun einige Stichworte: „Mein
Credo ist das .Vaterunser', also nicht mehr das kirchlich-trinitarische Bekenntnis" - mit
„einer Christologie, die nicht eindeutig subordinatianisch orientiert ist". Jesus hat sich nie
als der Messias ausgegeben, er sah sich als Prophet. „Der allgegenwärtige christliche
Verdacht jüdischer .Werkgerechtigkeit' ist verfehlt"; mit der Schliessung des Bundes vernimmt
Israel die Offenbarung der Gebote. „Der Holocaust ist die größte Glaubwürdigkeitskrise
des Christentums, die es je gab".

„Reite theologische Prinzipien zugrunde wer da will: Ein Appell an die .Sühnung aller
Schuld im Tod des Gottessohnes' angesichts der gelungenen Vernichtung des Drittels des

Gottesvolkes wäre das geläufige frivole Spiel mit dem ,Deus ex machina' - religiöse
Variante des politisch-demagogisch propagierten .Schlussstrichs'. Unmissverständliche
Einforderung von .Buße' (wahre Reue und Umkehr) durch die Volkskirchen von ihrem Volk
hat es ohnehin nie gegeben. Die Kirchen sahen nicht einmal für sich selbst klar."

Die letzten Sätze dieses „bewegenden Buches" (E. Wiesel) - in Erinnerung an die
berühmten Worte von Martin Buber über Worms und seinem Dialog mit K. L. Schmidt
1933 -: „Um einfach zu reden - ich bin gewiss: Jesus von Nazareth, so er käme, ginge
zuerst am Dom vorbei, hinunter zum jüdischen Friedhof. Der Weg der Christen nach der
Schoah muss ausgehen vom jüdischen Friedhof".

Hans L. Reichrath t

144



Habib Levy, Comprehensive History of the Jews of Iran. The Outset of the

Diaspora, abridged and edited from the Persian by Hooshang Ebrami, translated

by George W. Maschke, Costa Mesa (California): Mazda Publishers

1999, XIX und 596 S., gr. 8°, ISBN 1-56859-086-5.

Dass eine Geschichte der Juden im Iran den Untertitel The Outset ofthe Diaspora erhalten
hat, geschieht mit gutem Recht: Hat doch die jüdische Diaspora mit der assyrischen

Eroberung des Nordreiches Israel (721 v.Chr.) und der Deportation und Ansiedlung
seiner Oberschicht auf dem Territorium des heutigen Iran ihren Anfang genommen
(S. 23f£); und bis zum heutigen Tag ist der Iran ein wichtiger Teil von ihr geblieben
(S. 540ff. 548ff.). Seit mehr als 2700 Jahren, bis heute, leben nicht nur Juden im Iran oder
sind von dort weiter nach Zentral- und Ostasien bis China vorgedrungen (S. 180ff.
254f£). Freilich ist auch die Geschichte der Juden im Iran eine Geschichte, in der „Ups
and Downs" (S. 138 -154.224ff.) einander ablösten, und das nicht nur einmal, in der es

Zeiten der Unterdrückung und Verfolgung (S. 269-297.318-327.35Iff. 38Iff.426-
435.443-450.495ff.), Zeiten der Dekadenz und des kulturellen Niedergangs (S. 396ff.
532ff.) ebenso gab wie Zeiten friedlicher Entwicklung, die aus der Rückschau zuweilen als

Glanzzeiten erscheinen. Vor allem im Mittelalter haben iranische Juden nicht unwesentlich

zur geistig-kulturellen Entwicklung des Judentums beigetragen (S. 184ff.250ff.297ff.).
Mehr als einmal war der Iran auch Ausgangspunkt messianischer Bewegungen (S. 172f.
230ff.). Schliesslich stand hier die Wiege der karäischen Opposition (S. 175ff.).

Um so erstaunlicher ist bei alledem, dass die Geschichte dieser Diaspora im Rahmen
der Historiographie bislang eine vergleichsweise nur geringe Aufmerksamkeit gefunden
hat; jedenfalls gehört sie, was ihre monographische Aufarbeitung betrifft, zu den eher

wenig behandelten Kapiteln der jüdischen Geschichte. So kann man nur dankbar dafür
sein, dass H. Ebrami Habib Levys (1896-1984) ursprünglich persisch geschriebene
dreibändige Tarikh-e Yahud-e Iran (Teheran 1956-1960, Los Angeles 21984), der ersten
Gesamtgeschichte der jüdischen Diaspora im Iran, in gekürzter Fassung neu herausgebracht

(Los Angeles 1997) und G.W. Maschke die Mühe ihrer Übersetzung ins Englische
auf sich genommen hat.

Wenn auch unser Wissen doch nicht zuletzt dank der seit Erscheinen von Levys Buch
geleisteten historischen Forschung auf manchen Gebieten dieser Geschichte - es betrifft
dies vor allem die Zeit der Achämeniden (um 550-330 v. Chr.), das ist die Zeit Esras und
Nehemias (S. 41-81), sowie die Zeit der Sassaniden (226-642), das ist die Zeit der

Entstehung des Babylonischen Talmuds (S. 117-154) - zugegebenermassen um einiges
über das hinausgeht, was hier zusammengefasst vorgetragen wird, so ist Levys Buch für
andere Epochen gleichwohl nach wie vor nicht ersetzt; das gilt insbesondere für seine

Darstellung der jüdischen Geschichte unter den Seldschuken, Mongolen und Timuriden
(1038-1502) (S. 215-256) sowie unter den Safaviden (1502-1722) (S. 257-344),
unter denen der schiitische Islam zur Staatsreligion avancierte. Für die Geschichte der
letzten beiden Jahrhunderte (S. 345-552) ist in der Encyclopedia Judaica Levys Buch sogar
die alleinige bibliographische Referenz. Dem mit dem Titel erhobenen Anspruch wird
auch die gekürzte, für eine breitere Leserschaft konzipierte Fassung des Buches durchaus
gerecht. Mit seinen sich an den Epochen der iranischen Geschichte orientierenden elf
Kapiteln liefert das Buch tatsächlich jene Gesamtgeschichte der jüdischen Diaspora im
Iran, die Titel und Untertitel versprechen.

Stefan Schreiner

145



Rachel Milstein / Karin Rührdanz/Barbara Schmitz, Stories of the

Prophets. IllustratedManuscripts ofQissas al-Anbiyä\ Costa Mesa (California):
Mazda Publishers 1999 Islamic Art and Architecture Series 8), VIII und
248 S., 118 Abbildungen, 4°, ISBN 1-56859-064-4.

Bei den in der Frühzeit des Islam entstandenen, im Laufe der Jahrhunderte immer weiter

ausgestalteten und aus dem Arabischen in andere Islamsprachen übersetzten und in
entsprechender Vielfalt überlieferten „Prophetengeschichten" (qissas al-anbiyä') handelt es

sich um Geschichten, die Leben und Taten solcher biblischer und (später auch)
altarabischer Gestalten erzählen, die vom Koran und der späteren islamischen Uberlieferung als

Propheten angesehen und verehrt werden. Was diese in gewisser Weise volkstümlichen,
zuweilen an Hagiographien erinnernden Prophetengeschichten so interessant macht, ist
nicht zuletzt das Faktum, dass in ihnen unter anderem viel Material enthalten ist, das im
rabbinischen Midrasch und /oder in christlichen Texten seinen Ursprung hat und sie

somit gleichsam zu einem Beitrag zur Auslegungs- und Rezeptionsgeschichte der Bibel
ebenso wie des Korans macht.

Drei aus dem hohen Mittelalter stammende persische Versionen dieser

Prophetengeschichten, die in 21 illuminierten Handschriften überliefert sind, werden im vorliegenden

Buch in interdisziplinärer Zusammenarbeit nach - im wahrsten Sinne des Wortes -
allen Regeln der Kunst untersucht. Die Illustrationen selber finden sich im Anhang des

Buches in vorzüglichen Reproduktionen, 46 von ihnen farbig, 72 schwarzweiss. Zunächst

jedoch beschreibt R. Milstein „The Manuscripts, the Texts, and the Illustration Cycles"
(S. 1-24) und analysiert sodann „The Iconography and the Ideological Program" der
Handschriften (S. 25-40). Im Anschluss daran befasst sich K. Rührdanz mit „The Painting

Styles of the Qissas al-anbiyä' Manuscripts" (S. 41-63). Angesichts der persischen

Sprache der Texte und des persischen Stils ihrer Illustrationen fragt B. Schmitz in ihrer

vergleichenden Studie, ob es „A Royal Persian Prototype?" dafür gibt (S. 65-91). Da dies

zu verneinen ist, halten R. Milstein und K. Rührdanz Ausschau nach „Provenance and
Social Context" (S. 93-104). Mit dem für die Deutung der Illustrationen so wichtigen
Zusammenhang von „The Stories and their Illustrations" beschäftigt sich in aller nur
wünschenswerten Gründlichkeit schliesslich noch einmal R Milstein (S. 105-183).

Wie die Analysen der Texte und ihrer Illustrationen zeigen, sind die untersuchten
Handschriften trotz ihrer persischen Sprache und ihrer auf den ersten Blick zumindest
persischen Ikonographie dennoch nicht persischen (iranischen) Ursprungs, sondern mit
grösster Wahrscheinlichkeit wohl in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts (zwischen
1570 und 1585?) von einer bislang nicht weiter bekannten Gruppe von Künstlern in der
osmanischen Türkei (Istanbul?) eher als im Iran kopiert und illustriert worden. Nach
Ansicht der Autorinnen spricht dafür vor allem, dass die Illustrationen zum Teil deutliche

Züge polemischer Auseinandersetzung mit dem iranischen Schiismus einerseits und den
christlichen Nachbarn im Westen andererseits tragen. - Eine umfassende von R. Milstein
und B. Schmitz zusammengestellte „Checklist of the Illustrations" (S. 185-217) und eine

sorgfältig ausgewählte Bibliographie (S. 219-238) schliessen den ausserordentlich
ansprechenden, geradezu bibliophilen Band ab, der damit eine ebenso willkommene wie
gelungene Ergänzung und Vertiefung zu N. Brosh/R. Milsteins Biblical Storks in
Islamic Painting, Jerusalem 1991, darstellt.

Stefan Schreiner

146


	Rezensionen

