Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 56 (2000)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

RoLr RENDTORFF, Theologie des Alten Testaments. Ein kanonischer Entwurf,
Band I: Kanonische Grundlegung, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag
1999, 406 S., ISBN 3-7887-1661-4.

»Die ;Theologie des Alten Testaments ist eine noch junge Wissenschaft, ja sie ist unter
den Bibelwissenschaften eine der jiingsten. [...] Bemerkenswert daran ist, dass bis heute
noch keine Ubereinstimmung dariiber erzielt werden konnte, was denn nun der eigent-
liche Gegenstand einer solchen Theologie des AT sei“, schrieb Gerhard von Rad vor mehr
als vierzig Jahren am Beginn seiner zum Standardwerk gewordenen ,Theologie des Alten
Testaments“ und wies damit auf ein (methodisches) Dilemma hin, mit dem sich auch Rolf
Rendtorff noch auseinanderzusetzen gezwungen sieht. Vor die Wahl gestellt, eine syste-
matisch, historisch oder ,kanonisch® orientierte Darstellung vorzulegen, entscheidet er
sich wie sein theologischer Lehrer von Rad fiir letztere; er geht darin jedoch insofern einen
Schritt weiter, als er ,nicht nur die kanonische Anlage der Hebriischen Bibel zugrunde®
legt, ,sondern auch die Texte selbst in ihrer vorliegenden ,kanonischen® Gestalt zum
Ausgangspunket der Darstellung” macht (S. 1).

Die kanonische Orientierung der ,Theologie des Alten Testaments“ beinhaltet eine
weitere methodische Grundentscheidung Rendtorffs, nidmlich die der Darstellung der bi-
blischen Texte entsprechend ihrer kanonischen Anordnung. So werden beispielsweise die
Propheten, anders als noch bei von Rad, eben nicht chronologisch (von Amos bis Daniel,
sondern entsprechend ihrer Anordnung in der Hebriischen Bibel (Jesaja, Jeremia,
Ezechiel, Dodekapropheton, obne Daniel) behandelt. Doch nicht nur hinsichdich ihrer
Reihenfolge sucht Rendtorff die besondere Nihe zur vorliegenden Gestalt der Bibel; auch
beziiglich der Darbietung folgt er immanenten Vorgaben: ,Die legitimste Form theolo-
gischen Redens vom Alten Testament ist [. ..] immer noch die Nacherzihlung® (S. 2).

Aus dieser Grundlegung resultieren Spannungen zur historisch-kritischen Bibelwis-
senschaft: zum einen deswegen, weil die (kanonische) ,Letztgestalt der Texte innerhalb
der klassischen Exegese zumeist nicht die notige Aufmerksamkeit erfuhr; zum anderen
schrinken deren diachrone Analysen die Méglichkeit einer Nacherzihlung drastisch ein.
Rendrorff ist sich dieser Schwierigkeiten ebenso bewusst wie der Tatsache, in der eigenen
Sichtweise durch die historisch-kritische Exegese geprigt worden zu sein. Diese Probleme
jedoch entheben nicht der Notwendigkeit, mit der ,Wiedergewinnung® der Letztgestalt
(8. 2f.) den eigentlichen Intentionen der Auslegungswissenschaft wieder zum Durchbruch
zu verhelfen.

Zwei Beispiele dargebotener biblischer Texte sollen den Unterschied zu vorangegan-
genen Entwiirfen, insbesondere zur ,Theologie“ G. von Rads, verdeutlichen und die span-
nende Frage zu beantworten beginnen, in welcher Weise der eingangs entfaltete metho-
dische Ansatz zum Tragen kommt: Nach einer kurzen Reflexion der besonderen

129



»Auslegungsprobleme® (S. 151-155) hinsichtlich der sogenannten Schriftpropheten wen-
det sich Rendtorff dem Buch Jesaja zu, welches er konsequent als eine literarische Einheit
behandelt (anders G. von Rad, Theologie, Band II), ohne andererseits die traditionelle
Einteilung in drei ,Jesajas” ausser acht zu lassen. Mit seinen Verweisen auf die in allen drei
Teilen des Buches begegnenden ,Grundelemente der prophetischen Verkiindigung® (wie
etwa dem Rest-Motiv, der Zionstheologie, den Termini mishpat und zedaga, besonders
S. 183 -186) in ihren Wandlungen und Gemeinsamkeiten vermittelt Rendtorff iiberra-
schende Einblicke, die das Textgeflecht als bizarr-schone, transparente Komposition er-
kennbar werden lassen. So manches Mal beschleicht den Leser allerdings der Eindruck, die
~Theologie des Alten Testaments“ sei ein ,zu frith gekommener Held®: die griindliche
Atomisierung der biblischen Texte hat uns allzu lange den Blick auf thematische Quer-
schnitte und Zusammenhinge der Bibel verstellt, die nurmehr mithsam wiederhergestellt
werden konnen; die vielfiltigen Beobachtungen und Einsichten, die sich aufgrund der
ganzheitlichen Betrachtung des Buches Jesajas ergeben, fiigen sich nur langsam zu einem
Bild.

Ein weiteres Beispiel fiir die iiberaus interessanten Ergebnisse des ,kanonischen® An-
satzes des Verfassers bildet die Darbietung des Buches der Psalmen (S. 293ff.). Das Kapitel
verharrt nicht bei der Auflistung verschiedener Gattungen (wie Klageliedern und Hym-
nen), sondern bietet eine theologische Reflexion der spezifischen Anordnung der Psalmen
in fiinf Biichern (S. 297-299) ebenso wie deren hiufige Zuschreibung auf David
(S.295-301). Psalmeniiberschriften werden nicht nur als sekundire Historisierungen ab-
getan, sondern auf ihre theologische Relevanz hin befragt. Die von Rendrorff dabei auf-
gezeigte Polyvalenz der Beziige (Psalmen als Gebete cines Einzelnen und als Gebete einer
exemplarischen Gestalt der Vergangenheit) vermitteln nicht nur bemerkenswerte Einsich-
ten, sondern auch neue Méaglichkeiten, sich mit dem Beter zu identifizieren.

Ein konsequent umgesetzter, iiberzeugender methodischer Ansatz, die der Hebrii-
schen Bibel folgende Darbietung der Texte sowie die Beriicksichtigung aller Biicher des
salttestamentlichen Kanons (und nicht nur der theologischen Rosinen) machen den er-
sten Teil der ,Theologie des Alten Testaments® zu einem wichtigen Gesprichspartner auf
dem noch langen Weg hin zu einem angemessenen christlichen Umgang mit dem soge-
nannten Alten Testament. Der zweite Teil des Werks ldsst hoffentlich nicht zu lange auf
sich warten.

Susanne Galley

Lurz DOERING, Schabbat. Sabbathalacha und -praxis im antiken Judentum
und Urchristentum, Tiibingen: Mohr Siebeck 1999 (= Texts and Studies in
Ancient Judaism 78), 678 S., ISBN 3-16-147202-2.

Unbestritten gilt der Sabbat sowohl fiir Juden als auch Nichtjuden als eines der wichrig-
sten Zeichen jiidischer Identitit. Wie im modernen Israel war es aber auch in der Antike
umstritten, wie dieser Tag im einzelnen begangen werden soll. Was meint das biblische
Gebot der Sabbatruhe konkret? Auf welche Titigkeiten erstreckt es sich, und welche
Aktivitdten schliesst es aus? Es ist das Verdienst des Neutestamentlers Lutz Doering, dieses
Thema in seiner Gottinger Dissertation aufgegriffen und — erstmals in der Forschung — fiir

130



das antike Judentum bis zur frithtannaitischen Zeit umfassend aufgearbeitet zu haben.
Weit gespannt ist das Quellenmaterial, das Verfasser in seinem umfangreichen Opus einer
eingehenden Analyse unterzieht: Nach einer Einfiihrung in das Thema und der Zusam-
menstellung des Repertoires der fiir die Sabbathalacha und -praxis relevanten Bibeltexte
(Kap. I; S. 1-22) behandelt er zunichst die aramiischen Dokumente aus der jiidischen
Militirkolonie Elephantine aus der Zeit von ca. 475 v. Chr. (Kap. II; S. 23-42). Dem
folgt eine Untersuchung der Texte des zwischen 170 und 150 v. Chr. entstandenen Ju-
bilienbuchs (Kap. III; S.43 —117), der betreffenden Texte aus Qumran wie der Damas-
kus-Schrift und verschiedener Fragmente aus Héhle 4 (Kap. IV; S. 119-283 [ein Buch
im Buch!]), der aramiischen Ostraka Palistinas aus der 1. Hilfte des 1. Jahrhunderts
n. Chr. (Kap. VI; S. 387-397), der neutestamentlichen Sabbatperikopen Mk 2,23 -28;
Mt 12,1-8; Lk 6,1-5; Mk 3,1-6; Mt 12,9 —14 par; Lk 14,1-6 par und Lk 13,1017
sowie Joh 5,1-47; Joh 9,14 (Kap VII, S. 398-478), der Schriften des Josephus (Kap.
VIIL; S. 479-507) sowie der rabbinischen Texte, die die Sabbathalacha und -praxis von
Pharisiern, Sadduziern und frithen Tannaiten thematisieren (Kap. IX; S. 508-5306).
Erginzt werden diese chronologisch gegliederten Ausfithrungen durch ein Kapitel iiber die
Sabbathalacha in der jiidischen Diaspora der hellenistisch-frithromischen Zeit, in dem
verschiedene Papyri und die Schriften Aristobuls und Philos untersucht werden (Kap. V;
S. 283-386), sowie durch einen geschichtlich-positionellen Uberblick zur Frage des
Kriegsfiihrens am Sabbat (Kap. X; S. 537-564). Die Arbeit endet mit einer zusammen-
fassenden exemplarischen Verhiltnisbestimmung der Halacha zu Themen wie der Lebens-
rettung, des Sabbatwegs, der rituellen Reinheit, des Tragens von Gegenstinden und dem
Verbot von Landwirtschaft (Kap. IX; S. 566—578). Im Anhang befinden sich Tabellen zu
Bestand und Verarbeitungsform biblischer Texte in den Sabbatabschnitten des Jubilien-
buches, Qumran und bei Philo. Ein ausfiihrliches Literaturverzeichnis (S. 589—-639) sowie
die iiblichen Stellen- (S. 641-662), Autoren- (S. 663—671) und Namen- und Sachregi-
ster (S. 672—-678) schliessen das Buch ab.

Verfassers detaillierte und ausfiihrliche Textinterpretationen, die am Ende eines jeden
Kapitels fiir den ,schnellen Leser” noch einmal zusammengefasst werden, zeigen, dass die
Sabbatbeobachtung bereits in vormakkabiischer Zeit zu einem Zeichen jiidischer Identitit
geworden ist, die in frithromischer Zeit auch in Kleinasien, Rom, Agypten und Syrien fest
etabliert ist. Dabei wurde aber das Sabbatgebot in den verschiedenen Gruppen und Krei-
sen des antiken Judentums ganz unterschiedlich realisiert. Es findet sich zum einen — so in
den Qumran-Texten und im Jubilienbuch, wo der Sabbat sogar die Menschen mit den
Engeln verbindet — ein ,,priesterlicher Zugang zur Sabbathalacha, der die rituelle Reinheit
in den Vordergrund stelle. Dem steht ein ,nicht-priesterlicher Ansatz gegeniiber, ,fiir den
das Gepriige des Sabbats allein in Arbeitsruhe, Studium und Freude® besteht. In diesem
Sinne kann z.B. Josephus auf die regelmissigen Versammlungen zum Studium des Ge-
setzes, die am Sabbat stattfinden, aufmerksam machen. In diese Tradition sind auch die
neutestamentlichen Sabbatperikopen in ihrer eschatologischen Dimension, in denen die
gingige Sabbathalacha durchbrochen wird, zu stellen: ,Am Sabbat steht im Kontext der
Gottesherrschaft der Mensch mit seinen Bediirfnissen dergestalt im Mittelpunkt, dass ihm
sein als ,Rettung’ verstandenes Heilwerden nicht verweigert werden kann. [...] Jesus
nimmt hier eine spezifische Schwerpunktsetzung vor: Er bestimmt den Sabbat seinem Wesen
nach nicht primir durch die Regulierung der Arbeitsrube, sondern durch die Gottesherrschaft.”
Im Rahmen der nachésterlichen Traditionsbildung — ,unter dem Eindruck des Christus-
kerygmas und wohl auch der Offnung der Heidenmission“ — wird Jesu a-halachische
Position weitergefithrt und radikalisiert (S. 477).

131



Andere Texte schliesslich belegen auch einen ganz pragmatischen Zugang zum Sabbat,
wenn sowohl in den Elephantine-Papyri als auch in den aramiischen Ostraka wirtschaft-
liche Interessen der Sabbatruhe vorgezogen werden. Wihrend sich die iltere Sabbathalacha
durch Totalverbote auszeichnet, kommt es im Laufe der Traditionsbildung zu differen-
zierten Bestimmungen und zu Fallunterscheidungen. Dabei kénnen bestehende Gebote
sowohl erleichtert als auch erschwert werden. Deutlich wird: Wenn die Sabbathalacha
auch vielfach auf die Bibel zuriickbezogen wird, so entsteht sie im wesentlichen ,,nicht als
Schriftauslegung, sondern wird in der Lebenswirklichkeit gemacht® (S. 577).

Doerings Arbeit beeindrucke zunichst durch die griindliche Analyse des breiten Quel-
lenmaterials. Die differenzierte Sicht des antiken Judentums, die hier explizit in den
Vordergrund gestellt wird, ermégliche ein produktives Zusammenspiel von judaistischer
und neutestamentlicher Forschung, das seine Ergebnisse ohne polemische Frontstellungen
und plakative Schwarz-Weiss-Malereien zu formulieren vermag. Trotz seines Verdikts,
sich auf die Praxis der Sabbathalacha beschrinken zu wollen (S. 2), kommt Verfasser —
man ist geneigt zu sagen: gliicklicherweise — nicht ohne Riickgriff auf die dieser Institution
inhirenten Sinndimensionen aus (vgl. z. B. die Klassifizierung , priesterlich® versus ,nicht-
priesterlich®). Da diese Terminologie — wie Verfasser selbst einriume (S. 579) — nur
vorldufig und weiter zu differenzieren ist, méchte man es sich wiinschen, dass im An-
schluss an diese materiale Grundlegung zur Sabbatpraxis in der Forschung bald der Ver-
such einer ebenso differenzierten expliziten Erfassung des Sabbats als Symbol erfolgt.

Beate Ego

Joun T. TowNseND, Midrash Tanhuma. Translated into English with In-
dices and Brief Notes (S. Buber Recension), Volume II: Exodus and Leviticus,
Hoboken (New Jersey): KTAV Publishing House 1997, V und 394 S.,
ISBN 0-88125-087-2.

Nachdem Townsend 1989 den ersten Band (Genesis) seiner Tanchuma-Ubersetzung auf
den Markt brachte, liegen mit dem anzuzeigenden Band nun auch Exodus und Leviticus
in dieser gut lesbaren, dabei recht prizisen, am hebriischen Wortlaut und teilweise auch
der Satzstellung entlanggehenden englischen Ubersetzung vor. Dieser zweite Band enthilt
keine eigene Einleitung, sondern nur den Text mit knappen Anmerkungen (Erklirungen
bzw. Verweise auf rabbinische Parallelen) und ein zweiteiliges Register: einmal fiir die im
Text genannten oder zitierten Rabbinen, zum anderen ein Stellenindex fiir die hebriische
Bibel. Die Beschrinkung auf die hebriische Bibel ist bedauerlich, da Townsend in den
Anmerkungen, wenn auch selten, auf Parallelen bei Josephus und im Neuen Testament
hinweist. Tanchuma enthilt eine Reihe von interessanten Vergleichstexten zum Neuen
Testament, die nicht alle bei Billerbeck zu finden sind, obwohl dieser Tanchuma ausfiihr-
lich ausgewertet hat. Auch das Sach- und Personenregister, das der erste Band besitzt, fehlt
im zweiten Band. Das ist ebenfalls ein Verlust, da Tanchuma etliche Legenden iiber
historische Personen iiberliefert (unter anderem Johannes Hyrkanos, Hadrian), dazu zahl-
reiche Gleichnisse und Vergleiche.

Die fehlende Einleitung macht sich vor allem darin bemerkbar, dass ein Hinweis auf
das verwendete System der Klammern (Erklirungen des Ubersetzers, Bibelstellenangaben,

152



textkritische Alternativen etc.) und ein Abkiirzungsverzeichnis fehlen. Zudem ist das ver-
wendete Gliederungs- und Verweissystem ungewéhnlich und ohne Erliuterung schwierig
zu gebrauchen. Es empfiehlt sich daher, fiir diese Fragen den ersten Band zu konsultieren,
der neben den technischen Details auch eine knappe Einfiihrung in den Text und seine
historische und geographische Einordnung bietet. Zum ersten Band sei daher auf die
Rezension von STEFAN SCHREINER verwiesen: Theologische Literaturzeitung 116 (1991),
Sp. 276f.

Grundlage der Ubersetzung ist die 1885 von SoLomon Buser edierte Ausgabe:
Midrasch Tanchuma: Ein agadischer Commentar zum Pentateuch von Rabbi Tanchuma ben
Rabbi Abba, Vilna: Romm, zahlreiche Nachdrucke, die auf der Handschrift Oxford Neu-
bauer 154 basiert (Datum unbekannt). Dazu kollationierte Buber weitere acht Hand-
schriften, deren Lesarten (allerdings nicht konsequent) er in seinen Anmerkungen mitteilt.
Die Bubersche Ausgabe unterscheidet sich vor allem in den Biichern Gen und Ex teilweise
signifikant von der Handschrift Codex Vaticanus Ebr. 34, die Hans Bietenhard seiner
deutschen Tanchuma-Ubersctzung zugrunde legte (erschienen in 2 Binden 1980-82); fiir
die folgenden Biicher Lev bis Dtn ist der Unterschied nicht mehr so gross.

Der Homilienmidrasch Tanchuma, in Palistina entstanden, reprisentiert den dorti-
gen, etwa dreijihrigen Lesezyklus, ist aber nachtriiglich auch an den einjihrigen babylo-
nischen angeglichen worden, der Ex und Lev in 11 bzw. 10 Paraschot einteilt.

Die Auslegung in Form einer Peticha erfolgt in der Regel nur fiir die ersten beiden
Verse eines Abschnittes (= Seder); selten werden Einzelverse der iibrigen Perikope bedacht.
Innerhalb dieser Petichot, von denen maximal 17 zu einem Abschnitt gesammelt sind (zu
Lev 22,26f.), finden sich zahlreiche Auslegungen von Versen aus den Schriften und Pro-
pheten; besonders reizvoll ist ein kleines zusammenhingendes Stiick zum Buch Rut
(8. 67f.). Die letzte Peticha cines Seder ist in der Regel mit einer formellen Chatima
abgeschlossen, d.h. der Ausblick wendet sich auf die zukiinftige Welt. Als Abschlussverse
dominieren dabei Texte aus Deutero- und Tritojesaja. Tanchuma bietet also keinen fort-
laufenden Kommentar zu allen Versen, sondern markiert einige wenige Schwerpunkte.
Ungeklart in der Forschung ist dabei nach wie vor, ob die Peticha nur die Einleitung zur
Predigt darstellt oder sie weitgehend vollstindig reprisentiert.

Mit der vorliegenden Ubersetzung liegt der Forschung ein Werkzeug vor, diesen
Fragen weiter nachzugehen. Es ist eine lohnende Lektiire auch fiir Nichtrabbinisten!

Roland Deines

RoBERT LiBerLEs/SaLo W. BaroN, Architect of Jewish History, New York,
London: New York University Press 1995, Index, 426 S., ISBN 0-8147-
5088-5.

Ein lingst iiberfilliges Desiderat fiillt Liberles aus. Salo W. Baron, nach Simon Dubnow
der Altmeister der jiidischen Diaspora-Historiographie, hat noch keine eingehende Wiir-
digung erfahren. Liberles nutzte Archive der Columbia-University, des Jewish Theological
Seminary, des Jewish Institute of Religion und die Baron-Sammlung der Stanford Uni-
versity sowie Interviews mit Nachkommen. Seine Jugend hatte Baron im galizischen Tar-
néw an der Schwelle zwischen jiidisch-traditioneller und moderner Kultur verbracht, ging

133



hierauf nach Wien, wo er verschiedene Doktortitel erwarb. Bevor er jedoch in der dster-
reichischen Metropole die moderne kritische Geschichtswissenschaft und -forschung ken-
nengelernt hatte, hatte er im heimatlichen Galizien noch eine traditionelle klassisch-rab-
binische Ausbildung erhalten. Von Wien, nach einer kurzen Lehrtitigkeit am dortigen
judischen Lehrerseminar, wurde er auf die erste Professur fiir jiidische Geschichte in den
USA berufen. Seine enzyklopidischen Studien galten insbesondere der Geschichte der
jidischen Gemeindeinstitutionen; dabei ging er deutlich auf Distanz zu Heinrich Graetz
nicht anders als zu Simon Dubnow. Baron interessierte weit mehr die sozialgeschichtliche
Perspektive; zudem wertete er das jiidische Mittelalter auf, das in seiner Historiographie
einen breiteren Raum einnahm. Dariiber hinaus forderte er eine Integration der jiidischen
in die allgemeine Geschichte. Mit seinem Programm spielte er fiir die USA der 1940er
Jahre eine dhnliche Rolle wie Gershom Scholem als der zentrale Reprisentant einer mo-
dernen jiidischen Gelehrsamkeit. Barons opus magnum, sein zwar unvollendet gebliebenes,
obwohl immerhin 18 Binde (und 2 Registerbinde) umfassendes Monumentalwerk ,A
Social and Religious History of the Jews® wird bei alldem leider nur summarisch behan-
delt; es hitte eine eingehendere Besprechung und tiefere Wiirdigung mehr als verdient.

Auch auf die ausseruniversitire Titigkeit Barons geht Liberles ein; doch auch hier
hitte man gerne mehr erfahren, etwas mehr zum Beispiel iiber Barons Aktivitdten bei der
Sichtung der von den Nazis beschlagnahmten jiidischen Kulturschitze (Jewish Cultural
Reconstruction, siche S. 239f.). Oft gleitet die Darstellung ins Private ab (eine Konzession
an den amerikanischen Biichermarkt?). Tief blicken lasst das Kapitel iiber den Einfluss
privaten Sponsorings bei der Besetzung des Lehrstuhls (1928/29), auf den Baron schliess-
lich berufen wurde. Gleichwohl fiigt sich dieses Buch in die bunte Reihe historiographi-
scher Publikationen der letzten Jahre gut ein.

Uri R. Kaufmann

Simon DuBNov, Kniga Zhizni. Vospominanija i razmyshlenija. Materialy dlja
istorii moego vremeni [Buch des Lebens. Eriinerungen und Gedanken. Mate-
rialien zur Geschichte meiner Zeit], ed. mit Einleitung und Kommentaren
Viktor E. Kel'ner, St. Petersburg: Verlag Peterburgskoe Vostokovedenie
1999, 661 8.

Wie der grosste Teil von Simon Dubnovs historischem Werk sind auch die Memoiren
russisch verfasst und zuerst in Riga erschienen, die ersten beiden Binde 1934/35, der
dritte 1940. Noch 1937 hatte Elias Hurwicz in der Jiidischen Buchvereinigung Berlin eine
Kurzfassung der ersten beiden Binde unter dem Titel ,Mein Leben® herausgegeben. Wei-
tere Editionen der Memoiren sind: (1) eine hebriische Ubersetzung des ersten Bandes von
M. Ben-Eliezer unter dem Titel ,Sefer ha-Chajim® (Tel Aviv 1936); (2) eine russische
Ausgabe des Verlags des Verbandes Russischer Juden New York (1957) und (3) eine
jiddische Ubersetzung von I. Birnbaum unter dem Titel ,,Dos bukh fun mayn lebn® (drei
Binde, Buenos Aires 1962/63). Mit der jetzt von dem St. Petersburger Historiker Viktor
E. Kel'ner herausgegebenen, eingeleiteten und kritisch kommentierten Ausgabe liegt sech-
zig Jahre nach der Erstveroffentlichung des dritten und letzten Bandes nun erstmals eine
vollstindige Ausgabe von Dubnovs Erinnerungen vor.

134



Dubnov ist in Deutschland kein Unbekannter. Er selbst hat ein gutes Jahrzehnt in
Berlin gelebt und dort die ersten beiden Teile der Einnerungen verfasst. Die wichtigsten
Biicher Simon Dubnovs sind in deutscher Ubersetzung erschienen. Die monumentale
zehnbindige ,Weltgeschichte des jiidischen Volkes“ erschien zuerst in deutscher Uberset-
zung in Berlin (1925 -1929) und erst danach in einer hebriischen, einer russischen und
einer jiddischen Fassung. Zuletzt edierte der Jiidische Verlag im Athenium Verlag (1982)
als unverinderten Nachdruck der Erstausgabe des Jiidischen Verlags Berlin (1931) die
zweibindige ,,Geschichte des Chassidismus®.

Simon Dubnov, 1860 im Zarenreich als Sohn eines Holzhindlers in Mstislavl (Gou-
vernement Mogilev) geboren und 1941 im Rigaer Ghetto von Nationalsozialisten ermor-
det, ist nicht nur einer der ersten und der bekannteste Forscher zur russisch-jiidischen
Geschichte, sondern auch einer der namhaftesten und zugleich umstrittensten Historiker
der jiidischen Weltgeschichte. Obgleich ausserhalb aller Schulen stehend, gelten seine
Arbeiten bis auf den heutigen Tag als Standardwerke. Seine Lebenserinnerungen verstand
Dubnov selbst als Materialien zur Geschichte seiner Zeit. Aus ihnen spricht nicht das
Individuum als Privatperson, sondern der Zeitzeuge, der Historiker und der Ideologe. Wie
der Historiker Dubnov zeit seines Lebens politische Erfahrungen in geschichtlichen Ereig-
nissen zu spiegeln pflegte, diese an jenen messend umriss und beurteilte, so wollte er seine
Lebenserinnerungen als Reflexion der grossen Entwicklungslinien der modernen jiidischen
Geschichte verstanden wissen — als triadisches Modell von der Tradition iiber die Auf-
klirung zur nationalen Identitit. Aber statt — wie gewiinscht — ein in sich stimmiges,
cinheitliches Bild zu vermitteln, geben die Lebenserinnerungen — mehr noch als die Ge-
schichtswerke — den Blick auf Briiche und Widerspriiche in Dubnovs wissenschaftlichem
Denken und politischem Handeln frei. Sie machen die Allianz zwischen Historiker und
Ideologen sichtbar und geben preis, wie diese Allianz existentielle und intellekeuelle Kom-
plikationen zu kompensieren half.

Dubnov verdankte sein Bildungserlebnis im wesentlichen der Aufklirungsbewegung
unter den Juden im Zarenreich. Auf dem Gebiet der Geschichtsforschung war er — wie
viele Maskilim — ein Autodidakt. Spiter verdringte er viele der rites de passage, denn es
passte nicht zu seiner nationalromantischen Konzeption vom Judentum. Als junger Mann
betrachtete er dieses in erster Linie als Konfession und optierte fiir eine religiése Reform.
Erst spiter, in den neunziger Jahren des 19. Jahrhunderts, dnderte er seine Position und
entwickelte ein nationales Selbstverstindnis vom Judentum. Angesichts der antijiidischen
Politik Alexanders III. verfolgte Dubnov Doppelstrategien. Einerseits votierte er fiir Emi-
gration, andererseits fiir die Verbesserung der Lebensbedingungen der Juden im Zaren-
reich. Einerseits setzte er sich fiir nationale jiidische, andererseits fiir biirgerliche Rechte
cin. Er engagierte sich in der ,Union fiir die Gleichberechtigung des jiidischen Volkes in
Russland® und war zugleich Griindungsmitglied der jiidischen ,,Historisch-Ethnographi-
schen Gesellschaft“ und einer der Mitbegriinder der jiidisch-nationalen sozialdemokratisch
orientierten Volkspartei in St. Petersburg. Dubnov selbst behauptete, sein eigener Lebens-
weg entspreche im wesentlichen den grossen Entwicklungstendenzen der modernen jii-
dischen Geschichte, doch es zeigt sich, dass er einen Sonderweg beschritt.

Dubnov entwickelte die Konzeption einer Mirtyrer- und Heilsgeschichte aus der
Perspektive des aschkenasischen, osteuropiischen, jiddischsprechenden Judentums. Fiir
dieses erfand er, als die Moderne es zu entwurzeln begann, eine Tradition (Dan Miron).
Die Idealisierung des Volkes und der jiidischen Selbstverwaltung wurde der Dreh- und
Angelpunkt in Dubnovs Autonomiekonzept (Israel Bartal). Dubnovs Werk ist getragen

135



von der geschichtsphilosophischen Vision, die Geschichte der Juden sei ein einzigartiges
Phinomen, Kulturgeschichte eines Volkes, das die lingste Zeit seines Bestehens staatenlos
war und doch eine Nation bildete. Dabei ist seine Geschichtsphilosophie nicht meta-
physisch, auch nicht 6konomisch, sondern sozialpsychologisch begriindet. Dubnov ver-
warf zwar das westeuropiische Akkulturationsmodell, aber mit den Wissenschaftlern des
Westens wusste er sich einig in der Uberzeugung von der Menschheitsevolution. In dieser
Hinsicht war er liberaler Kosmopolit und Reformist und iiberzeugt, das jiidische Volk
konne der Welt die Vereinbarkeit von Partikularismus und Universalismus zeigen
(Jonathan Frankel). Der Verlauf der Geschichte schien Dubnov in seiner Kritik an Auf-
klirung und Akkulturationkonzeption zunichst recht zu geben. Man denke vor allem an
die Minderheitenpolitik des Volkerbundes und die jiidische Kulturautonomie in den neu
entstandenen mittel- und ostmitteleuropiischen Republiken. Doch nach der Vernichtung
des osteuropiischen Diasporajudentums verlor Dubnovs Konzeption an Aussagekraft.
Gegen den Strich gelesen sind Dubnovs Lebenserinnerungen tatsichlich Materialien
zur Geschichte seiner Zeit. Sie umspannen die Moderne des russlindischen Judentums
von den Anfingen bis zu den fundamentalen Umwilzungen, den Zerstreuungen und
Zerstorungen durch Revolution, Stalinismus und Nationalsozialismus. Mstislavl, Diina-
burg (Dvinsk), Smolensk, St. Petersburg, Odessa, Wilna, St. Petersburg, Berlin, Riga
heissen die grossen Stationen seines Lebens. Zunichst die Suche nach Bildung und Arbeit,
dann politisches und wissenschaftliches Engagement und die Erfahrung von Restriktionen,
spdter Krieg, Revolution und Biirgerkrieg trieben Simon Dubnov umher. Davon zeugen
die Tagebiicher, die den Memoiren zugrunde liegen. Seit seinem siebenundfiinfzigsten
Lebensjahr, seit 1917 war er mehr oder weniger auf der Flucht — zuerst vor den Bol-
schewiki, dann vor den Nationalsozialisten. Die Memoiren sind ein Produkt jener Jahre.

Verena Dobrn

Moses MENDELSSOHN, Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe, Band 23:
Dokumente II: Die friihen Mendelssohn-Biographien, bearbeitet von Michael
Albrecht, Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog, ISBN 3-7728-
0318-0.

Dieser Band, von einem der hervorragendsten Mendelssohn-Kenner verantwortet, ist eine
wahre Fundgrube nicht nur fiir den Leser, der sich fiir Mendelssohns Person interessiert,
sondern auch fiir sein Denken und dariiber hinaus fiir die geistige Atmosphire der frithen
Haskala und beginnenden Assimilation. Die hier versammelten kurzen und langen bio-
graphischen Essays sind freilich von sehr unterschiedlichem Wert; dariiber orientiert Al-
brecht in seiner konzisen Einleitung. Pieces de résistance sind natiirlich das weit iiber eine
Biographie hinausgehende Buch von Isaak Abraham Euchel (von Reuven Michael iiber-
setzt) und David Friedlinders drei Nachrufe und Nachrichten. Wenn etwa Friedlinder
Mendelssohn als ,Muster und Vorbild“ bezeichnet (S. 297), so kann man darin den
Beginn einer Entwicklung sehen, die Mendelssohn zur ,Ikone” des assimilationsfreudigen
deutsch-jiidischen Biirgertums gemacht hat. In diesen frithen Biographien freilich ist diese
Wendung noch kaum zu erkennen. Was alle — mit einer Ausnahme (S. 59) — riithmend
bezeugen, ist Mendelssohns virtus, seine Standfestigkeit und seine gewinnende, auf Aus-

136



gleich bedachte Persdnlichkeit — Eigenschaften, die ihn allerdings dazu pridestinieren,
Gegenstand der Verehrung zu werden (Nicht dass Mendelssohn ohne Galle geboren wire;
aber er hatte sich soweit in der Hand, dass er deutlich, aber nie iiberdeutlich werden
konnte. Nihil nocere kénnte eine Maxime dieses Geistesarztes gewesen sein.). Zu diesem
Streben nach Ausgleich gehort wohl auch Mendelssohns oft bezeugte Tendenz, einander
widerstrebende Meinungen auf einen ,Wortstreit“ zu reduzieren (z. B. S. 388). Mir scheint
hier Mendelssohns talmudische Schulung durchzuschlagen; es gehért noch heute zu den
beliebten Ubungen an Talmudschulen, ,nachzuweisen®, dass widerspriichliche Texte
zweler anerkannter Autorititen ,tatsichlich® dasselbe meinen. In welchem Spannungsfeld
man sich bewegte, zeigt Friedlinders breite Darstellung, wie der alte Hartwig Wessely und
der junge Isaak Euchel aufeinanderprallten und welche Uberlegungen Mendelssohn dazu
anstellte (S. 392ff.): Autorititsglaube und Freiheit des Denkens standen einander gegen-
iiber. Zu Mendelssohns Personlichkeit gehérte sein unverriickbares Festhalten an den
iiberlieferten Gesetzen des Judentums. Einer seiner Biographen, der Freimaurer und ra-
dikale Demokrat Schiitz, warf die Frage auf, warum dies so sei. Ist die Beobachtung des
»Levitischen Gesetzes“ nach Mendelssohn zur Gliickseligkeit notwendig oder nicht? Oder
hat Mendelssohn nur deshalb so gelebt, weil er sich zum Reformator nicht berufen fiihlte
(S. 69f)? Diese Feststellung Schiitzens bekommt Gewicht, wenn man bedenkt, dass spi-
tere Generationen Mendelssohn gerne als Reformator der Juden hinstellten — mit Luther
(auch der Bibeliibersetzung wegen) zu vergleichen. Schiitz ist zuzustimmen, wenn er sagt:
~Gottesverehrung im allgemeinen zu fordern war sein Zweck®; ein weiterer Zweck, der in
diesen Biographien immer wieder umschrieben wird, war die moralische Verbesserung
seiner Briider, die schliesslich zu ihrer biirgerlichen Verbesserung (Dohm) zu fiihren be-
stimmt war, freilich — und das wird oft iibersehen — niemals um den Preis der eigenen
jiidischen Glaubenspraxis. Dass schon damals in Berlin eine religiose Atmosphire zu ent-
stechen begann, wie sie Heine fast vierzig Jahre spiter beschrieb, zeigen Mendelssohns
Warnungen vor ,Religionsvereinigung” in seinem ,Jerusalem® (von Euchel zusammen-
gefasst: S. 222f.). Wire Friedlinder der wahre Schiiler Mendelssohns gewesen, als den er
sich auszugeben beliebte, er hitte das ,Sendschreiben [...] von einigen Hausvitern jii-
discher Religion“ an den Probst Teller (1799) wohl kaum verfasst. Zur moralischen Ver-
besserung der Juden sollte eine Bildungsreform fiihren, wie es sie frither auch schon
gegeben hatte (Die Wechselfille zeichnet F. TALMAGE nach, in: Understanding Scripture,
ed. C. Thoma and M. Wyschgorod, Mahwah [New Jersey] 1987.). Sie bestand im we-
sentlichen in einer Akzentverschiebung vom Talmud auf die Bibel (S. 248), unlésbar
verbunden mit dem Streben nach reiner (deutscher und hebriischer) Sprache (Zu Bildung
und Kultur bei Mendelssohn siche A. ALtmann, Die trostvolle Aufklirung, Stuttgare-Bad
Cannstact 1982.). Die ,Sophistereien” des Talmuds und ,unscheinbar gewordene Ritual-
gesetze“ waren ohnehin, wie Friedlinder berichtet (S. 387), zum Spott geworden, dessen
man sich allerdings in Mendelssohns Gegenwart enthielt; sie waren einfach keine Ge-
sprichsgegenstinde.

Nichts ist billiger, als an einer Ubersetzung zu mikeln. Die Prinzipien von Michaels
Euchel-Ubersetzung sind auf S. XV klar dargelegt; es mag sein, dass er sich da und dort
streng daran gehalten hat, aber niitzlich und willkommen ist sie auf jeden Fall. Wir haben
versucht, ein paar Motive herauszuheben; andere Leser werden noch gar manches finden.
Aller Dank ist dem Herausgeber gewiss.

S. Lauer

137



GiSBERT PORSTMANN, Moses Mendelssohn — Portrits und Bilddokumente,
Stuttgart-Bad Cannstatt: Fromann-Holzboog 1997 (= M. Mendelssohn,
Gesammelte Schriften, Jubiliumsausgabe, Band 24), 401 S., 161 Abbildun-
gen, DM 145,--, ISBN 3-7728-1521-9.

Dieser Band diirfte iiber den Kreis der Mendelssohnforscher und -forscherinnen hinaus
auf breites Interesse stossen. Neben Geleitwort und Einfithrung enthilt er Texte und
umfangreiches, hervorragend reproduziertes Bildmaterial zu Moses und Fromet Mendels-
sohn, geborene Gugenheim (Kap. I und II, S. 11-94) und beider Vor- und Nachfahren,
zu Mendelssohns Zeitgenossen (Kap. IIL, S. 95-285), Frontispize und Titelblitter seiner
Werke (Kap. IV, S. 286-303), zu Mendelssohns Handschrift aufgrund deutscher und
hebriischer Handschriftenproben (Kap. V, S. 305-309), seinen Aufenthalten und Reisen
(Kap. VI, S. 310-335) sowie einer Reihe von ,Varia® (Kap. VII, S. 336—346). Anmer-
kungen zu den einzelnen Kapiteln, Bildnachweise und Personenregister sowie Zeittafel
schliessen den Band ab.

Wie die Ubersicht zeigt, fast die Hilfte des Bandes beanspruchen Mendelssohns Zeit-
genossen, die in zwdlf Kategorien eingeteilt werden: (1) philosophische Lehrer und An-
reger; (2) Mentoren, Freunde und Schiiler; (3) die Kénigliche Akademie der Wissen-
schaften; (4) Vertreter gelehrter Gesellschaften; (5) Regenten; (6) theologisch-philoso-
phische Konflikte; (7) Dichter, Schriftsteller und Kritiker; (8) Naturwissenschaftler und
Mathematiker; (9) Philosophen und Denker der Zeit; (10) Pidagogen, Theologen und
Popularphilosophen; (11) Studien zum Judentum und (12) Mendelssohn als Ratgeber und
Forderer. So erlesen die Gesellschaft auch ist, in die Mendelssohn hier eingereiht wird,
einige seiner wichtigsten jiidischen Vorliufer, Zeitgenossen, Mitarbeiter und Schiiler feh-
len dennoch.

So verwundert es, dass der Denker durch die Auswahl der Zeitgenossen auf den
vernunftgemiss handelnden und schreibenden Philosophen reduziert ist und Mendels-
sohns Bild durch diese Reduktion unter Ausschluss der Glaubensdinge zur Ikone einer
bestimmten Denkrichtung und in deren Dienst genommen, jegliches Nachdenken und
-forschen z. B. iiber Zeitgenossen, die als fromme Christen den Dialog mit dem frommen
Juden suchten, um von ihm und mit ihm zu lernen, hingegen verzerrt wird. Die als
Kategorien genannten Untertitel des Kap. III teilen Mendelssohns Zeitgenossen zudem
gewissermassen in schwarze und weisse Schafe ein. Dabei zihlen zu den ,schwarzen’, von
denen nur die schon zu Mendelssohns Zeit beriihmten Vier ausgewihlt wurden: Johann
David Michaelis, Johann Kaspar Lavater, Friedrich Heinrich Jacobi und Hermann Samuel
Reimarus. Wenn auch die in diesem Zusammenhang gebotenen Kurzbiographien nicht
der Ort fiir neue Forschung sind, sollten sie doch zumindest nicht die bekannten ,mis-
readings’ um zusitzliche vermehren. Wie wenig sich die seit dem 18. Jahrhundert kol-
portierten diesbeziiglichen ,Feindbilder® gewandelt haben, belegt am eindriicklichsten die
Lavater-Darstellung auch dieses Bandes (S. 187ff.), die nicht nur der Erginzung, sondern
vor allem der Korrektur bedarf.

Die Redaktion

138



JonaTHAN A. RoMAIN/ WALTER HOMOLKA, Progressives Judentum. Leben und
Lebre. Ubersetzung und Redaktion: Annette Bockler, Miinchen: Knesebeck
1999, 379 S., ISBN 3-89660-046-X.

GILBERT S. ROSENTHAL/ WALTER HOMOLKA, Das Judentum hat viele Gesich-
ter. Die religivsen Stromungen der Gegenwart, Miinchen: Knesebeck 1999,
200 S. mit Abbildungen, ISBN 3-89660-045-1.

Der Miinchener Knesebeck Verlag hat Mitte des vergangenen Jahres zwei wichtige Neu-
erscheinungen zum modernen Judentum im allgemeinen und zum progressiven Judentum
im besonderen herausgebracht — beide Werke wurden von progressiven Rabbinern ver-
fasst.

~Was ist die Botschaft des progressiven Judentums?“ Diese grundlegende Frage ver-
suchen die Rabbiner Homolka und Romain in ihrem Handbuch Progressives Judentum —
Leben und Lehre umfassend zu beantworten. Was in den Vereinigten Staaten von Amerika
lingst cine Selbstverstindlichkeit ist, namentlich die Prisenz verschiedener Facetten des
Judentums, insbesondere des progressiven Judentums, gehért in Deutschland seit dem
Zweiten Weltkrieg noch immer zur Ausnahme, zum Besonderen. Bis Ende der dreissiger
Jahre hatten die meisten deutsch-jiidischen Gemeinden eine progressive Ausrichtung, die
so nach 1945 nicht mehr fortbestand. Erst seit dem Beginn der neunziger Jahre sind neue,
nicht-orthodoxe jiidische Richtungen in Deutschland im Auf- und Ausbau begriffen.
Zwar definieren sich von den weltweit 5 Millionen religiés lebenden Juden und Jiidinnen
ca. 3,5 Millionen als progressiv, dennoch tut sich in Deutschland das progressive Juden-
tum bis heute mit seiner Anerkennung schwer. Dies mag seinen Grund in der Hauptsache
darin haben, dass einige religise Vorstellungen, die bis auf den heutigen Tag tragende
Sdulen im orthodoxen Verstindnis sind, im progressiven Judentum kaum eine oder keine
Bedeutung mehr haben und daher abgeschafft worden sind.

Beispielsweise ist im progressiven Judentum die Matrilinearitit von untergeordneter
Bedeutung, und auch Kinder, die einen jiidischen Vater und keine jiidische Mutter haben,
kénnen Mitglieder einer liberalen Gemeinde sein. Hier stellt sich das progressive Juden-
tum ganz in Gegensatz zum orthodox-traditionellen. Auch mit der aktiven Einbeziehung
der Frau in die gottesdienstliche Liturgie bis hin zur Ordination von Frauen als Rabbi-
nerinnen beschreitet das progressive Judentum andere Wege als die Orthodoxie. Die
Abinderung respektive Aktualisierung einiger Gebete (so bereits geschehen in dem zwei-
bindigen Werk von HomoLrka/ MaGONET Seder ha-Tefillot, 1997) wird als erforderlich
erachtet, um das progressive Judentum den heutigen Verhiltnissen anzupassen, ohne dabei
jedoch die Tradition aus den Augen zu verlieren. Doch einer der prigendsten Unter-
schiede zwischen der liberalen und der orthodoxen jiidischen Position diirfte wohl in der
Einstellung zur Offenbarung am Berg Sinai zu sehen sein: Das progressive Judentum ist
der Auffassung, ,dass die Thora von Gott inspiriert, aber von Menschen entsprechend
ihres Verstindnisses [sic] geschrieben wurde® (S. 23); die Orthodoxie glaubt daran, dass
Gott die fiinf Biicher diktiert habe, sie somit seine eigenen Worte seien, nicht die von
Menschen.

Es ist sicher kein Zufall, dass dem heiligsten der jiidischen Feiertage, dem Schabbat,
gerade das sechste von zwolf Kapiteln gewidmet ist, steht er doch auch — wie in der

139



Orthodoxie — im progressiven Judentum im Zentrum allen religiésen Geschehens, wobei
die Heiligkeit des Schabbats in der progressiven Richtung des Judentums anders akzen-
tuiert wird als in der Orthodoxie (vgl. besonders S. 155 —161). Das jiidische Leben wird
im progressiven Judentum ebenfalls bestimmt von Ritualen wie Beschneidung, Bar/Bat
Mitzwa, Schiw’a usw. Feste und Fasttage werden von den Verfassern fiir genauso wichtig
erachtet wie etwa die Fragen nach dem Stellenwert des Judentums in seiner Umgebung
sowie diejenigen nach der Identifikation mit dem Judentum. Dass das progressive Juden-
tum im deutschsprachigen Raum auf dem Vormarsch ist, zeigt die Griindung der ,Union
progressiver Juden in Deutschland, Osterreich und der Schweiz' im Sommer 1997 in
Miinchen.

Das Ziel des Buches Das Judentum hat viele Gesichter von RoseNTHAL und HomoLkA
ist es, ,Juden im deutschsprachigen Raum deutlich zu machen, welche Vielfalt unsere
Religion fiir sie bereithilt [...]. Dem nichtjiidischen Leser wollen wir ein besseres Ver-
stindnis fiir die unterschiedlichen Richtungen im Judentum bieten® (S. 7). Um es vor-
wegzunchmen: Das Ziel ist mit diesem Buch erreicht worden. Die Darstellung der ein-
zelnen Richtungen des Judentums — Reformbewegung, konservatives Judentum, Rekon-
struktionismus, orthodoxes Judentum, Chassidismus — ist gut verstindlich und zudem
reich bebildert. Die vom Text als Block abgehobenen Kapiteliiberschriften beinhalten
gleichzeitig kiirzeste Zusammenfassungen des jeweiligen Kapitels. Didaktisch sinnvoll ist
ein Gesamtiiberblick in Stichworten am Ende des Buches, das dankenswerterweise auch
iiber ein Glossar verfiigt. Das Buch ist inhaltlich so angelegt, dass ausgesprochen viele
Wiederholungen zwar nicht vermieden werden konnten; allerdings wird der oder die Neue
auf dem Gebiet des Judentums um Mehrfacherwihnungen bei der Fiille von Namen,
Daten und Inhalten froh sein. Nicht eindeutig ist hingegen der Stellenwert der Mystik
innerhalb der einzelnen Strémungen des Judentums; sie wird denn auch nicht von den
Verfassern in die schematische Darstellung am Schluss ihres Buches mit aufgenommen
(S. 190f.).

Als zentrale Botschaft beider Werke erscheint mithin diejenige, dass das progressive
Judentum in seiner ,menschenzugewandten Flexibilitit“ (Progressives Judentum, S. 28)
stets bereit ist, Traditionelles mit Modernem in einer Weise zu verbinden, die es den
Gliubigen erméglicht, ,in Fragen der personlichen Rituale eine individuelle Entschei-
dung® (Progressives fudentum, S. 15) zuzulassen.

Yvonne Dombard:t

G. PaLMmeR et al. (ed.), Torah — Nomos — [us. Abendlindischer Antinomismus
und der Traum vom herrschafisfreien Raum, Berlin: Vorwerk 8 1999, ISBN
3-930916-19-3.

Dieser Sammelband, aus einer Tagung hervorgegangen und sowohl von der Freien Uni-
versitdt Berlin als auch dem Franz Rosenzweig Zentrum fiir deutsch-jiidische Literatur
und Kulturgeschichte gefordert, umfasst sechzehn Arbeiten zu einem seit der Antike ak-
tuellen Thema. Mit dem Alten Orient, der Spitantike (besonders Marcion) und der
Gesetzesproblematik in der Religionswissenschaft sowie einem Beispiel aus der persischen

Mystik befassen sich die ersten fiinf Beitrdge. Fiir fast den ganzen Rest ist Jakob Taubes

140



der grosse Inspirator; nicht weniger als fiinfmal erscheint er im Titel. Es ist aber keines-
wegs so, dass die jungen Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen (diese zeichnen fiir die
Hilfte der Arbeiten) Taubes den Tribut der Horigkeit ablieferten; vielmehr wird er selbst
eindringlich befragt und ausserdem anderen jiidischen Denkern gegeniibergestellt, so Mo-
ses Mendelssohn, Hermann Cohen (zweimal), Siegmund Freud, Emmanuel Lévinas, so-
wie den Dichtern C. N. Bialik und S.J. Agnon. Dass Carl Schmitt nicht fehlen darf,
versteht sich. Zwei Artikel sind ganz Paulus gewidmet, zu dem Taubes eingestandener-
massen nolens volens immer wieder zuriickkehrte. Ist wirklich das Gesetz das einzige, was
Judentum und Christentum voneinander — definitiv und uniiberbriickbar — trennt? Ist die
Halacha das , Alpha und Omega der jiidischen Theologie“ (Taubes)? Wie verhalten sich
im Judentum das Normative und das Narrative (Halacha und Aggada) zueinander? Wie
steht der Mensch — als Individuum, als Ich oder in der Gestalt des Staates — vor dem
Gesetz? Wie weit ist es mit seiner Autonomie her? Dass etwas ,,Uber Kafkas literarischen
Nomismus® den Band beschliesst, wird niemanden erstaunen. Das Studium dieser oft sehr
subtilen und eindringlichen Lektiire ist natiirlich anspruchsvoll. Es ist aber auch ange-
nehm, weil die Autoren und Autorinnen zwar um die unerlissliche Begrifflichkeit nicht
herumkommen, esoterisches Fachchinesisch jedoch durchweg vermeiden. Der gute Druck
trigr zum Lesevergniigen bei; das Lektorat freilich scheint gelegentlich (selten genug) ein
Nickerchen gemacht zu haben.

S. Lauer

Scuarom Ben-CHORIN, Ein Leben fiir den Dialog, herausgegeben von Walter
Homolka, Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus 1999, 62 S., ISBN 3-579-
02293-8.

Walter Homolka stellt in diesem kleinen Buch Ausziige aus dem essayistischen, lyrischen
und wissenschaftlichen Schaffen von Schalom Ben-Chorin zusammen. Die anregenden
und inspirierenden Texte dieser Anthologie enthalten teils Gedanken zum jiidisch-christ-
lichen Dialog als einem ,Gesprich von Existenz zu Existenz®. Beitriige zu theologischen,
philosophischen und gesellschaftlichen Themen bezeugen sodann die Breite des Denkens
von Schalom Ben-Chorin. Drei Beispiele seien stellvertretend genannt: 1) Homiletische
Impulse, die an die Dialogik Martin Bubers ankniipfen, sehen in dem Prediger einen
»Erzihler, der auf Fragen mit einer Geschichte antwortet oder eine Ausgangssituation
durch sie illustriert” (S. 13). 2) Wohl in Auseinandersetzung mit dem humanistischen
Grundsatz ,Mensch, werde wesentlich!“ (so Ernst Stadler in seinem beriihmten Gedicht
»Der Spruch®) formuliert Ben-Chorin: ,Der Mensch muss nicht nur wesentlich werden, er
muss er selbst werden: Leben als Prozess der Individuation. Mich selbst erkennen ist nicht
genug. Mich selbst bewihren wird von mir verlangt® (S. 42). 3) Die Reflexion iiber
»Grenzen der Gewaltlosigkeit“ miindet in die tragische Feststellung, dass die Haltung der
Gewaltlosigkeit etwa eines Ghandi, die dem ,cigenen Willen®, der ,Bestimmung der
Gruppe“ und dem ,erkannte[n] Ziel der Geschichte® entspricht, unter ganz bestimmten
historischen Umstinden aufgegeben werden muss, obwohl die Anwendung von Gewalt
die ,Vergewaltigung des eigenen Ich“ bedeutet (S. 40).

141



Des weiteren finden sich Gedanken zum Sinn des Lebens, zur Religion, zu Dogmen
und Dogmatik und zu biblischen Themen. ,Freunde, dass der Mandelzweig . . .“, ,Hiob
redet mit Gott“, ,Von dir zu dir“, ,Menschen“ und ,Neujahrsspruch® bekunden die
dichterischen Qualititen von Schalom Ben-Chorin. Bilder, die den richtungsweisenden
Religionsphilosophen und Germanisten in seinem privaten und éffentlichen Umfeld zei-
gen, runden neben Angaben zu Lebenslauf, Auszeichnungen und Veréffentlichungen die-

sen Band ab.

Dirk Biiltmann

AsHRAF NooRr (ed.), Erfabrung und Zisur. Denkfiguren der deutsch-jiidischen
Moderne, Freiburg i.Br.: Rombach Wissenschaften 1999 (= Reihe litterae
67), 336 S., 78,-- DM, ISBN 3-7930-9209-7.

Dieser Sammelband ziecht das Resiimee eines Forschungsprojektes zum Thema ,Formen
und Strukeuren deutsch-jiidischer Erinnerung®, das in den Jahren 1994 —1996 am Franz
Rosenzweig-Zentrum fiir deutsch-jiidische Literatur und Kulturgeschichte der Hebrii-
schen Universitit in Jerusalem durchgefithrt wurde. Nach einleitenden Bemerkungen des
Herausgebers (S. 11-38) und einem Aufsatz des gegenwirtigen Leiters des Rosenzweig-
Zentrums, Paul Mendes-Flohr, unter dem Titel ,Zwischen Anamnesis und Anagnorisis —
Die Dialektik der jiidischen Erinnerung” (S. 39-58) kommen die Teilnehmer des Pro-
jekes mit ihren Forschungsergebnissen zu Wort.

Inka Arroyo Kosenina beschiftigt sich zunichst mit der Editionsgeschichte der be-
rithmten Autobiographie Salomon Maimons, um die Spannung zwischen dem ,radikalen
Traditionalismus® des Autors und seinem ,aporetischen Denken® aufzuzeigen, das sie bis
in einzelne Formulierungen hinein verfolgen kann (S. 59-95). — Ausgehend von Rosen-
zweigs Schrift ,Hegel und der Staat™ widmet sich Michal Schwarz dann dem Thema der
Vergebung. Zielpunkt ihrer Ausfiihrungen ist eine an Rosenzweigs Idee der gottlichen
Gnade orientierte Kritik von Hegels Gleichsetzung von Vergeben und Vergessen (S. 97—
114). — Christoph Schmidr stellt die Frage nach der Stellung der jiidischen Nation in der
Moderne vor dem Gesetz, indem er die politische Messianologie Hermann Cohens der
politischen Theologie Carl Schmitts gegeniiberstellt und beide, theologische und istheti-
sche Ansitze verkniipfend, in eine Konstellation zu Gershom Scholems Sabbatai Zwi und
Arnold Schonbergs Moses und Aron bringt (S. 115 —140). — Robert Bernasconi (,Stile der
Eschatologie) beschreibt Jacques Derridas Umgang mit dem politischen Messianismus
bei Emmanuel Lévinas (S. 141-159). — Ashraf Noor stellt die Frage nach dem Zusam-
menhang von Geschichte, Reprisentation und Phinomenologie der Erfahrung im Werk
Hannah Arendts, das er mit dem ,Epos des Sagens® bei Edmund Husserl und Emmanuel
Lévinas vergleicht (S. 161-212). — Andreas B. Kilcher geht in seinem Aufsatz vom er-
zihlerischen Werk Kafkas aus, das er auf das Motiv des Vergessens befragt, indem er
plausibel macht, wie hinter dem Vergessen alte ostjiidische Traditionen sichtbar werden
(8. 213-252). — Sigrid Weigel untersucht die poetologischen Reflexionen des frithen
Gershom Scholem sowie eigene, weithin unbekannte Dichtungen, Nachdichtungen und
Ubersetzungen des Kabbala-Forschers, die sie im Hinblick auf ihr Sprachverstindnis mit
der Sprachtheorie Walter Benjamins vergleicht (S. 253—-281). — Im vielleicht originellsten

142



Beitrag des Bandes analysiert Anthony David Skinner den Einfluss des Verlegers Salman
Schocken auf die literarischen Ausprigungen der deutsch-jiidischen Moderne zu Beginn
des 20. Jahrhunderts (S. 283—300). Skinner zeigt, wie der Unternehmer und Besitzer
einer Warenhauskette Schocken mit den von ihm beauftragten Anthologien ,cine neue
Art von Geschichtsschreibung® angeregt habe, die ,,im Sinne eines modernen Kaufhauses
konstruiert” war (S. 284) und damit paradigmatisch fiir die Auseinandersetzung mit der
jlidischen Geschichte in den zwanziger Jahren geworden sei. — Dorthe Seifert widmet sich
schliesslich dem Thema der filmischen Konstruktion von Erinnerung in Edgar Reiz’ Fern-
sehfilm Die zweite Heimat aus dem Jahre 1992 (S. 301-336).

Die Aufsitze wirken an cinigen Stellen — was sie zum Teil wohl auch sind — wie
durchaus gelungene akademische Anfangsarbeiten (Leider hat der Herausgeber versiumt,
Informationen zu den Autoren beizufiigen.). Manche Passagen sind dementsprechend —
mit dem unvermeidbaren name dropping — etwas bemiiht und in modischem Wissen-
schaftsjargon formuliert. Thematische Ausfransungen sind, wenn nicht weit hergeholt, so
doch eher Stoff fiir Seminar-Etiiden, bei denen man — bei aller Vorziiglichkeit — nach dem
Verdffentlichungsinteresse fragt. Andererseits ist der Band mit seiner Fiille an Ideen und
nicht zuletzt Literaturhinweisen fiir die an den angesprochenen Themen Interessierten
ungemein anregend.

Matthias Morgenstern

MarTIN KRAPE, Kein Stein bleibt auf dem anderen. Die christliche Schuld am
Antisemitismus. Mit einem Geleitwort von Elie Wiesel und einem Vorwort
von Eberhard Bethge, Neukirchen: Neukirchener Verlag 1999, 290 S,
ISBN 3-7887-1730-0.

Schon Titel und Untertitel signalisieren schmerzlich — gefihrliche Zusammenhinge: Aus
dem Munde Jesu die unheilspropherische Ankiindigung der Zerstorung des jiidischen
Zentralheiligtums und in seiner ,Nachfolge“ die Schuld der Christen am modernen An-
tisemitismus, der mit der Ermordung von sechs Millionen Juden endete und dennoch
nicht beendet ist (,Selbstliufer*). Der Autor hat trotz seiner Detailkenntnisse keine wis-
senschaftlich-systematische Arbeit geschrieben, sondern ist, manchmal vielleicht etwas zu
ungeschiitzt und zu wenig differenziert, aber auch mit spiirbarem inneren Engagement der
bis heute umstrittenen Frage nachgegangen, inwieweit ,zwei Tausend Jahre (christlich-
kirchliche) Dauerkrise bis zur Schoah® in der Verantwortung stehen. ,Dieses Buch ist
nicht das Produkt eines Fachmannes der Bibelwissenschaft, sondern der Autor ist ein
normaler lutherischer Gemeindepfarrer, der mit den Defiziten seiner theologischen Aus-
bildung nicht mehr leben und arbeiten wollte“ — so treffend E. Bethge in seinem Vorwort.
Der Verfasser, Jahrgang 1921, decke die Defizite ,seiner Kirche nicht distanziert ,,von
oben herab®“ auf, sondern stellt sein christliches Gewissen und seine personlichen Erfah-
rungen in den Dienst der Darstellung christlicher Schuldverstrickung.

Er beginnt damit am (vorliufigen) Ende der Geschichte, mit der NS-Zeit, also mit
dem ,modernen Antisemitismus®, der aber — auch als ,christlich-europiische Schuld® —
nicht die erste Ursache der Schoa war. Nach einem kurzen Blick auf die ,,unterschiedlichen

Reaktionen“ nach 1945 angesichts der ,Zuspitzung der Krise" geht der Weg zuriick zu

143



dem ,alten Judenhass® der ,Vormoderne® zwischen Aufklirung und Martin Luther, ,dem
grossen Antijudaisten, der er nicht minder war, und das auf eigene fiirchterliche Art®, der
vom Judentum ,nur das, was er wissen wollte, gewusst hat“. Danach wendet er sich der
Zeit ,von der Alten Kirche zur Reformation® zu, in der die Juden als ,,Gottesmorder”
drangsaliert und als dimonische , Teufel” abgestempelt wurden — ,eins der Priludien zum
Genozid in Europa“. Symptomatisch etwa eine Bildunterschrift in dem schrecklichen (erst
1970 entfernten!) Bildzyklus der Deggendorfer Wallfahrtskirche im Gedenken an 1337,
»als alle dortigen Juden aus rechtmissigem gottgefilligem Eifer ermordet und ausgerottet®
wurden: ,,Gott gebe, dass von diesem Héllen geschmaiss unser Vaterland jederzeit befreyet
bleibe“. Das Fazit des Verfassers: ,Die Moderne (hat) nicht etwa dank iiberlegener ratio-
naler Aufklirung” diese ,Verteufelung der Juden® hinter sich gelassen (Anmerkung: Die
vom Verfasser vermisste Drucklegung der ,Acht Reden gegen Juden® von Johannes Chry-
sostomus erfolgte in Band 41 der Bibliothek der griechischen Literatur, Stuttgart 1995,
eingeleitet und erledigt von Prof. Rudolf Brindle, Basel.).

Erst jetzt behandelt der Verfasser in spannender Verdichtung die Frage der Juden-
feindschaft im Neuen Testament, was erklarlicherweise nicht ohne , Bibelkritik“ abgeht,
die ,allein darin [gerechtfertigt ist], dafl [sie] die unmégliche antijiidische Verwendung des
Alten Testaments durch die Kirche unterbindet. Daf! sie die Judenfeindschaft im Neuen
Testament nachweist, macht sie geradezu nétig“. Kann etwa das ,unedle Stiick des Mat-
thiustextes” — Sein Blut komme iiber uns und unsere Kinder — ,noch jemals einer Gemeinde
als ,Wort Gottes' angedient werden?“ Der Gesichtspunke der ,innerjiidischen Polemik®
kommt etwas zu kurz, und wo er bei der Toralehre des Paulus ins Spiel kommt, meint der
Verfasser, dass fiir Paulus ,das Judentum als Religionsgemeinschaft verworfen® sei, ohne
dass Rom 11,1 erwihnt wird. So kommt der Verfasser bei der Interpretation der wichtigen
und schwierigen Stelle R6m 11,26 mit der ,Rettung ganz Israels“ zu der meines Erachtens
unzutreffenden und heute kontraproduktiven Aussage: ,Denn ,Israel’ ist die Kirche, in der
nach Paulus fiir das Judentum kein Raum ist: Das Judentum hinaus! — so im Galaterbrief
(4,30)“.

Zum Schluss sehr engagierte ,Konsequenzen®. Hier nun einige Stichworte: ,Mein
Credo ist das ,Vaterunser', also nicht mehr das kirchlich-trinitarische Bekenntnis“ — mit
»einer Christologie, die nicht eindeutig subordinatianisch orientiert ist“. Jesus hat sich nie
als der Messias ausgegeben, er sah sich als Prophet. ,Der allgegenwiirtige christliche Ver-
dacht jiidischer ,Werkgerechtigkeit ist verfehlt“; mit der Schliessung des Bundes vernimmt
Israel die Offenbarung der Gebote. ,,Der Holocaust ist die gréfite Glaubwiirdigkeitskrise
des Christentums, die es je gab®.

»Reite theologische Prinzipien zugrunde wer da will: Ein Appell an die ,Siihnung aller
Schuld im Tod des Gottessohnes® angesichts der gelungenen Vernichtung des Drittels des
Gottesvolkes wire das geliufige frivole Spiel mit dem ,Deus ex machina’ — religiése Va-
riante des politisch-demagogisch propagierten ,Schlussstrichs’. Unmissverstindliche Ein-
forderung von ,Bufl¢’ (wahre Reue und Umkehr) durch die Volkskirchen von ihrem Volk
hat es ohnehin nie gegeben. Die Kirchen sahen nicht einmal fiir sich selbst klar.”

Die letzten Sitze dieses ,bewegenden Buches® (E. Wiesel) — in Erinnerung an die
berithmten Worte von Martin Buber iiber Worms und seinem Dialog mit K. L. Schmidt
1933 —: ,Um einfach zu reden — ich bin gewiss: Jesus von Nazareth, so er kime, ginge
zuerst am Dom vorbei, hinunter zum jiidischen Friedhof. Der Weg der Christen nach der
Schoah muss ausgehen vom jiidischen Friedhof*.

Hans L. Reichrath t

144



Haeie Levy, Comprehensive History of the Jews of Iran. The Outset of the
Diaspora, abridged and edited from the Persian by Hooshang Ebrami, trans-
lated by George W. Maschke, Costa Mesa (California): Mazda Publishers
1999, XIX und 596 S., gr. 8°, ISBN 1-56859-086-5.

Dass eine Geschichte der Juden im Iran den Untertitel 7he Outset of the Diaspora erhalten
hat, geschicht mit gutem Recht: Hat doch die jiidische Diaspora mit der assyrischen
Eroberung des Nordreiches Israel (721 v.Chr.) und der Deportation und Ansiedlung
seiner Oberschicht auf dem Territorium des heutigen Iran ihren Anfang genommen
(8. 23ff); und bis zum heutigen Tag ist der Iran ein wichtiger Teil von ihr geblieben
(S. 540ff. 548ft.). Seit mehr als 2700 Jahren, bis heute, leben nicht nur Juden im Iran oder
sind von dort weiter nach Zentral- und Ostasien bis China vorgedrungen (S. 180ff.
254ft.). Freilich ist auch die Geschichte der Juden im Iran eine Geschichte, in der ,Ups
and Downs® (S. 138 —154. 224ff.) einander ablésten, und das nicht nur einmal, in der es
Zeiten der Unterdriickung und Verfolgung (S. 269-297.318-327.351ff. 381ff.426—
435.443-450.495ff.), Zeiten der Dekadenz und des kulturellen Niedergangs (S. 396ff.
532ff.) ebenso gab wie Zeiten friedlicher Entwicklung, die aus der Riickschau zuweilen als
Glanzzeiten erscheinen. Vor allem im Mittelalter haben iranische Juden nicht unwesent-
lich zur geistig-kulturellen Entwicklung des Judentums beigetragen (S. 184ff.250f.297ff.).
Mehr als einmal war der Iran auch Ausgangspunkt messianischer Bewegungen (S. 172f.
230ff.). Schliesslich stand hier die Wiege der kardischen Opposition (S. 175ff.).

Um so erstaunlicher ist bei alledem, dass die Geschichte dieser Diaspora im Rahmen
der Historiographie bislang eine vergleichsweise nur geringe Aufmerksamkeit gefunden
hat; jedenfalls gehért sie, was ihre monographische Aufarbeitung betrifft, zu den cher
wenig behandelten Kapiteln der jiidischen Geschichte. So kann man nur dankbar dafiir
sein, dass H. Ebrami Habib Levys (1896 —1984) urspriinglich persisch geschriebene drei-
bandige 7arikh-e Yahud-e Iran (Teheran 1956 —-1960, Los Angeles *1984), der ersten
Gesamtgeschichte der jiidischen Diaspora im Iran, in gekiirzter Fassung neu herausge-
bracht (Los Angeles 1997) und G. W. Maschke die Miihe ihrer Ubersetzung ins Englische
auf sich genommen hat.

Wenn auch unser Wissen doch nicht zuletzt dank der seit Erscheinen von Levys Buch
geleisteten historischen Forschung auf manchen Gebieten dieser Geschichte — es betrifft
dies vor allem die Zeit der Achimeniden (um 550—330 v. Chr.), das ist die Zeit Esras und
Nehemias (S. 41-81), sowie die Zeit der Sassaniden (226—642), das ist die Zeit der
Entstehung des Babylonischen Talmuds (S. 117-154) — zugegebenermassen um einiges
iiber das hinausgeht, was hier zusammengefasst vorgetragen wird, so ist Levys Buch fiir
andere Epochen gleichwohl nach wie vor nicht ersetzt; das gilt insbesondere fiir seine
Darstellung der jiidischen Geschichte unter den Seldschuken, Mongolen und Timuriden
(1038 -1502) (S. 215-256) sowie unter den Safaviden (1502 -1722) (S. 257-344),
unter denen der schiitische Islam zur Staatsreligion avancierte. Fiir die Geschichte der
letzten beiden Jahrhunderte (S. 345—-552) ist in der Encyclopedia Judaica Levys Buch sogar
die alleinige bibliographische Referenz. Dem mit dem Titel erhobenen Anspruch wird
auch die gekiirzte, fiir eine breitere Leserschaft konzipierte Fassung des Buches durchaus
gerecht. Mit seinen sich an den Epochen der iranischen Geschichte orientierenden elf
Kapiteln liefert das Buch tatsichlich jene Gesamtgeschichte der jiidischen Diaspora im
Iran, die Titel und Untertitel versprechen.

Stefan Schreiner

145



RacHEL MILSTEIN/ KARIN RUHRDANZ/BARBARA ScHMITZ, Stories of the
Prophets. lllustrated Manuscripts of Qissas al-Anbiy@’, Costa Mesa (California):
Mazda Publishers 1999 (= Islamic Art and Architecture Series 8), VIII und
248 S., 118 Abbildungen, 4°, ISBN 1-56859-064-4.

Bei den in der Friihzeit des Islam entstandenen, im Laufe der Jahrhunderte immer weiter
ausgestalteten und aus dem Arabischen in andere Islamsprachen iibersetzten und in ent-
sprechender Vielfalt iberlieferten ,Prophetengeschichten® (gissas al-anbiya’) handelt es
sich um Geschichten, die Leben und Taten solcher biblischer und (spiter auch) altara-
bischer Gestalten erzihlen, die vom Koran und der spiteren islamischen Uberlieferung als
Propheten angesehen und verchrt werden. Was diese in gewisser Weise volkstiimlichen,
zuweilen an Hagiographien erinnernden Prophetengeschichten so interessant macht, ist
nicht zuletzt das Fakeum, dass in ihnen unter anderem viel Material enthalten ist, das im
rabbinischen Midrasch und/oder in christlichen Texten seinen Ursprung hat und sie
somit gleichsam zu einem Beitrag zur Auslegungs- und Rezeptionsgeschichte der Bibel
ebenso wie des Korans macht.

Drei aus dem hohen Mittelalter stammende persische Versionen dieser Propheten-
geschichten, die in 21 illuminierten Handschriften tiberliefert sind, werden im vorliegen-
den Buch in interdisziplinirer Zusammenarbeit nach — im wahrsten Sinne des Wortes —
allen Regeln der Kunst untersucht. Die Illustrationen selber finden sich im Anhang des
Buches in vorziiglichen Reproduktionen, 46 von ihnen farbig, 72 schwarzweiss. Zuniichst
jedoch beschreibt R. Milstein , The Manuscripts, the Texts, and the Illustration Cycles"
(S. 1-24) und analysiert sodann ,The Iconography and the Ideological Program® der
Handschriften (S. 25—-40). Im Anschluss daran befasst sich K. Rithrdanz mit ,The Paint-
ing Styles of the Qissas al-anbiya® Manuscripts” (S. 41—-63). Angesichts der persischen
Sprache der Texte und des persischen Stils ihrer Illustrationen fragt B. Schmitz in ihrer
vergleichenden Studie, ob es ,,A Royal Persian Prototype?” dafiir gibt (S. 65-91). Da dies
zu verneinen ist, halten R. Milstein und K. Rithrdanz Ausschau nach ,Provenance and
Social Context® (S. 93 -104). Mit dem fiir die Deutung der Illustrationen so wichtigen
Zusammenhang von ,The Stories and their Illustrations® beschiftigt sich in aller nur
wiinschenswerten Griindlichkeit schliesslich noch einmal R Milstein (S. 105 -183).

Wie die Analysen der Texte und ihrer Illustrationen zeigen, sind die untersuchten
Handschriften trotz ihrer persischen Sprache und ihrer auf den ersten Blick zumindest
persischen Tkonographie dennoch nicht persischen (iranischen) Ursprungs, sondern mit
grosster Wahrscheinlichkeit wohl in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts (zwischen
1570 und 15857?) von einer bislang nicht weiter bekannten Gruppe von Kiinstlern in der
osmanischen Tiirkei (Istanbul?) eher als im Iran kopiert und illustriert worden. Nach
Ansicht der Autorinnen spricht dafiir vor allem, dass die Illustrationen zum Teil deutliche
Ziige polemischer Auseinandersetzung mit dem iranischen Schiismus einerseits und den
christlichen Nachbarn im Westen andererseits tragen. — Eine umfassende von R. Milstein
und B. Schmitz zusammengestellte ,,Checklist of the Illustrations® (S. 185-217) und eine
sorgfiltig ausgewihlte Bibliographie (S. 219-238) schliessen den ausserordentlich an-
sprechenden, geradezu bibliophilen Band ab, der damit eine ebenso willkommene wie
gelungene Erginzung und Vertiefung zu N. Brosu/R. MILSTEINs Biblical Stories in Is-
lamic Painting, Jerusalem 1991, darstellt.

Stefan Schreiner

146



	Rezensionen

