
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 56 (2000)

Artikel: Die Kinder Moses' in Transoxanien : zur Geschichte der jüdischen
Diaspora in Usbekistan

Autor: Messmer, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kinder Moses' in Transoxanien

Zur Geschichte der jüdischen Diaspora in Usbekistan

von Matthias Messmer*

Die Geschichte der jüdischen Gemeinde in Zentralasien ist ohne Zweifel
eine der einzigartigsten und bisher am wenigsten erforschten der gesamten
Diaspora. In den südlichsten Regionen der früheren UdSSR, den heute

unabhängigen Staaten Kirgisien, Tadschikistan, Turkmenistan und Usbekistan
leben noch ungefähr 30 000 Juden, sowohl alteingesessene Bucharer Juden -
auch mittelasiatische Juden genannt — wie später eingewanderte Aschkena-

sim.

Ali Schir Nawai (1441-1501) hatte gewiss recht, als er schrieb: „Wenn
deinem Volk du Nutzen bringst, so wisse, dass du dir selbst dadurch am
meisten nutzt." Dies gilt nicht nur für die Usbeken, sondern auch für alle

anderen im Laufe der Jahrhunderte sich entlang der ehemaligen Grossen

Seidenstrasse - auch unter Zwang - angesiedelten Völker: Für die Turkvöl-
ker der Turkmenen, Kirgisen und Kasachen ebenso wie für die

persischstämmigen Tadschiken, für Russen, Deutsche und Koreaner und nicht
zuletzt für die möglicherweise (als die zehn verlorenen Stämme) bereits seit

dem Untergang des Königreichs Israel (2 Kön 17,6), gewiss aber nach der
Heimkehr aus der babylonischen Gefangenschaft im Lande hinter dem Oxus

(Amu Darja) beheimateten Juden. Nach der Zerstörung des Zweiten Tempels

von Jerusalem 70 n.Chr. durch die Römer setzte ein noch grösserer
Strom jüdischer Einwanderer in dieses Wüstengebiet mit seiner Hochkultur
ein, der allerdings zu Breschnew-Zeiten sowie gegen Ende der Perestroika

und hauptsächlich seit der Unabhängigkeit der Republik Usbekistan im Jah-

Dr. Matthias Messmer, Universität St. Gallen, Hochschule für Wirtschafts-, Rechtsund

Sozialwissenschaften, Dufourstr. 50, CH-9000 St. Gallen.

116



re 1991 in entgegengesetzter Richtung verläuft.1 Lebten hier kurz vor dem

Zusammenbruch der UdSSR noch ungefähr 80 000-90 000 Juden, sind es

mittlerweile noch zirka 20 000 — 25 000, von denen etwa 70% in Taschkent
wohnen,2 die übrigen in Samarkand (3000 — 4000), Buchara (2000-3000)
und einige Hundert in autochthonen Gruppen im Fergana-Tal.3

Die Kinder Moses' - jung und alt — haben sich die weisen Worte des

Begründers der usbekischen Literatur an diesem trocken-heissen Nachmittag
ganz offensichtlich zu Herzen genommen. In Grüppchen stehen charmante

und stolze Mädchen mit dunkelbraunem Teint und schwarzen Augen, in
frechem Minijupe oder adrettem Abendkleid, vor dem 1990 eröffneten

Kulturzentrum der Bucharer Juden in Samarkand, der „fruchtbaren Ansied-

lung", als stünde eine Misswahl auf dem Programm. Dem ist aber nicht so,
vielmehr geht es um einen von der Jewish Agency for Israel' (Sokhnut)

organisierten Sprachwettbewerb in Iwrit zwischen den jüdischen Gemeinden

von Buchara und Samarkand,4 der zeigen wird, wer auf die Aliya, die Rückkehr

nach Erez Israel, besser vorbereitet ist. Die Stimmung im neben der

1 Nach Schätzungen der Hebrew Immigrant Aid Society (HIAS) lebten am 31. De¬
zember 1991 in den muslimischen Sowjetrepubliken' (Usbekistan, Kasachstan,
Aserbaidschan, Tadschikistan, Kirgisien und Turkmenistan) noch etwa 100 000
Juden (aschkenasische und mittelasiatische Juden), was ungefähr 10% der gesamten
sowjet-jüdischen Bevölkerung ausmachte. 1993 waren es bereits nur noch 60 000
(8%). Vgl. dazu Y. Florsheim, Immigration to Israel From the Former Soviet
Union in 1991, in: Jews andJewish Topics in the Soviet Union and Eastern Europe 19

(1992), S. 5 bzw. Y. Florsheim, Jewish Emigration from the Former Soviet Union
in 1993, in: Jews in Eastern Europe 26 (1995), S. 25. Zwischen 1989 und 1993
verliessen mehr als 60 000 Juden die heutige Republik Usbekistan, was ungefähr
65 % der gesamten jüdischen Bevölkerung dieses mittelasiatischen Staates

entspricht (Y. Florsheim, Jewish Emigration, S. 26). In dieser Zahl eingeschlossen
sind die nach Israel sowie in die USA emigrierten Juden.

2 In der Hauptstadt Taschkent ist die überwiegende Mehrzahl der jüdischen Bevöl¬

kerung aschkenasischer Herkunft, während in Samarkand und Buchara die
mittelasiatischen - Bucharer - Juden eine knappe Mehrheit bilden (gemäss den Angaben
der Jewish Agency for Israel ,Sokhnut').

3 Angaben gemäss der tabellarischen Zusammenstellung der Jewish Agency for Israel
(Sokhnut) in Taschkent. Die Zahl der aus Usbekistan ausreisenden Juden ist
innerhalb der GUS eine der höchsten. Vor allem aus den Provinzen Samarkand und
Buchara ist die Emigration von Jahr zu Jahr - z. B. im Vergleich des Jahres 1993
zum Vorjahr - signifikant gestiegen, währenddessen die Ausreise aus dem Fergana-
Tal im gleichen Zeitraum sogar abgenommen hat (vgl. Y. Florsheim, Jewish
Emigration, S. 30).

4 In jüdischen Kreisen in Usbekistan gibt es eine sogenannte inoffizielle Städte-Hier¬
archie der bucharisch-jüdischen Gemeinden, auf die - vor allem von den Bewohnern

der .besser plazierten' Städte - grosser Wert gelegt wird. Die .Hierarchie'
beginnt bei Samarkand und reicht über Buchara, Taschkent bis nach Kokand und
Shahr-e Sabs.

117



städtischen Feuerwehr gelegenen grossräumigen und an den Innenwänden
mit Plakaten aus Jerusalem und Tel Aviv geschmückten Zentrum ist ausgelassen

und fröhlich. Es wird gesprochen, gesungen, getanzt und gespielt.5

Zum Abschluss werden die besten Darstellerinnen und Darsteller von Hana
Fromkin, der in Kiew geborenen und eigentlich in Tel Aviv lebenden, doch

jetzt bei Sokhnut in Zentralasien für Kulturfragen verantwortlichen Leiterin
mit kleinen Preisen für den Alltagsbedarf ausgezeichnet. Nach der eindrücklichen,

mehrstündigen Vorführung begeben sich die Schönheiten, nachdem
sie — um nicht über Gebühr aufzufallen — ihre Kleidung den in diesem Falle

westlichen Gewohnheiten ihrer usbekischen Landsleute angepasst haben,
wieder auf die staubigen Strassen und Gassen einer wahrhaft zauberhaften

Stadt, in der Medresen, Moscheen, Mausoleen und ehemalige Karawansereien

das Bild der Märchen aus ,Tausendundeiner Nacht' erwecken. Noch ist
Samarkand, „wo alle Früchte wachsen, die man sich nur wünschen kann"
(Marco Polo), vom aufkommenden fundamentalistischen Islamismus, wie er
sich beispielsweise in den letzten beiden Jahren im Fergana-Tal manifestiert
hatte, dank Präsident Karimows harter Hand und seiner säkularen Staatsideen

des Kemalismus verschont geblieben.

Aschkenasische Juden in Mittelasien

Auch wenn in Usbekistan, wie Roman Melamed, der Redaktor der jüdischen
(auf russisch erscheinenden) Zeitung ,Gescher' (Brücke) betont, staatlich

geförderter Antisemitismus kein Thema sei, hätten etliche Juden seit der

Unabhängigkeit des Landes Angst vor der Gefahr einer schleichenden Isla-

misierung.6 Nach dem fehlgeschlagenen Attentat auf Präsident Karimow im

5 Die Bucharer Juden gelten traditionellerweise als ausgesprochen musikalisch, gesel¬

lig und festfreudig. Bekannt sind ganze Musikantendynastien und
Musikinstrumentenhersteller. Das Zusammengehörigkeitsgefühl der Bucharer Juden als eigene
soziale Gruppe ist sehr ausgeprägt, was sich in verschiedenen Bräuchen, z. B. bei
Hochzeiten oder in Trauerritualen, zeigt.

6 Melameds Aussage korrespondiert mit den aus Emigrantenbefragungen Anfang der
neunziger Jahre gewonnen Einsichten über die Motive für das Verlassen des
früheren Wohnortes. So etwa gaben 1992 fast 60% der aus der GUS stammenden
Immigranten .ansteigenden Antisemitismus' als Grund für ihre Ausreise an. Auf
Rang zwei rangierte bei dieser Umfrage der Faktor .politische Instabilität und
allgemeine Verschärfung ethnischer Konflikte'. Vgl. dazu D. Aptekman, Jewish
Emigration from the USSR, 1990-1992: Trends and Motivation, in: Jews in Eastern
Europe 20 (1993), S. 28. In der Tat wurden bei nationalistischen Ausschreitungen
gegen Angehörige nicht-usbekischer Nationalität in Andischan im Jahre 1990 auch
die Wohnhäuser von dreizehn Familien bucharisch-jüdischer Herkunft zerstört.
Nach diesen pogromartigen Verwüstungen emigrierte eine grosse Anzahl Juden aus
dem Fergana-Tal.

118



Februar 1999 wurden in Taschkent Flugblätter gefunden, welche den Staatschef

als Juden und Verräter bezeichneten.7 Ähnlich dem Aufbau eines

wirtschaftlichen Beziehungsgeflechts zwischen Südkorea und den von Stalin
während des Zweiten Weltkrieges aus den Grenzregionen bei Wladiwostok
nach Zentralasien verschleppten Koreanern haben sich bis heute ungefähr
dreissig usbekisch-israelische Joint-Ventures entwickelt, hauptsächlich im
Bereich der Landwirtschaft und der Bodenbewässerung. Neben den

alteingesessenen Juden Zentralasiens, den Bucharer Juden, die übrigens deshalb

zum Zweig der Sepharden gezählt werden, weil sie gegen Ende des 18.

Jahrhunderts auf Empfehlung des marokkanischen Rabbiners Joseph ben

Moses Mamon die Liturgie und das Brauchtum des sephardischen Judentums

übernahmen,8 kam es erst seit den achtziger Jahren des vergangenen
Jahrhunderts zu mehreren Einwanderungswellen aschkenasischer Juden —

bereits in den sechziger Jahren hatten sich vereinzelt russische Juden an den

Expansionsfeldzügen des Zarenreichs nach Mittelasien beteiligt. Anfänglich
waren es russische Juden, die am Bau der fast 2000 Kilometer langen
Transkaspischen Eisenbahn von Krasnowodsk (dem heutigen Turkmenbaschi) am
Kaspischen Meer durch Usbekistan nach Arys in Kasachstan mitwirkten,
dann entdeckten' Kaufleute aus dem Zarenreich die Handelsmöglichkeiten
mit Mittelasien, was dazu führte, dass erstmals fabrikfertige Textilien mit
den Produkten des bucharischen Handwerks konkurrierten.

Die russischen, aschkenasischen Juden hatten — rechtlich betrachtet — im
1867 gegründeten russischen Generalgouvernement Turkestan (dazu gehörten

die von den Russen eroberten Gebiete von Samarkand, Taschkent und
ab 1878 auch das Fergana-Tal) einen höheren Status als die Bucharer Juden
und lebten vergleichsweise in Frieden (zumindest während der Herrschaft
des ersten russischen Gouverneurs, General Konstantin Petrovic Kaufmann

1867-1882). So etwa waren sie beispielsweise bis 1891 nicht gezwungen, im

sogenannten Ansiedlungsrayon (siehe Anm. 22) zu leben. In jenem Jahr
änderte sich diese Praxis, als die Administration des Gouvernements dem

russischen Generalstab vorschlug, die aus Russland stammenden und auf
dem Gebiet Turkestan lebenden Juden „nicht näher als 100 Werst von der

Grenze der beiden benachbarten Khanate Buchara und Chiva anzusiedeln,

7 Siehe auch Neue Zürcher Zeitung vom 30. Juni 1999, S. 5. Karimow wurde bei
seinem Besuch in Israel betont herzlich empfangen.

8 V. Dymshits, The Eastern Jewish Communities of the Former USSR, in: Facing
West. Oriental Jews of Central Asia and the Caucasus. Katalog zur Ausstellung über
orientalische Juden im Jüdisch-Historischen Museum in Amsterdam 1998, S. 10.
Es gelangten vor allem in Italien veröffentlichte Gebetsbücher nach Zentralasien.

119



um eine ,Beaufsichtigung über sie sicherzustellen und keine Entwicklungen
eines Schleichhandels unter ihnen zuzulassen' "9. Das Innenministerium in
Moskau ordnete im Januar 1893 an, dass „diejenigen Juden, welche ausserhalb

des Ansiedlungsrayons lebten und wegen irgendwelchen Merkmalen
nicht zur Kategorie der Privilegierten passten, auszusiedeln seien"10. Selbst

Zar Nikolaus II. veranlasste des öftern, dass man den russischen Juden den

Weg in den asiatischen Teil des Imperiums versperren sollte: „Sie begannen
bereits Sibirien zu überschwemmen. Man muss ihnen [. .] den Zugang
nach Turkestan und in die Steppengebiete versperren."11

Im Jahre 1902 wurden die Grenzen des Ansiedlungsrayons noch enger

gezogen, und der damalige Generalgouverneur Ivanov verbot den
(russischen) Juden sogar, sich in den russischen Siedlungen des Khanats von
Buchara niederzulassen und Eigentum zu erwerben.12 1907 erliess die

Regierung von Ministerpräsident Stolypin eine Anordnung, wonach die

Ausweisung von Juden aus Gouvernementen ausserhalb des Ansiedlungsrayons

ausgesetzt werden soll, was der damalige Generalgouverneur in Turkestan,
A. V. Samsonov (1909-1914), der seine Aufgabe in der .Säuberung' Tur-
kestans von Juden sah, schlichtweg ignorierte. Auch für die russischen Juden
gab es — wie für die Bucharer Juden — besondere Einschränkungen im
wirtschaftlichen Bereich. So etwa versuchte man seitens der Behörden, den von
Juden geführten Unternehmungen alle erdenklichen Hindernisse in den

Weg zu legen. Dazu gesellten sich Konflikte mit Teilen der moslemischen

Bevölkerung, die sich Fremden und besonders Juden gegenüber oftmals

voreingenommen zeigten und haltlose Beschuldigungen gegenüber Juden

vortrugen, wie beispielsweise die Entweihung einer Moschee infolge der Gründung

eines Kleinbetriebs. Überdies war es für Juden äusserst schwierig, nach
dem Besuch des Gymnasiums ihre Studien an Universitäten fortzusetzen.

9 R. Rabic, Rossijskie evrei v dorevoljucionnom Turkestane. Pravovoe i social'noe
polozenie 1864-1914 gg., in: I. Dvorkin (ed.), Evrei v srednej Azii, prosloe i na-
stojascee, Peterburg 1995, S. 134.

10 R. Rabic, Rossijskie evrei, S. 134.
11 R. Rabic, Rossijskie evrei, S. 135.
12 Bereits 1897 wurde dem Novgoroder Bürger Isaak Il'ic Baranovskij untersagt, sei¬

nen Kleinbetrieb (eine Schnelldruckerei für Kanzleibücher, Visitenkarten, Formulare

etc.) in Buchara zu eröffnen. Das Kriegsministerium antwortete auf eine
Anfrage des Generalgouverneurs lapidar, dass russische Ansiedlungen in Buchara nicht
zum Ansiedlungsrayon (siehe Anm. 22) gehören, „weil diese Plätze sonst von Juden
überschwemmt würden und sie ihnen [den Juden] als Hauptstützpunkte für die
Ausbreitung ihrer ausbeuterischen Tätigkeit in ganz Mittelasien dienten" (zitiert aus
R. Rabic, Rossijskie evrei, S. 143). Allerdings muss festgestellt werden, dass es keine
offiziellen Gesetze gab, welche den Aufenthalt russischer Juden in russischen
Ansiedlungen des Khanats verboten.

120



Die russischen Juden Mittelasiens spielten vor der Oktoberrevolution trotz
etlicher Hindernisse eine bedeutende Rolle in technischen Berufen (so etwa
wirkten einige Juden beim Bau der Eisenbahnlinie von Taschkent nach

Orenburg 1899-1905 mit) sowie in medizinischen Einrichtungen. Auch im
kulturellen Bereich (Verlags- und Pressewesen, Entwicklung der Photographie)

konnten sie auf ihre Leistungen stolz sein.

Nach der Oktoberrevolution 1917 gehorchten Moskauer Revolutionäre
dem Aufruf Stalins, des Kommissars für Nationalitätenfragen, die Sowjeti-
sierung Mittelasiens in Angriff zu nehmen. In den zwanziger Jahren folgten
Ärzte, Pädagogen, Ingenieure und Theaterleute, die auf Geheiss Moskaus
beim Aufbau der kommunistischen Gesellschaft in Zentralasien behilflich
sein sollten. In den dreissiger Jahren verbrachten - nicht nur jüdische -
Häftlinge nach ihren Gefängnisaufenthalten in Sibirien ihre restliche

Verbannungszeit in Usbekistan. Die grösste Zahl, ungefähr 100 000 Juden aus
den von den Sowjets besetzten und den Nationalsozialisten eroberten
Gebieten, fand hier im Verlaufe des Zweiten Weltkrieges bei usbekischen
Familien Zuflucht.13 Die Mehrheit der Flüchtlinge (mit Ausnahme der polnischen

Juden) blieb nach dem Holocaust in Zentralasien, da es sich hier - im
Vergleich zum Westen der UdSSR - nicht allzu schlecht leben liess und die
staatliche Antisemitismuskampagne der Kremlführung weniger spürbar war.
Selbst Synagogen standen in Mittelasien auch in den schlimmsten Zeiten der
stalinistischen Repression offen (in Margilan beispielsweise wurde während
des sogenannten Ärztekomplotts 1952/53 in Moskau gar eine neue

Synagoge errichtet), obwohl beispielsweise im Jahre 1951 der Rabbiner von
Samarkand, Ezekiel, wegen .religiöser Aktivitäten' zu 25 Jahren Gefängnis
verurteilt wurde (allerdings 1957 wieder frei kam).14

Die Geschichte der Bucharer Juden verlief nicht ganz so tragisch wie jene
ihrer aschkenasischen Glaubensbrüder. Zu Pogromen gegen Bucharer Juden
kam es nie (mit Ausnahme des einen als Folge eines Ritualmordvorwurfs in
Osh im Jahre 1911).15 Im Gefolge der Ausbreitung des Islams nach dem 7.

Jahrhundert gelangten viele jüdische Kaufleute aus Persien und Babylonien
auf Karawanenstrassen (der Überlieferung gemäss soll das Aramäische auf der
Seidenstrasse die meistverwendete Sprache gewesen sein) ins damalige von
Arabern, Türken und Chinesen beanspruchte Turkestan. Während der is-

'3 Vgl. beispielsweise das persönliche Schicksal von Joseph Mlawski in E. R. Wiehn,
Kaddisch — Totengebet in Polen. Reisegespräche und Zeitzeugnisse gegen Vergessen in
Deutschland, Darmstadt 1984.

!4 Encyclopaedia Judaica, Volume 14, Jerusalem 1971, S. 760.
D Dymshits, Eastern Jewish Communities, S. 19.

121



lamischen Kalifendynastien galten die Juden den Herrschern als zu beschützende

Ungläubige, die ihre Religion ausüben und sogar Wein anbauen durften

(wie auch die später verfasste Strophe eines bekannten jüdischen Weinliedes

zeigt: „Wein zu trinken bringt Eintracht").16 Über die Zeit der

mongolisch-tatarischen Herrschaft ist die Geschichtsforschung geteilter Meinung:
Während die einen Chronisten über den Herrscher Timur-Leng (1336 —

1405), der heute in Usbekistan als nationale Integrationsfigur verherrlicht
wird — wohl weil er von Samarkand aus ein kurzlebiges Riesenreich zwischen

Ganges und Mittelmeer aufgebaut hat —, berichten, er hätte viele persische

Juden, hauptsächlich Färber und Weber, zum Aufbau der Wirtschaft nach
Zentralasien geholt,17 verweisen die anderen auf die Schreckensherrschaft des

berüchtigten geistigen Nachkommens Dschingis Khans und die daraus

resultierenden Leiden auch für die jüdische Gemeinschaft.18

Periode der Khanate und russische Herrschaft

Während der Zeit der Khanate (1599-1867) waren die Juden verschiedenen

Einschränkungen und Diskriminierungen unterworfen: In den Städten

hatten sie in speziellen Quartieren (,mahalla) zu wohnen,19 in denen meist
auch Schulen und das Kulturzentrum angesiedelt waren. Die Bucharer Juden

mussten durch ihr Äusseres (Kleidervorschriften wie etwa spezielle Musterung

oder besonderer Hut) als Juden zu erkennen sein. Als Nichtgläubige
unterlagen sie einer überproportionalen Steuerpflicht, welche mittels eines

Schlages ins Gesicht quittiert wurde. Es kam zu erzwungenen Konversionen,
wobei die zum Islam übergetretenen Juden, unter dem Ausdruck ,Chala-
Gemeinde' (den ,marranos' in Spanien ähnlich) bekannt, in der Moschee
beten mussten, zu Hause jedoch versteckt den Sabbat einhielten.20 Wurden
sie entdeckt, drohte ihnen die Erhängung oder gar das Hinauswerfen aus

einem Turm. So war es denn wenig erstaunlich, dass die Bucharer Juden in

Ein solches Weinlied ist beispielsweise abgedruckt bei T. Emelyanenko, Central
Asian Jewish Costume, in: Facing West, S. 60.

17 Diese Meinung wird beispielsweise im Artikel .Bukharisch-Jüdische Immigranten
in Queens' vertreten, in: Aufoau 14, 9. Juli 1999, S. 17.

18 Encyclopaedia Judaica, Volume 4, Jerusalem 1971, S. 1470.
19 Mahallas gibt es heute noch in Buchara, Samarkand, Schahr-e Sabs, Karmana,

Kattakurgan und in Städten des Fergana-Tals, nämlich in Kokand und Margilan. In
Andischan, Fergana und Namangan existieren sie nicht mehr.

20 Über die sogenannten Chalas, die moslemischen Juden, siehe A. Kaganovic, O
evrejach-musul'manach, prozivajuscich v Turkestanskom krae, in: I. Dvorkin (ed.),
Evrei v srednej Azii, S. 116 -132.

122



der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts die nach Mittelasien vorrückenden
christlichen Russen als Retter begrüssten. Die im Vergleich zu den aschke-

nasischen Juden reicheren Bucharer Juden waren schon früher in Russland

angesehener und durften etwa auf den Märkten von Orenburg und Nizhni
Novgorod Handel treiben, was den russischen Juden untersagt war.
Zwischen 1864 und 1875 wurde fast ganz Mittelasien vom russischen Zarenreich

erobert. Die wirtschaftlichen Kontakte zwischen Russland und Mittelasien

wurden zu einem grossen Teil von Bucharer Juden abgewickelt. Pin-
chas Kaziev oder Boruch Murdachaev begannen beispielsweise Ende der

sechziger Jahre des vergangenen Jahrhunderts, bedeutende Handelsbeziehungen

mit den bekannten Moskauer Fabrikanten Morozov, Baranov oder Se-

remet'ev aufzubauen.21 Es kam zu grösseren Migrationsbewegungen, da in
den von den Russen annektierten Gebieten (Samarkand, Taschkent, Ferga-
na-Tal) — das Generalgouvernement Turkestan — die Juden zumindest bis

1889 (dann wurde auch dort zwischen zugezogenen und .einheimischen'
Juden unterschieden) kaum Beschränkungen unterworfen waren,22 wohingegen

sich die Situation in den Khanaten Buchara und Chiva, die formell als

Protektorate nun zwar dem Zaren unterstanden, nicht verbesserte.23 Auch
die Emigration nach Palästina nahm zu, und die Bucharer Juden gründeten
1892 in Jerusalem ihr eigenes spirituelles Zentrum im Viertel .Rehovot', wo

21 Vgl. über die unternehmerischen Tätigkeiten der Bucharer Juden im vorrevolutio¬
nären Turkestan den Beitrag von R. Rabic, Predprinimatel'skaja dejatel'nost' buch-
arskich evreev v dorevoljucionnom Turkestane, in: I. Dvorkin (ed.), Evrei v srednej
Azii, S. 92-109.

22 Über die rechtliche Situation der Bucharer Juden im Generalgouvernement Tur¬
kestan siehe R. Rabic, Predprinimatel'skaja dejatel'nost' bucharskich, S. 102f£ Rabic

vertritt die Meinung, dass bereits 1870 der als liberal geltende Gouverneur, der
russische General Konstantin Petrovic Kaufmann, Einschränkungen bezüglich des

wirtschaftlichen Unternehmertums der Bucharer Juden (etwa im Bereich der
Schankwirtschaft) in die Wege geleitet und damit sogar antisemitische Ausfälle
provoziert hat. Ende der achtziger Jahre des 19. Jahrhunderts verschärfte sich die
Lage weiter, als die .nichteinheimischen' Bucharer Juden des Generalgouvernements
(diejenigen, die vor der russischen Eroberung nicht im Gouvernement Turkestan
wohnten, d. h. also hauptsächlich diejenigen aus dem Khanat Buchara) in bestimmte

Gebiete (auch als mittelasiatischer .Ansiedlungsrayon' - certy osedlosti - bezeichnet),

meist Grenzstädte, abgeschoben wurden. Zu diesen zählten Osh, Kattakurgan,
Petro-Aleksandrovsk und später Samarkand, Kokand und Margilan. Die
Benachteiligung der Bucharer Juden des Generalgouvernements im wirtschaftlichen
Bereich, z.'B. beim Erwerb von Grund und Boden, nahm nach 1909 weiter zu (vor
allem aus Konkurrenzgründen), hauptsächlich unter dem Generalgouverneur A. V.
Samsonov. Er forderte 1910 sogar, dass alle Bucharer Juden im kleinen Kreis
Kattakurgan zu leben hätten. Im gleichen Jahr erbaten Hunderte von Bucharer Juden -
vergeblich - die Verleihung der russischen Staatsbürgerschaft.

23 Encyclopaedia Judaica, Volume 4, Jerusalem 1971, S. 1471.

123



1914 bereits 8% aller Bucharer Juden wohnten. Im März 1918 kam es in
Buchara zu antisemitischen Ausschreitungen der Bevölkerung; physischer
Schaden konnte lediglich dank des Eingreifens von Truppen des Emirs
verhindert werden. 1920 wurde der letzte Emir von Buchara durch die von den
Bucharer Juden mehrheitlich unterstützten Sowjets abgesetzt und die
,Bucharische Sowjetische Volksrepublik' gegründet, die 1924 als Bestandteil der
Usbekischen Sozialistischen Sowjetrepublik in die Sowjetunion integriert
wurde.

Synagogenausstattung und Brauchtum

Während einige Familien von Bucharer Juden in früheren Zeiten eine
zentrale Rolle im Seiden-, Baumwoll- und Tabakhandel spielten und etliche
Fabriken in ihrem Familienbesitz standen,24 wurden sie nach der Macht-
übenahme der Sowjets ihrer traditionellen Einkommensquelle beraubt.25

Noch kennen die alteingesessenen Usbeken in Samarkand, der Stadt des

Staatsmannes und Wissenschaftlers Ulughbek, den vorrevolutionären
Namen des von riesigen Bäumen gesäumten parkähnlichen Universiteti-Bulvar:
,Abramova', von den Sowjets später nach Maxim Gorki umbenannt. Heute
ist die Armut der jüdischen Gemeinden Mittelasiens zwar auf den ersten
Blick weniger sichtbar als in anderen Gebieten der früheren UdSSR, doch
sitzen unter dem ,aivan', dem von Holzsäulen getragenen terrassenartigen
Vordach, vor der 1891 an der Elizarova Nr. 5 erbauten Gumbaz-Synagoge in
Samarkand etliche alte Männer, die beim fremden Besucher um einige Sum
betteln. Der weissgetünchte Kuppelbau, an dessen Seiteneingang sich ein
Weinstock gegen den stahlblauen Himmel hinaufwindet, liegt inmitten des

jüdischen Quartiers mit seinen verwinkelten Gassen und niederen, mit
Häcksel gemischten Lehmhäusern. Das Innere des Gotteshauses, welches mit
seiner hellblauen und sternenförmig verzierten Decke dem Himmelsfirmament

gleicht, weist verschiedene Besonderheiten auf: Im Gegensatz etwa zu

24 Die Namen Poteljachov, Simchaev, Abramov, Vad'jaev, Kalantarov oder Fusailov
stehen für den Reichtum bucharisch-jüdischer Fabrikanten, welche einen grossen
Prozentsatz der industriellen Produktion kontrollierten.

25 Unter den Bucharer Juden gab es selbstverständlich auch viele mit handwerklichem
Beruf sowie Gewerbetreibende, wie beispielsweise Schuhmacher, Schneider,
Haarschneider, Fleischer, Uhrmacher, Photographen oder Krankenschwestern. Etliche
dieser Professionen sind heute unter den Bucharer Juden verschwunden. Einzelne
Städte waren früher bekannt für ihre typischen Berufe, so etwa Shahr-e Sabs für
seine Koffermacher oder Kokand für seine Fleischer.

124



den Synagogen in Georgien26 gibt es in den Synagogen Usbekistans keine

eigentlichen Frauengalerien (die Frauen bleiben in der Gumbaz-Synagoge,
wenn sie überhaupt zum Gottesdienst kommen, in einem Seitenraum hinter
einem Holzgitter stehen), und der Aron ha-Kodesch, der Toraschrein, bei
den Sepharden ,Hechal' genannt, befindet sich in diesem Falle an der
Südwand (in den Synagogen Usbekistans ansonsten meist an der Westwand),
wenn immer möglich gegen Jerusalem gerichtet. Wie in Persien gebräuchlich,

wird die Torarolle in einer hölzernen, prismenförmigen, mit Samt

gepolsterten und Ornamenten geschmückten Truhe aufbewahrt. Das Lesepult
(bima), hier als ,teva' bezeichnet, steht in der Mitte des quadratischen
Gebetsraumes.

Die mehr als 250 Jahre alte Synagoge an der Central'naja ulica Nr. 20 in
Buchara, unweit des einst wichtigsten Handelsplatzes Lab-e Haus
(Wasserbecken), an dessen Ufer (lab) heutzutage alte Männer unter schattenspen-
denen Bäumen Grüntee schlürfen und auf hölzernen ,sufa' (als Bett oder
Esstisch dienende Podeste) Domino oder Schach spielen, wird zur Zeit
renoviert. Lediglich der Hauptgebetsraum kann auf besonderen Wunsch hin
besichtigt werden. Der weissbärtige Synagogenvorsteher zündet etwas
unwirsch die Lampen und Leuchter an, um gleich anschliessend den Besucher

auf die enormen elektrischen Kosten hinzuweisen und eine Spende zu
erbitten. Sowohl in Samarkand wie auch in Buchara gibt es heutzutage keinen
einheimischen Rabbiner - in sephardischen Gemeinden Mittelasiens ,Cha-
cham' (hebr. ,Weiser') genannt - mehr (der letzte starb in den frühen achtziger

Jahren), häufig kommen jedoch neu ausgebildete Rabbiner aus Israel

und den USA hierher. Ein ,Chacham' übte früher hierzulande die so

unterschiedlichen Aufgaben des ,schochet' (Schächter), des ,mohel' (Beschneider),
des ,melamed' (Lehrender) und des ,chasan' (Vorbeter) aus.27 Jedoch besteht

auch heute noch die Möglichkeit, koscheres Fleisch und zu Pessach Mazzen

zu kaufen,28 und selbst ein Beschneider ist ab und zu noch tätig.

2^ Dymshits, Eastern Jewish Communities, S. 26.
27 Häufig war der .Chacham' in zentralasiatischen Gemeinden gleichzeitig auch Ge¬

meindevorsteher, Nassi genannt, mit Zuständigkeiten im Rechtswesen innerhalb
der Gemeinde, aber auch Vertreter seiner Gemeinde für den Kontakt zum Emir.

28 In den sechziger Jahren wurde die jüdische Gemeinde von Samarkand von den
Behörden angewiesen, gegen die Sendung von Mazzen aus dem Ausland Protest
einzulegen. Im Jahre 1975 ist auf Anordnung des KGB vom Zentralkomitee der
KPdSU ein Erlass (Nr. N547-A) ergangen, in dem die Zollorgane und die
Postbehörden angewiesen werden, die Einfuhr von Mazzen in die UdSSR zu unterbinden.

125



Unterschiede zwischen Aschkenasim und Sepharden

Moses (Misa) Cul'paev, Bucharer Jude und Vertreter von Sokhnut in
Samarkand, weist daraufhin, dass hauptsächlich die aschkenasischen Juden in
Usbekistan kaum noch religiös sind.29 Für den Besuch in der Synagoge
reiche bei den Aschkenasim auch schon mal eine Baseballmütze anstelle einer

richtigen ,Kippa', die hier allerdings ohnehin mit der Kopfbedeckung der
Usbeken identisch ist. Früher lebten die Glaubensbrüder eher getrennt,30 es

gab kaum Heiraten zwischen Angehörigen beider Gruppierungen. Nicht selten

kam es zu Konflikten aufgrund unterschiedlicher Glaubens- und
Mentalitätsvorstellungen. Die Bucharer Juden konnten beispielsweise nicht
verstehen, weshalb sich der bedeutende Rabbiner des Mittelalters, Gershom ben

Jehuda, gegen die Polygamie aussprach. Die zugewanderten Aschkenasim
ihrerseits waren häufig erstaunt über die spärliche Ausstattung der sephar-
dischen Synagogen. Gab es in Samarkand früher zwei Kulturzentren, hat

man sich heute zusammengetan. In Buchara existiert noch eine eigene Schule

für die Bucharer Juden, die ihren eigenen Dialekt, das dem Farsi ähnliche

Jüdisch-Tadschikische sprechen (das in hebräischen Lettern geschrieben

wird), wohingegen die Aschkenasim eine russische Schulbank drücken.31

29 Allerdings - so schreibt die St. Petersburger Wissenschaftlerin T. Vysenskaja - weist
heutzutage auch bei der überwiegenden Mehrzahl der Bucharer Juden der
Zusammenhalt der Gemeinde eher formelle Züge auf, die sich aufgrund gemeinsamer
Wurzeln ergeben. Doch trotz stetig abnehmender Anzahl von Juden in Usbekistan
werden verschiedene religiöse Bestimmungen - wie etwa die jährlichen - eingehalten.

In begrenztem Masse haben sich auch die Speisegesetze, die Einhaltung des

Sabbat oder der regelmässige Besuch in der Synagoge - erhalten. Siehe dazu: T.
Vysenskaja, Rezul'taty ekspedicij v srednuju Aziju, in: I. Dvorkin (ed.), Evrei v
srednej Azii, S. 34.

3° Die vor den deutschen Truppen während des Zweiten Weltkrieges geflohenen asch¬

kenasischen Juden lebten beispielsweise nur in den ersten paar Jahren nach dem
Krieg in den traditionellen bucharisch-jüdischen Stadvierteln.

3! Im Zuge der Assimilierungskampagne und des Kampfes der Sowjetregierung gegen
den Zionismus wurde ab 1919 auch verstärkt gegen den Gebrauch des Hebräischen

- „Sprache des Kleinbürgertums" — in jüdischen Schulen der UdSSR gewettert.
Obwohl nie verboten, unterdrückten auch die jüdischen Parteisektionen (Jevsek
cii) die „bourgeoise, klerikale" hebräische Sprache auf jede nur mögliche Weise.
Allerdings waren die Verhältnisse in der damaligen Sozialistischen Sowjetrepublik
Turkestan bereits damals schon anders als in anderen Gebieten der UdSSR, und
selbst 1924 wurde noch auf Hebräisch unterrichtet, obwohl die Behörden das

Tadschikische', wie die Regierung die Sprache offiziell nannte, für den Unterricht
der Bucharer Juden propagierte Vgl. zu diesen Auseinandersetzungen und der
Schliessung der Chadarim in Sowjetturkestan R. Rabich, Bukharan-Jewish Schools
in Turkestan in the Early Soviet Period, 1917-1924, in: Jews and Jewish Topics in
the Soviet Union and Eastern Europe 18 (1992), S. 27-36.

126



Mischehen zwischen Juden und Nichtjuden gibt es bei den Bucharer Juden -
im Gegensatz zu den Aschkenasim - äusserst selten, was Nachwuchsprobleme

zur Folge hat. Die hiesigen Aschkenasim sind nur mehr selten, etwa
bei hohen Feiertagen, in der Synagoge anzutreffen. Und doch hatten der
Zustrom aschkenasischer Juden nach Zentralasien und die damit verbundene

Möglichkeit für junge Bucharer Juden, eine Jeschiwa im europäischen Teil
Russlands — in Wilna oder Warschau — zu besuchen, die Isolation der
Bucharer Juden ohne Zweifel aufzubrechen geholfen.

Heutzutage sind solche Beobachtungen vielen gerade noch eine Randnotiz

wert, doch zeugen sie von der einzigartigen Vielfalt und Komplexität
des jüdischen Volkes. Den Juden gibt es nicht - das wird einem auch hier
immer wieder vor Augen geführt. Selbst auf den Friedhöfen von Samarkand

und Buchara ist die Trennung der beiden Gruppierungen ersichtlich; so

waren in Samarkand die Friedhöfe für Aschkenasim und Sepharden

ursprünglich geographisch getrennt angelegt. Der von uns besuchte Friedhof
zwischen den Strassen ulica Umara Dzurakulova und ulica Taskent wurde
1839 erbaut und zählt mehr als 6000 Gräber.32 Misa Cul'paev weist mit
einer Hand auf die eher ungepflegten Gräber der aschkenasischen Juden
(von diesen gibt es hier ungefähr 1000) auf dem sandigen, salzhaltigen
Boden. Der Aschkenase sei im Allgemeinen der offenere Mensch, der sich der
Gesellschaft stelle, der Bucharer Jude der bescheidenere, der seinen Reichtum

nicht sogleich zeige. Letzteren sei beispielsweise das Gedächtnis an die

toten Angehörigen äusserst wichtig - eine andere Art von Reichtum, welche
sich in den teilweise kolossalen und eindrücklichen Grabsteinen widerspiegelt.

Familiennamen wie Chaimov oder Boruchov erinnern hier an einstigen
jüdischen Wohlstand (der allerdings auch früher nicht dem Durchschnitt
entsprach). Über den meisten Inschriften sind, was im Judentum eher

unüblich ist, Porträts der Verstorbenen in die schwarzen Marmorplatten
eingeritzt. Auf dem Gelände des Friedhofes existiert auch ein spezieller Raum

für die rituelle Waschung der Verstorbenen. Eines der grössten Probleme für
die immer kleiner werdende jüdische Gemeinde ist die Instandsetzung des

,Hauses der Ewigkeit'. Spenden hauptsächlich aus den USA helfen, die
jeweils dringlichsten Arbeiten zu erledigen.

Überhaupt haben jüdische Organisationen hier alle Hände voll zu tun.
,Sokhnut' ist in Usbekistan offiziell registriert und hilft finanziell vor allem

denjenigen, die nach Israel ausreisen wollen. Eine Emigration in die USA,

32 Einige Schätzungen sprechen gar von 11 000 Gräbern. Über die jüdischen Fried¬
höfe in Usbekistan siehe T. Vysenskaja, Rezul'taty, S. 61 ff.

127



welche vor allem die Bucharer Juden vorziehen, unterstützt Sokhnut nicht,
die Ausreise nach Deutschland lehnt die nach der Gründung des Staates

Israel errichtete Organisation strikt ab. In Usbekistan tätig ist aber auch das

1914 in New York gegründete .American Jewish Joint Distribution
Committee'. Zusammen mit der von Brooklyn aus weltweit operierenden chas-

sidischen ,Chabad-Bewegung'33 unterstützt Joint' verschiedene wohltätige
Projekte: So etwa existiert in Samarkand ein Zentrum, in dem alleinstehende

und vorwiegend ältere Menschen ein- bis zweimal in der Woche ein kostenloses

Essen beziehen und einen Arzt aufsuchen können. Selbst die israelische

Botschaft hilft mit finanziellen Zuschüssen, beispielsweise bei der Bezahlung
des Lohnes für die Redaktoren der jüdischen Zeitungen ,Gescher' (Brücke)
und ,Schofar' (Widderhorn). Angesehen ist hier auch die nicht registrierte
und 1980 in Jerusalem gegründete Organisation ,Midrash Sephardi', welche

vernachlässigten sephardischen Gemeinden in der Diaspora von Kowloon bis

Buenos Aires unter die Arme greift.34

Obwohl es in Zentralasien immer weniger J uden gibt, scheint die Arbeit
der verschiedenen Hilfsorganisationen nicht geringer zu werden. Im Gegenteil:

Ständig müssen die Listen der zwischen Chymgent in Kirgisien und
Aschchabad in Turkmenistan (von hier starten die Direktflüge mit den

Ausreisewilligen nach Israel) lebenden Juden ergänzt werden, denn es melden
sich fast täglich Personen, die auf ihrer jüdischen Abstammung beharren.

Dies muss erst bewiesen werden, um dann - wenn eine positive Beurteilung
feststeht - häufig zu konstatieren, dass die meisten (Aschkenasim) mit Nicht-
juden verheiratet sind, was das Problem in Zentralasien zwar vermindert, in
Israel jedoch vergrössert. Vielleicht sind alle uns auf Erden begegnenden
Rätsel und Prüfungen aber auch nur eine Täuschung, so die Ansicht eines

beim sowjetischen Einmarsch in die Tschechoslowakei 1968 und beim
Überfall auf Afghanistan 1980 dabeigewesenen Samarkander Taxifahrers, der

uns in die Gräberstadt Schah-e Sende fährt, wo über einem Mausoleum die

Worte stehen: „Glaube nicht an das gegenwärtige irdische Leben, gedenke
des zukünftigen jenseits des Grabes."

33 Noch im Oktober 1998 verweigerten die usbekischen Behörden dem der Lubawit-
scher Chabad-Bewegung angehörigen amerikanischen, in Russland geborenen
Rabbiner Abba David Gurevic die Einreise nach Usbekistan. Die Affäre wurde
allerdings wenig später zwischen Chabad und dem usbekischen Aussenministerium
bereinigt, und Gurevic erhielt im März 1999 die offizielle Akkreditierung als Vertreter
von Chabad in Usbekistan. Angaben nach Jewish Telegraphic Agency (JTA) vom
1. Oktober 1998, 22. Oktober 1998 und 25. März 1999.

34 Vgl. dazu deren Internet-Website - URL: http://www.midrash-sephardi.com/ (re¬
cherchiert am 20. 8. 1999).

128


	Die Kinder Moses' in Transoxanien : zur Geschichte der jüdischen Diaspora in Usbekistan

