
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 56 (2000)

Artikel: Jüdisch-christliches Gespräch in Lateinamerika

Autor: Kreimann-Brill, Angel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jüdisch-christliches Gespräch in Lateinamerika

von Angel Kreimann-Brill *

1. Zur Geschichte der interreligiösen Beziehungen
vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil

Zwischen den führenden Vertretern der verschiedenen Religionen hat es

bekanntermassen schon immer direkte Verbindungen gegeben. Austausch

von Kenntnissen, vergleichende Studien oder Erörterung gemeinsamer
Probleme im politischen und sozialen Bereich standen dabei auf der Tagesordnung.

Der Wissensaustausch und die Parallelen im Denken und Reden
zwischen Maimonides, Thomas von Aquin und Averroes im 12. Jahrhundert
sind Beleg dafür, dass geistig-theologische Fragen in der Natur des

Menschen liegen und ein religiöses Bedürfnis sind.

Lateinamerika ist ein Kontinent, der im wesentlichen von Immigranten
unterschiedlichster Herkunft gebildet wird. Die einzelnen Länder
unterscheiden sich voneinander durch eine grosse Bandbreite an Kulturen, die bei

ihrer jeweiligen Entstehung zusammengekommen sind. Mit den Einwanderern

kamen auch unterschiedliche Konfessionen und religiöse Strömungen,

weshalb sich auch der Dialog zwischen ihnen in den Ländern sehr

unterschiedlich gestaltet. Daher lässt sich der interkonfessionelle Dialog in
Argentinien nicht mit dem in Chile vergleichen. In Argentinien stammte der

grösste Teil der Einwanderer aus dem katholischen Italien, was die Entstehung

einer dominierenden, wesentlich konservativen katholischen Kirche
mit sich brachte. In Chile hingegen gab es infolge der englischen und
deutschen Einwanderer eine starke anglikanische und protestantische Präsenz.

Fundamentale Unterschiede in der Entwicklung des interreligiösen Dialogs
ergeben sich aber auch aus der sozio-ökonomischen Lage und der
akademischen Bildung der am Dialog Beteiligten.

Prof. Dr. Angel Kreimann-Brill ist Oberrabbiner von Santiago de Chile. Adresse:
Luis Thayer Ojeda 073, Of. 1101, RCH - Providencia, Santiago. - Aus dem
Spanischen übersetzt von Sofia Sanchez, Tübingen.

110



Manchmal scheinen sich die eher liberalen Strömungen in den verschiedenen

religiösen Institutionen im Dialog am ehesten einig zu sein; jedoch

gewinnt die interreligiöse Begegnung sehr oft durch die Vertreter mehr
konservativer oder orthodoxer Richtungen an Tiefe. Richtig ist aber auch, dass

sich in vielen Fällen der interreligiöse Dialog vor dem Zweiten Vatikanischen
Konzil in netten Versammlungen erschöpfte, während andere trotz tiefen

gemeinsamen Interesses an bestehenden Vorurteilen scheiterten.

Oft war man der Meinung, dass die protestantischen Kirchen dem Dialog

mit den Juden näher standen. Viel hing aber vom Herkunftsland der

jüdischen Immigranten ab. Die Juden aus mitteleuropäischen Ländern waren

das Gespräch mit der protestantischen Kirche ebenso gewöhnt, wie die

orientalischen Juden das Gespräch mit den Muslimen. Für Juden, die aus

Ländern kamen, in denen der Oberrabbiner eine Autorität im gesellschaftlichen

Leben war, ein Repräsentant der Gesellschaft, manchmal sogar auch

Mitglied der Regierung, war die Dominanz der römisch-katholischen Kirche
in Lateinamerika eine befremdliche Erscheinung. Denn in den Augen der

Juden war das Thema .Inquisition der katholischen Kirche' weit stärker
präsent als Luthers Antisemitismus in der lutherischen Kirche.

Auch wenn es schon seit den Zeiten der Kolonialisierung jüdische
Einwanderungen — mehrheitlich zudem von Conversos („Marranen") und Kryp-
tojuden — gab, so bildeten sie doch nur kleine, abgesonderte Gemeinden.
Die jüdische Gemeinschaft, wie wir sie heute in Lateinamerika kennen,

begann sich erst seit dem Ende des 19. Jahrhunderts zu entwickeln.

2. Der Einfluss der deutschen Rabbiner in Lateinamerika

Die grössten Schritte nach vorn im interreligiösen Dialog vor dem Zweiten
Vatikanischen Konzil ereigneten sich im Gespräch zwischen Rabbinern, die
nach der „Reichskristallnacht" aus Mitteleuropa gekommen waren, und
Bischöfen und Pfarrern, die durch die Greueltaten sensibilisiert waren, die der
Nationalsozialismus dabei war, auch in der Welt des Christentums zu
verursachen. Pinkuss und Lemle in Brasilien, Schlesinger, Harff und Hirsch in

Argentinien, Lubliner und Loewenstein in Chile, Friedlander in Bolivien,
Winter in Uruguay und Goldstein in Peru wurden unmittelbar nach ihrer
Ankunft in Lateinamerika von den katholischen und protestantischen
Würdenträgern, die mit ihnen den Schmerz teilten, willkommen geheissen.

Als herausragende Beispiele aus jener Zeit seien genannt der Besuch des

Kardinal Erzbischofs von Buenos Aires, Monsenor Santiago Luis Copello, in

111



der Grossen Synagoge zu Buenos Aires und die grossartigen Vorlesungen, die

Monsenor Raul Silva Henriquez, Kardinal Erzbischof von Santiago de Chile,
in einer Synagoge in Santiago de Chile über die Menschenrechte nach dem

Alten Testament gehalten hat. Der Jüdische Weltkongress verlieh ihm dafür
den Menschenrechts-Preis.

Vor dem Konzil entstanden sind die Jüdisch-Christlichen Gesellschaften

Argentiniens, Brasiliens und Chiles. Als daran Beteiligte verdienen in diesem

kurzen historischen Abriss genannt zu werden: die Patres Luis Cuchetti und

José Pooli sowie Pastor Abraham Sosa in Argentinien und in Chile Monsenor

Santiago Tapia und Pastor Samuel Vallette.

3. Das Lateinamerikanische Rabbiner-Seminar

Angeregt durch die Bemühungen aus Mitteleuropa stammender Rabbiner in
Lateinamerika, beschloss der Verband der Rabbiner Deutschsprachiger
Gemeinden, zusammen mit der Congregaciôn Israelita der Republik Argentinien

(erste Synagoge zu Buenos Aires) die Gründung des Lateinamerikanischen

Rabbinerseminars. Dort sollten im Lande geborene Rabbiner ausgebildet

werden, um das Werk der Immigranten fortsetzen zu können. Mit der

Ausführung dieser Aufgabe wurde der aus Nordamerika stammende Rabbiner

Marshall Meyer betraut, der als Assistent des Oberrabbiners Dr.
Wilhelm Schlesinger gekommen war. Als für die Jugend Zuständiger vollbrachte

er eine wahre Revolution: mit „Aggiornamento" des Kultus durch Einführung

der Landessprache, Beteiligung der Jugend und informeller Erziehung
in Porm von Jugendlagern im Sommer.

Im Rabbinerseminar, das im Stil dem Jewish Theological Seminary in
New York sowie den vormals in Breslau, Berlin und Budapest ansässigen
Seminaren ähnelt, studiert man (unter anderem) vergleichende
Religionswissenschaften und fördert die interreligiösen Begegnungen.

Gerade als sich das Rabbinerseminar zu entfalten begann, fand das Zweite

Vatikanische Konzil statt. Die Beteiligung von Monsenor Jorge Mejia von
der katholischen Kirche und des Pastors José Miguez Bonino vom
Evangelisch-theologischen Seminar an den Kursen für vergleichende Religionswissenschaften

führte zu neuen Einstellungen bei den jungen zukünftigen
Rabbinern. Der Besuch der Bischöfe der Katholischen Kirche Argentiniens im
Lateinamerikanischen Rabbinerseminar schuf eine völlig neue Situation, die

sich auf fast alle lateinamerikanischen Länder auswirkte.

112



4. Die offiziellen Organisationen nach dem
Zweiten Vatikanischen Konzil

Als die Kirche nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil und der Erklärung
„Nostra Aetate" die Ernennung bischöflicher Beauftragter für den interreligiösen

Dialog beschliesst, entstehen in fast allen lateinamerikanischen Ländern

Organisationen für den interreligiösen Dialog mit jüdischer, katholischer

und protestantischer Beteiligung, dem Proporz des jeweiligen Landes

entsprechend. Der Lateinamerikanische Jüdische Kongress ermuntert die

ihm angehörenden Gemeinden zum Dialog und fördert Begegnungen
sowohl mit der Lateinamerikanischen Bischofskonferenz als auch mit dem

Weltkirchenrat.
Die jüdische Beteiligung am interreligiösen Dialog war nun nicht mehr

beschränkt auf die Rabbiner mitteleuropäischer Herkunft, die mehrheitlich
liberal eingestellt waren, sondern schliesst auch orthodoxe Rabbiner ein, die

in Gemeinden ebenso wie in akademischen Einrichtungen tätig sind, zusammen

mit katholischen und evangelischen Kirchenvertretern. Es gibt
Lehrstühle für jüdische Studien an christlichen Schulen und Universitäten,
Diskussionen über gemeinsam interessierende Themen im fernsehen, Gespräche

über moralische Prägen und eine im allgemeinen erstaunlich rasche

Annäherung. Ohne Übertreibung kann man sogar behaupten, dass sich der

jüdisch-katholische und jüdisch-protestantische Dialog gelegentlich leichter

gestalten als die innerchristliche Ökumene. Interkonfessionelle, interreligiöse
Gottesdienste sowohl bei nationalen und offiziellen Peierlichkeiten als auch

bei besonderen Anlässen werden zur Regel.

Die grösste Herausforderung war und ist noch immer die Behauptung
der eigenen Identität, indem man Synkretismus und Verwirrung vermeidet.

Die Aufgabe, sowohl zum interreligiösen Dialog als auch zur Wahrung der

eigenen traditionellen Identität zu erziehen, ist nicht minder schwer als die

Aufgabe, die wechselseitigen Vorurteile zu überwinden.

5. Der Besuch des Papstes und seine Begegnungen mit den
lateinamerikanischen Gemeinschaften

Wenn auch Papst Johannes XXIII. und Papst Paul VI. die Urheber des

Wandels sind, so sind es doch die Reisen Papst Johannes Pauls II., die die

Annäherung zwischen Kirche und jüdischem Volk am meisten vorangebracht

haben. Der Besuch des Papstes in der Grossen Synagoge zu Rom fand

113



sein Echo in vielen Ländern Lateinamerikas durch den Besuch von Kardinälen

und Bischöfen in dortigen Synagogen.
Die Pilgerreisen des Papstes zu den verschiedenen Hauptstädten

Lateinamerikas, in denen Juden leben, erforderten von den Gemeinden, sich

auf die Begegnung mit dem hohen Gast vorzubereiten. Stets betonte der

Papst die Wichtigkeit des interreligiösen Dialogs und vor allem der gemeinsamen

Arbeit zum Schutze der Menschenrechte und seine tiefe Betroffenheit
über den Holocaust, während die jüdischen Gemeinden ihr Interesse an den

diplomatischen Beziehungen zwischen Israel und dem Vatikan und ihre Sorge

um sie bekundeten. Die Aufnahme diplomatischer Beziehungen zwischen

Israel und dem Vatikan bedeutete einen wichtigen Schritt nach vorn in den

Beziehungen der Rabbiner und Gemeinden nicht nur zu den Bischöfen,
sondern auch zu den päpstlichen Nuntiaturen.

Erwähnen sollte man auch die Probleme und Schwierigkeiten, die sich

mitunter aus politischen, nationalen wie weltpolitischen Gründen ergeben
haben: Die Entscheidungen innerhalb der Kirchen und religiösen Gemeinschaften

im Hinblick auf Wahrung oder Missachtung der Menschenrechte
während der verschiedenen Militärregierungen in Lateinamerika haben zu

Auseinandersetzungen ebenso wie zu Annäherungen zwischen den verschiedenen

Religionsgemeinschaften und insbesondere zwischen deren führenden
Persönlichkeiten geführt. Aber auch internationale Konflikte stellten manchmal

Probleme dar. So sind orthodoxe Priester in Ländern ohne diplomatische

Beziehungen mit Israel gelegentlich in der misslichen Lage, zwischen

den Interessen der örtlichen jüdischen Gemeinden und denen der Zionisten
abzuwägen.

6. Die Zugehörigkeit der jüdisch-christlichen Verbrüderungen
Lateinamerikas zum ICCJ

Wenn auch einige christlich-jüdische Organisationen, wie die von Rabbiner

Pynchas Brenner in Caracas geleitete, oder die in Säo Paulo und Rio de

Janeiro seit langem schon dem International Council of Christians and Jews

(ICCJ) angehören, besuchte der ICCJ durch seinen Generalsekretär Pastor

Jacobus Schoneveld Lateinamerika doch erst 1991 und unterstützte damit
die insbesondere von den Zionsschwestern unternommenen Anstrengungen.
Unterdessen sind die christlich-jüdischen Organisationen in Argentinien,
Brasilien, Chile, Mexiko, Peru, Uruguay und Venezuela Mitglieder im ICCJ
und haben dort sogar so viel Gewicht, dass dessen jährliches internationales

Kolloquium im Jahre 2001 in Montevideo stattfinden wird.

114



Zusammenfassend ist festzuhalten, dass unter nicht sehr günstigen
Bedingungen, des Mangels an Bildung ebenso wie der vorhandenen Vorurteile
und der Last der Vergangenheit wegen Lateinamerika den interreligiösen
Dialog gegenwärtig als eine alltägliche Notwendigkeit erlebt, die von der

Einweihung einer Bank oder eines Supermarktes bis hin zur moralischen

Begleitung und Beratung der verschiedenen Regierungen reicht. Trotz
theologischer und liturgischer Unterschiede überwiegt dennoch die Gemeinsamkeit

ethischer und geistiger Interessen. Die jüngsten und wiederholten

Erklärungen des Papstes über die Schoa und die verschiedentlich ausgesprochenen

Bitten um Vergebung sind sehr begrüsst worden. In den nächsten

Jahren wird es wichtig sein, den Dialog zwischen den Religionen zu stärken

und anzuregen, um der Proselytenmacherei entgegenzuwirken, die einige
antiökumenische Denominationen betreiben, um damit ihre politische
Machtstellung auszuweiten.

115


	Jüdisch-christliches Gespräch in Lateinamerika

