
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 56 (2000)

Artikel: Die russisch-orthodoxe Kirche und das Judentum : Vergangenheit und
Gegenwart

Autor: Tabak, Yuri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961517

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die russisch-orthodoxe Kirche und das

Judentum: Vergangenheit und Gegenwart

von Yuri Tabak*

Bevor wir mit unserem eigentlichen Thema beginnen, ist eine Begriffsklärung

angebracht. Im Folgenden geht es um das Verhältnis der russischen

Orthodoxie - dem dominierenden und in der Geschichte einflussreichsten

Glauben in Russland - zur jüdischen Religion.1 Jahrhunderte lang sind die

Begriffe evrei (,Hebräer') und iudei (Juden') austauschbar gewesen, wenn-
'gleich zu bestimmten Zeiten der Entwicklung des jüdischen Bewusstseins die
ethnischen und religiösen Komponenten des Begriffs Judentum' eine je
eigenständige Bedeutung erhalten haben: Säkularisierte Juden haben sich zwar
von der jüdischen Religionsgemeinde getrennt, ihre kulturelle und ethnische

Identität haben sie dennoch nicht aufgegeben. Säkularisierte Juden, die die

religiösen Riten und Bräuche nicht mehr befolgen, anerkennen gleichwohl
die enorme menschliche Bedeutung traditioneller jüdischer religiöser Werte.2

In diesem Sinne ist der Begriff iudei, der in Russland üblicherweise auf jene
bezogen wird, die ihren jüdischen Glauben leben, viel zu eng, um den weiter

gefassten Sinn von evreistvo (Judentum') zum Ausdruck zu bringen, wie es

Yuri Tabak, Publizist und Übersetzer, ul. Kryvorojskaya st., 19a, apt. 108, RUS-
113638 Moskva, Russia. - Aus dem Englischen übersetzt von Stefan Schreiner.

1 Das bedeutet nicht, dass wir der Meinung sind, die anderen christlichen Deno¬
minationen, die mit dem Beginn der Perestroika einen Neuaufbruch erlebten, hätten

keine religiöse Bedeutung für Russland; siehe dazu Na puti k svobode sovesti,
Moskva 1989 (2. Auflage unter dem Titel Religija i demokratija. Na puti k syobode
sovesti, Moskva 1993). Es ist jedoch sehr schwer, über deren Verhältnis zur
jüdischen Gemeinschaft im modernen Russland etwas Verlässliches zu sagen, denn
soweit uns bekannt ist, gibt es keinerlei soziologische oder sonstige Untersuchungen
zu diesem Thema. Für einen allgemeinen Vergleich des Verhältnisses der
unterschiedlichen religiösen Denominationen zum jüdischen Glauben sei auf die Werke
von L. Vorontzova und S. Filatov verwiesen. Siehe die bibliographischen
Angaben in: Russkaja pravoslavnaja cerkov' i evrei: XIX-XX vv, Moskva 1994, S. 130.

2 In Russland repräsentiert diese Bewegung die Evreiskij Mir (Jüdische Welt' - As¬

soziation Humanistischer Juden).

90



von orthodoxen Christen heute verstanden wird. Darüber hinaus ist die

Bedeutung des Wortes iudei selbst in seinem historischen und religiösen
Kontext komplex und widersprüchlich.3 Aus diesem Grunde ziehen wir es

vor, den weiter gefassten Begriff evrei zu benutzen, obgleich damit eine

Menge von Problemen nicht vom Tisch ist, wenn wir die Komplexität der

jüdisch-christlichen Beziehungen betrachten.4

Und noch etwas: Bevor wir die gegenwärtige Haltung der russisch-orthodoxen

Kirche Juden und Judentum gegenüber untersuchen, müssen wir
die historischen und religiösen Bedingungen klären, die auf die gegenwärtige
Situation bestimmend eingewirkt haben.

Umfangreiche wissenschaftliche Untersuchen sind über die Lage der
Juden in Russland gemacht worden; sie en detail zu wiederholen, ist hier nicht
unsere Aufgabe.5 Dennoch wollen wir versuchen, die wesentlichen Charakteristika

der Beziehungen zwischen Juden und orthodoxen Christen in ihrem
mehr als tausendjährigen Zusammenleben in aller Kürze darzulegen.

Die jüdisch-orthodoxen Beziehungen reichen zurück bis in die Anfänge
des russischen Staates, als im 9. und 10. Jahrhundert Juden aus Westeuropa
und Khazaren, die sich zur jüdischen Religion bekannten, auf dem Gebiet
der Kiever Rus' angesiedelt hatten. Nach allem, was wir wissen, ist die
jüdische Gemeinschaft in sozialer und wirtschaftlicher Hinsicht ein starker

Faktor gewesen: Kiever Juden studierten in den berühmten jüdischen
Bildungseinrichtungen in Europa, und Kiev war zu jener Zeit ein führendes
Handelszentrum zwischen Ost und West, wobei der Handel wesentlich in

3 Siehe z.B. den Artikel Jew, in: The Interpreter's Dictionary of the Bible, Band II,
Nashville 1962, Sp. 897f.

4 Das Übergewicht der ethnischen Konnotation im Begriff evrei ist charakteristisch
fiir das Russische, so dass die Wortkombination evrei-christianin (Jüdischer Christ')
nichts Ungewöhnliches ist. In westeuropäischen Sprachen ist eine solche Wortverbindung

unmöglich, wenn auch das Wort evrei (Jew, Juif, Jude') in erheblichem
Masse beide Bedeutungen, die ethnische und die religiöse, angenommen hat: Es

kann einen praktizierenden Juden, einen säkularisierten Juden, eine Person
jüdischer Abstammung, die sich zum Buddhismus oder einer anderen östlichen Religion

bekennt, und schliesslich auch einen Nichtjuden, der zum Judentum
übergetreten ist, bezeichnen, aber es kann nicht zur Bezeichnung einer Person jüdischer
Abstammung verwendet werden, die zum Christentum konvertiert ist. Das Wort
.konvertierter Jude' mag angehen, nicht jedoch das Wort Jude' allein. Daher ist es

sicher kein Zufall, dass sich religiöse Strömungen im Westen, die zwar für christliche

Werte einstehen, ihre Wurzeln .ethnisch' aber im jüdischen Milieu haben, im
Kontext jüdisch-christlicher Auseinandersetzung niemals .Christen', sondern „Juden
für Jesus" oder „Messianische Juden" zu nennen vorziehen.

5 Eine kurze Bibliographie diesbezüglicher Literatur in Russisch findet sich im Nach¬

wort zu meiner Übersetzung von J.-P. Lichtenberg, Ot pervogo do poslednego iz
praednikov. K istorii evrejsko-christianskich otnosenii, Moskva 1996, S. 107f.

91



den Händen von Juden und Italienern lag.6 Jüdischer religiöser Einfluss war
ebenso bedeutend: Gewiss nicht zufällig gibt es in der berühmten Geschichte

von der Taufe Russlands einen Abschnitt, in dem davon erzählt wird, wie
Fürst Vladimir die zukünftige monotheistische Staatsreligion auswählte, um
damit die alten heidnischen Bräuche zu ersetzen. Eine der monotheistischen
Alternativen war für ihn das Judentum. Wenngleich die Frage nach der
Herkunft und der historischen Glaubwürdigkeit dieser Geschichte bis heute

umstritten ist,7 besteht dennoch kein Zweifel darüber, dass es bereits zu jener
frühen Zeit in der Kiever Rus' eine scharfe Polemik zwischen Christen und
Juden gegeben hat: Davon zeugen die ausgesprochen antijüdischen Passagen

in den Reden eines Philosophen, die in jener Geschichte enthalten sind.

Möglich ist, dass am Beginn des Kampfes der christlichen Kirche gegen
den jüdischen Einfluss deren antijüdische Rhetorik vornehmlich im Dienste
der Apologetik stand. Auch nach der Etablierung des Christentums setzte
sich die Polemik fort und spiegelt sich deutlich in Texten aus jener Zeit
wider, wie z. B. dem Sermon über Gesetz und Gnade des ersten russischen

Metropoliten Illarion, der Tolkovaja Paleia, dem Arkhivskij Khronograf aus

dem 13. Jahrhundert und anderen Werken.8 Parallel zu diesen polemischen
Schriften gab es praktische Versuche, Juden zur Orthodoxie zu bekehren:

Allgemein bekannt ist jene Geschichte aus dem Leben des Hl. Feodosyj, in der

„der Heilige die Juden bedrängte, mit ihnen über Christus debattierte und
sie Apostaten und Sünder nannte".9 Auch der wirtschaftliche Erfolg der

Juden konnte zu gewissen Zeiten den Hass auf sie anwachsen lassen. Damit
waren gleichsam die Voraussetzungen für jene spätere problematische Situation

der Juden im alten Russland geschaffen, die an die Verhältnisse der

Juden in Westeuropa erinnerte, in der Zeiten vergleichsweiser Ruhe und
wirtschaftlicher Blüte mit Zeiten religiöser Verfolgung, „Blutbeschuldigungen"

und Verfolgungen abwechselten. Zur ersten Judenverfolgung im alten
Russland kam es bereits im Jahre 1113, während der die Judengasse in Kiev
zerstört worden ist.

6 Evrejskaja Encyklopedija, 16 Bände, Sankt Petersburg 1906-1912, Band IX, Sp.
516f.

2 Siehe z.B. M.Y. Braicevskij, Utverzdenije christianstva na Rusi, Kiev 1989, S.

217-223.
8 S. Dudakov, Istorija odnogo mifa, Moskva 1993, S. 9-14.
2 Nicht unwahrscheinlich ist, dass einige Juden gegen ihren Willen gemeinsam mit

dem Grossteil der heidnischen slawischen Bevölkerung getauft wurden, um die
Loyalität der Juden zu testen und heimliche Häresie aufzudecken. Siehe dazu G.M.
Barats, Povesti i skazanija drevnerusskoi pismennosti, imeiuscije otnosenije k evreiam i
evrejstvu, Kiev 1906.

92



Die weitere Entwicklung des russischen Staates reproduzierte das Modell
der Beziehungen zwischen Juden und Christen, das sowohl für die Kiever
Rus' als auch für Westeuropa charakteristisch war: in ihrer unsicheren
gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Lage blieb die jüdische Gemeinde eine

mal mehr mal weniger verfolgte ethnische und religiöse Minderheit. Wenn
man die Geschichte der russischen Juden studiert, lässt sich mühelos erkennen,

dass die gesellschaftliche und religiöse Verfolgung, die Massnahmen, die

gegen die Juden ergriffen wurden, Formen annahmen, die aus Westeuropa
nur zu gut bekannt sind: Ausschluss aus Berufen, Zwangstaufen, blutige
Pogrome. Die zahlreichen jüdischen Ghettos in westeuropäischen Städten

sollten später ihr Gegenüber im sogenannten Ansiedlungsrayon im zarischen

Russland finden. Wie die Obrigkeiten jüdischen Einfluss für häretische

Bewegungen in der katholischen Welt, beispielsweise für die albigensische

Bewegung, verantworlich machten und die Juden blutigsten Verfolgungen
aussetzten, so brachte im Russland des 15. Jahrhunderts die Bewegung der

Judaizantes (Judaisierer1) grosses Unglück über die jüdische Gemeinde.10

Trotz dieser Ähnlichkeiten zwischen den Formen der religiösen
Unterdrückung der Juden im Bereich der westlichen Christenheit und in Russland

gibt es dennoch eine Reihe von Unterschieden, die aus den ihnen zugrunde
liegenden Ursachen resultieren. Die westliche Forschung unterscheidet in
ihrer Analyse des Antisemitismus wesentlich drei Grössen innerhalb der
mittelalterlichen christlichen Gesellschaft, nämlich das Volk, die Kirche und den

Staat, und betrachtet sie entsprechend ihres Verhältnisses zur jüdischen
Gemeinschaft. Natürlich hat Russland auch in dieser Hinsicht vieles mit
Westeuropa gemein. In Westeuropa wie in Russland sind staatliche Politik und
offizielle Praxis von wechselnden ideologischen, wirtschaftlichen und sozialen

Faktoren geleitet worden mit dem Ergebnis, dass auch der Grad der

Unterdrückung der Juden variierte, wechselnd zwischen Zeiten relativer
Ruhe und Prosperität und schlimmsten Verfolgungen. Die christliche
Gesellschaft, die durch zahlreiche wirtschaftliche und Handelsbeziehungen mit
der jüdischen Gemeinschaft verbunden war, verhielt sich in Zeiten relativer
Ruhe den Juden gegenüber mehr oder weniger neutral und pflegte auf
persönlicher Ebene individuelle Freundschaften." Die für das mittelalterliche

10 Evrejskaja Encyklopedija, Band II, Sp. 115f; Kratkaja Evrejskaja Encyklopedija, Band
VII, Jerusalem 1994, Sp. 289.

11 Eine vorzügliche Analyse des komplexen und widersprüchlichen Verhältnisses der
christlichen Bevölkerung zur jüdischen Gemeinschaft im Mittelalter findet sich in
dem Buch von J. Katz, Exclusiveness and Tolerance — Studies in Jewish-Gentile
Relations in Medieval and Modern Times, New York 21983, das jetzt auch in
russischer Ubersetzung vorliegt (Jerusalem 1997).

93



christliche Bewusstsein charakteristische Mischung aus Furcht vor und Hass

auf die Juden (deren religiöse Wurzeln wir unten noch zu diskutieren haben)
sollte jedoch niemals ganz verschwinden: Unter der sozioökonomischen

Notwendigkeit der Aufrechterhaltung des status quo schwelten diese latent
vorhandenen Emotionen fort. Es bedurfte nur der leisesten Veränderung der
bestehenden Verhältnisse innerhalb der Gesellschaft, sei es im sozialen,
wirtschaftlichen, religiösen oder politischen Bereich, sei es innerhalb der
jüdischchristlichen Auseinandersetzung, um diese latent vorhandenen Emotionen
offen ausbrechen und die schutzlose jüdische Gemeinschaft zum Opfer
drastischer ökonomischer Massnahmen, zu Figuren im politischen Spiel oder zu
einer willkommenen Zielscheibe werden zu lassen, an der die unteren
Schichten der Gesellschaft ihre eigene Unzufriedenheit abreagieren konnten:
Über Nacht konnten sich die ungebildeten christlichen Massen dann in eine

fanatische Volksmenge verwandeln, die zu Mord und Raub fähig war. Solche

antijüdischen Gefühle erreichten ihren Flöhepunkt im 20. Jahrhundert, als

sechs Millionen Juden Opfer von Hitlers Völkermord wurden.12

Verglichen mit der byzantinischen Kirche, der katholischen Kirche im
frühen und hohen Mittelalter und den protestantischen Denominationen
Westeuropas liegt der grundlegende Unterschied in der Durchführung
antijüdischer Massnahmen in Russland unseres Erachtens jedoch in der weit
geringeren Rolle, die die Russisch-Orthodoxe Kirche bei der Durchsetzung
staatlicher Politik gespielt hat. Im Westen (und zum Teil auch im Osten13)

war die Politik der Kirche gegenüber den Juden widersprüchlich. In der
Geschichte der römisch-katholischen Kirche (beispielsweise unter den Päpsten

Innozenz IV., Gregor X. und anderen) lassen sich viele Beispiele eines

toleranten humanen Verhaltens den Juden gegenüber finden, indem Juden

gegen Tyrannei und schlimmste Exzesse antisemitischer Angriffe in Schutz

'2 Die Literatur zum Thema .christliche Wurzeln des Antisemitismus' ist uferlos.
Einen allgemeinen Uberblick bieten: G. I. Langmuir, History, religion, and antisem-
itism, Berkeley 1990 and Y. Chevalier, L'antisémitisme, Paris 1988. Hier ist von
Bedeutung, dass ganz unterschiedliche gesellschaftliche Gruppen und christliche
Organisationen an antijüdischer Politik interessiert waren und sich daran beteiligten.

H Wenn hier auf die Unterschiede zwischen russisch-orthodoxer Kirche und im be¬

sonderen römisch-katholischer Kirche in ihrem Verhältnis zu den Juden verwiesen
wird, soll damit nicht der üblichen Antithese von West versus Ost oder Katholizismus

versus Orthodoxie das Wort geredet werden. Die Politik lokaler orthodoxer
Kirchen gegenüber den Juden war höchst unterschiedlich - ihr Spektrum reicht von
der mehr oder weniger toleranten Haltung (vor allem in der jüngsten Geschichte)
der serbischen und bulgarischen Kirche bis zu der eindeutig antisemitischen Attitüde

der Griechisch-Orthodoxen und insbesondere der Rumänisch-Orthodoxen
Kirche. Siehe dazu Kratkaja Evrejskaja Encyklopedija, Band VII, Sp. 729-733.

94



genommen wurden. Gleichwohl gibt es auch sehr viele negative Beispiele,

wenn die kirchliche Obrigkeit entweder selbst eine antijüdische Gesetzgebung

und Politik initiierte oder aber bereitwillig an ihrer Durchführung
mitwirkte. Ja, manchmal bezog die westliche Kirche eine weit stärkere
antisemitische Position als der Staat, der von Zeit zu Zeit als Beschützer der

jüdischen Gemeinschaft auftrat.14

Vergleichbare Beispiele sind in der Geschichte der russisch-orthodoxen
Kirche schwer zu finden. Alle antijüdischen Akte sind von Institutionen der

staatlichen Administration geleistet worden, die auf Anordnung des Zaren,
staatlicher Komitees und Ministerien handelten. Wenn das Kirchliche
Kollegium unter Peter dem Grossen und später der Heilige Synod gewissen
Massnahmen zustimmten und sich mit ihnen einverstanden erklärten, ist es

wichtig sich daran zu erinnern, dass die zuvor genannten Institutionen
wesentlich Departements der Regierung gewesen sind. Vor der Zeit Peters des

Grossen, als sich die Kirche noch ein gewisses Mass von Unabhängigkeit
bewahrt hatte, sind eindeutige Äusserungen einer offiziellen antijüdischen
Politik ihrerseits schwerlich zu finden. Mit offiziell meinen wir die höchsten
kirchlichen Autoritäten, Entscheidungen lokaler und Diözesan-Räte,
Entscheidungen des Patriarchen etc. Auch wenn es nur allzu nahe läge zu
unterstellen, dass die kirchlichen Autoritäten einen besonderen Einfluss auf den

Staat in der Durchführung antijüdischer Massnahmen gehabt hätten, ja,
diese von der Kirche selbst initiiert worden wären, so gibt es dennoch
keinerlei schlüssigen Beweis, der eine solche Annahme stützen würde.15 Natürlich

muss die russische Kirche für ihre völlige Unterwerfung unter den Staat

in der sogenannten Ära der Synods (nach Abschaffung des Patriarchats im
frühen 18. Jahrhundert) ebenso kritisiert werden wie für ihre Unfähigkeit,
eine eigene Meinung zu äussern wie für ihr Unvermögen, dem Nächsten

gegenüber Liebe zu erweisen und Verfolgte zu schützen, wie es die Lehre des

Evangeliums von ihr fordert: Anders als die westliche Kirche hat die
russischorthodoxe Kirche niemals Schritte unternommen, die Juden unter ihren
Schutz zu nehmen. Doch wir müssen noch einmal betonen, dass anders als

'4 Einen allgemeinen Überblick über das Verhalten der westlichen Kirchen gegenüber
den Juden in der Geschichte gibt M. Hay, Thy brother's blood: Christian Roots of
Antisemitism, New York 1975, das jetzt auch in einer russischen Übersetzung
vorliegt.

H Nicht zufällig werden im Artikel Orthodoxie, der sich mit der russisch-orthodoxen
Kirche befasst (Kratkaja Evrejskaja Encyklpedia, Band VII, Sp. 733-743), zwar
zahlreiche Beispiele von Judenverfolgungen in Russland genannt, eine direkte
Beteiligung der Kirche wird dabei aber nirgends erwähnt, weder auf der Ebene der
Legislative noch der Ebene der Exekutive.

95



im Falle der westlichen Kirchen antisemitische Politik niemals im Namen
der russisch-orthodoxen Kirche betrieben worden ist.

Daraus folgt freilich nicht, dass Kleriker und Priester der russisch-orthodoxen

Kirche gegen antijüdisches, antisemitisches Verhalten gefeit
gewesen wären. Im Gegenteil, die schlimmsten Angriffe auf Juden finden sich

in der orthodoxen Polemik, in Predigten und Reden der berühmtesten und
bedeutendsten Kleriker und Hierarchen der russisch-orthodoxen Kirche,
angefangen von Josif Volotskij bis zu St. Ioann von Kronstadt. Allgemein
bekannt waren am Ende des 19. Jahrhunderts die antisemitischen Ansichten
des Erzbischofs Nikon von Vologda, des Mönchs Iliodor (Trufanov) und des

Erzpriesters Ioann Vostorgov. Wenn sie auch nicht für eine offizielle kirchliche

Position zur jüdischen Frage stehen — die hat es in formulierter Form
ohnehin nicht gegeben - so vertraten sie jedoch die weit verbreitete negative

Haltung der breiten Bevölkerung gegenüber den Juden.

Wichtig ist gleichwohl auch, daran zu erinnern, dass eine nicht minder

grosse Zahl russisch-orthodoxer Kleriker, einschliesslich höherer Würdenträger,

ganz offen für verfolgte Juden eintrat, zumindest seit der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts. Vielleicht haben in Russland noch mehr als in
Westeuropa kirchliche Würdenträger und Theologieprofessoren geistlicher
Akademien die Beschuldigungen zurückgewiesen, dass die Juden selbst an
den Pogromen schuld seien, Ritualmorde begingen oder eine „weltweite
Verschwörung" organisierten, wenn sie für die sozialen Rechte der Juden kämpften.16

Vladimir Solovjov, Sergej Bulgakov, Iljin und andere bedeutende
russische Religionsphilosophen spielten in diesem Zusammenhang eine aktive
Rolle. Doch weder die Zahl ihrer christlichen Sonntagsreden noch ihr Einsatz

für die Belange der Juden konnten an dem allgemeinen, für die russische

Bevölkerung seit dem Mittelalter charakteristischen Hass auf die Juden etwas
ändern. Eine entsprechende Einstellung gegenüber den Juden dokumentieren

ebenso staatliche wie religiöse Gesetze.17

16 Siehe Pravoslavnaja cerkov' i evrei: XIX—XX vv Die wichtigsten Auszüge aus Reden
russisch-orthodoxer Kirchenführer zur Verteidigung der Juden finden sich in dem
wichtigen Aufsatz von V. N. Toporov, Spor ili druzba?, in: AQUINOX. Sbornik
pamjati o. Aleksandra Menja, Moskva 1991, S. 91-162.

D Es gibt viele historische Analysen zur schwierigen rechtlichen Situation der russi¬
schen Juden. Das lässt jedoch auch einen wohlmeinenden Autor nicht davor gefeit
sein, seine Leser in die Irre zu führen. V. N. Toporov beispielsweise bemerkt in
seinem oben erwähnten Aufsatz zwar, dass Juden allen möglichen Ungerechtigkeiten,

„Gewalt, Lügen und Verleumdungen" ausgesetzt waren, konzentriert sich dann
aber auf die „positiven Fakten". Diese verführen ihn dann zu dem Schluss, dass

„weltliche Obrigkeit, staatliche Administration und Kirche die wachsenden Rechte
der Juden schützten" und „die Gesellschaft insgesamt die Rechte der jüdischen

96



Während für die westeuropäischen Juden das 18. Jahrhundert mit seiner

allmählichen Erweiterung ihrer religiösen und sozialen Rechte eine Art
Wasserscheide gewesen ist, gab es auf russischer Seite nichts Vergleichbares, und
dies unserer Meinung nach aus zwei wesentlichen Gründen: Erstens ist der

Gang der russischen Geschichte von einer durchgängigen Schwäche liberaler
und demokratischer Strömungen gekennzeichnet. Sie alle waren viel zu
schwach entwickelt, um - wie dies in Westeuropa geschehen ist - reaktionären

und autoritären Positionen standzuhalten, die alle Ebenen des

gesellschaftlichen und öffentlichen Lebens durchzogen. Und zweitens sind
diejenigen wichtigen historischen Entwicklungen, die — wie die Renaissance, die

Reformation und die Aufklärung — im Schicksal der westeuropäischen Juden
eine Schlüsselrolle gespielt haben, an Russland vorbeigegangen. Im Rahmen
dieses Aufsatzes auf dieses wichtige und komplexe Thema ausführlicher
einzugehen ist zwar unmöglich,18 dennoch werden wir uns in aller Kürze mit
diesem zweiten Grund zu befassen haben, der besonderen religiösen und
kulturellen Situation der russischen Orthodoxie, die ihr Verhalten gegenüber
den Juden in Russland beeinflusst hat.

Orthodoxer Glaube beruht auf der Unveränderlichkeit seiner religiösen
Lehren, wie sie in der Zeit der ökumenischen Konzilien formuliert und in
der „heiligen Tradition" niedergelegt worden sind, die gleichsam als „von
Gott kommend" betrachtet wird. Wenn auch der Rahmen der heiligen
Tradition weit ist und die gesamte geschichtliche Erfahrung der Kirche ein-
schliesst — die Bibel, liturgische und Gebetbücher, Beschlüsse der ökumenischen

Konzilien, Schriften der heiligen Kirchenväter, Elagiographien, das

kanonische Recht, die Ikonenmalerei, Musik und Architektur19 -, das

theologische Fundament der modernen Orthodoxie besteht in der Heiligen
Tradition, die vor dem 8. Jahrhundert niedergelegt worden ist. Von ihrer De¬

Bevölkerung verteidigte" (S. 99). Es ist schwer nachvollziehbar, dass ein solcher
Gelehrter nicht gesehen hat, dass sich die gesellschaftliche und wirtschaftliche Lage
der Juden im vorrevolutionären Russland stetig verschlechterte, dass all die
halbherzigen Projekte zu ihrer Verbesserung nicht einmal das Tageslicht erblickten, dass

antijüdische Haltungen permanent zunahmen, bis sie in den letzten Jahrzehnten
vor der Revolution, in blutigen Pogromen und dem Erscheinen der Protokolle der
Weisen von Zion ihren Höhepunkt erreichten und dass sich Dutzende selbst der
fähigsten Künstler und Schriftsteller, von Aleksander Lermontov bis Aleksander
Blok, nur graduell in ihrem Antisemitismus voneinander unterschieden. Wie viele
andere Vertreter der russischen Intelligentsia - eine andere Erklärung gibt es kaum -
hat auch V. N. Toporov unbewusst das Wünschenswerte als Faktum genommen.

18 Siehe dazu R. Pipes, Russia under the Old Regime, Cambridge (Massachusetts)
1981, dem ich vorbehaltlos zustimme.

D Erzpriester Foma Chopko, Osnovy pravoslavija, New York 1987, S. 9.

97



finition her verkörpert Heilige Tradition einen „heiligen" Charakter — das

bedeutet, ihr religiöser und kultureller Wert und ihre Relevanz sind niemals

in Frage gestellt worden. Das, was zur Heiligen Tradition gehört, ist niemals

für etwas Unbedeutendes erachtet worden: Die privaten Verlautbarungen
der Väter der Kirche, auch wenn sie widersprüchlich sind, werden als nicht
minder heilig und bedeutungsvoll anerkannt als die Beschlüsse der Konzilien,

ja, die Bibel selbst.20 Es ist daher sicher kein Zufall, dass die
russischorthodoxen Gläubigen stets dazu angehalten worden sind, das Leben der

Heiligen und der Kirchenväter ebenso intensiv zu studieren wie das Neue
und a forteriori das Alte Testament. Von daher versteht sich die allgemein
übliche Praxis, in der orthodoxen Polemik (neben der Bibel) die heiligen
Kirchenväter zu zitieren, deren Schriften fast durchgängig als gleich
überzeugend aufgefasst sind.

Da es die Pflicht jedes orthodoxen Christen ist, sich von den Lehren der

Kirche, wie sie in der Heiligen Schrift und der Heiligen Tradition überliefert
sind, leiten zu lassen, so muss auch sein Verhalten gegenüber Juden und
Judentum von der Heiligen Tradition bestimmt sein, denn in Ubereinstimmung

mit der orthodoxen Lehre wird die wahre Bedeutung der Heiligen
Schrift ausschliesslich durch die Heilige Tradition offenbar. Aus sozialen,

religiösen und historischen Gründen, wie sie zu jener Zeit (der Kirchenväter)
gegeben waren, ist die Heilige Tradition jedoch mit deutlich antisemitischem

Geist durchtränkt. Ablesbar ist dies an den Beschlüssen der ökumenischen

Konzilien ebenso wie an den Schriften der Kirchenväter, in denen

die Juden „Gottesmörder" und „ungläubiges, verworfenes Volk" oder ähnlich

genannt werden. Generationen von Christen sind in ihrem Verhalten

gegenüber Juden im Geist einer enseignement du mépris (Theologie der

Verachtung'), um den Ausdruck des französischen Historikers Jules Isaac zu
benutzen, erzogen worden, die in den zurückliegenden siebzehn-, achtzehnhundert

Jahren zu schlimmsten Verfolgungen der Juden durch Christen
geführt hat.

Wie bereits erwähnt, war religiös begründeter Hass auf die Juden
jahrhundertelang auch im Bewusstsein der westlichen Christen vorherrschend.

20 Manchmal verweisen orthodoxe Katechismen und orthodoxe Theologen darauf,
dass es innerhalb der Heiligen Tradition eine Bedeutungshierarchie gibt und
religiösen Wert nur jene Lehren der Kirchenväter haben, die einander nicht
widersprechen (consensus patrum), unterscheiden zwischen persönlichen theologischen
Uberzeugungen und Lehren der Kirche, halten die Möglichkeit einer theologischen
Entwicklung offen etc. In der Praxis jedoch ist eine entsprechende Untersuchung
des theologischen Erbes der Kirchenväter, geschweige denn der dogmatischen Lehren

der Kirche, nie gemacht worden.

98



In dem Masse jedoch, in dem auch in der römisch-katholischen Kirche das

mittelalterliche Weltbild in Zweifel geriet und sich antiklerikale Tendenzen

breit machten, in dem Masse veränderte sich auch die traditionelle Lehre. So

entwickelten im 16. Jahrhundert die Väter des Tridentiner Konzils (1545 —

1563) die These, dass die Schuld der Christen, die durch ihre eigene

Sündhaftigkeit den Sohn Gottes weiterhin kreuzigen, grösser sei als die den Juden

angelastete Schuld.21

Das Zweite Vatikanische Konzil der römisch-katholischen Kirche entlastete

die Juden schliesslich von der Schuld der Kreuzigung Christi und

sprach sein Bedauern ftir den Antisemitismus der vergangenen Jahrhunderte

aus. Seither, in den letzten dreissig Jahren, hat das katholische theologische
Denken in bezug auf Israel weitere bemerkenswerte Veränderungen erfahren,
und ein entscheidender Fortschritt in katholisch-jüdischen Beziehungen ist

erreicht worden.22

Anders als die katholische Kirche haben die protestantischen Kirchen von
allem Anfang an die Heilige Tradition als Werk von Menschen betrachtet.

Dies ermöglichte, die vorherrschenden mittelalterlichen antijüdischen
Konzeptionen zu verwerfen und einen eigenen Zugang zur jüdischen Frage auf
der Grundlage neuer Kriterien zu formulieren. Dieser Schritt machte den

Protestantismus indessen nicht gegen gelegentliche antisemitische
Manifestationen gefeit, gab ihm aber jedes Mal die Gelegenheit, seine religiösen und

philosophischen Konzeptionen entsprechend den sich verändernden
zeitgeschichtlichen und gesellschaftlichen Verhältnissen zu überdenken und neu zu
formulieren. Nach dem Holocaust haben viele protestantische Kirchen eine

radikale Neuformulierung ihres Verhältnisses zu Juden und Judentum

vorgenommen, angefangen von ihrer kategorischen Verwerfung aller Formen

von Antisemitismus und Antijudaismus und paternalistischem Verhalten bis

hin zur Ablehnung jeglicher Form von missionarischer Aktivität unter den

Juden.
Anders als die westlichen Kirchen, die in der zweiten Hälfte des 20.

Jahrhunderts die Gelegenheit wahrgenommen haben, ein neues Verhältnis

zu Juden und Judentum zu entwickeln, ist die russisch-orthodoxe Kirche
keinen solchen Schritt gegangen, sondern ist nach wie vor von den Schriften
der Kirchenväter und deren Ansichten über die Juden, „die Christus gekreuzigt

haben", bestimmt. Die russisch-orthodoxe Lehre ruht nach wie vor auf

21 Dazu J.-P. Lichtenberg, Otpervogo do poslednogo izpravednikov. Kistorii evrejsko-
christianskich otnosenij, übersetzt und kommentiert Y. Tabak, Moskva 1996, S.

53-54.
22 J.-P. Lichtenberg, Ot pervogo do poslednogo iz pravednikov, S. 101.

99



mittelalterlichen Überzeugungen, so dass selbst die extremen orthodoxen
Antisemiten unbestritten für sich in Anspruch nehmen können, dass ihr
monströser Antijudaismus auf dem Boden der „kirchlichen Lehre" steht.

Wenn beispielsweise der hl. Johannes Chrysostomos, einer der am meisten

geschätzten Kirchenväter, die Juden „unrein und schmutzig" nannte und die

Synagoge einen „Tempel des Satans", dann gibt es unter der Voraussetzung
der Unantastbarkeit der Heiligen Tradition für einen orthodoxen Christen
keinen Grund, anders zu denken. Dies um so weniger, als ihm in ihrem

Antijudaismus beinahe alle grossen Kirchenväter ebenso wenig nachstehen

wie die angesehensten Führer der russisch-orthodoxen Kirche späterer
Jahrhunderte wie Bischof Ignatij Brjanchaninov oder St. Ioann von Kronstadt.23

Im Gegenteil: meines Wissens gibt es nicht einen Kirchenvater, der in
Übereinstimmung mit den biblischen Geboten aufrichtige Liebe zu den Juden

gepredigt hat. So gesehen, ist es geradezu überraschend, dass manche
modernen Autoren, die den Antisemitismus verdammen, bestreiten, dass

Antisemiten „wahre" Christen sind.24 Dieser Logik folgend müsste man die ge-
achtetsten Säulen der orthodoxen Kirche auf die Liste der „Pseudochristen"

setzen und die Authentizität ihres Glaubens negieren.
Was aber ist dann wahres Christentum? Um darauf eine Antwort zu

geben, hat man Versuche unternommen, positive Ansätze in der Geschichte
der Christen zu finden, die sich dem Antisemitismus widersetzten, wobei
insbesondere die orthodoxe Überlieferung des späten 19. und frühen 20.

Jahrhunderts von Interesse gewesen ist.25 Diese Versuche waren indessen nur
zum Teil erfolgreich: Wenn orthodoxe Priester ihre Glaubensgeschwister zu

religiöser Toleranz und Verurteilung des Antisemitismus aufriefen, dann
sahen sie in ihrer Mehrheit die Lösung der sogenannten jüdischen Frage

gleichwohl einzig und allein in der Bekehrung der Juden zum Christentum
(was im Kontext der Geschichte allerdings erst „in den letzten Tagen"
geschehen würde). Die jüdische Zurückhaltung, das Christentum anzunehmen,

schrieben sie nicht nur der Unglaubwürdigkeit der Christen, sondern
der geistigen „Blindheit" der Juden zu. Zudem sah man in den Juden
zumeist nicht die Brüder und Schwestern, sondern die Feinde, die „zu lieben"
sind. Dass eine solche Position, die oft als Beispiel wahrer Christlichkeit

23 Siehe Israil v proslom, nastojascem i buduscem, Sergiev Posad 1915; Protoierei Ioann
Sergiev (von Kronstadt), Nacalo i konec nasego zemnogo mira, Sankt Petersburg
1904.

24 Siehe dazu die Aufsätze von M. Caikovskij und Z. A. Krachmalnikova in: Russ¬

kaja idea i evrei, Moskva 1994.
25 Siehe Pravoslavnaja cerkov' i evrei: XIX—XX vv.

100



gegenüber den Juden bemüht worden ist, nicht dazu beigetragen hat, dem
christlichen Antisemitismus den Boden zu entziehen, ist durch die

Forschung der letzten Jahrzehnte hinlänglich belegt worden.26 In dieser Hinsicht
gibt es keine Ausnahme trotz anderslautender Ansichten zeitgenössischer
liberaler orthodoxer Denker und russischer Religionsphilosophen zur
jüdischen Frage: Hinter der Inkohärenz und inneren Widersprüchlichkeit ihrer
Position verbirgt sich (vielleicht ungewollt) derselbe christliche Antisemitismus.27

Es mag daher paradox sein: Selbst wenn man also in der orthodoxen
Tradition projüdische Positionen finden könnte, würde dies keine Lösung
des Problems bedeuten; denn jeder würde ohnehin nur das ihm Gemässe aus

der Heiligen Tradition herauspicken.28 Die einzige Möglichkeit, aus der

Sackgasse herauszukommen, liegt darin, dass sich die russisch-orthodoxe
Kirche zu einer deutlichen und unzweideutigen Erklärung in dieser Sache

durchringt, die die Heilige Tradition hinterfragt, so wie es die
römischkatholische Kirche getan hat.29

26 Dazu siehe A. und R. Eckhardt, Elder and Younger Brothers, New York 1967 mit
ausführlicher Bibliographie zum Thema.

22 Siehe dazu die Beiträge in: Taina Israilja, Sankt Petersburg 1993. Eine überzeu¬

gende Kritik der Ansichten N. A. Berdjajevs über Juden und Judentum, der doch
allgemein als einer der liberalsten russischen Religionsphilosophen angesehen wird,
lieferte S. Lezov, Nacionaf naja idea i christianstvo, in: Russkaja idea i evrei, Moskva

1994. Eine Sensation bescherte kürzlich die Veröffentlichung von Archivmaterial:

A. F. Losev, die Leuchte der sowjetischen Intelligentsia, der bei vielen als

Inbegriff der Integrität und Gelehrsamkeit galt, entpuppt sich als Ideologe des

Antisemitismus in seiner klassischen mittelalterlichen Form. Siehe dazu Segodnja

vom 18. Oktober 1996, S. 5.
28 Ein Lehrstück bieten in dieser Hinsicht Nil Sorskij und Josif von Volotzk, zwei

grosse Theologen der russisch-orthodoxen Kirche des 15. Jahrhunderts, deren
Ansichten diametral entgegengesetzt waren. Beide sind sie von der Kirche in den Rang
von Heiligen erhoben worden, so dass der orthodoxe Christ die Wahl hat: Soll er
dem Rat des Josif von Volotzk, dem zufolge „den Sünder und Häretiker mit blosser
Hand zu schlagen, einem Gebet gleich kommt", oder Nil Sorskijs Gebot folgen,
„bemühe dich, niemanden einer Sache wegen zu beschuldigen oder zu verurteilen"?

29 Von Bedeutung könnte hier auch sein, was im übrigen von manchen Forschern
bereits betont, aber der Masse der orthodoxen Priester und Laien dennoch
unbekannt geblieben ist, dass die theologische Ablehnung des Judentums durch die
Orthodoxie paradoxerweise mit der Verehrung der Heiligen des Alten Testaments
Hand in Hand geht, zwischen dem Gottesdienst der antiken Synagoge und der
byzantinischen Liturgie, die in ihrer Struktur wie im Festzyklus sehr ähnlich sind,
ein klarer Zusammenhang besteht. Eine entsprechende Unterweisung der orthodoxen

Gläubigen könnte ihre Einstellung zum Judentum gewiss ändern. Siehe dazu
S.W. Dugmore, The Influence of the Synagogue upon the Divine Office, London
1964; E. Werner, The Sacred Bridge — The Interpedendence ofLiturgy and Music in
Synagogue and Church during the First Millenium, London 1959; D. Flusser, Die
Sakramente und das Judentum, in: Judaica 39 (1983), S. 3-18.

101



Ein ganzes Bündel orthodoxer Tradition, einschliesslich ihrer liberaleren

Tendenzen, liegt also dem heutigen Verhalten der Kleriker und Laien der

russisch-orthodoxen Kirche gegenüber Juden und Judentum zugrunde,30 mit
dem wir uns nun zu befassen haben. Dazu scheint es angebracht zu sein, die

russisch-orthodoxen Christen in vier Hauptgruppen einzuteilen:

3° Das hier Dargestellte, aus dem der Schluss folgt, dass der fundamentale Wider¬
spruch in der dogmatischen Struktur und Apologetik der Orthodoxie selbst wurzelt,
wird Skepsis und Protest derer auslösen, die sich als treue Glieder der Kirche sehen,
deren antisemitische Tradition aber kategorisch ablehnen. Einige solcher Leute
(Priester und Laien) habe ich die Ehre persönlich zu kennen, und ich habe grossen
Respekt vor ihnen. Nach einer Reihe von Gesprächen, die wir miteinander hatten,
kann ihre Position, denke ich, vielleicht so zusammengefasst werden: Der Wert der
Orthodoxie besteht wesentlich weder in dem historisch gewordenen Verhältnis der
„Schrift zur Tradition" noch in den theoretischen und/oder praktischen
Konsequenzen, die sich daraus ergeben, sondern in ihrer uralten liturgischen Struktur, in
der Emotionalität ihres Rituals und des östlichen Kirchengesangs, in der
unvergleichlichen Schönheit und inspirierenden Qualität der orthodoxen Kirchen, in
denen man „die Anwesenheit Gottes wahrhaft fühlen kann". Das, was dem
aufgeklärten Geist und der kulturellen Situation der Gläubigen passt, wird der orthodoxen

Tradition wahllos entnommen. Mit anderen Worten, das theologische
Fundament der Orthodoxie als ganzes wird nicht beachtet und für die religiöse Praxis
auch als gleichsam nicht wichtig angesehen. Der Antijudaismus der Orthodoxie
spiegelt sich nicht in einem ähnlich emotionalen subjektiven Verstehen des orthodoxen

Glaubens, ihre geschehenen geschichtlichen Entgleisungen aber bringen den
in ihren liturgischen Texten ruhenden Antijudaismus der Orthodoxie an den Tag,
die es darum zu ändern gilt (Pater Y. Dubois, Orthodox Liturgy and Judaism, in:
Common Ground 1996, Heft 1). Leicht einzusehen ist jedoch, dass eine Haltung,
die der emotionalen und individuellen Subjektivität den Vorrang gibt, wenig
vertrauenswürdig ist: Gibt es doch nicht gerade viele Leute, die sensibel genug sind,
die antike Ästhetik zu würdigen und die Orthodoxie durch ihr Prisma zu betrachten.

Die überwiegende Mehrheit der Gläubigen versteht ihre religiöse Zugehörigkeit
als Gehorsam gegenüber der Lehre der Kirche (so in Orthodoxie, Katholizismus

und den Hauptrichtungen des Protestantismus) oder gegenüber den Lehren
charismatischer Sektenführer und formuliert ihre Uberzeugungen in Übereinstimmung

mit den theologischen Prinzipien, die man ihr beigebracht hat. Die
theologischen Prinzipien, die die Position der orthodoxen Kirche vis-à-vis Juden und
Judentum bestimmen, kennen wir bereits. Eine positive Rolle (im Sinne von
Veränderung) können daher zugegebenermassen eine differenzierte Betrachtung der
kirchlichen Tradition, der Segen der kirchlichen Obrigkeit oder auch ihre Kritik
der verschiedenen Richtungen (siehe Anm. 20) spielen. Bedeutet dies aber, dass wir
schon über die Orthodoxie in ihrer klassischen Definition zu sprechen beginnen
können? Dies würde die Notwendigkeit bedeuten, fundamentale theologische Fragen

wie die nach Gottes Verwerfung der Juden', der ,Ersetzung des Alten Testaments

durch das Neue' und so weiter aufzunehmen und völlig neu zu beantworten.
Wird diese Antwort am Ende aber nicht eine neue Lehre sein, die mit der
historischen Orthodoxie und, vor allem, der Orthodoxie der Kirchenväter nichts mehr
gemein hat?

102



1. Da ist zunächst ein relativ kleiner, aber aktiver Teil des niederen Klerus,
in dem Mönche tonangebend sind. Diese Kleriker, dazu aktive Laien,

gehören einer Reihe von gesellschaftlichen und politischen Bewegungen

an, die wesentlich unter dem Banner der Orthodoxie operieren,31 deren

Ideologie und Weltanschauung in ihrem Kern antijüdische und antiwestliche

(die westlichen christlichen Denominationen eingeschlossen)
Vorurteile miteinander verbindet und von antidemokratischen Tendenzen

geprägt ist. Zu diesen Organisationen gehören der Russische Nationalrat,
die Russische Nationale Union, die Union Orthodoxer Bruderschaften und
andere. Eine Reihe bekannter Persönlichkeiten des kulturellen Lebens —

Schriftsteller, Künstler, Filmemacher — zählen zu dieser Gruppe. Ihre
Ansichten verbreiten sie vor allem über die Zeitschriften Moskva, Molo-

daja Gvardija, Nas Sovremennik und die Zeitungen Zavtra, Russkij Vest-

nik, Russkaja Gazeta und andere.32 Dutzende von Büchern haben die

Ideologen dieser Gruppierung verfasst. Zu den zahlreichen Vorschlägen
zur Befreiung Russlands von der „jüdischen Verschwörung", mit denen
sie aufwarteten, gehören die Überprüfung zukünftiger Mandatsträger
und staatlicher Beamter auf ethnische und religiöse Zugehörigkeit bis zur
Massenausweisung der Juden aus Russland.33

31 Manche dieser nationalistischen Organisationen bezeichnen sich selbst als

„heidnisch" oder „neuheidnisch", weil sie behaupten, das Christentum sei eine
„jüdische Erfindung" [Siehe dazu W. Priblowski, Unbekannte Facetten des

Rechts-Extremismus. Biographische Annotationen zu führenden Vertretern des
russischen Neu-Heidentums, in: Glaube in der 2. Welt 27 (1999), Heft 2, S. 23-28. -
Anm. des Übersetzers.].

32 Einige dieser Zeitungen, die sich „orthodox" nennen, z. B. Zemscina, Tusino, Russ¬

koje Voskresenije und andere beschränken sich nachgerade auf die jüdische Frage.
Diese Zeitungen reden einem aggressiven Antisemitismus das Wort und werden
von Zeit zu Zeit wegen Anstiftung zum Rassenhass gerichtlich belangt, aber niemals
bestraft. Wenn eine Zeitung geschlossen wird, erscheint sie unter einem neuen
Namen. Die Gesetze verbieten zwar die Verbreitung von faschistischem Material
und die Anstiftung zu Religions- oder Rassenhass, sie wirken aber einfach nicht.

33 „Poetomu my dolzny gnat' IKH v seju" [„Darum müssen wir ihnen ins Gesicht
spucken"), in: Russkoje Voskresenije Nr. 4/12, S. 4. Interessanterweise wird die
mittelalterliche Anschauung, der zufolge die Taufe ein Mittel ist, das den Juden zur
Rettung und Bewahrung vor allem Übel dient, das die christliche Gesellschaft über
sie gebracht hat, von den heutigen extremen „orthodoxen" Antisemiten als nicht
mehr gültig anerkannt. So „steht zu hoffen, dass Erzpriester Aleksander Men' für
die Sünde des Okumenismus mit seinem Tod genug gesühnt hat. Denn, wie der hl.
Serafin von Sarov sagte, ist für Juden der einzige Weg zur Rettung, einen quälenden
Todeskampf um unseres Herrn willen hinzunehmen" (Russkoje Voskresenije Nr.
4/12, S. 1). Dies hängt natürlich mit dem Anwachsen der rassischen Aspekte des

Antisemitismus zusammen, die im 19. Jahrhundert aufgekommen sind, als nicht
einmal mehr die Konversion als hinreichend angesehen wurde, die Juden von ihrer
rassischen Minderwertigkeit und ihrer „teuflischen" Natur zu befreien.

103



2. Die überwiegende Mehrheit der ländlichen und städtischen

Gemeindepriesterschaft und Laien, die regelmässig die Kirche besuchen, bilden
die zweite Gruppe. Sie zeichnen sich durch einen allgemein niedrigen
religiösen Bildungsgrad aus; im Mittelpunkt ihres religiös-kirchlichen
Lebens steht wesentlich die genaue Befolgung orthodoxer Bräuche, des

Fastens etc. Für sie haben die jüdisch-christliche Auseinandersetzung und
damit zusammenhängende Probleme keinerlei Bedeutung für das alltägliche

Leben, wenngleich sich auch bei ihnen ein gewisses Mass

unterschwelligen Verdachts gegen die Juden bzw. religiös begründeter Furcht

vor ihnen gelegentlich bemerkbar macht, der aus ihrer dürftigen Kenntnis

der Heiligen Tradition stammt, für die die Juden diejenigen sind, „die
Christus gekreuzigt haben".34 Diese negative Einstellung gegenüber den

Juden ist im allgemeinen allerdings eher passiv. Je nach sozialem und

politischem Klima oder im Ergebnis der Propaganda und des Einflusses

der ersten Gruppe kann sie jedoch in offene religiöse Feindschaft seitens

dieser zweiten Gruppe gegen die Juden umschlagen, wie es mehr als

einmal in der russischen Geschichte der Fall gewesen ist. Hier haben

Erziehung, Bildung und Demokratisierung der russischen Gesellschaft

eine besondere Bedeutung, denn von ihnen weiss man, dass sie das Mass

religiöser Intoleranz verringern können.

M Siehe dazu den Sammelband Pravoslavnaja cerkov' i evrei, XIX—XX vv. Sbornik
materialov k teologii mezkonfessional'nogo dialoga, Moskva 1994. Mit seinem 1992
abgeschlossenen Aufsatz „Antisemitizm i pravoslavije v sovremennoj Rossii", in:
Pravoslavnaja cerkov' i evrei, S. 99-106) hat V. Borzenko, die erste und meines
Wissens einzige soziologische Studie vorgelegt, in der das Verhalten orthodoxer
Christen und Atheisten gegenüber den Juden im Vergleich untersucht wird. Sowohl
die orthodoxen Christen als auch die Atheisten werden nach Altersgruppe betrachtet.

Die Untersuchung führte den Autor zu dem etwas überraschenden Ergebnis,
dass es unter orthodoxen Christen weniger Antisemitismus gibt als unter Atheisten.
Borzenko hat jedoch den wichtigen Faktor ausser acht gelassen, dass die Mehrheit
der Befragten nur nominell orthodox ist, in dem Sinne nämlich, wie .russisch'
traditionell mit .orthodox' gleichgesetzt wird. So z.B. L. Byzov/S. Filatov, Reli-
gija i obscestvo segodnja, in: Religija i demokratija, S. 9-42, nach denen nur 13%
der Moskauer, die sich orthodox nennen, sagen, dass sie „an Gott glauben" (S. 28).
Die Grenze zwischen .orthodox' und .atheistisch' ist in der Mehrzahl der Fälle
fliessend, so dass es wenig Sinn macht, aus den Antworten der .Orthodoxen' und
.Atheisten' weitergehende Schlussfolgerungen zu ziehen. Da Borzenko in seiner
Studie auch weitere Gesichtspunkte wie Bildung und Beruf, Status, regionale
Besonderheiten etc. nicht berücksichtigt hat, sind selbst die Antworten der sensu stricto
Orthodoxen nicht repräsentativ. Dass die Ergebnisse der Untersuchung L. Byzovs
und S. Filatovs zu anderen Ergebnissen gekommen ist, ist daher wohl auch kein
Zufall. Nach ihrer Untersuchung hegen praktizierende orthodoxe Christen weit
mehr Vorurteile gegen Juden als sogenannte Ungläubige (S. 32).

104



3. Eine eigene, dritte Gruppe bilden die Kirchenführer, die eigentlichen
Schöpfer und Vertreter der offiziellen Linie der Kirche. Die obersten

kirchlichen Würdenträger haben ihre Posten noch während der
kommunistischen Zeit bekommen, was ohne Zweifel auf ihre Weltanschauung

ebenso wie auf die Art und Weise, in der sie Kirchenpolitik machen,

Auswirkungen hatte und hat. Sie berufen sich unserer Ansicht nach nicht
so sehr auf universale orthodoxe Prinzipien, auch nicht auf individuelle
Ansichten eines einzelnen Kirchenführers, sondern sind weit mehr
abhängig von der vorherrschenden soziopolitischen und sozioreligiösen
Situation. Die finanzielle und wirtschaftliche Abhängigkeit der Kirche vom
Staat ist zu gross, und die Hierarchie dementsprechend genötigt, bei der

Festlegung einer allgemeinen kirchlichen Linie immer ein Arrangement
mit den im Kampf um die Macht konkurrierenden Ideologien in den

staatlichen Organen zu finden. Umgekehrt hat jede wichtigere politischsoziale

Bewegung im modernen Russland, die auf „national-patriotischen",

„demokratisch-reformistischen" oder anderen Prinzipien aufbaut,
andere Ansichten von der Rolle und Position der Orthodoxie in der

modernen Gesellschaft, wie nicht zuletzt der andauernde Streit zwischen

den verschiedenen gesellschaftlich-politischen Kräften um den Entwurf
eines „Gesetzes über die Gewissensfreiheit" belegt hat.35 In der Formulierung

ihrer Position war die kirchliche Führung genötigt, zwischen

konservativer Tradition und den Forderungen des politischen Establishments

einen Kompromiss zu finden. Und es gibt noch eine ganze Reihe

weiterer Faktoren, die auf die Haltung der kirchlichen Hierarchie Ein-
fluss haben: konkurrierende sozio-religiöse Interessen, interne
Machtkämpfe, die Notwendigkeit, den westlichen Kirchen gegenüber das

Gesicht zu wahren.

Die Unsicherheit und Instabilität des russischen politischen Lebens spiegeln

sich in der Unsicherheit und Instabilität der ideologischen Positionen

der russisch-orthodoxen Kirche und ihrer Führung. Es betrifft dies

beinahe jeden Bereich kirchlichen Lebens: die Liturgiereform, die

Sozialpolitik, die ökumenische Bewegung. Auch das Problem .Antisemitis¬
mus' ist denselben Widersprüchlichkeiten und Unsicherheiten unterworfen.

So konnte einerseits der Patriarch von Moskau und ganz Russland,

Aleksej II., in seiner Rede Ende 1991 vor den Rabbinern in New York,
in der er die Position der russisch-orthodoxen Kirche mehr oder weniger

35 Siehe Materialy parliamentskich slusanii: Svoboda sovesti i prava seloveka v Rossijskoi
Federacii, Analiticeskij vypusk, Nr. 13, Moskva 1995.

105



klar beschrieb, die Juden als „Brüder" ansprechen und zugleich deutliche
Worte der Verurteilung des Antisemitismus in jeglicher Form finden.
Andererseits ist diese Rede, die auf scharfe Kritik sowohl der
russischorthodoxen Kirche im Ausland als auch des Moskauer Patriarchats,
insbesondere klösterlicher Kreise gestossen ist,36 völlig echolos verhallt und
hat nichts dazu beigetragen, die vorherrschenden Einstellungen kirchlicher

Kreise zu ändern. Im Gegenteil, in den letzten Jahren sind die

antisemitischen Predigten, Artikel und Reden des verstorbenen
Metropoliten von Sankt Petersburg und Ladoga, Ioann (Snychev), immer wieder

tatkräftig verbreitet worden.37 Die Antwort des Moskauer Patriarchats

darauf beschränkte sich auf die unangemessen laue Feststellung,
dass es sich hier allein um die persönlichen Ansichten des Metropoliten
handelt. Nicht reagiert hat das Moskauer Patriarchat auf die Bombenanschläge

auf Moskauer Synagogen; und als kürzlich der Direktor des

Jüdischen Kulturzentrums von einem fanatischen Antisemiten lebensgefährlich

verletzt worden ist, schrieb der Patriarch zwar einen Brief an den

Oberrabbiner, in dem er sein Bedauern zum Ausdruck brachte, die Worte

Jude1 oder Antisemitismus1 erwähnte er darin aber nicht. Ohne eine

Reaktion seitens des Moskauer Patriarchats geblieben sind bislang
Dutzende von offen antisemitischen Büchern, die von orthodoxen Autoren
veröffentlicht worden sind, ebenso wenig die Artikel, die in der
faschistischen und neofaschistischen Presse, die sich selbst „orthodox" nennt,
gedruckt wurden. Problemlos kann man in Kirchen und orthodoxen

Buchhandlungen die Protokolle der Weisen von Zion kaufen, die unter
dem Titel Velikoje v malom („Das Grosse im Kleinen"), eines Buches von
Sergej Nilus, gedruckt worden sind. Ja, offen antisemitische Bücher sind
immer wieder auch von der Kirche selbst verlegt worden.38 Die Flierar-
chie aber schweigt sowohl zu den Mahnungen der wenigen Kleriker und
Laien, die dieser Antisemitismus umtreibt, als auch zu den Appellen

36 Speech by Patriarch Aleksej to the Rabbis of New York, 13. November 1991 (New
York 1992; veröffentlicht in Russland durch TOO Pallada Publishers, Moskva
1992); Molim vas - prislusajtjes, in: Russkaja pravoslavnaja cerkov' v sovetskoje vrem-

ja, Band II, Moskva 1995, S. 335 — 338. Gerüchte wollen wissen, dass in manchen
Klöstern des Namens des Patriarchen in der Liturgie seither nicht mehr gedacht
wird.

32 Metropolit Ioanns wichtigste Gedanken finden sich in seinem Buch Samoderzavije
ducha, Sankt Petersburg 1994. Siehe dazu die eingehende Besprechung von I. Le-
vinskaja/R. Gitler/P. Stalin, Niezlobivyj Ivan Groznyj i drugije, in: Barier,
Sankt Petersburg 1994, S. 11-13.

38 Z. B. die Erinnerungen Fürst Zevachovs, die der Verlag des Spasso-Preobrazenskij
Staropigal'nyi Monastyr' zum Druck vorbereitet hat.

106



westlicher Theologen in derselben Sache.39 Stattdessen zieht es die Mehrheit

der russisch-orthodoxen Priester vor, mit Ausnahme des Metropoliten

Ioann, der die volle Unterstützung der ersten oben beschriebenen

Gruppe von Gläubigen hatte, die sogenannte jüdische Frage überhaupt
nicht anzutasten und keinerlei Position in dieser Hinsicht zu beziehen

(damit die lange Tradition der russisch-orthodoxen Kirche fortsetzend)
und sich stattdessen mit allgemeinen Aufrufen zur Toleranz zu begnügen,

in der Hoffnung, auf diese Weise von Kritik sowohl von konservativer

als auch demokratischer Seite innerhalb der Kirche verschont zu
bleiben.40

4. Eine vierte Gruppe innerhalb der Kirche bilden schliesslich jene Priester,
die sich für eine Erneuerung des kirchlichen Lebens und einen ökumenischen

Dialog mit anderen christlichen Kirchen einsetzen und den
orthodoxen Antisemitismus scharf verurteilen. Verbreitung finden ihre
Ansichten vor allem in der Zeitschrift Logos sowie in den Zeitungen Russkaja

Mysl („Russischer Gedanke"), Segodnja („Heute"), Nezavisimaja Gazeta

(„Unabhängige Zeitung") und den Rundfunksendungen des Moskauer
Radiosenders Sofia. Und es gibt auch Laien, die Mehrheit von ihnen

Gemeindeglieder Moskauer Kirchengemeinden, die diese Ansichten
teilen. Diese Gruppe von Priestern und Laien jedoch, die seitens des

konservativen Lagers im Moskauer Klerus unter Dauerbeschuss steht, ist sehr

klein und sieht sich gewöhnlich scharfer Kritik seitens der offiziellen
Kirche ausgesetzt.41 Zudem machen es die inneren Widersprüche der

russisch-orthodoxen Position dieser Gruppe orthodoxer Christen

unmöglich, überzeugendere theologische Argumente zugunsten ihrer Position

vorzubringen.42

39 Siehe S. 81 f.92; Y. Tabak, Ocen' aktualno, no soversenno sekretno, in: Megapolis-
Express Nr. 18/30, August 1990, S. 13.

4° Über die Ansichten der Kirchenführer zur christlich-jüdischen Frage kann man nur
spekulieren. Dennoch gibt es zuweilen Momente, in denen der Schleier des
Geheimnisses gelüftet wird: Metropolit Kirill von Smolensk und Kaliningrad, ein
gebildeter Mann, begnadeter Redner und erfahrener Administrator, der als der
zukünftige Patriarch gehandelt wird, sprach anlässlich eines Abends zum Gedenken
an Anne Frank völlig unerwartet davon, dass der Tod der Juden während des

Zweiten Weltkrieges „sühnende Bedeutung" hat (siehe Kratkaja Evrejskaja Ency-
klopadia, Band VI, Sp. 742).

41 Vor allem wegen ihrer „pro-katholischen", „ökumenischen" und „reformistischen"
Ansichten. Siehe Russkaja Mysl, 24.-30. Oktober 1994, S. 8-9.

42 Erzpriester Vitalij Borovoj, der zu den eher konservativen Kreisen der Kirche zählt,
hat versucht, die Gründe für die Sünde des Antisemitismus in der Tradition der
orthodoxen Kirche aufzudecken. Siehe dazu V. Borovoy, Christian Orthodoxy in
the Modern World, in: Orthodox Christians andJews on Continuity and Renewal, ed.

107



Schliesslich noch ein Wort zu den konkreten Folgen, die die Haltung der
russisch-orthodoxen Kirche gegenüber den Juden haben kann. Religiös
begründete Verfolgung der Juden wie im Mittelalter ist unwahrscheinlich:

Erstens, weil wir hoffen, dass auch Russland zivilisierte und demokratische

Wege gehen wird;43 und zweitens, weil sich die russisch-jüdische Gemeinschaft,

die das mögliche Objekt solcher Verfolgung sein könnte, leider, aber

wahr, in einer Erosion befindet. Die Hauptursache für ihren schnellen

Niedergang in Russland ist die Massenemigration praktizierender Juden. Nach
dem letzten amtlichen Zensus von Ende 1993 beläuft sich die jüdische
Bevölkerung Russlands auf weniger als 400 000 Personen.44 Die Mehrheit der

religiösen Juden ist emigriert; die überwiegende Mehrheit derer, die da sind,
ist zumeist völlig assimiliert und säkularisiert. Die fortschreitende

Demokratisierung des Landes und die Abschaffung des notorischen „fünften
Paragraphen" im Pass (der die Juden als eine eigene Nationalität definierte)
wird wahrscheinlich auf eine paradoxe Weise den Prozess der Assimilation

beschleunigen. Darüber hinaus hat es in den letzten Jahrzehnten vor allem

unter der jüdischen Intelligenz immer wieder Ubertritte zum Christentum
gegeben.45 Noch trennt ein ganzes Bündel komplexer soziologischer Fakto-

M. Lowe, Immanuel 26/27 (Jerusalem 1994), S. 107-119. Andere orthodoxe
Autoren, deren Ansichten ich zum grossen Teil teile (z. B. A. Kyrlezev, Zacem em
evreiichristianam?, in: Evrejskaja Gazeta Nr. 1-2, 1994; V. N. Toporov, Spor ili
druzba?, in: AQUINOX. Sbomik pamjati o. Aleksandra Menja, Moskva 1991, S.

91 -162) haben sich gleichfalls darum bemüht und sich dabei von ihren
persönlichtheologischen Uberzeugungen leiten lassen.

43 Wenngleich es einzelne bedrohliche Vorfälle gibt wie die Schändung jüdischer Grä¬
ber und die Anschläge auf Moskauer Synagogen, die sich — wie in anderen Ländern,
in denen Juden leben - auch in Zukunft leider wiederholen können und zeigen,
dass der Antisemitismus nicht ausgestorben ist, ist diese Art Vandalismus meines
Erachtens doch mehr ein Ergebnis von Rassismus und allgemeinem Hooliganismus
als eine bewusste Demonstration religiösen (christlichen) Antisemitismus.

44 Kratkaja Evrejskaja Encyklopadia, Band VII, Sp. 402. Statistische Angaben zur jü¬
dischen Bevölkerung in Russland in ausländischen Quellen nennen meist höhere
Zahlen, manchmal sogar doppelt so hohe Zahlen wie russische Statistiken (Für
diese Information danke ich Prof. Donna Arzt, Faculty ofJurisprudence, University
of Syracuse, USA.).

45 Die Zahl der getauften Juden ist im Vergleich zur Gesamtzahl der russischen Juden
natürlich unbedeutend. Zu Übertritten zum Christentum ist es zumeist in Moskau
und einigen anderen Grossstädten gekommen. Wichtig dabei aber ist, dass viele
Konvertiten zur kulturellen Elite gehörten, die das geistige und intellektuelle Umfeld

für das Gegenstück zur sowjetischen „Geistigkeit" geformt hat. Die
Christianisierung der russischen Intelligentsia und insbesondere der Juden unter der
kommunistischen Herrschaft, in der überwiegenden Mehrzahl der Fälle unter dem Ein-
fluss der Lehren Erzpriester Aleksander Men's, der selbst jüdischer Herkunft war,
war ein einmaliger und widersprüchlicher Vorgang, der eine eigene Untersuchung

108



ren die chrisdiche und die jüdische Gemeinschaft voneinander und schliesst

die Möglichkeit eines Dialogs zwischen ihnen aus. Religiöse Vorurteile lassen

sich so nur sehr schwer, wenn überhaupt, zugunsten eines wechselseitigen
Verstehens zwischen Juden und Christen überwinden.46

Jedoch, weder die geringe Wahrscheinlichkeit neuer Pogrome noch die

objektiven Schwierigkeiten, die den jüdisch-christlichen Beziehungen im
Wege stehen, sind eine Entschuldigung für die Stagnation im christlichreligiösen

Denken. Nur ein radikales Umdenken im Hinblick auf die
zentralen Themen der christlichen Tradition, die jüdischen Wurzeln des

Christentums, ihr Verhältnis zum Staat Israel, zum Antisemitismus als grösster
Sünde in der Geschichte der Christenheit, ermöglicht es, die „Krise des

mittelalterlichen Weltbildes" (um Vladimir Solovjovs Ausdruck zu benutzen)

zu überwinden und in der Geschichte der orthodox-jüdischen Beziehungen
einen entscheidenden Schritt voranzukommen, der den Spuren der westlichen

Christen folgt.

verdient. Siehe einstweilen T. Ptushkina/ G. Jeremejev, U Kosmy i Damiana, in:
Pravoslavnaja cerkov' i evrei, S. 118-123; L. Vorontzova/S. Filatov, Rossijskije
evrei i cerkov' v zerkale socjologii, in: Pravoslavnaja cerkov'i evrei, S. 130.133. Was
die entsprechenden protestantischen Missionsgesellschaften betrifft, die sich auf die
Bekehrung von Juden zu Jesus spezialisiert haben („Juden für Jesus", „Messianische
Juden" etc.), so haben sie trotz ihrer gewaltigen Anstrengungen nur unbedeutenden
Erfolg gehabt.

46 Siehe dazu Y. Tabak, The Difficulties and Perspectives of Jewish Christian Inter-
religious Dialogue, in: Dia-Logos. Religija i obscestvo 1997, Moskva 1997, S. 43-60.

109


	Die russisch-orthodoxe Kirche und das Judentum : Vergangenheit und Gegenwart

