
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 56 (2000)

Artikel: Der jüdisch-christliche Dialog : Bilanz und Aussichten an der
Jahrtausendwende

Autor: Thoma, Clemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961516

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der jüdisch-christliche Dialog

Bilanz und Aussichten an der Jahrtausendwende

von Clemens Thoma*

1. Bilanz - woraus?

Das Jahr 2000 ist ein günstiges Datum für die Beurteilung von Geschichte,
Inhalt und Aussichten des jüdisch-christlichen Dialogs. Besonders drei Fragen

stehen im Vordergrund: 1. Wie viele Jahre vor dieser Jahrtausendwende
können denn als Jahre des christlich-jüdischen Gesprächs gelten? 2. Um
welche Gesprächsinhalte ging und geht es? 3. Wer waren und sind die

Gesprächspartner? Sind es nur Spezialisten? Kirchliche Leitungspersonen?
Nimmt das vielgestaltige Volk auf allen Seiten der internen und externen

Trennungslinien daran teil?

Bei der Auseinandersetzung um Daten, Inhalt und Teilnehmer steht das

Wort .Dialog' bisweilen vernebelnd im Weg. Seit Beginn des jüdisch-christlichen

Gegenübers in der Antike gab es von beiden Seiten her ein
konkurrenzierendes und imitierendes Hinüberhören und Hinüberschauen. Christliche

Lehrinhalte und Verkündigungsweisen wurden am Judentum gemessen
und vergewissert. Auch jüdischerseits gab es oft ein kritisches Beobachten

und Adaptieren christlicher Lehren. Dieses gegenseitige Konkurrenzverhalten

war zwar kein Dialog, hatte aber bisweilen dialogische Auswirkungen.
Lehren und Vorschriften der feindlichen Gegenseite wurden für die eigene

Gruppe adaptiert. Im heutigen Dialogzeitalter, in dem die Partner öffentlich
miteinander reden, geht es auch um die Kenntnisnahme früherer offener
und versteckter Beeinflussungen. Der jüdisch-christliche Dialog kann nicht
nur auf das 20. Jahrhundert Bezug nehmen. Die Wissenschaftler haben noch
viele frühere Gegenseitigkeiten, Imitationen und Polemiken für heutige
gemeinsame Besinnungen auf den Tisch zu legen.

Prof. Dr. Clemens Thoma, Institut für jüdisch-christliche Forschung, Kasernenplatz
3, CH-6003 Luzern.

76



Es geht nicht nur um Dialoginhalte, sondern auch um dessen Träger.
Zwar ist es möglich, eine spärliche protestantische, katholische, griechischorthodoxe

oder jüdische Gesprächsgeschichte seit der beginnenden Neuzeit —

teilweise schon seit der Spätantike — zu schreiben. Solche Ausführungen
fuhren aber nicht weit. Alle Konfessionen — mögen sie sich auch erst in der

Neuzeit gebildet haben - wissen, dass sie den Antisemitismus mit- und

weitergetragen haben. Somit gibt es keinen deutlichen innerchristlichen Dissens

im jüdisch-christlichen Dialog. Daher ist es möglich, eine Geschichte
des jüdisch-christlichen Dialogs mit Zitaten aus verschiedenen christlichen
Konfessionen und Organisationen zu belegen. Besonders in den Fragen um
die christliche Schuld am Holocaust und um die Erneuerung einer christlichen

Theologie des Judentums gibt es kaum konfessionell-oppositionelle
Blickpunkte und Bemühungen.

Wann aber hat der moderne jüdisch-christliche Dialog begonnen? Im
Verlaufe der letzten Jahrhundertwende, etwa zwischen 1890 und 1910, gab

es die erste organisierte jüdisch-christliche Zusammenarbeit samt gemeinsamer

theologischer und (zeit-)geschichtlicher Aussprache. In Berlin wurde
damals eine wöchentlich erscheinende Zeitung herausgegeben, an der Juden,
Protestanten und Katholiken mitarbeiteten. Sie hiess „Mitteilungen aus dem

Verein zur Abwehr des Antisemitismus". Ihr Hauptanliegen war die

Bekämpfung des judenfeindlichen Rassismus. Eine ganze Reihe von Journalisten

waren unterwegs um über judenfeindliche Tendenzen bei Parlamenten,

Regierungen, Politikern und Geistlichen in den ,Mitteilungen' referieren zu
können. Ausserdem sind in dieser Zeitung Leitartikel zu lesen, die das

theologisch-geschichtliche Problem des jüdisch-christlichen Gegenübers in geradezu

fulminanter Weise anpacken.1 Ausser den Mitteilungen wurden auch

Bücher herausgegeben und propagiert, die ein gerechtes Bild zu Judentum
und Christentum zu zeichnen versuchten. Es gehört zu den Tragödien der

Geschichte, dass ein institutioneller Dialog zwischen Juden und Christen am

Beginn des 20. Jahrhunderts angesichts der Propagierung des judenfeindlichen

Rassismus im Donner des Ersten Weltkrieges wieder unterging.
Anzeichen für einen neu erwachenden Dialog zeigten sich erst wieder

gegen Ende des Ersten Weltkrieges. Seit damals bis zum Ende des Zweiten

Weltkrieges gab es spurenhafte Dialogversuche verschiedener jüdischer und
christlicher Persönlichkeiten: Franz Rosenzweig (1886 — 1929), Martin Buber

(1878-1965), Leo Baeck (1873-1956), Dietrich Bonhoeffer (1906-

1 Vgl. C. Thoma, Der Jude Jesus im Deutschen Reichstag 1904. Konfrontation und
deutsch-jüdischer Dialog, in: Freiburger Rundbrief. Neue Folge 5 (1998), S. 241-
245.

77



1945), Karl Barth (1886-1968), Emil Brunner (1889-1966), Gertrud
Luckner (1900-1995), Helmut Gollwitzer (1909 — 1983), Bernhard

Lichtenberg (1875-1943), Johannes Oesterreicher (1904-1993) und andere.

Sie wurden aber meistens erst nach dem Zweiten Weltkrieg, am Ende der

fünfziger Jahre, wahrgenommen und aufgearbeitet. Beim vorbereitenden

Ringen um eine Erklärung über das jüdische Volk durch das Zweite
Vatikanische Konzil wurden z. B. drei Sätze von Papst Pius XI. immer wieder
mahnend und aufmunternd zitiert, die dieser am 6. September 1938 einer

belgischen Pilgergruppe mit auf den Weg gegeben hatte: „Der Antisemitismus

ist eine abstossende Bewegung, an der wir Christen keinen Anteil haben

können. Es ist den Christen nicht möglich, am Antisemitismus teilzunehmen

[...]. Im geistlichen Sinn sind wir alle Semiten".2 Die von diesen

Menschen ausgehenden Signalzeichen wurden aber von der Öffentlichkeit
kaum registriert. Der Krieg und der Rassenhass übertönten alles.

In den beiden Jahren 1947/48 begann eine neue Phase des organisierten
christlich-jüdischen Gesprächs. Vom 30. Juli bis zum 5. August 1947 fand
auf dem Seelisberg in der Zentralschweiz eine internationale und
interkonfessionelle Konferenz statt, auf der zehn Thesen aufgestellt wurden, die helfen

sollten, den Antijudaismus aus den Kirchen und Schulen zu verbannen.3

Das Jahr 1948 war durch drei Ereignisse geprägt, die dem christlich-jüdischen

Dialog starke Impulse gaben: Der Staat Israel wurde gegründet. Ferner

wurde auf der ersten Vollversammlung des Ökumenischen Rats der Kirche

(ÖRK) in Amsterdam (4.-8. September 1948) eine Erklärung verabschiedet

über „Das christliche Verhalten gegenüber den Juden". Auch die deutsche

Katholische Kirche meldete sich in diesem Jahr kollektiv zu Wort. Auf dem

ersten Katholikentag nach dem Krieg, am 1. —5. September 1948 in Mainz,
wurde eine Entschliessung verabschiedet, die unter anderem „Wiedergutmachung

im Rahmen des Möglichen" forderte. Die beiden Jahre 1947 und
1948 können auch deshalb als Gründerjahre des organisierten jüdisch-christ-

2 Zur Frage nach der Bekämpfung des Antisemitismus durch die katholische Kirche
vor Ausbruch des Zweiten Weltkrieges vgl. besonders J. H. Nota, Edith Stein und
der Entwurf für eine Enzyklika gegen Rassismus und Antisemitismus, in: Freiburger
Rundbrief 26 (1974), S. 35-41; R.R. Geis/H.-J. Kraus, Dokumente des Verste-
hens aus den Jahren 1918 — 1933, München 1966 Theologische Bücherei 33);
G. Passelecq/B. Suchecky, Die unterschlagene Enzyklika. Der Vatikan und die
Judenfrage, München 1995. Das Zitat aus der Predigt Pius XI. findet sich in diesen
Werken zum Teil an mehreren Stellen.

3 Die Seelisberger Thesen finden sich unter anderem in R. Rendtorff/H. H. Hen-
rix, Die Kirchen und das Judentum. Dokumente von 1945-1985, Paderborn, München

1988, S. 646f. Die meisten kirchlichen Dokumente werden im Folgenden aus
diesem Sammelwerk des jüdisch-christlichen Dialogs zitiert.

78



lichen Dialogs betrachtet werden, weil seit damals zunehmend jüdische
Gewährsleute in christliche Reflexionen und Beratungen über Antisemitismus,
richtiges Verständnis des jüdischen Volkes und die Schoa hineingebeten
wurden. Ausserdem wurden seit damals verstärkt jüdische Organisationen,
Einzelgelehrte und Rabbinen besonders aktiv, um künftigen Missverständnissen

oder falschen Darstellungen des vergangenen Unheils seitens der
Völkerchristen gegen das jüdische Volk vorzubeugen.

Die Schoa, ihre Voraussetzungen, Schrecklichkeiten und Folgen wurde
nach dem Zweiten Weltkrieg zum unausweichlichen Beweis für die

Notwendigkeit des jüdisch-christlichen Dialogs. Ausser den Jahren 1947/48
werden daher auch andere Daten als Gründungsdaten des modernen
jüdisch-christlichen Dialogs vorgeschlagen. Ein erster Vorschlag nennt den 27.

Januar 1945, den Tag der Befreiung der wenigen Überlebenden des

Vernichtungslagers Auschwitz. Spätestens seit diesem Datum hätten die christlichen
Autoritäten erkannt, wie mörderisch der auch christlich beigemengte
Antisemitismus sein kann. Aus dieser Erkenntnis und aus jüdischen Zeugnissen
und Mahnungen heraus seien die christlich-jüdischen Gesprächsforen
entstanden. Aus ähnlichen Gründen werden der Prozess und die Verurteilung
Adolf Eichmanns, also die Jahre 1961/62, als den christlich-jüdischen
Besinnungsdialog initiierend und fördernd gewertet. Man mag sich über die

Gründungsdaten des heutigen christlich-jüdischen Dialogs streiten.4 Er ist
nicht überall gleichzeitig, in allen Fällen aber zu spät entstanden.

2. Hauptpunkte

Aus den mehreren hundert Erklärungen der Kirchen und christlichen

Organisationen über das geforderte partnerschaftliche und schonende Verhältnis

zum jüdischen Volk und aus jüdischen Reaktionen ist zu entnehmen,
welches die Themen und Anliegen des jüdisch-christlichen Dialogs bis heute

geblieben sind.

Der erste und wundeste Punkt des jüdisch-christlichen Dialogs ist die
Schoa. Wie kann die Erinnerung an die sechs Millionen von den Nazis

umgebrachten jüdischen Männer, Frauen und Kinder von der gesamten
menschlichen Gesellschaft so lebendig und fordernd aufrecht erhalten wer-

Zur Diskussion über den Beginn des christlich-jüdischen Dialogs vgl. M.-H. Four-
nier NDS, Entwicklung der Beziehungen zwischen Christen und Juden von 1973 -
1983, in: Pro mundi vita 95-96 (1983/84), S. 1-56; M. Görg et al., Christen
und Juden im Gespräch. Bilanz nach 40 Jahren Staat Israel, Regensburg 1989.

79



den, dass in Zukunft keine mörderischen Taten der Feindschaft das jüdische
Volk an Leib und Leben bedrohen können? Aufrechterhaltung der Erinnerung

gegen das Vergessen ist ein charakteristisches Königs-Zeichen des

jüdischen Volkes. Die Erinnerung muss auch - so die Dialog-Forderungen -
im christlichen Bereich erneuert und verstärkt werden: „Reden über Israel

und das Judentum - sofern einem Christen überhaupt zugestanden - kann
nicht ohne Erinnerung geschehen, weil dies die Kategorie ist, in der Israel

sich selbst in die Gegenwart zurückholt. Die Erinnerung (hebr. zikkaron),
nicht bloß Gedenken [. .] ist ein charakteristisches Kennzeichen jüdischen
Gottesdienstes und Glaubens".5 Jeder Dialogansatz, der die Erinnerung an
die Schoa ausklammert, wird mit Recht als Rückfall in traditionell-antijüdisches

Denken gewertet.
Damit ist auch die zweite Gesprächs-Agenda berührt: der Antisemitismus.

Zwar ist unbestritten, dass der von den Nazis als Mordmotiv in Dienst

genommene Rassenantisemitismus im Wesentlichen ein Unheils-Produkt
des 19. Jahrhunderts ist, das von den Nazis tale — quale aufgegriffen und
verschärft wurde. Die heikle Gesprächsfrage kreist aber um das nicht zu

leugnende Einsickern traditioneller christlicher Judenfeindschaftsmotive in
das rassistisch-judenmörderische Denken und Handeln Hitlers und seiner

Trabanten. Die jüdischen und die christlichen Gesprächspartner unternehmen

deshalb Kontrollgänge in fragwürdige Literaturen: Unterrichtsbücher,
Gebetbücher, exegetische Abhandlungen usw. Die Feindschaft gegen das

jüdische Volk hat bereits im Mittelalter zu christlich motivierten Verfolgungen

geführt.6 Gefährlichkeit und Unsinnigkeit christlicher und gesellschaftlicher

Antisemitismusmotive hätten somit auch in der Nazizeit bedacht werden

können und müssen.

Der dritte Gesprächspunkt ist Jesus Christus und die Menschwerdung
Gottes in Jesus. Die inzwischen klassisch gewordenen Vorwurfssätze lauten:

„Antijudaismus entwickelte sich theologisch im Christentum als die linke
Hand der Christologie. Er war die negative Seite des christlichen Anspruchs,
Jesus sei der Christus gewesen".7 Bedeutende Biographien jüdischer Autoren

5 M. Görg et al., Christen und Juden im Gespräch, S. 12.
° Vgl. Antisemitismus: Sünde gegen Gott und die Menschlichkeit. Erklärung im

Auftrag der Schweizerischen Bischofskonferenz und der Leitung des Schweizerisch
Israelitischen Gemeindebundes anlässlich der Erinnerung an die Vertreibung der
Juden aus Spanien vor 500 Jahren, Bern 1992.

7 R. R. Ruether, Anti-Semitism and Christian Theology, in: E. Fleischner, Ausch¬

witz: Beginning ofa New Era? Reflections on the Holocaust, New York 1977, S. 79f;
vgl. C. Thoma, Das Messiasprojekt. Theologie jüdisch-christlicher Begegnung, Augsburg

1994, S. 193-214.

80



über Jesus haben derlei Pauschalurteile vorzüglich abgemildert.8 Die
christlich-jüdischen Gesprächskommissionen bemühen sich vielerorts, zentrale
christliche Glaubensaussagen von judenfeindlichen Krankheitskeimen zu

reinigen. Es ist heute nicht mehr so, wie Goethe in seinem Faustfragment
meinte: „Die Kirche hat einen guten Magen, hat ganze Länder aufgefressen
und doch noch nie sich übergessen. Die Kirch' allein kann ungerechtes Gut
verdauen".9

Das vierte Dialog-Anliegen beruht auf den bereits erwähnten. Es geht um
Erforschung und Diskussion der gesamten Geschichte von Judentum und
Christentum seit den Anfängen. Neben der Erforschung der Geschichte des

christlichen und paganen Antijudaismus, die am weitesten gediehen ist,10

geht es um die Beurteilung des Christentums im jüdischen Religions- und

Wertesystem sowie um die in der Geschichte immer wieder unter der Hand
ausgetauschten Erfahrungen und Deutungen von Glaubenslehren und
Unterweisungsmöglichkeiten. Je mehr heute spätantike und mittelalterliche
Texte untersucht werden, umso verblüffter wirken Entdeckungen über
jüdische Kenntnisnahmen christlicher Verkündigungsmotive und spiritueller
Vorstellungen während der gesamten Geschichtszeit.11 Dies gilt teilweise
auch für die christliche Kenntnis jüdischer Lehr- und Verkündigungsmotive.
Andererseits fördert die dialogische jüdisch-christliche Geschichtsforschung
auch zunehmend harte Tücken gegen moderne Verständigungsbemühungen

zutage. Als besonders schwer missdeutetes historisches Ereignis stellt sich in
der Forschung mehr und mehr die Zerstörung des jerusalemischen Tempels
im Jahre 70 n. Chr. heraus. Zusammen mit der darauf folgenden Exilierung
des jüdischen Volkes wurde die Tempelzerstörung auf christlicher Seite zu
einem Alibi für christlich-judenfeindliche Uberlegenheitsstrategien (super-
sessionism) stilisiert. Die das Superioritätsbewusstsein begleitende Verachtung

des angeblich aus der Erwählung verjagten jüdischen Volkes wurde zu
einem Motiv christlicher Lehre und Verkündigung. - Im Mittelalter wurde

8 Die bedeutendsten sind: D. Flusser, Jesus in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten,
Reinbeck 1968 (eine zweite erweiterte Auflage ist 1997 auf Englisch in Jerusalem
herausgekommen); G. Vermes, Jesus der Jude, Neukirchen 1933.

9 Goethes Faust in ursprünglicher Gestalt „Urfaust", Insel Verlag, ohne Jahr, S. 105.
10 Vgl. besonders W. P. Eckert /E. L. Ehrlich, Judenhass - Schuld der Christen?!,

Essen 1964; R. R. Ruether, Nächstenliebe und Brudermord: Die theologischen Wurzeln

des Antisemitismus, München 1978; H. Schreckenberg, Die christlichen Ad-
versus Judaeos-Texte und ihr historisches Umfeld, 4 Bände, Bern 1982-1995.

11 Vgl. D. Flusser, Die rabbinischen Gleichnisse und der Gleichniserzähler Jesus, Bern
1981 Judaica et Christiana 4); D. Flusser, Das Christentum - eine jüdische
Religion, München 1990; C. Thoma/S. Lauer/H. Ernst, Die Gleichnisse der
Rabbinen, 3 Bände, Bern 1986-1996 Judaica et Christiana 10.13.16).

81



die Theologie des Kirchenvaters Augustinus von Hippo (354-430), die
Juden seien als blinde Bücherträger die unfreiwilligen Bezeuger der christlichen

Wahrheit, zu einem dominanten Denkschema. — In der Neuzeit (16.-19.
Jahrhundert) war der religiöse Antijudaismus, verbunden mit
Verleumdungsprozessen über christenmörderische Juden, besonders in den Ländern
des östlichen und nördlichen Alpenraumes virulent. Die Nazis fanden dort
und anderwärts einen bereiteten Boden für ihre Pläne zur Judenvernichtung.12

Derzeit ist besonders das Schweigen des Papstes Pius XII. während des

Zweiten Weltkrieges zur Schoa ein erregtes Thema katholisch-jüdischer
Auseinandersetzung. Vor kurzem wurde in den USA der Brief eines päpstlichen
Diplomaten an einen Politiker gefunden, der das Denken von Pius XII.,
dieses obersten kirchlichen Diplomaten während des Zweiten Weltkrieges,
enthüllt: Am 22. Juni 1943 sprach sich der Apostolische Delegat in
Washington, Erzbischof Amleto Giovanni Cicognani in einem Brief an Myron
Taylor, den persönlichen Gesandten Präsident Roosevelts dagegen aus, dass

in Palästina ein jüdischer Staat gegründet werde. Es sei zwar wahr, „dass

Palästina einmal von der hebräischen Rasse bewohnt war. In der Geschichte
aber gibt es keinen Grundsatz, der die Notwendigkeit rechtfertigt, dass ein

Volk in ein Land zurückkehrt, das es neunzehn Jahrhunderte zuvor verlassen

hat. Wenn eine Hebräische Heimat erstrebt wird, wäre es nicht zu schwierig,
ein passenderes Gebiet als Palästina zu finden. Mit dem Wachsen der
jüdischen Bevölkerung würden schwere internationale Probleme entstehen.
Katholiken auf der ganzen Welt wären empört".13 Man wird hier von einer

vatikanisch-diplomatischen Judenfeindschaft während des Zweiten
Weltkrieges oder mindestens von einem Unverständnis gegenüber jüdischen
Traditionen sprechen müssen. Papst Pius XII. meinte, durch diplomatisches
Schweigen gegenüber den Machthabern und durch traditionelles Reden über
die Rechte und Würde der Völker könne ein Friede um die Ecken herum
erreicht werden.

Seit etwa 40 Jahren gehören auch die Rechte des palästinensischen Volkes

zur Agenda des jüdisch-christlichen Gesprächs. Von Mitri Raheb und
anderen palästinensisch-christlichen Theologen wird seit Jahren eine „Theo-

12 Vgl. M. Langer, Zwischen Vorurteil und Aggression. Zum Judenbild in der deutsch¬

sprachigen katholischen Volksbildung des 19. Jhs., Freiburg i. Breisgau 1994.
V Der Brief des Erzbischofs Cicognani wurde von amerikanischen jüdischen Orga¬

nisationen verbreitet, um einer vage angekündigten Seligsprechung Pius XII.
vorzubeugen. Er wird im Freiburger Rundbrief. Neue Folge 7/1 (2000) veröffentlicht
und kommentiert.

82



logie im palästinensischen Kontext" gefordert. In Anlehnung an die „Theologie

nach Auschwitz" wird gefordert, dass wir „die traditionellen
christlichtheologischen Antijudaismen aus unserem Denken und Glauben entfernen.
Doch darf dies unter keinen Umständen auf Kosten anderer Menschen,

Menschengruppen oder Völker geschehen".14

3. Korrigierende Formulierungen

Derzeit zeichnen sich Ermüdungserscheinungen in dem auf Antisemitismus
und Schoa konzentrierten christlich-jüdischen Dialog ab. Immer vernehmlicher

äussern sich kirchliche Vertreter — speziell amerikanische protestantische

und freikirchliche Bewegungen — man solle in Zukunft vermehrt die

theologischen Hauptanliegen des jüdisch-christlichen Dialogs aus einer christlichen

Optik heraus betonen.15

Seit 1948 kamen über 200 offizielle gesamt- oder teilkirchliche

Erklärungen der verschiedenen Kirchen heraus. Das Zweite Vatikanische Konzil
hat mit der Deklaration „Nostra aetate Nr. 4" vom 28. Oktober 1965 einen
entscheidenden Impuls zur Verbesserung der christlichen Beziehungen zum
Judentum gegeben. Dies wird auch auf evangelischer Seite anerkannt.16 Die
vatikanische Kommission für die religiösen Beziehungen mit dem Judentum
ist in den Jahren 1974 und 1985 mit Ausführungsbestimmungen zu Nostra
aetate für eine antisemitismusfreie christliche Lehre, Liturgie und Praxis

hervorgetreten. Hohe Beachtung auf jüdischer und auf christlicher Seite fanden
auch die Ansprachen Johannes Paul II. in Mainz am 17. 11. 1980 und in der

Synagoge Roms am 13. 4. 1986. Sich auf Rom 11,29 beziehend sprach er in
Mainz von der „Begegnung zwischen dem Gottesvolk des von Gott nie

gekündigten Alten Bundes und dem des Neuen Bundes". Diese Begegnung
sei „zugleich ein Dialog innerhalb unserer Kirche".17 In der römischen

Synagoge sagte der Papst: „Die jüdische Religion ist für uns nicht etwas Äußer-

H So zusammenfassend H. R. Helbling, Anfragen der „Theologie im palästinensischen
Kontext" an die Theologie im jüdisch-christlichen Dialog, Jerusalem 1996, S. 66; vgl.
H. Prolongeau, Le curé de Nazareth. Emil Shoufani, Arabe israélien, homme de

parole en Galilee, Paris 1998; M. Raheb, Ich bin Christ und Palästinenser. Israel,
seine Nachbarn und die Bibel, Gütersloh 1994.

'5 Solche Bemühungen werden leider bisweilen mit judenmissionarischen Tendenzen
verknüpft; vgl. etwa den Artikel „Baptists' Rosh Haschana Guide angers Jew" im
International Herald Tribune vom 10. September 1999, S. 13.

16 Vgl. R. Rendtorff, Der Dialog hat erst begonnen, in: M. Görg et al., Christen
und Juden im Gespräch, S. 39-55.
R. Rendtorff/H.H. Henrix, Die Kirchen und das Judentum, S. 75.

83



liches, sondern gehört in gewisser Weise zum Innern unserer Religion. Zu
ihr haben wir somit Beziehungen wie zu keiner andern Religion. Ihr seid

unsere bevorzugten Brüder, und, so könnte man gewissermaßen sagen,
unsere älteren Brüder".18 Einen vorläufigen Abschluss der im Sinne von Nostra

aetate unternommenen Bemühungen bildete die Aufnahme voller diplomatischer

Beziehungen zwischen dem Staat Israel und dem Vatikan. Das

Grundsatzübereinkommen vom 30. 12. 1993 beseitigte den Verdacht, es

gehe dem Heiligen Stuhl nur um die religiöse Seite des Judentums oder nur
um die christlichen Bildungsstätten, kaum jedoch um die jüdischen Volksund

Staatsrechte. Im zweiten Paragraph des Artikels 11 verpflichtet sich der

Vatikan „eidlich, gegenüber allen nur zeitlichen Konflikten ein Außenstehender

zu bleiben, besonders wenn es um umstrittene Gebiete und Grenzen

geht".19

Von grosser Bedeutung für den Dialog mit den Juden und für die
innerchristliche Besinnung wurde auch der Synodalbeschluss der Evangelischen

Kirche im Rheinland vom 11. Januar 1980: „Zur Erneuerung des

Verhältnisses von Christen und Juden".20 Seine grosse Wirkung ist nicht nur
auf den Synodalbeschluss mit seinen theologisch exakten Sätzen zurückzuführen,

sondern auch auf die theologisch und dialogisch erstklassigen

Begleittexte, die auf die Schoa Bezug nehmen, auf den Antisemitismus und auf
die Judenmission. Die Synode bekennt sich zur „Mitverantwortung und
Schuld der Christenheit in Deutschland am Holocaust". Dann legt sie ein
Bekenntnis zum Juden Jesus Christus ab, „der als Messias Israels der Retter
der Welt ist und die Völker der Welt mit dem Volk Gottes verbindet".
Anschliessend bekennt die Synode den „Glauben an die bleibende Erwählung

des jüdischen Volkes als Gottesvolk" und „dass die Kirche durch Jesus

Christus in den Bund Gottes mit seinem Volk hineingenommen ist". Etwas

später folgt die Absage an alle Formen propagandistischer Judenmission:
„Wir glauben, dass Juden und Christen je in ihrer Berufung Gottes vor der

Welt und voreinander sind. Darum sind wir überzeugt, dass die Kirche ihr
Zeugnis dem jüdischen Volk gegenüber nicht wie ihre Mission an die
Völkerwelt wahrnehmen kann". Es folgen dann Hinweise auf Gemeinsamkeiten

von der Vergangenheit her und für die zukünftige Erlösung. Man wird die

18 R. Rendtorff/H. H. Henrix, Die Kirche und das Judentum, S. 109.
'9 Das Grundsatzübereinkommen befindet sich unter anderem im Freiburger Rund¬

brief. Neue Folge 1 (1993/94), S. 88-94.
20 Dieser Beschluss wurde mit ausgezeichneten Kommentierungen als Handreichung

Nr. 39 kurz nach Abschluss in Mühlheim (Ruhr) herausgegeben; die Haupttexte
finden sich auch in R. Rendtorff/H. H. Henrix, Die Kirche und das Judentum,
S. 593-596.

84



Handreichung Nr. 39 der Evangelischen Kirche im Rheinland in ihrer
Exaktheit und theologisch-geschichtlichen Grosszügigkeit bedeutungsgleich
neben Nostra aetate Nr. 4 stellen können.

Aufsehen erweckt hat auch die Erklärung der französischen Bischofskonferenz

vom 16. April 1973. Das darin angepackte Problem der christlichen

Wertung der Rückkehr des jüdischen Volkes in sein Land Israel hat viel

Zustimmung in allen Lagern gefunden. Durch diese jüdische Rückkehr und
ihre Folgen „wurde die Gerechtigkeit einer harten Probe unterworfen. Es

handelt sich, politisch gesehen, um ein Aufeinanderprallen mehrerer

Forderungen der Gerechtigkeit. Über die legitime Vielfalt der politischen
Stellungnahmen hinweg kann das Weltgewissen dem jüdischen Volk nicht das

Recht und die Mittel auf eine politische Existenz unter den Völkern versagen.

Dieses Recht und diese Existenzmöglichkeiten können von den Völkern
aber auch denen nicht abgesprochen werden, die infolge der durch die Rückkehr

heraufbeschworenen lokalen Konflikte augenblicklich das Opfer von
Situationen schweren Unrechts sind. So wenden wir denn unser besonderes

Augenmerk diesem von Gott heimgesuchten Land zu und geben gleichzeitig
der festen Hoffnung Ausdruck, es möge ein Ort sein, an dem alle Bewohner,

Juden und Nichtjuden, im Frieden leben".21

4. Hoffnungen

Dass es heute ziemlich auf der ganzen Welt Gesellschaften und Organisationen

für christlich-jüdische Besinnung und Zusammenarbeit gibt, ist ein Erbe

der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, das ins 21. Jahrhundert hinüber-

zuretten ist. Wie notwendig ein Zusammenstehen und Zusammenarbeiten

ist, ersieht man unter anderem aus jüdischen und christlichen Selbstvorwürfen

im Zusammenhang mit der Zeit des Zweiten Weltkrieges. Weshalb
haben unsere Vorfahren sich in jenen dunklen Jahren nicht zu Koalitionen und
Hilfswerken zusammengeschlossen? Weshalb haben Christen angesichts von
Massenmorden weggeschaut, und weshalb haben Juden nicht bei christlichen

Institutionen um Beistand angeklopft?
Nicht nur organisatorische Elemente sind ins neue Jahrtausend

hinüberzunehmen, sondern vor allem inhaltliche. Diese sind von beiden Partnern

gemeinsam und getrennt zu bedenken. Welchen Rang hat die Erinnerung an
die Schoa, und wie ist diese Erinnerung im Glaubens- und Gebetsleben zu

21 R. Rendtorff/H. H. Henrix, Die Kirche und das Judentum, S. 153f.

85



verankern? Welche Gefahren bedrohen den christlich-jirdischen Zusammenhalt

hauptsächlich: Atheismus, Antisemitismus, Mord an Unschuldigen,
Verleumdungskampagnen, Politik des Staates Israel, Bestreitung von Erwählung

und von Volksrechten? Zu all diesen Inhalten gibt es in vielen
Volkskreisen noch viele Unklarheiten und Undeutlichkeiten. Beim geistig-religiösen

und organisatorischen christlich-jüdischen Zusammenstehen geht es

ferner um Anwendungen für andere Religionen, Minderheiten und Völker.
Weder von Seiten des Judentums noch von Seiten des Christentums darf
irgendwelcher Druck ausgeübt werden, der ein tolerantes Nebeneinander

von Religionen, Kulturen oder Staaten beeinträchtigen könnte. Alle Verach-

tungs- und Verleumdungskomplexe sind auf beiden Seiten zu bekämpfen
und zu streichen.

Die ganze Geschichte jüdisch-christlicher Auseinandersetzungen und
Feindschaften ist im neuen Jahrtausend ebenfalls neu und möglichst umfassend

zu analysieren. Es gab und gibt christlich-judenfeindliche und jüdisch-
christentumsfeindliche Klischees (die Juden als Verworfene, die Christen als

Götzendiener etc.). Daneben und dagegen gab und gibt es auch auf beiden
Seiten Ansätze zu Toleranz und Hochachtung, die auch heute in der beidseitigen

Öffentlichkeit zu wenig Beachtung finden. Ich darf hier das Beispiel
des hochangesehenen Rabbi Jakob Emden (1697—1776) anführen. Über

Jesus, die Christen und die Juden schrieb er:22 „Der Stifter des Christentums
hat der Welt eine doppelte Wohltat erwiesen. Von der einen Seite hat er
[. .] mit aller Kraft die Lehre Mosis befestigt und deren ewige Verbindlichkeit

nachdrücklichst betont. Andererseits hat er den Heiden eine große
Wohltat erwiesen, daß er die Abgötterei von ihnen entfernte, sie zu den

sieben Geboten verpflichtete und dazu ihnen eine Morallehre gab, in welcher

er, wie bekannt, noch mehr Erschwerungen als das Gesetz Mosis ihnen

auferlegte, verfügte [...]. Diese Worte sind so klar, daß ihnen ein Mann mit
gesundem Verstände nicht widersprechen wird. Würden dies einige von den

christlichen Gelehrten begreifen, die sich weise dünken und glauben, daß es

ihre Schuldigkeit sei, das Gesetz Mosis bei den Israeliten aufzulösen, wahrlich

sie und der Pöbel, der sich durch ihre erlogenen Worte betören läßt,
würden nicht derartig Wahnsinniges unternehmen, was den ntl. Schriftstellern

nie in den Sinn gekommen ist, ja wovon sie das Gegenteil beabsichtigt
haben [...]. Diese verkehrten Gelehrten haben großen Haß gegen die Kinder

Israels erregt, anstatt daß sie den Herzen des Pöbels Liebe ftir die ihrem

22 Die Ausführungen über Jakob Emden habe ich dem Buch von D. Hoffmann, Der
Schulchan Aruch und die Rabbinen. Über das Verhältnis der Juden zu Andersgläubigen,,

Berlin 21894, S. 25-30 entnommen.

86



Gott treu anhängenden Israeliten eingeflößt hätten. Von ihren Lehrern ist

ihnen vorgeschrieben, daß sie sogar ihre Feinde lieben sollen, wie viel mehr

uns. O Himmel, sind wir nicht Eure Brüder, hat uns nicht ein Gott
geschaffen? Warum beschimpfen sie uns, wenn wir an den Geboten unseres
Gottes hängen, mit denen wir durch die Bande der Liebe zu Ihm, gelobt sei

Er, fest verknüpft sind? Wir tun dies doch nicht, um die Genüsse der

vergänglichen Welt zu erlangen, im Gegenteil, wir sind ja zum Spott unter den

Völkern geworden! Nichtsdestoweniger wollen wir stets Gott preisen und
seinen Namen anrufen. Wir befleißigen uns, zu beten und zu flehen für das

Wohl der Gesamtmenschheit, besonders für das Wohl der Völker, in deren

Mitte wir wohnen, weil ihr Wohl auch unser Wohl ist [. .]".
Jakob Emden schildert dann auch die Verworfenheit der polnischen

Geistlichen, welche gegen die unschuldigen Israeliten falsche Blutbeschuldigungen

erheben, und preist dagegen Deutschland, Frankreich, England,
Holland, Italien, Dänemark, die Türkei und andere Länder, wo, sobald

irgend ein Wahnsinniger eine solche Beschuldigung erhebt, man ihn zum
Schweigen bringt mit dem Zuruf: .Schmach den Lügnern' [...]. „Und nun,
ihr christlichen Völker insgesamt, wie schön und lieblich wäre es, wenn ihr
beobachtet, was euch von Euren ersten Lehrern vorgeschrieben wurde, wie
schön wäre euer Anteil, wenn ihr den Juden in der Beobachtung der Tora
beistündet! Ihre würdet wahrlich ebensogut einen Lohn empfangen wie
diejenigen, welche die Gebote üben, wie wohl ihr nur die sieben Gebote
erfüllt".

In seinem Traktat „Leschem schamayim" schrieb Jakob Emden: „Die
Vereinigung der Völker unserer Zeit kann als eine Gemeinsamkeit zur Ehre

Gottes bezeichnet werden, die den Zweck hat, in der ganzen Welt zu
verkünden, daß es einen Gott gibt, der Herr über Himmel und Erde ist, der

belohnt und bestraft [...]. Besonders zu rühmen sind die Gelehrten der

Christen, die stets nach der Wahrheit forschen; sie fanden, daß uns keine

Schuld trifft, wenn wir an der göttlichen Tora festhalten, deshalb waren sie

uns zum Schutz, möge ihnen dies als Verdienst angerechnet werden [. .]".
Emden polemisiert in seinen Responsen auch gegen diejenigen aus dem

jüdischen Volk, welche im Neujahrsgebet ausschließlich für Israel beten

wollten: „Ich begreife nicht, woher jene denn schließen mögen, daß man die

Nachkommen Esaus [die Christen] nicht in dieses Gebet einschließen solle!

[. .] Beten wir doch in denselben Gebete auch für die Söhne Noahs [...];
wie viel weniger darf man beanstanden, daß wir für die Nachkommen Esaus

beten. Im Gegenteil, so ist es [das Gebet] besser [...]. Da wir für die fremden

götzendienerischen Völker, die zu uns gar keine Beziehungen haben,

87



beten, um wieviel mehr sollten wir dies für die Söhne Esaus [die Christen]
tun! Sie sind doch unsere Brüder".

Es muss unter Christen ein Wissen darüber geben, dass auch das jüdische
Volk sporadisch einen positiven Zugang zum Verständnis des Christentums

gesucht hat und diesen auch heute noch sucht. Die Aufarbeitung der

jüdisch-christlichen Geschichte aus jüdischer Optik — der Feindschafts- und

Freundschaftsgeschichte — muss in Angriff genommen werden. Dies wird ein

unersetzlicher Beitrag für die jüdisch-christliche Zukunft werden. Die
Geschichtsforscher und die Theologen beider Glaubensbekenntnisse sind

gefragt! Auch wenn die Geschichte von Feindschaften und Missdeutungen

strotzt, gab es doch auch Zeichen des Entgegenkommens von beiden Seiten

her. Daran ist in Zukunft anzuknüpfen.23 Auch das die jüdische und die

christliche Offenbarung auslegende Schrifttum ist einer gegenwartsorientier-
ten Beurteilung zu unterziehen. Damit hat man auf jüdischer und auf christlicher

Seite bereits sporadisch begonnen. Antike christliche Lehraussagen
werden von jüdischen Autoren angeleuchtet und beurteilt. Von christlichen
Autoren werden jüdisch-traditionelle Auslegungswerke interpretiert.24

Ein Hoffnungskreis, der Judentum und Christentum in ungewisser
Zukunft berühren wird, darf heutzutage nicht dialogisch zerredet werden. Die
messianisch-endzeitlichen Erwartungen sollten so im jüdischen Volk belassen

werden, wie sie dort seit Jahrhunderten schlummern, bedacht und
erhofft werden. Vor allem sollten die Christen ihre jüdischen Brüder und
Schwestern nicht mit der Vorstellung reizen, Jesus von Nazareth werde ihr
kommender Messias sein. Jesus ist trotz der von ihm ausgehenden klaren
Lichtscheine eine dem jüdischen Volk gegenüber belastete Gestalt, wenn
auch zuzugeben ist, dass ihm erst die nichtjüdischen Christen den
judenfeindlichen Mantel umgehängt haben. Weder die Christianisierung der
jüdischen Volks-Gesamtheit noch die Judaisierung der christlichen Konfessionen

gehören ins endzeitliche Spekulationsschema hinein. Alle gegenseitigen

Bekehrungsversuche müssen unterbleiben. Wer der zum jüdischen Volk
kommende Messias sein wird, wann er kommen wird und was er tun wird,
dies können die Christen den Juden nicht verkünden. Vermittlungen von
schwärmerischen Hoffnungen haben in der Vergangenheit schon zu oft un-

23 Vgl. C. Thoma, Jüdischer Dialog im frühen Mittelalter, in: Freiburger Rundbrief.
Neue Folge 6 (1999), S. 161 — 165.

24 Vgl. Z. Bacharach, From the Cross to the Swastica Hakenkreuz). The Theo¬
logical Necessity of Christianity, in: M. Gillis-Carlebach/B. Vogel, Die Dritte
Carlebach-Konferenz. Toleranz im Verhältnis von Religion und Gesellschaft, Hamburg
1997, S. 85-94. Christlicherseits vgl. etwa die exegetischen Werke von U. Lutz,
E. Zenger und anderen.

88



nötigen psychisch-religiösen Schaden angerichtet. Wichtig sind aber

Darstellungen der christlichen Religion und Ethik, in denen die geschwisterliche
Verbundenheit der Kirchen mit dem jüdischen Volk deutlich zum Ausdruck
kommt.25

25 Exemplarisch dafür ist etwa die am 27. Februar 1999 von der deutschen Bischofs¬
konferenz herausgegebene „Arbeitshilfe Nr. 11". Sie trägt den Titel: „Gott unser
Vater. Wiederentdeckung der Verbundenheit der Kirche mit dem Judentum" (zu
beziehen im Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz in Bonn).

89


	Der jüdisch-christliche Dialog : Bilanz und Aussichten an der Jahrtausendwende

