Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 56 (2000)

Artikel: Der judisch-christliche Dialog : Bilanz und Aussichten an der
Jahrtausendwende

Autor: Thoma, Clemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961516

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der jiidisch-christliche Dialog

Bilanz und Aussichten an der Jahrtausendwende

von Clemens Thoma”™

1. Bilanz — woraus?

Das Jahr 2000 ist ein giinstiges Datum fiir die Beurteilung von Geschichte,
Inhalt und Aussichten des jiidisch-christlichen Dialogs. Besonders drei Fra-
gen stehen im Vordergrund: 1. Wie viele Jahre vor dieser Jahrtausendwende
konnen denn als Jahre des christlich-jiidischen Gesprichs gelten? 2. Um
welche Gesprichsinhalte ging und geht es? 3. Wer waren und sind die Ge-
sprichspartner? Sind es nur Spezialisten? Kirchliche Leitungspersonen?
Nimmt das vielgestaltige Volk auf allen Seiten der internen und externen
Trennungslinien daran teil?

Bei der Auseinandersetzung um Daten, Inhalt und Teilnehmer steht das
Wort ,Dialog’ bisweilen vernebelnd im Weg. Seit Beginn des jiidisch-christ-
lichen Gegeniibers in der Antike gab es von beiden Seiten her ein konkur-
renzierendes und imitierendes Hiniiberhéren und Hiniiberschauen. Christ-
liche Lehrinhalte und Verkiindigungsweisen wurden am Judentum gemessen
und vergewissert. Auch jiidischerseits gab es oft ein kritisches Beobachten
und Adaptieren christlicher Lehren. Dieses gegenseitige Konkurrenzverhal-
ten war zwar kein Dialog, hatte aber bisweilen dialogische Auswirkungen.
Lehren und Vorschriften der feindlichen Gegenseite wurden fiir die eigene
Gruppe adaptiert. Im heutigen Dialogzeitalter, in dem die Partner 6ffentlich
miteinander reden, geht es auch um die Kenntnisnahme fritherer offener
und versteckter Beeinflussungen. Der jiidisch-christliche Dialog kann nicht
nur auf das 20. Jahrhundert Bezug nehmen. Die Wissenschaftler haben noch
viele friihere Gegenseitigkeiten, Imitationen und Polemiken fiir heutige ge-
meinsame Besinnungen auf den Tisch zu legen.

Prof. Dr. Clemens Thoma, Institut fiir jiidisch-christliche Forschung, Kasernenplatz
3, CH-6003 Luzern.

76



Es geht nicht nur um Dialoginhalte, sondern auch um dessen Triger.
Zwar ist es moglich, eine spirliche protestantische, katholische, griechisch-
orthodoxe oder jiidische Gesprichsgeschichte seit der beginnenden Neuzeit —
teilweise schon seit der Spitantike — zu schreiben. Solche Ausfiihrungen
fihren aber nicht weit. Alle Konfessionen — mégen sie sich auch erst in der
Neuzeit gebildet haben — wissen, dass sie den Antisemitismus mit- und
weitergetragen haben. Somit gibt es keinen deutlichen innerchristlichen Dis-
sens im jiidisch-christlichen Dialog. Daher ist es moglich, eine Geschichte
des jiidisch-christlichen Dialogs mit Zitaten aus verschiedenen christlichen
Konfessionen und Organisationen zu belegen. Besonders in den Fragen um
die christliche Schuld am Holocaust und um die Erneuerung einer christli-
chen Theologie des Judentums gibt es kaum konfessionell-oppositionelle
Blickpunkte und Bemiihungen.

Wann aber hat der moderne jiidisch-christliche Dialog begonnen? Im
Verlaufe der letzten Jahrhundertwende, etwa zwischen 1890 und 1910, gab
es die erste organisierte jiidisch-christliche Zusammenarbeit samt gemeinsa-
mer theologischer und (zeit-)geschichtlicher Aussprache. In Berlin wurde
damals eine wochentlich erscheinende Zeitung herausgegeben, an der Juden,
Protestanten und Katholiken mitarbeiteten. Sie hiess ,Mitteilungen aus dem
Verein zur Abwehr des Antisemitismus“. Ihr Hauptanliegen war die Be-
kimpfung des judenfeindlichen Rassismus. Eine ganze Reihe von Journali-
sten waren unterwegs um iiber judenfeindliche Tendenzen bei Parlamenten,
Regierungen, Politikern und Geistlichen in den ,Mitteilungen® referieren zu
konnen. Ausserdem sind in dieser Zeitung Leitartikel zu lesen, die das theo-
logisch-geschichtliche Problem des jiidisch-christlichen Gegeniibers in gera-
dezu fulminanter Weise anpacken.' Ausser den Mitteilungen wurden auch
Biicher herausgegeben und propagiert, die ein gerechtes Bild zu Judentum
und Christentum zu zeichnen versuchten. Es gehort zu den Tragédien der
Geschichte, dass ein institutioneller Dialog zwischen Juden und Christen am
Beginn des 20. Jahrhunderts angesichts der Propagierung des judenfeindli-
chen Rassismus im Donner des Ersten Weltkrieges wieder unterging.

Anzeichen fiir einen neu erwachenden Dialog zeigten sich erst wieder
gegen Ende des Ersten Weltkrieges. Seit damals bis zum Ende des Zweiten
Weltkrieges gab es spurenhafte Dialogversuche verschiedener jiidischer und
christlicher Personlichkeiten: Franz Rosenzweig (1886 —-1929), Martin Bu-
ber (1878 —=1965), Leo Baeck (1873 —1956), Dietrich Bonhoeffer (1906 —

1 Vgl. C. THOoMA, Der Jude Jesus im Deutschen Reichstag 1904. Konfrontation und
deutsch-jiidischer Dialog, in: Freiburger Rundbrief. Neue Folge 5 (1998), S. 241—
245.

77



1945), Karl Barth (1886-1968), Emil Brunner (1889 -1966), Gertrud
Luckner (1900 -1995), Helmut Gollwitzer (1909 —1983), Bernhard Lich-
tenberg (1875—1943), Johannes Oesterreicher (1904 -1993) und andere.
Sie wurden aber meistens erst nach dem Zweiten Weltkrieg, am Ende der
fiinfziger Jahre, wahrgenommen und aufgearbeitet. Beim vorbereitenden
Ringen um eine Erklirung iiber das jiidische Volk durch das Zweite Vati-
kanische Konzil wurden z.B. drei Sitze von Papst Pius XI. immer wieder
mahnend und aufmunternd zitiert, die dieser am 6. September 1938 einer
belgischen Pilgergruppe mit auf den Weg gegeben hatte: ,Der Antisemitis-
mus ist eine abstossende Bewegung, an der wir Christen keinen Anteil haben
konnen. Es ist den Christen nicht méglich, am Antisemitismus teilzuneh-
men [...]. Im geistlichen Sinn sind wir alle Semiten“.” Die von diesen
Menschen ausgehenden Signalzeichen wurden aber von der Offentlichkeit
kaum registriert. Der Krieg und der Rassenhass iiberténten alles.

In den beiden Jahren 1947/48 begann eine neue Phase des organisierten
christlich-jiidischen Gespriachs. Vom 30. Juli bis zum 5. August 1947 fand
auf dem Seelisberg in der Zentralschweiz eine internationale und interkon-
fessionelle Konferenz statt, auf der zehn Thesen aufgestellt wurden, die hel-
fen sollten, den Antijudaismus aus den Kirchen und Schulen zu verbannen.’
Das Jahr 1948 war durch drei Ereignisse geprigt, die dem christlich-jiidi-
schen Dialog starke Impulse gaben: Der Staat Israel wurde gegriindet. Ferner
wurde auf der ersten Vollversammlung des Okumenischen Rats der Kirche
(ORK) in Amsterdam (4.—8. September 1948) eine Erklirung verabschiedet
tiber ,,Das christliche Verhalten gegeniiber den Juden®. Auch die deutsche
Katholische Kirche meldete sich in diesem Jahr kollektiv zu Wort. Auf dem
ersten Katholikentag nach dem Krieg, am 1.—5. September 1948 in Mainz,
wurde eine Entschliessung verabschiedet, die unter anderem ,Wiedergut-
machung im Rahmen des Méglichen® forderte. Die beiden Jahre 1947 und
1948 kénnen auch deshalb als Griinderjahre des organisierten jiidisch-christ-

2 Zur Frage nach der Bekimpfung des Antisemitismus durch die katholische Kirche
vor Ausbruch des Zweiten Weltkrieges vgl. besonders J. H. Nota, Edith Stein und
der Entwurf fiir eine Enzyklika gegen Rassismus und Antisemitismus, in: Freiburger
Rundbrief 26 (1974), S. 35—41; R.R. Geis/H.-]. Kraus, Dokumente des Verste-
hens aus den Jahren 19181933, Miinchen 1966 (= Theologische Biicherei 33);
G. PasseLecQ/B. SucHecky, Die unterschlagene Enzyklika. Der Vatikan und die
Judenfrage, Miinchen 1995. Das Zitat aus der Predigt Pius XI. findet sich in diesen
Werken zum Teil an mehreren Stellen.

3 Die Seelisberger Thesen finden sich unter anderem in R. RenpTorer/H. H. Hen-
RIX, Die Kirchen und das Judentum. Dokumente von 1945 — 1985, Paderborn, Miin-
chen 1988, S. 646f. Die meisten kirchlichen Dokumente werden im Folgenden aus
diesem Sammelwerk des jiidisch-christlichen Dialogs zitiert.

78



lichen Dialogs betrachtet werden, weil seit damals zunehmend jiidische Ge-
wihrsleute in christliche Reflexionen und Beratungen iiber Antisemitismus,
richtiges Verstindnis des jiidischen Volkes und die Schoa hineingebeten
wurden. Ausserdem wurden seit damals verstirke jiidische Organisationen,
Einzelgelehrte und Rabbinen besonders aktiv, um kiinftigen Missverstind-
nissen oder falschen Darstellungen des vergangenen Unbheils seitens der Vol-
kerchristen gegen das jiidische Volk vorzubeugen.

Die Schoa, ihre Voraussetzungen, Schrecklichkeiten und Folgen wurde
nach dem Zweiten Weltkrieg zum unausweichlichen Beweis fiir die Not-
wendigkeit des jidisch-christlichen Dialogs. Ausser den Jahren 1947/48
werden daher auch andere Daten als Griindungsdaten des modernen jii-
disch-christlichen Dialogs vorgeschlagen. Ein erster Vorschlag nennt den 27.
Januar 1945, den Tag der Befreiung der wenigen Uberlebenden des Vernich-
tungslagers Auschwitz. Spitestens seit diesem Datum hitten die christlichen
Autorititen erkannt, wie moérderisch der auch christlich beigemengte Anti-
semitismus sein kann. Aus dieser Erkenntnis und aus jiidischen Zeugnissen
und Mahnungen heraus seien die christlich-jiidischen Gesprichsforen ent-
standen. Aus dhnlichen Griinden werden der Prozess und die Verurteilung
Adolf Eichmanns, also die Jahre 1961/62, als den christlich-jiidischen Be-
sinnungsdialog initiierend und fordernd gewertet. Man mag sich iiber die
Griindungsdaten des heutigen christlich-jiidischen Dialogs streiten.” Er ist
nicht tiberall gleichzeitig, in allen Fillen aber zu spit entstanden.

2. Hauptpunkte

Aus den mehreren hundert Erklirungen der Kirchen und christlichen Or-
ganisationen tiber das geforderte partnerschaftliche und schonende Verhilt-
nis zum jiidischen Volk und aus jiidischen Reaktionen ist zu entnehmen,
welches die Themen und Anliegen des jiidisch-christlichen Dialogs bis heute
geblieben sind.

Der erste und wundeste Punkt des jiidisch-christlichen Dialogs ist die
Schoa. Wie kann die Erinnerung an die sechs Millionen von den Nazis
umgebrachten jiidischen Minner, Frauen und Kinder von der gesamten
menschlichen Gesellschaft so lebendig und fordernd aufrecht erhalten wer-

4 Zur Diskussion iiber den Beginn des christlich-jiidischen Dialogs vgl. M.-H. Four-
NiErR NDS, Entwicklung der Beziechungen zwischen Christen und Juden von 1973 —
1983, in: Pro mundi vita 95-96 (1983/84), S. 1-56; M. GORG et al., Christen
und Juden im Gespriich. Bilanz nach 40 Jahren Staat Israel, Regensburg 1989.

79



den, dass in Zukunft keine mérderischen Taten der Feindschaft das jiidische
Volk an Leib und Leben bedrohen kénnen? Aufrechterhaltung der Erinne-
rung gegen das Vergessen ist ein charakteristisches Konigs-Zeichen des jii-
dischen Volkes. Die Erinnerung muss auch — so die Dialog-Forderungen —
im christlichen Bereich erneuert und verstirkt werden: ,,Reden iiber Israel
und das Judentum — sofern einem Christen iiberhaupt zugestanden — kann
nicht ohne Erinnerung geschehen, weil dies die Kategorie ist, in der Israel
sich selbst in die Gegenwart zuriickholt. Die Erinnerung (hebr. zikkaron),
nicht bloff Gedenken [...] ist ein charakteristisches Kennzeichen jiidischen
Gottesdienstes und Glaubens“.” Jeder Dialogansatz, der die Erinnerung an
die Schoa ausklammert, wird mit Recht als Riickfall in traditionell-antijii-
disches Denken gewertet.

Damit ist auch die zweite Gesprichs-Agenda beriihrt: der Antisemitismus.
Zwar ist unbestritten, dass der von den Nazis als Mordmotiv in Dienst
genommene Rassenantisemitismus im Wesentlichen ein Unheils-Produke
des 19. Jahrhunderts ist, das von den Nazis tale — quale aufgegriffen und
verschirft wurde. Die heikle Gesprichsfrage kreist aber um das nicht zu
leugnende Einsickern traditioneller christlicher Judenfeindschaftsmotive in
das rassistisch-judenmérderische Denken und Handeln Hitlers und seiner
Trabanten. Die jiidischen und die christlichen Gesprichspartner unterneh-
men deshalb Kontrollginge in fragwiirdige Literaturen: Unterrichtsbiicher,
Gebetbiicher, exegetische Abhandlungen usw. Die Feindschaft gegen das
jidische Volk hat bereits im Mittelalter zu christlich motivierten Verfolgun-
gen gefiihrt.® Gefihrlichkeit und Unsinnigkeit christlicher und gesellschaft-
licher Antisemitismusmotive hitten somit auch in der Nazizeit bedacht wer-
den kénnen und miissen.

Der dritte Gesprichspunke ist Jesus Christus und die Menschwerdung
Gottes in Jesus. Die inzwischen klassisch gewordenen Vorwurfssitze lauten:
»2Antijudaismus entwickelte sich theologisch im Christentum als die linke
Hand der Christologie. Er war die negative Seite des christlichen Anspruchs,
Jesus sei der Christus gewesen®.” Bedeutende Biographien jiidischer Autoren

5 M. GOrG et al., Christen und Juden im Gespriich, S. 12.

6 Vgl. Antisemitismus: Siinde gegen Gott und die Menschlichkeir. Erklirung im
Auftrag der Schweizerischen Bischofskonferenz und der Leitung des Schweizerisch
Israelitischen Gemeindebundes anlisslich der Erinnerung an die Vertreibung der
Juden aus Spanien vor 500 Jahren, Bern 1992.

7 R.R. RUETHER, Anti-Semitism and Christian Theology, in: E. FLEISCHNER, Ausch-
witz: Beginning of a New Era? Reflections on the Holocaust, New York 1977, S. 79f;
vgl. C. THOMA, Das Messiasprojekt. Theologie jiidisch-christlicher Begegnung, Augs-
burg 1994, S. 193-214.

80



iiber Jesus haben derlei Pauschalurteile vorziiglich abgemildert.® Die christ-
lich-jiidischen Gesprichskommissionen bemiihen sich vielerorts, zentrale
christliche Glaubensaussagen von judenfeindlichen Krankheitskeimen zu rei-
nigen. Es ist heute nicht mehr so, wie Goethe in seinem Faustfragment
meinte: ,,Die Kirche hat einen guten Magen, hat ganze Linder aufgefressen
und doch noch nie sich iibergessen. Die Kirch’ allein kann ungerechtes Gut
verdauen®.’

Das vierte Dialog-Anliegen beruht auf den bereits erwihnten. Es geht um
Erforschung und Diskussion der gesamten Geschichte von Judentum und Chri-
stentum seit den Anfingen. Neben der Erforschung der Geschichte des
christlichen und paganen Antijudaismus, die am weitesten gediechen Tsh P
geht es um die Beurteilung des Christentums im jiidischen Religions- und
Wertesystem sowie um die in der Geschichte immer wieder unter der Hand
ausgetauschten Erfahrungen und Deutungen von Glaubenslehren und Un-
terweisungsmoglichkeiten. Je mehr heute spitantike und mittelalterliche
Texte untersucht werden, umso verbliiffter wirken Entdeckungen itiber jii-
dische Kenntnisnahmen christlicher Verkiindigungsmotive und spiritueller
Vorstellungen wihrend der gesamten Geschichtszeit."" Dies gilt teilweise
auch fiir die christliche Kenntnis jiidischer Lehr- und Verkiindigungsmotive.
Andererseits fordert die dialogische jiidisch-christliche Geschichtsforschung
auch zunehmend harte Tiicken gegen moderne Verstindigungsbemiithungen
zutage. Als besonders schwer missdeutetes historisches Ereignis stellt sich in
der Forschung mehr und mehr die Zerstérung des jerusalemischen Tempels
im Jahre 70 n.Chr. heraus. Zusammen mit der darauf folgenden Exilierung
des jiidischen Volkes wurde die Tempelzerstorung auf christlicher Seite zu
einem Alibi fiir christlich-judenfeindliche Uberlegenheitsstrategien (supet-
sessionism) stilisiert. Die das Superiorititsbewusstsein begleitende Verach-
tung des angeblich aus der Erwihlung verjagten jiidischen Volkes wurde zu
einem Motiv christlicher Lehre und Verkiindigung. — Im Mittelalter wurde

8  Die bedeutendsten sind: D. FLUSSER, Jesus in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten,
Reinbeck 1968 (eine zweite erweiterte Auflage ist 1997 auf Englisch in Jerusalem
herausgekommen); G. VERMES, Jesus der Jude, Neukirchen 1933.

Goethes Faust in urspriinglicher Gestalt ,,Urfaust®, Insel Verlag, ohne Jahr, S. 105.

10 Vgl. besonders W.P. Eckert/E.L. EHRLICH, Judenhass — Schuld der Christen?!,
Essen 1964; R. R. RUETHER, Nichstenliebe und Brudermord: Die theologischen Wur-
zeln des Antisemitismus, Miinchen 1978; H. SCHRECKENBERG, Die christlichen Ad-
versus Judaeos-Texte und ihr historisches Umfeld, 4 Binde, Bern 1982 -1995.

11 Vgl. D. FLusser, Die rabbinischen Gleichnisse und der Gleichniserziibler Jesus, Bern
1981 (= Judaica et Christiana 4); D. FrLusser, Das Christentum — eine jiidische
Religion, Miinchen 1990; C. TuoMa/S. Lauer/H. ErNst, Die Gleichnisse der
Rabbinen, 3 Binde, Bern 1986 -1996 (= Judaica et Christiana 10.13.16).

81



die Theologie des Kirchenvaters Augustinus von Hippo (354—430), die Ju-
den seien als blinde Biichertriger die unfreiwilligen Bezeuger der christlichen
Wahrheit, zu einem dominanten Denkschema. — In der Neuzeit (16.—19.
Jahrhundert) war der religiose Antijudaismus, verbunden mit Verleum-
dungsprozessen tiiber christenmérderische Juden, besonders in den Lindern
des ostlichen und nérdlichen Alpenraumes virulent. Die Nazis fanden dort
und anderwirts einen bereiteten Boden fiir ihre Pline zur Judenvernich-
tung.'?

Derzeit ist besonders das Schweigen des Papstes Pius XII. wihrend des
Zweiten Weltkrieges zur Schoa ein erregtes Thema katholisch-jiidischer Aus-
einandersetzung. Vor kurzem wurde in den USA der Brief eines pipstlichen
Diplomaten an einen Politiker gefunden, der das Denken von Pius XII.,
dieses obersten kirchlichen Diplomaten wihrend des Zweiten Weltkrieges,
enthiillt: Am 22. Juni 1943 sprach sich der Apostolische Delegat in Wash-
ington, Erzbischof Amleto Giovanni Cicognani in einem Brief an Myron
Taylor, den personlichen Gesandten Prisident Roosevelts dagegen aus, dass
in Paldstina ein jiidischer Staat gegriindet werde. Es sei zwar wahr, ,dass
Palistina einmal von der hebriischen Rasse bewohnt war. In der Geschichte
aber gibt es keinen Grundsatz, der die Notwendigkeit rechtfertigt, dass ein
Volk in ein Land zuriickkehrt, das es neunzehn Jahrhunderte zuvor verlassen
hat. Wenn eine Hebriische Heimat erstrebt wird, wire es nicht zu schwierig,
ein passenderes Gebiet als Palistina zu finden. Mit dem Wachsen der jiidi-
schen Bevélkerung wiirden schwere internationale Probleme entstehen. Ka-
tholiken auf der ganzen Welt wiren empért“.”> Man wird hier von einer
vatikanisch-diplomatischen Judenfeindschaft wihrend des Zweiten Welt-
krieges oder mindestens von einem Unverstindnis gegeniiber jiidischen Tra-
ditionen sprechen miissen. Papst Pius XII. meinte, durch diplomatisches
Schweigen gegeniiber den Machthabern und durch traditionelles Reden iiber
die Rechte und Wiirde der Vilker kénne ein Friede um die Ecken herum
erreicht werden.

Seit etwa 40 Jahren gehoren auch die Rechte des palistinensischen Vol-
kes zur Agenda des jiidisch-christlichen Gesprichs. Von Mitri Raheb und
anderen palistinensisch-christlichen Theologen wird seit Jahren eine ,,Theo-

12 Vgl. M. LANGER, Zwischen Vorurteil und Aggression. Zum Judenbild in der deutsch-
sprachigen katholischen Volksbildung des 19. Jhs., Freiburg i. Breisgau 1994.

13" Der Brief des Erzbischofs Cicognani wurde von amerikanischen jiidischen Orga-
nisationen verbreitet, um einer vage angekiindigten Seligsprechung Pius XII. vor-
zubeugen. Er wird im Freiburger Rundbrief. Neue Folge 7/1 (2000) verdffentlicht
und kommentiert.

82



logie im palistinensischen Kontext gefordert. In Anlehnung an die ,Theo-
logie nach Auschwitz“ wird gefordert, dass wir ,,die traditionellen christlich-
theologischen Antijudaismen aus unserem Denken und Glauben entfernen.
Doch darf dies unter keinen Umstinden auf Kosten anderer Menschen,

Menschengruppen oder Volker geschehen®.!

3. Korrigierende Formulierungen

Derzeit zeichnen sich Ermiidungserscheinungen in dem auf Antisemitismus
und Schoa konzentrierten christlich-jiidischen Dialog ab. Immer vernehm-
licher dussern sich kirchliche Vertreter — speziell amerikanische protestanti-
sche und freikirchliche Bewegungen — man solle in Zukunft vermehrt die
theologischen Haupranliegen des jiidisch-christlichen Dialogs aus einer christ-
lichen Optik heraus betonen."

Seit 1948 kamen {iber 200 offizielle gesamt- oder teilkirchliche Erkli-
rungen der verschiedenen Kirchen heraus. Das Zweite Vatikanische Konzil
hat mit der Deklaration ,,Nostra aetate Nr. 4“ vom 28. Oktober 1965 einen
entscheidenden Impuls zur Verbesserung der christlichen Beziehungen zum
Judentum gegeben. Dies wird auch auf evangelischer Seite anerkannt.'® Die
vatikanische Kommission fiir die religiosen Beziehungen mit dem Judentum
ist in den Jahren 1974 und 1985 mit Ausfithrungsbestimmungen zu Nostra
aetate fiir eine antisemitismusfreie christliche Lehre, Liturgie und Praxis her-
vorgetreten. Hohe Beachtung auf jiidischer und auf christlicher Seite fanden
auch die Ansprachen Johannes Paul II. in Mainz am 17. 11. 1980 und in der
Synagoge Roms am 13. 4. 1986. Sich auf Rém 11,29 beziehend sprach er in
Mainz von der ,Begegnung zwischen dem Gottesvolk des von Gott nie
gekiindigten Alten Bundes und dem des Neuen Bundes®. Diese Begegnung
sei ,zugleich ein Dialog innerhalb unserer Kirche“." In der rémischen Syn-
agoge sagte der Papst: ,Die jiidische Religion ist fiir uns nicht etwas Aufler-

14 So zusammenfassend H. R. HELBLING, Anfragen der ., Theologie im paliistinensischen
Kontext® an die Theologie im jiidisch-christlichen Dialog, Jerusalem 1996, S. 66; vgl.
H. PROLONGEAU, Le curé de Nazareth. Emil Shoufani, Arabe israélien, homme de
parole en Galilee, Paris 1998; M. Raues, Ich bin Christ und Palistinenser. Israel,
seine Nachbarn und die Bibel, Giitersloh 1994.

15 Solche Bemiihungen werden leider bisweilen mit judenmissionarischen Tendenzen
verkniipft; vgl. etwa den Artikel ,Baptists’ Rosh Haschana Guide angers Jew® im
International Herald Tribune vom 10. September 1999, S. 13.

16 Vgl. R. RenpTORFF, Der Dialog hat erst begonnen, in: M. GORrG et al., Christen
und Juden im Gesprich, S. 39-55.

17 R. Renprorer/ H. H. HeNrix, Die Kirchen und das Judentum, S. 75.

83



liches, sondern gehért in gewisser Weise zum Innern unserer Religion. Zu
ihr haben wir somit Beziehungen wie zu keiner andern Religion. Thr seid
unsere bevorzugten Briider, und, so kénnte man gewissermaflen sagen, un-
sere dlteren Briider“.'® Einen vorldufigen Abschluss der im Sinne von Nostra
aetate unternommenen Bemiihungen bildete die Aufnahme voller diploma-
tischer Beziehungen zwischen dem Staat Israel und dem Vatikan. Das
Grundsatziibereinkommen vom 30. 12. 1993 beseitigte den Verdacht, es
gehe dem Heiligen Stuhl nur um die religiése Seite des Judentums oder nur
um die christlichen Bildungsstitten, kaum jedoch um die jiidischen Volks-
und Staatsrechte. Im zweiten Paragraph des Artikels 11 verpflichtet sich der
Vatikan ,eidlich, gegeniiber allen nur zeitlichen Konflikten ein Auflenste-
hender zu bleiben, besonders wenn es um umstrittene Gebiete und Grenzen
geht*."

Von grosser Bedeutung fiir den Dialog mit den Juden und fiir die in-
nerchristliche Besinnung wurde auch der Synodalbeschluss der Evangeli-
schen Kirche im Rheinland vom 11. Januar 1980: ,Zur Erneuerung des
Verhiltnisses von Christen und Juden“.” Seine grosse Wirkung ist nicht nur
auf den Synodalbeschluss mit seinen theologisch exakten Sitzen zuriickzu-
fiihren, sondern auch auf die theologisch und dialogisch erstklassigen Be-
gleittexte, die auf die Schoa Bezug nehmen, auf den Antisemitismus und auf
die Judenmission. Die Synode bekennt sich zur ,Mitverantwortung und
Schuld der Christenheit in Deutschland am Holocaust“. Dann legt sie ein
Bekenntnis zum Juden Jesus Christus ab, ,,der als Messias Israels der Retter
der Welt ist und die Vélker der Welt mit dem Volk Gottes verbindet®.
Anschliessend bekennt die Synode den ,Glauben an die bleibende Erwih-
lung des jiidischen Volkes als Gottesvolk® und ,dass die Kirche durch Jesus
Christus in den Bund Gottes mit seinem Volk hineingenommen ist“. Etwas
spiter folgt die Absage an alle Formen propagandistischer Judenmission:
~Wir glauben, dass Juden und Christen je in ihrer Berufung Gottes vor der
Welt und voreinander sind. Darum sind wir iiberzeugt, dass die Kirche ihr
Zeugnis dem jiidischen Volk gegeniiber nicht wie ihre Mission an die V-
kerwelt wahrnehmen kann®. Es folgen dann Hinweise auf Gemeinsamkeiten
von der Vergangenheit her und fiir die zukiinftige Erlésung. Man wird die

18 R. Renprorrr/ H.H. Henrix, Die Kirche und das Judentum, S. 109,

19 Das Grundsatziibereinkommen befindet sich unter anderem im Freiburger Rund-
brief. Neue Folge 1 (1993/94), S. 88—-94.

20 Dieser Beschluss wurde mit ausgezeichneten Kommentierungen als Handreichung
Nr. 39 kurz nach Abschluss in Miihlheim (Ruhr) herausgegeben; die Haupttexte
finden sich auch in R. Renprorer/H.H. HeNrix, Die Kirche und das Judentum,
S. 593-596.

84



Handreichung Nr. 39 der Evangelischen Kirche im Rheinland in ihrer Ex-
aktheit und theologisch-geschichtlichen Grossziigigkeit bedeutungsgleich ne-
ben Nostra aetate Nr. 4 stellen kénnen.

Aufsehen erweckt hat auch die Erklirung der franzésischen Bischofskon-
ferenz vom 16. April 1973. Das darin angepackte Problem der christlichen
Wertung der Riickkehr des jiidischen Volkes in sein Land Israel hat viel
Zustimmung in allen Lagern gefunden. Durch diese jiidische Riickkehr und
ihre Folgen ,wurde die Gerechtigkeit einer harten Probe unterworfen. Es
handelt sich, politisch gesehen, um ein Aufeinanderprallen mehrerer For-
derungen der Gerechtigkeit. Uber die legitime Vielfalt der politischen Stel-
lungnahmen hinweg kann das Weltgewissen dem jiidischen Volk nicht das
Recht und die Mittel auf eine politische Existenz unter den Vélkern versa-
gen. Dieses Recht und diese Existenzméglichkeiten kénnen von den Vélkern
aber auch denen nicht abgesprochen werden, die infolge der durch die Riick-
kehr heraufbeschworenen lokalen Konflikte augenblicklich das Opfer von
Situationen schweren Unrechts sind. So wenden wir denn unser besonderes
Augenmerk diesem von Gott heimgesuchten Land zu und geben gleichzeitig
der festen Hoffnung Ausdruck, es mége ein Ort sein, an dem alle Bewohner,
Juden und Nichtjuden, im Frieden leben®.?!

4. Hoffnungen

Dass es heute ziemlich auf der ganzen Welt Gesellschaften und Organisatio-
nen fiir christlich-jiidische Besinnung und Zusammenarbeit gibt, ist ein Erbe
der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts, das ins 21. Jahrhundert hiniiber-
zuretten ist. Wie notwendig ein Zusammenstehen und Zusammenarbeiten
ist, ersicht man unter anderem aus jiidischen und christlichen Selbstvorwiir-
fen im Zusammenhang mit der Zeit des Zweiten Weltkrieges. Weshalb ha-
ben unsere Vorfahren sich in jenen dunklen Jahren nicht zu Koalitionen und
Hilfswerken zusammengeschlossen? Weshalb haben Christen angesichts von
Massenmorden weggeschaut, und weshalb haben Juden nicht bei christli-
chen Institutionen um Beistand angeklopft?

Nicht nur organisatorische Elemente sind ins neue Jahrtausend hiniiber-
zunehmen, sondern vor allem inhaltliche. Diese sind von beiden Partnern
gemeinsam und getrennt zu bedenken. Welchen Rang hat die Erinnerung an
die Schoa, und wie ist diese Erinnerung im Glaubens- und Gebetsleben zu

21 R, Renprorrr/H. H. Henrix, Die Kirche und das Judentum, S. 153f.

85



verankern? Welche Gefahren bedrohen den christlich-jiidischen Zusammen-
halt hauptsichlich: Atheismus, Antisemitismus, Mord an Unschuldigen,
Verleumdungskampagnen, Politik des Staates Israel, Bestreitung von Erwih-
lung und von Volksrechten? Zu all diesen Inhalten gibt es in vielen Volks-
kreisen noch viele Unklarheiten und Undeutlichkeiten. Beim geistig-reli-
gidsen und organisatorischen christlich-jiidischen Zusammenstehen geht es
ferner um Anwendungen fiir andere Religionen, Minderheiten und Vélker.
Weder von seiten des Judentums noch von seiten des Christentums darf
irgendwelcher Druck ausgeiibt werden, der ein tolerantes Nebeneinander
von Religionen, Kulturen oder Staaten beeintrichtigen kénnte. Alle Verach-
tungs- und Verleumdungskomplexe sind auf beiden Seiten zu bekimpfen
und zu streichen.

Die ganze Geschichte jiidisch-christlicher Auseinandersetzungen und
Feindschaften ist im neuen Jahrtausend ebenfalls neu und méglichst umfas-
send zu analysieren. Es gab und gibt christlich-judenfeindliche und jiidisch-
christentumsfeindliche Klischees (die Juden als Verworfene, die Christen als
Gétzendiener etc.). Daneben und dagegen gab und gibt es auch auf beiden
Seiten Ansitze zu Toleranz und Hochachtung, die auch heute in der beidsei-
tigen Offentlichkeit zu wenig Beachtung finden. Ich darf hier das Beispiel
des hochangesehenen Rabbi Jakob Emden (1697-1776) anfiihren. Uber
Jesus, die Christen und die Juden schrieb er:** ,,Der Stifter des Christentums
hat der Welt eine doppelte Wohltat erwiesen. Von der einen Seite hat er
[. . .] mit aller Kraft die Lehre Mosis befestigt und deren ewige Verbindlich-
keit nachdriicklichst betont. Andererseits hat er den Heiden eine grofle
Wohltat erwiesen, dafl er die Abgétterei von ihnen entfernte, sie zu den
sieben Geboten verpflichtete und dazu ihnen eine Morallehre gab, in welcher
er, wie bekannt, noch mehr Erschwerungen als das Gesetz Mosis ihnen
auferlegte, verfiigte [. . .]. Diese Worte sind so klar, daff ihnen ein Mann mit
gesundem Verstande nicht widersprechen wird. Wiirden dies einige von den
christlichen Gelehrten begreifen, die sich weise diinken und glauben, dafd es
ihre Schuldigkeit sei, das Gesetz Mosis bei den Isracliten aufzuldsen, wahr-
lich sie und der Pébel, der sich durch ihre erlogenen Worte betoren lif3t,
wiirden nicht derartig Wahnsinniges unternehmen, was den ntl. Schriftstel-
lern nie in den Sinn gekommen ist, ja wovon sie das Gegenteil beabsichtigt
haben [. . .]. Diese verkehrten Gelehrten haben groflen Hafl gegen die Kin-
der Israels erregt, anstatt dafl sie den Herzen des Pobels Liebe fiir die ihrem

22 Die Ausfithrungen iiber Jakob Emden habe ich dem Buch von D. HoremaNN, Der
Schulchan Aruch und die Rabbinen. Uber das Verhiltnis der Juden zu Andersgliubi-
gen, Berlin 21894, S. 25-30 entnommen.

86



Gott treu anhingenden Israeliten eingeflofft hitten. Von ihren Lehrern ist
ihnen vorgeschrieben, daff sie sogar ihre Feinde lieben sollen, wie viel mehr
uns. O Himmel, sind wir nicht Eure Briider, hat uns nicht ein Gott ge-
schaffen? Warum beschimpfen sie uns, wenn wir an den Geboten unseres
Gottes hidngen, mit denen wir durch die Bande der Liebe zu Thm, gelobt sei
Er, fest verkniipft sind? Wir tun dies doch nicht, um die Geniisse der ver-
ginglichén Welt zu erlangen, im Gegenteil, wir sind ja zum Spott unter den
Vélkern geworden! Nichtsdestoweniger wollen wir stets Gott preisen und
seinen Namen anrufen. Wir befleifigen uns, zu beten und zu flehen fiir das
Wohl der Gesamtmenschheit, besonders fiir das Wohl der Volker, in deren
Mitte wir wohnen, weil ihr Wohl auch 'unser Wohl ist [...]%.

Jakob Emden schildert dann auch die Verworfenheit der polnischen
Geistlichen, welche gegen die unschuldigen Israeliten falsche Blutbeschul-
digungen erheben, und preist dagegen Deutschland, Frankreich, England,
Holland, Italien, Dinemark, die Tiirkei und andere Linder, wo, sobald
irgend ein Wahnsinniger eine solche Beschuldigung erhebt, man ihn zum
Schweigen bringt mit dem Zuruf: ,Schmach den Liignern® [. . .]. ,Und nun,
ihr christlichen Volker insgesamt, wie schon und lieblich wire es, wenn ihr
beobachtet, was euch von Euren ersten Lehrern vorgeschrieben wurde, wie
schon wire euer Anteil, wenn ihr den Juden in der Beobachtung der Tora
beistiindet! Ihre wiirdet wahrlich ebensogut einen Lohn empfangen wie die-
jenigen, welche die Gebote iiben, wie wohl ihr nur die sieben Gebote er-
fiille”.

In seinem Traktat ,Leschem schamayim® schrieb Jakob Emden: ,Die
Vereinigung der Volker unserer Zeit kann als eine Gemeinsamkeit zur Ehre
Gottes bezeichnet werden, die den Zweck hat, in der ganzen Welt zu ver-
kiinden, dafl es einen Gott gibt, der Herr iiber Himmel und Erde ist, der
belohnt und bestraft [...]. Besonders zu riihmen sind die Gelehrten der
Christen, die stets nach der Wahrheit forschen; sie fanden, daf8 uns keine
Schuld trifft, wenn wir an der goéttlichen Tora festhalten, deshalb waren sie
uns zum Schutz, mége ihnen dies als Verdienst angerechnet werden [. . .]%
Emden polemisiert in seinen Responsen auch gegen diejenigen aus dem
jiidischen Volk, welche im Neujahrsgebet ausschlieflich fiir Israel beten
wollten: ,Ich begreife nicht, woher jene denn schlieflen mégen, daff man die
Nachkommen Esaus [die Christen] nicht in dieses Gebet einschlieflen solle!
[. ..] Beten wir doch in denselben Gebete auch fiir die S6hne Noahs [. . .];
wie viel weniger darf man beanstanden, daf§ wir fiir die Nachkommen Esaus
beten. Im Gegenteil, so ist es [das Gebet] besser [. . .]. Da wir fiir die frem-
den gotzendienerischen Vélker, die zu uns gar keine Bezichungen haben,

87



beten, um wieviel mehr sollten wir dies fiir die S6hne Esaus [die Christen]
tun! Sie sind doch unsere Briider®.

Es muss unter Christen ein Wissen dariiber geben, dass auch das jiidische
Volk sporadisch einen positiven Zugang zum Verstindnis des Christentums
gesucht hat und diesen auch heute noch sucht. Die Aufarbeitung der jii-
disch-christlichen Geschichte aus jiidischer Optik — der Feindschafts- und
Freundschaftsgeschichte — muss in Angriff genommen werden. Dies wird ein
unersetzlicher Beitrag fiir die jiidisch-christliche Zukunft werden. Die Ge-
schichtsforscher und die Theologen beider Glaubensbekenntnisse sind ge-
fragt! Auch wenn die Geschichte von Feindschaften und Missdeutungen
strotzt, gab es doch auch Zeichen des Entgegenkommens von beiden Seiten
her. Daran ist in Zukunft anzukniipfen.”” Auch das die jiidische und die
christliche Offenbarung auslegende Schrifttum ist einer gegenwartsorientier-
ten Beurteilung zu unterziehen. Damit hat man auf jiidischer und auf christ-
licher Seite bereits sporadisch begonnen. Antike christliche Lehraussagen
werden von jiidischen Autoren angeleuchtet und beurteilt. Von christlichen
Autoren werden jiidisch-traditionelle Auslegungswerke interpretiert.”*

Ein Hoffnungskreis, der Judentum und Christentum in ungewisser Zu-
kunft berithren wird, darf heutzutage nicht dialogisch zerredet werden. Die
messianisch-endzeitlichen Erwartungen sollten so im jiidischen Volk belas-
sen werden, wie sie dort seit Jahrhunderten schlummern, bedacht und er-
hofft werden. Vor allem sollten die Christen ihre jiidischen Briider und
Schwestern nicht mit der Vorstellung reizen, Jesus von Nazareth werde ihr
kommender Messias sein. Jesus ist trotz der von ihm ausgehenden klaren
Lichtscheine eine dem jiidischen Volk gegeniiber belastete Gestalt, wenn
auch zuzugeben ist, dass ihm erst die nichgjiidischen Christen den juden-
feindlichen Mantel umgehingt haben. Weder die Christianisierung der jii-
dischen Volks-Gesamtheit noch die Judaisierung der christlichen Konfessio-
nen gehéren ins endzeitliche Spekulationsschema hinein. Alle gegenseitigen
Bekehrungsversuche miissen unterbleiben. Wer der zum jiidischen Volk
kommende Messias sein wird, wann er kommen wird und was er tun wird,
dies kénnen die Christen den Juden nicht verkiinden. Vermittlungen von
schwirmerischen Hoffnungen haben in der Vergangenheit schon zu oft un-

23 Vgl. C. THowma, Jiidischer Dialog im frithen Mittelalter, in: Freiburger Rundbrief.
Neue Folge 6 (1999), S. 161-165.

24 Vgl. Z. BacuaracH, From the Cross to the Swastica (= Hakenkreuz). The Theo-
logical Necessity of Christianity, in: M. GiLLis-CARLEBACH/ B. VoGEL, Die Dritte
Carlebach-Konferenz. Toleranz im Verhiltnis von Religion und Gesellschaft, Hamburg
1997, S. 85-94. Christlicherseits vgl. etwa die exegetischen Werke von U. Lutz,
E. Zenger und anderen.

88



notigen psychisch-religiosen Schaden angerichtet. Wichtig sind aber Dar-
stellungen der christlichen Religion und Ethik, in denen die geschwisterliche
Verbundenheit der Kirchen mit dem jiidischen Volk deutlich zum Ausdruck

kommt.”

25 Exemplarisch dafiir ist etwa die am 27. Februar 1999 von der deutschen Bischofs-
konferenz herausgegebene , Arbeitshilfe Nr. 11% Sie trigt den Titel: ,,Gott unser
Vater. Wiederentdeckung der Verbundenheit der Kirche mit dem Judentum® (zu
beziehen im Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz in Bonn).

89



	Der jüdisch-christliche Dialog : Bilanz und Aussichten an der Jahrtausendwende

