Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 56 (2000)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

W. GUNTHER Praut, Die Tora. In jiidischer Auslegung. Band 1. Bereschit.
Genesis. Mit einer Einleitung von Landesrabbiner Walter Homolka. Auto-
risierte Ubersetzung und Bearbeitung von Annette Bockler, Giitersloh: Kai-
ser, Giitersloher Verlagshaus 1999 , 472 S., ISBN 3-579-02646-1.

Der Tora-Kommentar des wihrend der Nazizeit von Deutschland in die USA emigrierten
und nun in Toronto wirkenden Rabbiners W. Gunter Plaut ist in den jiidischen Gemein-
den der USA und Kanadas das Standardwerk der Bibelauslegung, das sich im religisen
Unterricht und in der Synagoge grosser Beliebtheit etfreut (7he Torah. A Modern Com-
mentary. New York 1981%). Dank des Engagements von Annette Bockler, die sich der
Miihe der Ubersetzung und Bearbeitung dieses ca. 2400 Seiten umfassenden Opus un-
terzogen hat, liegt der erste Band zum Buch Genesis nun auch in deutscher Sprache vor;
vier weitere Binde zu den anderen Biichern des Pentateuch sollen nach Ankiindigung des
Verlages noch in diesem Jahre folgen.

Der hier vorliegende Genesis-Band enthilt zunichst mehrere einfiithrende Kapitel zum
Pentateuch generell: In einer ,Allgemeinen Einfithrung in die Tora® (S. 19-27) pladiert
Plaut fiir eine offene, kritische und nicht-fundamentalistische Lektiire der Bibel: ,Da Gott
nicht in einem fundamentalistischen Sinn Autor der Tora ist, ist die Tora ein Buch iber
menschliche Verhaltensweisen von Gott und iiber Erfahrungen und Begegnungen mit
Gott“ (S. 19); wenn sie aber vom , Kontakt der Menschen mit dem Géetlichen erzihlt, so
hat sie einen ,unausgesprochenen Gegenwartsbezug®. Israel als das Volk der Tora besitzt
»eine besondere spirituelle Empfinglichkeit®, und so kann — obwohl Menschen die Tora
verfasst haben — ,durch ihre Worte [...] Gottes Stimme gehért werden, wenn wir auf-
merksam hinhéren® (S. 22). Zur Erklirung der Entstehung des Pentateuch verweist Plaut
auf das Modell J. Wellhausens; als eine Referenz an Y. Kaufmann, der von der Priester-
schrift (P) als der #ltesten Quelle ausging, ist es zu werten, wenn diese als die jiingste der
Quellenschriften zumindest ,etliches alte Material und alte Traditionen enthilt, die ver-
mutlich sogar ilter als ] und E sind“ (S. 24). Aufgrund der grossen Bedeutung der Tora
fiir das jiidische Volk in seiner Geschichte sind an die Texte drei verschiedene Fragen zu
stellen, nimlich: ,Was meinte der Text urspriinglich?“, ,Wie wurde er im Laufe der
Geschichte verstanden?“ und ,Was kann der Text fiir uns heute bedeuten?“ Nach diesen
hermeneutischen Uberlegungen folgen Ausfithrungen von Annette Bockler zur Bibeliiber-
setzung Moses Mendelssohns (1774 —1776; 1783 publiziert), die A. Bockler wegen der
genauen Wiedergabe des Textes und dem fliissigen, klangvollen und gut lesbaren Deutsch
fiir die deutsche Ausgabe herangezogen und in grammatikalischer und stilistischer Hin-
sicht behutsam aktualisiert hat (S. 27—-31). Dass die Tora sowohl fiir das Judentum als
auch fiir Christentum und Islam von grundsitzlicher, wenn auch jeweils anderer Bedeu-
tung ist, zeigen die folgenden Artikel von B.]. Bamberger (,Die Tora und das jiidische

41



Volk®, S. 39-46; mit vielen informativen Hinweisen zur jiidischen Toraauslegung
[,miindliche Tora“] und sowie zu materialen Aspekten wie der Herstellung einer Torarolle
oder der Funktion der Tora im Synagogengottesdienst), dem Kélner Alttestamentler Klaus
Koenen (,Der Pentateuch und das Christentum®, S. 47—48) und der am Islamischen
Zentrum in Hamburg titigen islamischen Theologin Halima Krausen (,Die fiinf Biicher
aus der Sicht des Islam®, S. 49—54). An diese allgemeine Einfithrung schliessen sich eine
Einleitung in das Buch Genesis von W.G. Plaut (S. 55-58) sowie Ausfiihrungen des
Altorientalisten W.W. Hallo zum Buch Genesis im Kontext der Literatur des Alten
Orients (S. 59 -71) an.

Der Torakommentar selbst besteht aus einer Vielzahl von Elementen: Der hebriische
Bibeltext, der nach den Paraschen der synagogalen Lesung und dann nach kleineren
Lerneinheiten eingeteilt ist, wird nach der Version der Rabbinerbibel von 1524/5 (,Bom-
bergiana“) wiedergegeben. Um einen historisch-kritischen Zugang zum Text zu erméogli-
chen, sind dem zwei Apparate beigefiigt, nimlich einerseits Hinweise auf Schreib- und
Lesetraditionen (,Ketiv/Qere“ und die Korrekturen der ,,Sebirin“), andererseits Hinweise
auf Textvarianten, die verschiedentlich auch dem Apparat der Biblia Hebraica Stuttgar-
tensia entnommen sind. Unter dem hebriischen Original findet sich jeweils die entspre-
chende deutsche Ubersetzung. Dariiberhinaus enthilt der Kommentar zu jeder Textein-
heit folgende Lesehilfen: Erklirungen zum Text, die den Wortsinn einzelner Wérter und
Sitze erldutern, stehen nach Versnummern geordnet links neben dem hebriischen Text;
hier werden hiufig hebriische Wortspiele und Assonanzen transparent gemacht. Dann
sind jedem Abschnitt interpretierende Artikel beigefiigt, die die Bedeutung des entspre-
chenden Textes in der jiidischen Tradition und in der Gegenwart aufzeigen. Am Ende
jeden Abschnittes folgt unter der Uberschrift ,Literarische Auslese” eine Zitatsammlung,
die sich auf den jeweiligen Text bezieht. Im Vordergrund stehen dabei Traditionen aus der
jiidischen Auslegung, dem Midrasch. Um die Aussage der Midraschim knapp und ver-
stindlich darzubieten, werden diese in der Regel nicht wértlich wiedergegeben, sondern
paraphrasiert. Daneben werden aber auch Texte aus christlichen und islamischen Quellen
sowie aus der belletristischen und wissenschaftlichen Literatur angefiihrt. Des weiteren
wurde versucht, zu jedem Abschnitt ein passendes Bild zu finden; neben informativen
Abbildungen (Landkarten, archiologische Funde etc.) wurden hier im Kleinformat (fast
zu klein!) Darstellungen jiidischer Kiinstler aller Epochen und Stilrichtungen ausgewihlt.
Da im synagogalen Gottesdienst neben der Tora an jedem Sabbat und Festtag ein Ab-
schnitt aus den Propheten gelesen wird (,Haftara“) folgen am Ende des Bandes die tra-
ditionellen Lesungen nach dem aschkenazischen Ritus (S. 409—446).

Wenn man sich auch gelegentlich mehr Sorgfalt bei der Schreibweise und Punktation
der hebriischen Begriffe gewiinscht hitte (vgl. nur z.B. S. 55), wenn auch die wissen-
schaftlichen Ausfiihrungen in diesem Kommentar nicht immer die aktuelle Diskussion der
alttestamentlichen Wissenschaft spiegeln (vgl. z. B. nur die Ausfiihrungen zur Pentateuch-
kritik, die Rezeption der Amoriter-Hypothese [S. 66], die Auslegung zu Gen 15 ohne die
Sefire-Texte [S. 172ff], die monolithische Sicht des Judentums bei der Krise unter An-
tiochus IV. [S. 181] usw.) und man sich gerade im Hinblick auf die Midrasch-Literatur
und die mittelalterliche Bibelexegese vielleicht eine breitere Rezeption des entsprechenden
Quellenmaterials gewiinscht hitte, so stellt der Torakommentar W. G. Plauts als ein Zeug-
nis des Umgangs mit der Heiligen Schrift im modernen Judentum doch eine gelungene
Synthese zwischen einem wissenschaftlichen und gleichzeitig existentiellen und akeualitits-
bezogenen Zugang zur Tora dar. So hat der Kommentar seinen Platz wohl in den neu-

42



gegriindeten progressiv-jiidischen Gemeinden, fiir deren Gottesdienst und Torastudium er
zusammen mit dem 1997 erschienenen und ebenfalls von A. Bockler iibersetzten Gebets-
buch eine wichtigte Textgrundlage bildet. Dariiberhinaus vermag er aber auch Christen,
die in Schule und Gemeinde mit biblischen Texten arbeiten und auch der jiidischen
Auslegung Gehér verschaffen méchten, eine Fiille von Anregungen, Inspirationen und
Materialien zu geben. Durch seine ansprechende Gestaltung und iibersichtliche Darbie-
tung ist der Kommentar auf hervorragende Art und Weise dazu geeignet, den Blick fiir
den Reichtum der jiidischen Schriftauslegung zu 6ffnen und zu einer weiteren Beschif-
tigung mit diesen Traditionen einzuladen.

Beate Ego

JOSTEIN ADNA, Jerusalemer Tempel und Tempelmarkt im 1. Jahrhundert
n. Chr., Wiesbaden: Harrassowitz (in Kommission) 1999 (= Abhandlungen
des Deutschen Palistina-Vereins 25), 182 S., ISBN 3-447-03859-4.

Das Buch des norwegischen Neutestamentlers ist der archiologisch-historische Teil seiner
Dissertation (Tiibingen/Oslo 1994) iiber ,Jesu Stellung zum Tempel®. Der exegetisch-
theologische Teil erscheint unter dem genannten Titel in der Reihe ,Wissenschaftliche
Untersuchungen zum Neuen Testament®, 2. Reihe, Tiibingen 2000).

Der hier vorzustellende materiale Teil besteht in der Hauptsache aus zwei grossen
Abschnitten (neben einer knappen Einleitung und der abschliessenden Zusammenfas-
sung). Der erste stellt die , Archiologisch-architektonische Analyse des herodianischen
Tempels“ dar (S. 3—-90). Darin wird zuerst eine knappe Baugeschichte des Tempels
geboten, wobei der Schwerpunkt auf der genauen Abgrenzung der herodianischen Erwei-
terungen liegt. Das eigentliche Tempelgebiude sowie die inneren Tempelhéfe und -an-
lagen werden dagegen nicht eigens behandelt. Diese inhaltliche Begrenzung offenbart die
zentrale Frage des Autors (die allerdings nicht deutlich formuliert wird): Welches ist genau
der Ort, an dem die in Mk 11,15-19 parr. Mt 21,12-17; Lk 19,45-48 und Joh
2,13-22 beschriebene Austreibung von Geldwechslern und Taubenhindlern durch Jesus
stattfand (die Schafe und Rinder, die nur in Joh 2,14f erwihnt sind, gelten Adna als
dramatische, sekundire Steigerung durch den Evangelisten [S. 124])? Die Antwort ist: in
der kéniglichen Siulenhalle, die sich als dreischiffige Basilika — ungefihr an der Stelle der
heutigen al-Aksa-Moschee — entlang fast der gesamten Siidmauer erstreckte. Als architek-
tonisches Vorbild fiir diese prichtige Multifunktionshalle verweist Adna auf das Kaisareion
als einem wichtigen, neuen, architektonischen Bautypus im éstlichen Mittelmeerraum seit
der zweiten Hilfte des 1. Jahrhunderts v. Chr. Der Name dieses Bautypus geht auf eine
alexandrinische Anlage zuriick, die von Julius Caesar 48 v. Chr. dort initiiert wurde und
dem Herrscherkult diente. Einen Augenzeugenbericht iiber dieses Bauwerk iiberliefert
Philo von Alexandrien in seiner Schrift Legatio ad Gaium (150f, zitiert S. 38). Anhand von
weiteren, archiologisch nachgewiesenen Kaisareia kommt Adna zu dem Schluss, dass die
herodianischen Erweiterungen der Tempelplattform und insbesondere die umlaufenden
Siulenhallen als ein solches multifunktionales Kult- und Kulturzentrum zu interpretieren
seien, das einerseits dem Ruhm seines Erbauers diente, zugleich aber den Tempel selbst
nicht beeintrichtigte oder beeinflusste. Einen besonderen Rang innerhalb der Gesamt-

43



konzeption besass die sogenannte ,kénigliche Siulenhalle (vgl. Josephus, Antiquitates
15,411— 416), die durch ihre Grosse, Hohe und Ausstattung die anderen drei Siulenhal-
len iibertraf und architektonisch eine Stilmischung von éstlicher Siulenhalle (Stoa) und
rémischer Basilika darstellte. Durch eine breite Briicke (die Reste davon sind als Robin-
son-Bogen bekannt) war diese Halle mit der Stadt und einem Geschiftsviertel am Fusse
des siidlichen Tempelareals verbunden. Daraus ergibt sich fiir Adna, dass die kénigliche
Halle und der ihr vorgelagerte Vorhof der Heiden das in Jerusalem fehlende Forum (bzw.
die Agora) vertraten. Die Halle bildete so die Nahtstelle zwischen der Stadt und dem
Tempel und ist nach Adna als Ort des Tempelmarktes (und damit der Ort der Handler-
austreibung Jesu) zu bestimmen. Allerdings erschépft sich darin nicht ihre Funktion. Die
halbrunde Apsis am Ostende bildete moglicherweise den in bRHSh 31a genannten Ver-
sammlungsraum des Sanhedrins ,bei den Liden®, den es bezog, nachdem es aus der
Quaderkammer im inneren Tempelvorhof auszog.

Der zweite grosse Hauptteil widmet sich, ausgehend vom Ergebnis der archiologi-
schen Analyse, den ,,Funktionen des Tempelmarkts® (S. 91-139). Nacheinander werden
,Die Hohepriesterschaft als Tempelverwaltungsbehérde® (S. 91-95), ,Die Geldwechsler®
(S. 96 —118) und , Die Verkdufer von Opfermaterie® (S. 119 —139) behandelt, wobei der
Schwerpunkt auf den letzten beiden Funktionen liegt. In diesem Teil geht Adna ohne
Einschrinkung davon aus, dass der Tempelmarke in der koniglichen Siulenhalle der di-
rekten Kontrolle der Hohenpriesterschaft unterstand (S. 95), obwohl er im ersten Teil
betont hatte, dass die Markthalle ,.cine separate Einheit eigenen Rechts darstellte® (S. 83).
Unausgeglichen bleibt, dass die Siidhalle einerseits dem Ruhm des Herodes dienen sollte,
andererseits in ihrer Funktionsbeschreibung keinerlei ,konigliche® Elemente mehr vorkom-
men.

Der Abschnitt iiber den Verkauf von Opfertieren zeigt, wie wenig iiber diesen alltig-
lichen Vorgang wirklich bekannt ist. Die neutestamentlichen Stellen, sieht man von Joh
2,14f ab, setzen nach Adna voraus, dass wenigstens Tauben auf dem Tempelmarke gekauft
werden konnten. Ansonsten hilt er es fiir wahrscheinlich, dass die Mirkte fiir Opfertiere
im Norden vor dem Tempel lagen (die Ortsbezeichnungen ,Schafteich® [Joh 5,2] und
,Schaftor” [Neh 3,1] verweisen méglicherweise darauf), da ein Verkauf von Rindern und
Schafen in der kéniglichen Siulenhalle seines Erachtens unvorstellbar ist. Ein Hauptar-
gument fiir seine Ablehnung ist die Schwierigkeit, Tiere iiber die Treppenanlage des
Robinson-Bogens in den Tempel zu bringen. Gesteht man diesem Argument eine gewisse
Plausibilitit zu (obwohl sie nicht wirklich iiberzeugt), dann bleibt dennoch die Frage, wie
und wo die Tiere in den Tempel gebracht wurden. Auch die Frage, wo die Tiere fiir die
tiglichen Opfer, besonders an Festen, aufbewahrt wurden, ist unklar. Lediglich fiir die
Limmer des Tamidopfers ist eine eigene Kammer bezeugt (mMid 1,6 und ofter). Besass
die Priesterschaft eigene Vichweiden in Jerusalem (mZeb 8,1f kénnte darauf hinweisen),
oder gab es gar auf dem Tempelareal Viehkoppeln? Fraglich ist weiter, inwieweit der
Opfernde iiberhaupt das Opfertier selbst auswihlen konnte oder ob er nicht vielmehr eine
Art Bon fiir ein bestimmtes Opfer kaufte, den er dann bei einem Priester einlésen konnte
(fiir Trankopferwein ist eine solche Praxis bezeugt, vgl. mSheq 5,4f [S. 129f]; dhnliche
Funde gibt es vom Bel-Tempel in Palmyra). Adna vermutet, dass ,die Opfertiere vom
Norden her [...] direkt in den Vorhof der Priester gebracht wurden®, wo sich der
Schlachtplatz und der Brandopferaltar befand (S. 125). Aber auch da erhebr sich die Frage:
wer brachte die Tiere dorthin, da doch der eigentliche Eingang fiir die Tempelbesucher
auf der Siidseite iiber die Huldatore war? Und wenn es die Priester selbst waren, wo fand

44



dann beispielsweise die Handaufstemmung statt, wie sie Lev 1,4; 3,2 und ofter gefordert
und in mHag 2,2-3 bezeugt ist?

Adna hat mit seiner Arbeit aufgezeigt, was aus den fiir die konkreten Fragen sehr
spirlichen literarischen Quellen (neben dem Neuen Testament Josephus und die rabbi-
nische Literatur) in Kombination mit archiologischen Funden aus Jerusalem herausgele-
sen werden kann. Seine Schlussfolgerungen sind allerdings nicht immer stringent begriin-
det. Hilfreich wire es meines Erachtens gewesen, den Opfertierhandel bzw. den Umgang
mit Opfertieren an anderen Grosstempeln zum Vergleich heranzuziechen. Das auffillige
Ahnlichkeiten zum Jerusalemer Tempel aufweisende Bel-Heiligtum in Palmyra etwa be-
sass einen tunnelartigen, unterirdischen Zugang in den Temenos fiir die Opfertiere, der
genau am Altar endete. Auch die griechischen und rémischen Autoren sowie die Ikono-
graphie hitten darauthin befragt werden kénnen.

Gleichwohl hat der Verfasser mit den genannten Einschrinkungen ein wichtiges,
niitzliches Buch vorgelegt, das sich um eine méglichst konkrete Darstellung der mit Tem-
pelsteuer und Opferkult befassten Materien bemiiht. Ein Literaturverzeichnis, Stellen-,
Namen- und Sachregister runden den Band ab, dem zudem (man ist geneigt zu sagen:
nur) drei Abbildungen beigegeben sind. Auch hier hitte man sich durchaus mehr ge-
wiinscht.

Roland Deines

RoBeRT HANHART, Studien zur Septuaginta und zum hellenistischen Juden-
tum, herausgegeben von Reinhard Georg Kratz, Tiibingen: Mohr Siebeck
1999 (= Forschungen zum Alten Testament 24), 298 S., ISBN 3-16-
147101-6.

Der vorliegende Band vereinigt insgesamt 15 Studien des renommierten Septuagintafor-
schers und langjihrigen Leiters des Septuaginta-Unternehmens der Géttinger Akademie
der Wissenschaften (1991 -1993), die in den Jahren zwischen 1962 und 1996 entstanden
sind. Im ersten Teil, der der Geschichte und Entstehung der Septuaginta gewidmet ist,
finden sich die Beitrige ,Fragen um die Entstehung der Septuaginta® (3-24 [1962*]);
,Textgeschichtliche Probleme der Septuaginta von ihrer Entstehung bis Origenes® (25-43
[1994*]) sowie eine Abhandlung zum Thema ,Urspriinglicher Septuagintatext und lukia-
nische Rezension des 2. Esrabuches im Verhiltnis zur Textform der Vetus Latina® (43 —66
[1993*]).

Der zweite Teil, dem es um das ,Wesen der Septuaginta“ geht, enthilt die Aufsitze
,Die Bedeutung der Septuaginta fiir die Definition des hellenistischen Judentums® (67—
79 [1986*]), ,Die Ubersetzungstechnik der Septuaginta als Interpretation. Daniel 11,29
und die Agyptenziige des Antiochus Epiphanes” (80-94 [1962*]), ,Die Septuaginta als
Interpretation und Aktualisierung. Jes 9:1 (8:23) — 7(64)“ (95—109 [1983*]) und , Die
Ubersetzung der Septuaginta im Lichte ihr vorgegebener und auf ihr griindender Tradi-
tion“ (110 -136 [1992%]).

Der dritte Teil des Buches fragt nach der Wirkung der Septuaginta und stellt folgende
Titel zusammen: , Kriterien geschichtlicher Wahrheit in der Makkabierzeit. Zur geschicht-
lichen Bedeutung der danielschen Weltreichelehre® (137—150 [1967*]); ,Zur geistesge-

45



schichtlichen Bestimmung des Judentums® (151-165; [1967*]); ,Der status confessionis
Israels in hellenistischer Zeit® (165 —178 [1995*]), ,Zur Vorgeschichte von Israels status
confessionis in hellenistischer Zeit* (179 —193 [1996*]); ,Die Bedeutung der Septuaginta
in neutestamentlicher Zeit“ (194—-217; [1984*]). Der letzte Teil enthilt schliesslich Bei-
trige zur Nachwirkung dieses Ubersetzungswerkes: ,Die Septuaginta als Problem der
Textgeschichte, der Forschungsgeschichte und der Theologie® (217-230; [1972*]); ,Jii-
dische Tradition und christliche Interpretation. Zur Geschichte der Septuagintaforschung
in Gottingen® (231-247 [1979*]) sowie den Artikel ,Paul Anton de Lagarde und seine
Kritik an der Theologie® (248 —280 [1987*]). Register zu den einzelnen Stellen, Namen
und Sachen bzw. Autoren erschliessen die einzelnen Beitrige (285-298), und eine Bi-
bliographie, die das gesamte literarische Schaffen Robert Hanharts dokumentiert, rundet
das Werk ab (281 —284).

Robert Hanharts Buch ist eine spannende, wenn auch nicht ganz einfache Lektiire, da
die ihm eigene, unverwechselbare Sprache mit ihrer elaborierten Syntax zur Bedichtigkeit
und Langsamkeit zwingt. Auf eindriickliche Art und Weise macht der Verfasser auf die
Eigenart der Septuaginta aufmerksam, die — trotz ihrer griechischen Sprache — etwas
Heterogenes in der Welt des Hellenismus darstellte und eben nicht als Ausdruck einer
Hellenisierung des Judentums bzw. Ergebnis eines staatlich verordneten Regierungspro-
grammes zu verstehen ist, sondern als der Versuch, die Offenbarung des Israelgottes auch
in der Diaspora hérbar werden zu lassen. Die Aussage des Aristeasbriefes, die im Gegensatz
zu den spiteren Legenden bei Philo und den Kirchenvitern noch nichts von der Inspiriert-
heit dieses Werkes weiss, sondern als Produkt einer vergleichenden Gelehrsamkeit schil-
dert, spricht nicht gegen eine Verwendung dieses Werkes im Gottesdienst, sondern ist auf
dem Hintergrund der Vorstellung vom Ende der Prophetie, wie sie fiir das frithe Juden-
tum bezeichnend ist, zu erkliren. Die Ubersetzung der Septuaginta bedeutet die Bewah-
rung der Tradition in Verbindung mit der Interpretation und Aktualisierung des Textes
und impliziert damit die politische, kulturelle und religise Legitimation des Judentums in
der Diaspora. ,Hellenistisches Judentum bedeutet darum nicht Israels Offnung fiir die
hellenistische Welt und die Umgestaltung seines Wesens durch ihr politisches, kulturelles
und religidses Gut, sondern die kritische, leidende Auseinandersetzung mit dieser Welt auf
Grund dessen, was Israel schon war und jenseits dieser Grenzlinie bleiben musste® (77).
Dem Urchristentum war die Septuaginta bereits sowohl in rezensioneller Bearbeitung
nach dem hebriischen Original als auch in ihrer theologischen Verwendung in messia-
nischen Testimoniensammlungen durch das zeitgengssische Judentum vorgegeben. Eine
Fiille von Textbeispielen und Einzelinterpretationen belegen dabei die Ausfithrungen
Robert Hanharts, so dass das Buch auch fiir denjenigen eine Fundgrube darstellt, der
theologische Denkbewegungen im Spiegel von Ubersetzungsprozessen untersuchen méch-
te.

Spannend ist die Lektiire des Buches aber auch, da Robert Hanharts Ausfithrungen
zuweilen zum Widerspruch reizen. So stellt sich die Frage — um hier nur ein Beispiel
herauszugreifen —, inwieweit die negative Wesensbestimmung des frithen Judentums, die
auf dem Phinomen der Offenbarungslosigkeit in Verbindung mit der starken qualitativen
Differenzierung zwischen Offenbarung und Interpretation (156) griindet, tatsichlich dem
friihen Judentum gerecht wird. ,Es ist im Lichte der vorangehenden Geschichte Israels
eine negative Wesensbestimmung der Epoche: sie griindet im Verfust der Sprache und im
Verlust der Offenbarung. Die Phinomene, die sie auf diesem Hintergrund zeitigt, sind
zuerst negativer Natur: Geschichte lediglich als Zwischenzeit zwischen geschehener Ver-

46



heiffung und noch ausstehender Erfiillung, Literatur lediglich als Interpretation schon
geschehener Offenbarung, Gesetzeserfiillung lediglich noch in der Erwartung endzeitli-
chen Lohnes“ (161). Ist hier nicht in weit héherem Masse auf den kreativen Aspekt der
Schriftauslegung zu verweisen, die in der literarischen Produktivitdt des Frithjudentums
ihren Ausdruck findet, sowie auf die weisheitlichen und kosmologischen Implikationen
der Tora? Wie es die einschligigen Arbeiten zum Bild des Judentums in der alttestament-
lichen Wissenschaft bzw. zur Schriftauslegung zur Zeit des Zweiten Tempels zeigen, er-
6ffnet sich hier ,ein weites Feld“ der Diskussion.

Durch die Zusammenstellung der unterschiedlichen Publikationen Robert Hanharts
wird auf eindriickliche Art und Weise das breite wissenschaftliche Spektrum dieses For-
schers dokumentiert, das sich iiber die konkrete Arbeit am Text und seiner Geschichte
iiber religions- und theologiegeschichtliche Studien bis hin zu wissenschaftsgeschichtlichen
Beitrigen zur Septuagintaforschung erstrecke, und es entsteht ein Gesamebild seiner wis-
senschaftlichen Arbeit, die die Septuaginta im Rahmen des hellenistischen Judentums und
des frithen Christentums zu begreifen versucht. Da die einzelnen Arbeiten dieses Bandes
zum Teil an recht entlegenen Orten publiziert wurden, ist diese Verdffentlichung nur zu
begriissen und dem Herausgeber fiir die Mithen der Publikation zu danken.

Beate Ego

PeterR Frick, Divine Providence in Philo of Alexandria, Tibingen: Mohr
Siebeck 1999 (= Texte und Studien zum antiken Judentum 77), 220 S,
ISBN 3-16-147141-5.

Das vorliegende Buch behandelt den Vorsehungsgedanken im Werk Philos von Alexan-
drien. Die fragmentarisch erhaltene philonische Schrift De providentia, die sich mit diesem
Thema eigens befasst, nimmt es aber nicht zum Ausgangspunkt. Denn iiber die dort im
Vordergrund stehende Auseinandersetzung mit dem Argument, dass die Existenz des Bo-
sen in der Welt die Annahme einer gottlichen Vorschung ausschliesse, reicht Fricks In-
teresse hinaus. [hm geht es darum, Philos ,,Konzeptualisierung® des Vorsehungsgedankens
zu erfassen und den Standort dieser Vorstellung im Gesamtkontext des philonischen Den-
kens zu bestimmen. So widmet er sich im ersten Kapitel dem Verhiltnis von gottlicher
Transzendenz und Immanenz, um im zweiten den Vorsehungsgedanken in diesen Rah-
men einzuordnen, untersucht im dritten die Funktion der Providenz bei der Erschaffung
und Erhaltung der Welt und befasst sich dann erst in drei weiteren Kapiteln mit Impli-
kationen hinsichtlich des Sternenglaubens, der Theodizee und der Deutung der Geschich-
te Israels.

Frick geht also aus von Philos Gottesbegriff: Ist Gott transzendent und damit mensch-
lichem Erkennen entzogen, stellt sich die Frage, wie dann von gottlicher Vorsehung die
Rede sein kann. Die Antwort folgt aus dem Unterschied zwischen Gottes Wesen, das in
der Tat unsagbar ist, und seiner Existenz, die aus der Wahrnehmung der Welt als gott-
licher Schopfung erschlossen werden kann (De posteritate Caini 166ff.). Mogen also Aus-
sagen iiber das Wesen Gottes unmaglich sein, Aussagen iiber sein Handeln an der Schop-
fung sind es nicht. Was sich aber in solchem Handeln manifestiert, ist nichts anderes als
Gottes Vorsehung; sie ist mithin ebenso der menschlichen Erkenntnis zuginglich wie seine

47



Existenz (vgl. De virtutibus 215). Tatsichlich spricht Philo von Gottes Vorsehung in der
Regel so, dass er damit einen Aspeke des gottlichen Handelns beschreibt. Nur an einer
Stelle heisst es, dass Gott ,vorsehend [...] ist“ (De specialibus legibus 1,209), und dies
versteht Frick denn auch als Aussage iiber Gottes Wesen; Vorsehung sei also ,not only
evident in God’s activity®, sondern auch ,firmly rooted in God’s essence” (S. 52).

Dem Transzendenzgedanken entspricht es, dass Philo das géttliche Handeln an der
Welt nicht unmittelbar Gott selbst zuschreibt, sondern Zwischeninstanzen annimmt;
Krifte Gottes, voran die schépferische und die herrscherliche Kraft, die seine Schopfungs-
absicht in die Tat umsetzen, und zwischen ihm und diesen Kriften vermittelnd der Logos,
der auf transzendenter Ebene die gottliche Vernunft ist und auf immanenter Ebene plan-
voll das Walten jener Krifte im Kosmos steuert. Dass Gott iiberhaupt als Schopfer titig
wird, liegt in seiner Giite begriindet, die als Teil seines unfassbaren Seins zwar transzen-
dent ist, aber an den Wirkungen der gottlichen Gnade erfahrbar wird. In diesem Zusam-
menhang hat nun auch die Vorsehung ihre Funktion: Gemeinsam mit dem gottlichen
Gnadenwirken ist sie der schipferischen Kraft zu- und untergeordnet. Wie der Logos kann
auch die Vorsehung als Instrument des géttlichen Schopferhandelns gedacht werden. Und
endlich ist sie es, derentwegen der Kosmos, obwohl er als geschaffener einen zeitlichen
Anfang hat, nicht vergehen kann, denn wiirde er zerstort, miisste die Vorsehung mit ihm
zugrunde gehen (De aeternitate mundi 51). In diesem Sinne, so resiimiert Frick, begreift
Philo Gottes Schépfungswerk als ,creatio continua® (S. 117).

Die fatalistische Auffassung, dass das Geschick der Menschen durch die Sterne vor-
bestimmt sei, lehnt Philo ab, da sie einerseits der Freiheit des menschlichen Willens und
andererseits der Transzendenz Gottes als der einzigen Erstursache widerspricht; der Tier-
kreis lenkt nicht das Schicksal, sondern verdanke sich selbst der gottlichen Providenz. Was
das Theodizeeproblem angeht, unterscheidet Philo zwischen physischem und moralischem
Ubel, wobei das eine die Folge freier menschlicher Willensentscheidung ist, aber auch das
andere nicht der Verantwortung Gottes angelastet werden kann, und dies aus mehreren
Griinden: kosmologisch, weil das, was Menschen im einzelnen als Ubel empfinden, not-
wendiger Teil einer insgesamt guten Weltordnung ist; physikalisch, weil Naturkatastro-
phen eine ungewollte, durch die Materie bedingte Nebenwirkung der Schépfung sind;
logisch, weil zum Guten notwendig sein Gegenteil gehért; und ethisch, weil die Vorse-
hung durch Leiden die Menschen bessert. Ausserdem ist es Sache der Vorsehung, wiirdige
Menschen in ihrer Willensentscheidung zum Guten zu unterstiitzen. Wie Philo schliess-
lich die Vorsehung in Israels Geschichte wirksam werden sieht, zeigt Frick an den Bei-
spielen Abraham, Sara, Isaak, Joseph, Mose und — negativ — Flaccus sowie an der Par-
teinahme von Gottes Gesetz fiir Fremdlinge, Witwen und Waisen.

Ist damit der Gang der Untersuchung im Groben nachgezeichnet, so nimmt sie sich
im Detail allerdings wesentlich differenzierter aus. Besondere Hervorhebung verdienen die
regelmissig gezogenen Querverbindungen zur paganen philosophischen Tradition, na-
mentlich zu Plato, Aristoteles, dem Mittelplatonismus und der Stoa. Was die Methode
angeht, erfordert es die systematische Konzeption der Arbeit, dass die im einzelnen un-
tersuchten Textpassagen nicht in ihrem literarischen Kontext interpretiert, sondern mit
anderen, ebenfalls aus ihrem Zusammenhang gelésten Stellen kombiniert werden, um so
Aussagen und Begriffe in eine das ganze philonische (Euvre umspannende Gesamtschau
zu bringen. Man mag sich fragen, ob bei diesem harmonisierenden Vorgehen dem indi-
viduellen Text immer volle Gerechtigkeit widerfihrt, und hat jedenfalls 6fters Gelegenheit
festzustellen, dass Philo zu gleichen Themen an verschiedenen Stellen recht Unterschied-

48



liches sagt. Um so bemerkenswerter ist jedoch, dass sich Frick dieses methodischen Pro-
blems vollauf bewusst zeigt und es nicht selten vorzieht, Inkongruenz stehen zu lassen,
statt durch glittende Deutung Kohirenz zu erzwingen. Man muss kaum sagen, wie sehr
das der Uberzeugungskraft dieses griindlichen und lehrreichen Buches zugute komm,
auch wenn es die Darstellung mitunter verkompliziert.

Friedrich Avemarie

Maurice-RuBeN HAYOUN, Maimonides. Arzt und Philosoph im Mittelalter.

Eine Biographie. Aus dem Franzosischen tibertragen von Ansgar Wilder-
mann, Miinchen: Beck 1999, 332 S., ISBN 3-406-45269-8.

Abu Imran Musa ibn Maimun ibn Abdallah, bekannter unter seinem lateinischen Namen
Maimonides, gilt als der bedeutendste jiidische Philosoph und Kodifikator des Mittelal-
ters. Thm, seinem Leben und einem Teil seiner philosophischen Arbeit widmet Maurice-
Ruben Hayoun, Professor fiir jiidische Philosophie und Geistesgeschichte an der Hoch-
schule fiir Jiidische Studien (Heidelberg), seine 1994 in franzésischer, 1999 in deutscher
Sprache erschienene umfassende Arbeit. Weshalb noch eine Biographie zu Maimonides,
dessen Leben und Werk doch bereits von anderen bedeutenden Wissenschaftlern von
Abraham Geiger iiber Leo Baeck bis Abraham Joshua Heschel, um nur einige zu nennen,
nachgezeichnet wurde? Eine Antwort zu geben fillt indes nicht schwer: M.-R. Hayoun,
dem Judaisten und Maimonides-Spezialisten, ist es gelungen, eine gut lesbare und vor
allem aktualisierte wie aktuelle Einfithrung in Leben und Hauptwerk des Arztes von Fostat
zu bringen, die 1995 von der Pariser Académie des Sciences Morales et Politiques mit dem
Preis GEGNER ausgezeichnet wurde.

Mit seiner Biographie leistet M.-R. Hayoun vornehmlich zweierlei: Zum einen ent-
wirft er in lebendig geschriebenem Stil das Leben des 1135 in Cérdoba geborenen RaM-
BaM, wie der grosse Moses ben Maimon ebenfalls genannt wird. Zum anderen stellt er das
Hauptwerk des Philosophen und Arztes, den Fiihrer der Unschliissigen, vor, den Maimon
auf arabisch (Dalalat al-ha’irin) verfasste und der noch zu dessen Lebzeiten von Ibn
Tibbon als More Newuchim ins Hebriische iibertragen wurde.

Gut herausgearbeitet ist die fiir Maimonides und seine Familie steinige Zeit der Ver-
folgung und des Exils: Nachdem die fundamentalistischen Almohaden die gegeniiber
anderen Religionen toleranten Almoraviden verdringt hatten, begannen sie um die Mitte
des 12. Jahrhunderts, in Cérdoba ganze jiidische Gemeinden zu vernichten. Den Mas-
sakern, die die blutriinstigen Almohaden veranstalteten, zu entrinnen war nur auf drei
Arten méglich: durch Tod, Exil oder Zwangsbekehrung zum Islam. Ein strittiger Punkt
bleibt allerdings bis dato, trotz der Beteuerungen Hayouns (z.B. S. 67), dass dies nicht
zutreffe, die angebliche Bekehrung des Maimon zum Islam. Tatsichlich wihlte Maimo-
nides die Auswanderung iiber Fes (1160) und Palistina (1165) nach Alexandrien, spiter
Fostat/ Kairo, wo er sein bewegtes Leben als Arzt und Philosoph im Jahre 1204 beschloss.

Den Philosophen RaMBaM quilte der (vermeintliche) Widerspruch zwischen den
Lehren der Philosophie und denen der Bibel. Diesen Widerspruch versucht er, in seinem
Fiibrer der Unschliissigen aufzulosen: Im Zentrum des Werkes steht die These einer voll-
kommenen Unkérperlichkeit Gottes, der nicht mit positiven Begriffen umschrieben wer-

49



den konne; jeder Versuch, ihm positive Werte zuzuschreiben, schrinke automatisch das
Wesen Gottes ein. Maimonides argumentiert, dass alle positiven Aussagen iiber Gott in
der Bibel sich nur auf sein Wirken, niemals jedoch auf sein Wesen beziehen kénnten. Der
sich so herauskristallisierende Gottesbegriff erinnert an die Lehre des Aristoteles von einer
alles bewegenden ersten Ursache. Um diese Kernaussage des maimonschen Gedankenge-
biudes der Leserin, dem Leser iiber die verschiedenen von Maimonides verwendeten
Quellen nahezubringen, lisst M.-R. Hayoun den jiidischen Philosophen mit seinem Schii-
ler Joseph Ben Jehuda Ibn Aknin in einen fiktiven Dialog treten. Der eifrige Discipulus
stellt seinem grossen Meister just dann eine entscheidende und weiterfiihrende Frage,
wenn auch der Leser, die Leserin an dieser Stelle gerne nachgehake hitte. So gelingt es
Hayoun, die Hauptthesen des RaMBaM auf anschauliche, lebendige Weise zu entfalten
und griffig darzulegen, ohne dabei den wichtigen Hinweis (vgl. die Ausfithrungen in
Kapitel 14) ausser acht zu lassen, namentlich, dass Maimonides’ Welt- und Gottesver-
stindnis bereits zu seinen Lebzeiten heftig umstritten war.

Trotz der einfithlsamen Nachzeichnung des Lebens dieses mittelalterlichen Religions-
philosophen und der genauen detailgetreuen Darstellung seines Hauptwerkes verrit
Hayoun der Leserin, dem Leser nur wenig iiber Moses ben Maimons Wirken als Arzt, und
das obwohl der Untertitel der deutschen Fassung der Biographie ,Arzt und Philosoph®
eine andere Gewichtung erwarten lassen wiirde; eine Skizzierung des Gesamtwerks fehlt

leider (vgl. hierzu das immer noch fiir einen soliden, grundlegenden Uberblick hilfreiche
Jiidische Lexikon, Berlin 1929, Band 3).

Yvonne Dombard:

JoserH DaN, The Unique Cherub’ Circle. A School of Mystics and Esoterics in
Medieval Germany, Tiibingen: Mohr Siebeck 1999 (= Texts and studies in
medieval and early modern Judaism 15), X und 297 S., gr. 8°, ISBN 3-
16-146798-1.

Es war ]. Dan, der vor rund dreissig Jahren als erster die Verschiedenartigkeit und Beson-
derheit einer vorkabbalistischen ,mystischen Schule® des 12. Jahrhunderts erkannt hat, die
er den ,,Unique Cherub Circle” nennt. Die jetzt vorgelegte Arbeit stellt somit die Frucht
langjihriger Forschungen zu diesem Thema dar und hat zum Ziel, eine Gesamtgeschichte
sowohl der Schriften als auch der Lehren dieser zunichst (so A. Epstein, A. Jellinek, G.
Scholem) mit dem Kreis um die Familie Kalonymos identifizierten Schépfer einer spezi-
fisch aschkenasisch-chassidischen Geistigkeit darzustellen. Mithin handelt es sich hier um
eine monographische Abhandlung iiber eine nach dem Kreis um die Familie Kalonymos,
in deren Mitte das Buch Bahir entstanden ist, weitere mystische Richtung, die in der
formativen Periode der mittelalterlichen jiidischen Mystik eine bedeutende Rolle gespielc
hat.

Unter den Faktoren, die an der Wende vom 12. zum 13. Jahrhundert iiber die
Dynamik der kulturellen und geistigen Entwicklung der europiischen Juden entschieden
und auf das Entstehen und die Lehre des ,Kreises“ wesentlichen Einfluss hatten, nennt
Dan insbesondere drei: die Hinwendung zur hebriischen Sprache, den intensiveren Riick-
griff auf die Tradition, wie er sich unter anderem in der pseudepigraphischen Schriftstel-

50



lerei niedergeschlagen hat, sowie das Entstehen von Gelehrtenkreisen, die sich dem Stu-
dium der mystisch-esoterischen Uberlieferung verschrieben hatten.

Da der ,Kreis“ seine esoterische Tradition auf den Propheten Jeremia, dessen Sohn
Ben Sira und Enkel Josef ben Ussiel zuriickfiihre, der der Verfasser der Baraita des Josef ben
Ussiel, des Hauptwerkes des ,Kreises“ gewesen sein soll, und die einzige Quelle fiir diese
Genealogie das wahrscheinlich im 9./10. Jahrhundert in Babylon entstandene pseudepi-
graphische Alphabet des Ben Sira (Pseudo-Ben Sira) ist, beginnt Dan mit der Analyse
ausgewihlter Themen dieses ungewdhnlichen Werkes, das mit den Werten des traditio-
nellen rabbinischen Judentums geradezu bilderstiimerisch umgehe (S. 1-35).

Wenn man zudem bedenkt, dass die Mehrheit der mystischen Texte des ,Kreises”
exegetischer Natur ist und sich als Kommentar zum Sefer Yerzira gibt, iiberrascht es nicht,
dass Dan diesem Werk ein spezielles Kapitel widmet (S. 36-45), wobei er sich auf dessen
Rezeption und Lehre konzentriert. Seiner Meinung nach ist schwerlich zu den wahren
Intentionen des Autors dieses bekannten Werkes vorzustossen, das neben einer entwik-
kelten linguistisch-numerischen Theorie Elemente aufweist, die wohl eine gewisse Art
mystisch-theosophischer Erfahrung suggerieren, Bezugnahmen auf klassische Topoi der
rabbinischen Tradition aber fast vollig fehlen lassen (S. 41).

Dans Untersuchungen fiihren ihn zu der Annahme, dass der ,Kreis“ sich aus zwei,
drei oder vier Generationen ,mystisierender” Esoteriker zusammensetzte, die an der Wen-
de vom 12. zum 13. Jahrhundert in Nordfrankreich oder dem Rheinland gelebt haben.
Die zahlenmiissige Stirke dieser Gruppe, eine eher isolierte Gesellschaft, die sich um ihren
Lehrer scharte, ging wahrscheinlich niemals iiber ein oder zwei Dutzend Personen hinaus.
Sie berief sich auf die antike jiidische Literatur sowie einige Texte aus dem mittelalterli-
chen hebriischen Schrifttum, die vor der Mitte des 12. Jahrhunderts entstanden sind. Aus
ihrer literarischen Hinterlassenschaft haben sich neun Texte erhalten, allen voran die Trias
aus Baraita des Josef ben Ussiel, einem Piyyut und dem als ,Kommentar des Pseudo-Saadja“
bekannten Kommentar zum Sefer Yerzira. Von anderen Werken wissen wir nur durch
Zitate in der spiteren Literatur. Das Besondere der Lehren des ,Kreises“ besteht nach
Dans Meinung vor allem in vier Elementen: in (1) der Konzeption der Kavod als verbor-
gener, unerkennbarer aller anthropomorphistischer Eigenschaften entkleideter géttlicher
Emanation, (2) der Idee eines besonderen Cherub als anthropomorphistischem Aspekt der
gottlichen Sphire, (3) der spezifischen Darstellung des Pleroma und (4) der Konzeption
der durch Emanation hervorgegangenen vier Welten (S. 46—58).

In den folgenden Kapiteln VI-XII analysiert Dan der Reihe nach Charakter und
Inhalt der Hauptwerke des ,Kreises“ und seines letzten Vertreters, Rabbi Elchanan ben
Yakars. Bei der Baraita, deren Gegenstiick der Piyyur ist (S. 59 —100), setzt Dan mit dem
dreischichtigen Charakter des Textes (Grundtext, Texte des Lehrers und Text des Kom-
mentators) ein, analysiert die Struktur des Verbotes kosmologischer Spekulationen, indem
er ihren Text mit analogen dekadischen Systemen im Sefer Yetzira und Sefer ha-Hayyim
vergleicht und wendet sich dann Erwigungen zum Begriff des Pleromas und seiner we-
sentlichen Elemente zu: Schépfergott, Schechina, Kavod, Gottesthron und Cherub.

Die Erérterungen zum nichsten Text Pesaq ha-yir’a ve ha-emuna, dem einzigen er-
haltenen Text des ,Kreises“, der die Gebetspraxis betrifft und seiner Gattung nach zur
safrut ha-yihud gehore (S. 101-124), erméglichen Dan die Entfaltung einer vertieften
Charakeeristik der Begriffe Kavod und Cherub, die im Kontext der Analyse verschiedener
Formen der Epiphanie der als Pleroma verstandenen Gottheit beschreiben (S. 106f). Die
Charakteristik macht eine Unterscheidung des Systems der symbolischen Kategorien und

31



der unter ihnen auftretenden riumlichen Entsprechungen méglich, die mehr oder weniger
konsequent die Tiefenschichten der Theologie des ,Kreises“ bilden (S. 110).

In der Behandlung des Kommentars des Pseudo-Saadja zum Sefer Yetzira (S. 125 —141)
beschrinkt sich Dan angesichts des beachtlichen Umfangs dieses Werkes auf die Erérte-
rung einzelner ausgewihlter Probleme, beginnend mit der Erzihlstruktur des Werkes und
seines Zusammenhangs mit der friiheren literarischen und exegetischen Tradition. Danach
illustriert er an einigen Beispielen, wie in diesem Text der Versuch gemacht wird, die sich
gegenseitig ausschliessenden kosmogonischen, aus verschiedenen Quellen entlehnten Vor-
stellungen zum Beispiel die Frage des Tohu wa bohu in einem System zu vereinigen.

Anschliessend wendet sich Verfasser der Darstellung des literarischen Werkes des
letzten bekannten Vertreters des ,Kreises, R. Elchanan ben Yakar, zu (S. 142-186). Er
untersucht dessen Hauptmotive, angefangen von den theologisch-kosmogonischen Kon-
zeptionen, die das Werk Sod ha-sodot bestimmen. Dabei macht er darauf aufmerksam, dass
im Rahmen der Theologie Elchanan ben Yakars die Epiphanie nicht in den Kategorien der
natiirlichen Weltordnung verstanden wird, sondern im Gegenteil als deren Zerstorung.
Ebenso scheint die Analyse der eschatologischen Elemente des Sod ha-sodot die Feststel-
lung zu erlauben, dass es sich hier um einen Typ von darstellender Eschatologie handelt,
in der die Auferstehung eher mit dem Zustand der Bildung der Aufklirung identifiziert ist
als mit den traditionellen Vorstellungen zu diesem Thema (S. 165).

In der Besprechung der zwei Kommentare Elchanan ben Yakars zum Sefer Yetzira
hebt Verfasser ihre Zugehorigkeit zur exegetischen Tradition Saadja Donnolos hervor und
verweist auf ihre Unterschiedlichkeit im Verhiltnis zu den anderen Schriften des , Kreises®,
zum Beispiel zum Kommentar des Pseudo-Saadja (S. 187—209). Dariiber hinaus befasst er
sich mit den ebenfalls zu den Schriften des ,Kreises“ gehdrenden fiinfzehn Biichern, die
der Tradition der Gruppe entsprechend Ben Sira seinem Sohn Ussiel geoffenbart haben
soll. Wie er dabei feststell, gehéren zu ihnen neben dem Sefer Yetzira vier tannaitische
Werke bekannter Provenienz. Nach Dan zeugen sie davon, dass der ,Kreis“ die tannaiti-
sche Tradition verworfen und an ihre Stelle eine eigene gesetzt hat, die in biblische Zeiten
zuriickreicht. Der Schliissel zur Auswahl der vierzehn verbleibenden Texte war ihre engere
oder weitere thematische Verwandtschaft mit den Ideen des Sefer Yerzira (S. 210-220).
Im folgenden (S. 221-239) analysiert Dan die weiteren Schicksale der in den Schriften
des ,Kreises“ prisent(iert)en Lehren, vor allem ihre Rezeption im Umkreis der entstehen-
den Kabbala. Er tut dies am Beispiel eines Dokumentes, das eine Sammlung von Tradi-
tionen aschkenasischer Chassidim und Kabbalisten darstell, und unter dem Titel
sIntentionen des Gebets nach der Tradition des R. Jehuda des Frommen®“ bekannt ist (S.
221).

Nicht ausgeklammert bleibt die Frage, ob auf die Entstehung der Gestalt des Unigque
Cherub in der Form, in der sie in den Lehren des ,Kreises“ begegnet, solche dlteren
mystisch-esoterischen Traditionen Einfluss gehabt haben kénnen, wie sie in dem nur
fragmentarisch iiberlieferten, wahrscheinlich in der gaoniischen Zeit in Babylon entstan-
denen Text Raza Rabba erhalten geblieben sind (S. 240—-251). Grundlage der diesbeziig-
lichen Analyse sind die in der Einleitung zum Kommenar des R. Mose ben Eliezer zum
Sh‘iur Qomah iiberlieferten Fragmente. Das Ergebnis der Analyse ist negativ, denn es lisst
sich nicht zeigen, dass die Idee dieses Cherub in den Raza Rabba ein Vorbild hat (S. 248).

Ausfithrlich geht Verfasser in einem Anhang auf die spezifische Sprache der im asch-
kenasisch-chassidischen Millieu entstandenen mystischen Texte ein (S. 252-272). Er er-
ortert dabei die These vom transzendenten Charakter der Sprache und deren Folgen in der

32



jidischen Tradition, die in dem Moment in Erscheinung treten, als die Exegese des Textes
in erheblichem Masse die Erfahrung der Offenbarung ersetzte. Seiner Meinung nach ist
die Verbindung von midraschischer Hermeneutik und Mystik so zu verstehen, dass das
unbegrenzte Potential dieser Hermeneutik durch die mystische Erfahrung, das heisst
durch den sich in ihr offenbarenden Inhalt begrenzt und geformt wird. Es scheint jedoch,
dass diese heuristisch wohl begriindete Art Dichotomie von mystischer Erfahrung und
Exegese faktisch jedoch mit Fragezeichen zu verschen ist, wenn man bedenke, dass (1) in
der jidischen Mystik auf theurgisch-gebethafter, homiletischer und/oder exegetischer
Ebene in der iiberwiegenden Zahl der Fille das Medium des Wortes selbst die Quelle der
mystischen Erfahrung ist, (2) in der jiidischen Tradition mystische Erfahrung einen we-
sentlich sprachlich-auditiven Charakter hat und (3) Prozesse der Imagination und Ver-
balisation durch sprachliche Metaphorisierung eng miteinander verbunden sind, wie die
Forschungen auf dem Gebiet der kognitiven Psycholinguistik anzeigen. Von daher ist nur
zu begriissen, dass sich Dan im Kontext seiner Forschungen zur jiidischen Mystik auch
mit dem Problem der Funktion der Sprache befasst hat. Wiinschenswert wire allerdings
gewesen, dass er sich in seinen verdienstvollen Untersuchungen von methodologischer
Seite her theoretischen Perspektiven etwas mehr gedffnet hitte, wie sie ihm insbesondere
die Semiotik von C.S. Peirce, Austin — Searles Theorie des Sprachaktes oder die Theorie
der Metapher von G. Lakoff und M. Johnson hitten liefern kénnen.

Trotz seines scheinbar esoterisch-exotischen Themas ist es Dan ohne Zweifel mit
seinem Werk, einem Musterbeispiel an philologischer Akkuratesse, gelungen, eine gute
Einfithrung in eine der Hauptstromungen gegenwirtiger Forschung zur jiidischen Mystik
zu geben (Daher fehlt es in dem Buch auch nicht an polemischen Ausserungen iiber
Werke und Konzeptionen anderer Gréssen in dieser Disziplin.). In geistesgeschichtlicher
Hinsicht ist Dans Monographie, von ihren sonstigen Qualititen ganz abgesehen, zugleich
ein wertvoller Beitrag zur Erforschung der jiidisch-christlichen Konzeption eines gottli-
chen Mittlers, und in dieser Hinsicht sollte ihre Lektiire eine Pflichtlektiire fiir alle ge-
genwirtigen Leser der Arbeiten H. Odebergs, R.A. Segals, G. Stroumsas, ]. E. Fossums
und/oder D. Abrams sein. Um so mehr verwundert allerdings, dass in einer so wichtigen
Publikation die in solchen Arbeiten unerlissliche Bibliographie fehlt. Bei einer erneuten

Auflage des Buches wiren auch einige Fehler und redaktionelle Versehen zu korrigieren
(zum Beispiel Anmerkung 17 auf S. 245).

Tomasz Sikora (aus dem Polnischen von Stefan Schreiner)

FriepricH CHrisToPH OETINGER, Biblisches und emblematisches Worterbuch.
Herausgegeben von Gerhard Schifer in Verbindung mit Otto Betz, Rein-
hard Breymayer, Eberhard Gutekunst, Ursula Hardmeier, Roland Pietsch
und Guntram Spindler (in: Texte zur Geschichte des Pietismus; im Auftrag
der Historischen Kommission zur Erforschung des Pietismus herausgegeben
von M. Brecht, G. Schifer, H.]. Schrader, Abt. VII: Friedrich Christoph
Oetinger, Band 3. Teil 1: Text; Teil 2: Anmerkungen), Berlin, New York
1999, 434 und 364 S., DM 480,—, ISBN 3-11-004903-1.

Immer wieder (an prominenter Stelle in Jiirgen Habermas’ Abhandlung iiber den deu:-

schen Idealismus der jiidischen Philosophen aus dem Jahre 1961) ist in Darstellungen der

53



wesentlich protestantisch bestimmten deutschen Geistesgeschichte auf die weitreichenden
Einfliisse der theologischen ,Schwabenviter” und ihre Vermittlung jiidisch-kabbalistischen
Erbes Bezug genommen worden. Meist wird dabei die von dem Theologen, Philosophen
und Universalgelehrten Friedrich Christoph Oetinger (1702 —1782) erzihlte Episode von
seinem Besuch bei dem Kabbalisten Koppel Hecht im Frankfurter Getto weitergereicht.
Auf die Bitte von Hecht, der den schwibischen Gast seiner ,,ungewohnten Fragen aus der
jiidischen Philosophie” wegen liebgewonnen hatte, in die jiidische Mystik eingeweiht zu
werden, hatte der Kabbalist darauf aufmerksam gemacht, dass die Christen ,ein Buch® —
gemeint war Jakob Bshme — hitten, das von der Kabbala noch viel deutlicher rede als der
Sohar. Mit der historisch-kritischen Edition des Biblischen und emblematischen Wirter-
buches Oetingers, dessen Schriften Hegel, Schelling und Bader wohlbekannt waren, hat die
Kommision zur Erforschung des Pietismus unter der Leitung des fritheren Archivdirektors
der wiirttembergischen evangelischen Landeskirche, Gerhard Schifer, nun einen Grund-
text der schwibisch-pietistischen Kabbalarezeption der Offentlichkeit neu zuginglich ge-
macht, dessen Lektiire es erméglicht, iiber das Anekdotische hinauszugehen und die Spu-
ren des jiidischen Erbes konkret nachzuweisen.

Oectinger, eine der ungewdhnlichsten Gestalten der wiirttembergischen Kirchenge-
schichte, der sich erst nach lingerem Zagern entschloss, ins Pfarrame zu gehen und 1766
Prilat in Murrhardt wurde, war ein universal gebildeter Gelehrter. Zeitlebens befasste er
sich mit der zeitgenéssischen Naturwissenschaft — unter Einschluss der Biologie, Chemie,
Alchemie und Medizin. Mit der Aufklirung, die allein die menschliche Vernunft und
Erfahrung als Erkenntnisquellen gelten lassen wollte, setzte Oetinger sich mit der Uber-
zeugung auseinander, dass die Heilige Schrift die Summe aller Wissenschaften enthalte.
Als Kenner des mystischen Schrifttums im Judentum liess er sich bei seiner Bibelauslegung
von Traditionen leiten, die ihn, obgleich er sich augenscheinlich immer wieder darum
bemiihte, die Spuren nicht allzu deutlich werden zu lassen, mehrfach in Hiresieverdache
brachten.

Es ist hier nicht der Ort einer zusammenfassenden Darstellung oder Einordnung des
Denkens Oetingers. Wohl aber ist eine editorische Leistung zu wiirdigen, die die beiden
Textstufen des Worterbuches aus den Jahren 1759 und 1776 im ersten Teil in akribischer
und zugleich iibersichtlicher Weise nebeneinanderstellt und im zweiten Teil einen héchst
umfangreichen Sachapparat liefert, der die von Oetinger herangezogenen Bibelstellen um-
fassend nachweist, die Ubernahme kabbalistischer Vorstellungen dokumentiert und die
Auseinandersetzung mit den theologischen und philosophischen Gegnern Oetingers be-
legt.

Bei dem Woérterbuch aus dem Jahre 1759 (mit insgesamt 159 Lemmata von ,,Abba“
bis ,Zucht im biblischen, von ,Biume® bis ,Wolken, Diinste, Regen, Schnee® im em-
blematischen Teil) handelt es sich um einen Versuch, den Oetinger im Anhang zur
Ausgabe einer Predigtsammlung unternommen hatte. Das ausgereifte zweiteilige Wérter-
buch aus dem Jahre 1776, das eine Reaktion auf das 1772 in erster Auflage erschienene
Worterbuch von Wilhelm Abraham Teller darstellte, umfasst demgegeniiber 476 Eintrige
von ,Abbadon® bis ,Zweiseelisch, zweiherzig“ bzw. ,Adler” bis ,Zeugen auf Erden®. Die
Verkniipfung und Reihenfolge der beiden die zwei Woérterbuchteile kennzeichnenden
Begriffe ,biblisch“ und ,emblematisch® geben die Absicht des Autors zu erkennen, dem
»Buch der Heiligen Schrift“ das ,,Buch der Natur” an die Seite zu stellen. Denn Oetinger
ist nach Rém. 1,19-20 der Meinung, dass die Gesamtheit des mundus visibilis iiber sich
hinaus auf den Schépfer verweise und die ,durch die Sinne erschlossene Welt [. . .] eine

54



den unsichtbaren geistlichen Dingen zwar nachgeordnete, aber unentbehrliche Verstehens-
hilfe fiir die Heilige Schrift” sei (Breymayer). Der emblematische Teil des Lexikons sucht
diesen Referenzzusammenhang mit Hilfe von typologischer Exegese, die den der Leiblich-
keit zugeordneten Bereich als Sinn- und Vorbild fiir die verheissene unzerstérbare Geist-
leiblichkeit versteht, zu erweisen.

Beide Teile zeichnen sich durch das stetige und im zeitgeschichtlichen Vergleich
erstaunliche Bemiihen aus, jiidische Quellen sowohl in philologischer und methodischer
als auch in inhaltich-dogmatischer Hinsicht zum Verstindnis biblischer Begriffe und
Texte hinzuzuziehen. So heisst es in den einfithrenden Bemerkungen, Jesus habe ,das
Gebet des Vaterunsers aus lauter gewohnten, im Talmud gangbaren Worten® zusammen-
gesetzt (Teil I, S. 3). Zum ,,Amt und Buchstaben des Geistes® schreibt Oetinger dann:
Wir verachten die 32 Auslegungs-Regeln der Juden nicht” (I, S. 27). Im Hinblick auf die
Christologie betont er, ,das JEsus aus dem Stamm Juda seye® (I, S. 197).

Von den Autoren, deren einfithrende Aufsitze das Verstindnis der einzelnen Lem-
mata erleichtern, seien Reinhard Breymayer (,Friedrich Christoph Oetinger und die Em-
blematik®), Roland Pietsch (,Friedrich Christoph Oetinger und Jakob Bshme®), Guntram
Spindler (,Das Wérterbuch® als Werk der Philosophia sacra“) und Ursula Hardmeier
(Friedrich Christoph Oetingers Kampf gegen ,falsche Schriftauslegung') genannt. Von
besonderem Interesse ist Otto Betz’ Beitrag iiber ,Oetinger und die Kabbala®, der die
jiidischen Wurzeln hinter der pietistisch-biblizistischen Begrifflichkeit Oetingers aufdecke
und so erst ein systematisches Verstindnis seiner Kabbalarezeption erméglicht.

Im Vordergrund des Interesses Oetingers, so Betz, steht dabei erstaunlicherweise we-
der das Hauptwerk der christlichen Kabbalisten, Reuchlins De arte Cabalistica, noch des-
sen wichtigste Quelle, Joseph Gikatillas (ca. 1248 —1325) Sha’are Orah, obwohl die von
ihm ausfiihrlich kommentierte Bad Teinacher Lehrtafel der Prinzessin Antonia unter dem
Einfluss dieser Werke steht. Stattdessen setzt sich Oetinger mit der kosmologischen Lehre
Jishak Lurja Askenazis (1543 —1572) auseinander, dessen Zusammenfassung in Ch. Vitals
Es Chajjim ihm offensichtlich gut bekannt war. Den biblischen Hinweis auf die Vorstel-
lung von einer der Schépfung vorausgehenden und diese erst ermdglichenden Zusam-
menziehung Gottes (Zimzum) fand Oetinger im Psalmwort von der ,Veste Seiner Kraft*
und seiner ,ausbreitenden Grosse, zusammenziehenden Stirke® (Ps. 150, 1f), zugleich
aber auch in Newtons attractio und extensio (11, S. 17f): ,,GOttes Manifestatio sui kan also
nicht ohne Dunkelheit geschehen. Er tritt aus sich selbst heraus durch seine ewige Natur,
darinn lauter Freiheit ist. GOtt ist der Ursprung der Neutonischen Attraction. Diese zieht
zusammen, aber GOttes Freiheit ruft und breitet aus das Licht in der Finsternif$“ (I, S.
246). Im Kreuzestod Christi kann die innergéttliche Bewegung der Selbstbeschrinkung
nach Oetinger ihren letzten und gréssten Ausdruck finden (vgl. II, S. 25).

In dhnlicher Weise kann Oetinger die Verborgenheit Gottes (En Soph), die unter-
schiedlichen Modi des schopferischen Handelns Gottes (,schaffen, ,bilden®, ,,machen®)
sowie die Zehn Sephirot biblisch herleiten. Obgleich er die Sephirot im Wérterbuch in
ihrer Gesamtheit nirgends explizit auffiihrt, sind diese ihm im Anschluss an Ps. 104,2
»Abglinze“ des géttlichen Lichts (I, S. 336), Triger der geheimnisvollen Kraft gottlichen
Lebens und — in verchristlicher Form — die aus Gott, dem Vater des Lichts (Jak. 1,17),
geborenen Abglinze der Himmelswelt, die in Christus als ihrem Inbegriff Gestalt gewin-
nen und leibhaftig wohnen. Die Lehre vom kosmischen Christus des Kolosser- und
Epheserbriefes sowie der Johannesoffenbarung konnte fiir Oetinger in diesem Zusammen-
hang Bestitigung und Bekriftigung erfahren. ,Fiir ihn sind die Sephirot ,leibhaftig und
kérperlich in Christus eingesenkt* (I, S. 28).

55



In gewisser Spannung zu dieser Konzeption scheint zu stehen, dass die ersten drei
Sephirot mit den drei Personen der Trinitit gleichgesetzt und die sieben unteren von
Offb. 1,4 her als die ,sieben Geister” verstanden werden. Doch heisst es zugleich, dass der
neutestamentliche Logos (der der Sephira ,Weisheit® entspricht) als der Erhghte zum
»Actus purissimus aller 7 Geister® geworden sei (I, S. 327). Dass Christus auf der Bad
Teinacher Lehreafel der Prinzessin Antonia den Platz der Schechina als der zehnten Se-
phira einnehmen kann, gehort zu den ungeklirten Fragen im Zusammenhang der Kab-
balarezeption der Schwabenviter. Méglicherweise kam es Oetinger jedoch weniger auf
inhaltliche Kohirenz als auf die von ihm erkannte grundsitzliche Konvergenz der christ-
lichen und jiidischen esoterischen Traditionen und deren unmitcelbare Uberzeugungskraft
an.

Was die Bedeutung des Kreuzestodes Christi anbelangt, machte Oetinger die luria-
nische Lehre vom Blut der zehn Mirtyrer geltend, das Kraft in die durch die Siinde
geschwichte Menschheit gebracht habe (II, S. 31). Die althergebrachte christologische
Versshnungslehre wird dann vom kabbalistischen Verstindnis des Tikkun her zu einer
naturhaften und universell wirksamen Wiederbringung aller Dinge ausgeweitet. Ein wich-
tiges Stichwort dafiir ist ihm die kosmische Wirkung seines Leidens, wie die Evangelien sie
durch Sonnenfinsternis und Erdbeben andeuten. In Christus liege ,das Heil der Natur
und die wahre Medizin“, kann Oetinger sagen; sein Tod, seine Auferstehung und Herr-
lichkeit seien ,mit allen Sinnbildern der Natur zusammenstimmend zu begreifen® (I, S.
207 und S. 318).

Der Nachweis des Eindringens hiresieverdichtiger Motive aus der Kabbala in das
Denken Oetingers runden die Darstellung des Autors ab. Zu nennen sind hier mystische
Spekulationen auf dem Felde der Anthropologie im Hinblick auf die Mannweiblichkeit,
die Lehre vom Menschen als einem Mikrokosmos und die menschliche Willensfreiheit
sowie die jiidische Vorstellung von einem ,Behilter der Seelen®. Hinzu kommen Modi-
fikation der kirchlichen Lehre von der creatio ex nihilo, die dogmatische Vernachlissigung
des Heiligen Geistes und die Predigt fiir die Entschlafenen zur Erbauung ihres ,Geistlei-
bes“ und fiir ihre ,Zubereitung auf den Tag Christi (vgl. I, S. 311). Trotz ,,mancher
Einseitigkeiten®, so Betz, habe Oetinger ,,mit der Ubernahme und Verchristlichung der
kabbalistischen Lehre der angefochtenen Theologie und Kirche seiner Zeit* aber ,einen
wichtigen Dienst erwiesen® (II, S. 40).

Die naheliegende Frage nach der Relevanz dieses Syntheseversuchs fiir seutige Theo-
logie bleibt bei Betz freilich offen; sie ist im Rahmen einer Edition freilich wohl auch nicht
zu kliren. Einige Andeutungen geben immerhin zu erkennen, in welche Richtung der
Autor denkt: Er merkt an, wihrend der Talmud Jesus abgelehnt habe, fehle eine solche
Kritik im kabbalistischen Schrifetum (II, S. 16). Auch soll die von Reuchlin iibernom-
mene Gegeniiberstellung einer ,vita contemplativa® als mystischer und ,vita activa® als
offiziell-rabbinischer Richtung im Judentum die erstere wohl dem christlichen Erlésungs-
glauben konvergent erscheinen lassen (II, S. 9). Das gleiche gilt im Hinblick auf Betzens
Parallelisierung der Kabbalisten mit den Reformatoren und Pietisten im Hinblick auf ihre
Bemiihung zur Uberwindung der aristotelisch-rationalistischen Philosophie (II, S. 8). An-
ders als zur Zeit Oetingers, der sich veranlasst sah, seine Sonderlehren in der Offentlich-
keit immer wieder ,abzuschwichen“, scheint der Hinweis auf jiidische Parallelen oder
Wourzeln christlicher Theologumena, das Warten darauf, dass ,erleuchtete Juden kommen
und die Grund-Begriffe deutlich machen® (I, S. 44), wie Betz weiss, in der Gegenwart
besser geeignet zu sein, der christlichen Selbstvergewisserung zu dienen. Im Zeitalter des

56



»New Age“ (I, S. 22), in der Volkshochschulen Kurse iiber jiidische Mystik anbieten,
kommt Sitzen wie ,,Die hochste Magie ist das Gebet des Glaubens® (I, S. 229), in der Tat
ein erhdhter Aufmerksamkeitswert zu. Es wire aber auch auf Versuche wie den von Hans
Jonas zu verweisen, die Theodizeefrage nach Auschwitz vor dem Hintergrund der luria-
nischen Kabbala in eine neue Konstellation zu stellen; an solche Uberlegungen schliessen
sich aber kritische Beobachtungen wie die des Historikers Dan Diner (in: Das Jahrhundert
verstehen, Miinchen 1999, S. 231) an, dass Amalgamierungen solcher Art im christlich-
theologischen Kontext in der Perspektive des jiidischen Soziologen und Historikers eher
als Instrumentalisierung zum Zwecke der Wiedergewinnung des durch die Sikularisierung
verlorengegangenen gesellschaftlichen Relevanzterrains zu deuten sind.

Im Angesicht solcher Anfechtungen setzt Betz auf die Selbstevidenz und die sprach-
liche Schénheit des Ineinanders von Kabbala und christlicher Theologie. In diesem Sinne
steht am Ende seines Beitrages der Nachweis von Spuren der christlichen Kabbala im
protestantischen Liedgut: Oetingers Passionslied, Christian Knorr von Rosenroth (,Mor-
genglanz der Ewigkeit“) und Philipp Friedrich Hiller (,Jesus Christus herrscht als Kénig").

Matthias Morgenstern

Davip B. RUDERMAN/Davip N. Mavers, The Jewish Past Revisited: Reflec-
tions on Modern Jewish Historians, New Haven, London: Yale University

Press 1998, 244 S., Index, ISBN 0-300-07216-3.

Entstanden aus einer Vorlesungsreihe, erhebt das Buch nicht den Anspruch, das grosse
Thema umfassend zu behandeln. Der Untertitel lenkt die Aufmerksamkeit zwar auf die
»modernen jiidischen Historiker®, die historischen Epochen werden jedoch — wohl nach
Verfiigbarkeit von Gastdozenten — ungleich behandelt. Die Frage nach der Gewichtung
dringt sich spitestens dann auf, wenn Israel Abrahams ein eigenes Kapitel gewidmet wird
(5. 143 -162), ungleich wichtigere Mediivisten wie zum Beispiel Guido Kisch, Irving
Agus oder Louis Finkelstein aber gar nicht vorkommen. Gut gelungen sind die Einfiih-
rungen in die zionistisch-sozialdemokratische Historiographie von Derek Penslar (S. 104 —
127) oder David B. Rudermans Darstellung der neuesten Kritik von Reuven Bonfil an
Cecil Roths Darstellung der italienisch-jiidischen Geschichte (S. 128 —142). Etwas sehr
weit greift das Buch aus, wenn Sara Japhet einen bibelkritischen Autor behandelt (S.
212-233): Fiir diesen Zeitabschnite ist dies die einzige Arbeit — dabei gibe es gerade in
Bezug auf die Verinderungen in der Historiographie durch Erkenntnisse der archiologi-
schen Ausgrabungen der letzten fiinfzig Jahre viel mehr zu sagen. Die Arbeit von Israel
Yuval iiber Yitzhak F. Baer (S. 77-87) ist sehr erhellend, kann aber auch nicht die
gesamte das Mittelalter betreffende Historiographie umfassen. Der Aufsatz iiber Jacob
Bernays (S. 16 —38) scheint vom Thema des Buches besonders weit weg zu sein, wihrend
im Falle von Elias Bickermann (S. 199-211) der Bezug gut zu erkennen ist.

Als roter Faden zieht sich durch das Buch die Erkenntnis, dass Autoren mit dem
Lebensmittelpunkt in der Diaspora bemiiht waren oder sind, diese positiv darzustellen, die
Interaktion mit der Umgebung zu betonen und kosmopolitisch zu schreiben, wihrend
israelische Autoren in der Regel der Diaspora gegeniiber sehr viel kritischer eingestellt
waren und sind. Die prinzipielle ideologische Verneinung der Diaspora (hebr.: Schlilar

57



haGolah) war und ist bei vielen Israelis der Angelpunke, der auf ihre Wertung einwirke, bis
hin zum neuetlichen Lob des italienischen Ghettos durch Reuven Bonfil. Die Feststellung,
dass israelische Autoren erst seit dem Werk von R. Michael aus dem Jahre 1993 eine
kritische Reflexion betreiben, basiert allein auf Monographien, beriicksichtigt aber nicht
die ilteren Auseinandersetzungen etwa in der Zeitschrift ,Kathedra®, in der schon in den
1970er Jahren Israel Bartal und Chana Herzog als ,,junge Wilde" gegeniiber der Geschich-
te der jiidischen Bevolkerung Palistinas (/ischuw) kritisch auftraten.

Als Einzelstudien sind die Aufsitze durchaus niitzlich, doch hitte man sich nicht nur
auf Autoren des 20. Jahrhunderts beschrinken, sondern zusitzlich die Epochen begrenzen
sollen: Wenn man von Bickermann schreibt, miisste ebenso Victor Tcherikover gewiirdigt
werden etc. Historiker schreiben im Kontext der ,Zunft®, und dieser Aspekt kommt im
Buch zu kurz.

Uri R. Kaufmann

MoOSHE ZEMER, Jiidisches Religionsgesetz heute. Progressive Halacha. Mit einer
Einleitung von Walter Homolka. Bearbeitet und aus dem Hebriischen iiber-
setzt von Anne Birkenhauer, Neukirchener Verlag 1999, 224 S., ISBN 3-
7887-1737-8.

Das jiidische Religionsgesetz wird herkdmmlich verstanden als gegliedertes Normsystem,
in dem von der héheren zur niedrigeren Hierarchieebene (von der schriftlichen iiber die
miindliche Thora zur Kodifizierung bei Maimonides, im Schulchan Aruch und in der
spiteren Rechtsprechung) deduzierte Rechtsnormen Geltung beanspruchen. Da diese Gel-
tung aber nicht nur einen subjektiven, sondern auch einen objektiven Charakter trigt,
wird die auf ihr beruhende Gehorsamspflicht — wie in jedem anderen Rechtssystem — mit
Hilfe von geeigneten Sanktionen zur Durchsetzung gebracht. Als gegeniiber anderen
Normsystemen unterscheidendes Merkmal kommt bei der Halacha noch die Theonomie
und ,Polyvalenz (Andreas Gotzmann) hinzu, das heisst die Vorstellung, dass im offen-
barten Recht auch alle Rechtsentscheide enthalten sind, die in Zukunft noch getroffen
werden.

Keines der genannten Merkmale trifft auf die ,progressive Halacha® zu, die der in
Israel lebende Reformrabbiner M. ZEMER in seinem aus dem Hebriischen iibersetzten
Buch vorstellt. Fiir ihn ist die Halacha ,ihrem Wesen nach® ein ,sich entwickelndes
System“ (28) mit einem pluralistischen Charakter, der stets Alternativen zulisst und dem-
entsprechend auf normative Geltung und gesellschaftliche Durchsetzung verzichtet. Mit
dem babylonischen Talmud (Erubin 13b) formuliert: Sowohl die Worte der Schule Hillels
wie der Schammais ,,sind Worte des lebendigen Gottes“ (65). Zudem beruhe die Halacha
»auf den Moralvorstellungen der Thora und der Propheten und sei dementsprechend
»iusserst empfindlich fiir das Leid der Rechtlosen, Schwachen und Unterdriickeen® (28).

Man méchte dem Autor seine Primisse gern glauben; doch scheint ZEMER seine
eigenen Vorgaben nicht recht ernstzunehmen. Denn was er in seinem Band vortrigt, ist
kein ethisches Konzept, sondern eine unter historischen und systematischen Gesichts-
punkten recht willkiirliche Auswahl aus dem Zitatenschatz der jiidischen Traditionslite-
ratur, mit der er religionspolitische Gegner in Israel, Anhinger des ersterwihnten Halacha-

58



verstindnisses, ‘die wohl nicht seinen Moralvorstellungen geniigen, dazu bewegen will, auf
dem Felde der rabbinischen Rechtsprechung Gravamina zu beseitigen oder zumindest
Zugestindnisse zu machen. Das Inhaltsverzeichnis des Buches liest sich entsprechend wie
eine Agenda der zeitgendssischen Kulturkampf-Auseinandersetzung in Israel, auf der —
vom Problem der Mamserim iiber die Reformkonversion bis hin zu Fragen halachischer
Normierung des Umgangs mit dem Feind im Krieg und in der Intifada — kein heikles
Thema fehlt. Die vorgeschlagenen Antworten sind meist interessant, originell und auch
sympathisch, doch leider ziemlich selektiv und vor allem meilenweit von der rezipierten
Halacha (im ersterwihnten Sinne), die der Autor offensichtlich nicht anerkennt, entfernt.
ZEMER versteht es auch nicht, einen zwingenden Zusammenhang zwischen seinen recht-
lichen Losungen und der von ihm proklamierten Ethik herzustellen. Da hilft es nicht, die
Gegenposition als ,fundamentalistisch® zu diffamieren. Zudem kann dieser Vorwurf an-
gesichts der Art und Weise, wie in dem Buch die religiosen und biirgerlichen Rechte der
Frau diskutiert werden, leicht auf den Autor zuriickfallen, denn es ist wohl unerfindlich,
wie diese Rechte auf der Basis einer nicht-theonomen demokratischen Ethik iiberhaupt
zur Disposition stehen oder diskutabel sein kénnen.

Der Grundschaden des Buches ist die mangelnde Reflexion auf die (sei es theologi-
sche, sei es naturrechtliche oder rechtsphilosophische) Verhiltnisbestimmung von Recht
und Moral und auf das Proprium des Rechts. Wie jeder Richter weiss, kénnen rechtlich
strittige Fragen nun einmal nicht ,,pluralistisch in der Schwebe® bleiben. Das Recht muss —
in jeder Gesellschaft — neben der Gerechtigkeit auch der Rechtssicherheit dienen und
deshalb verbindliche Entscheidungen treffen und diese Entscheidungen durchsetzen. Der
von ZEMER iibergangene Schlusssatz des Erubin-Zitates lautet nicht ohne Grund: ,[. . ]

jedoch ist die Halacha nach der Schule Hillels zu entscheiden® (65).

Matthias Morgenstern

HOSaNG MESKINPUR, Az Ursalim ta Ursalim. PiZihist dar tarih-i Yahidiyin
[Von Jerusalem nach Jerusalem. Untersuchung zur Geschichte der Juden). Costa

Mesa, Cal.: Mazda Publishers 1999. VII und 14 und 287 S.

Das Titelbild zeigt den Felsendom mitsamt der Aqsa-Moschee, iiber denen majestitisch
der Mose des Michelangelo schwebt. Aber das Buch bedient dann doch keine Klischees,
und es ist bemerkenswert frei von ideologischen Oberténen. Der Autor berichtet iiber die
jidische Geschichte vom Exodus und der ersten Landnahme der Hebrier bis zur Griin-
dung des Staates Israel und den Spannungen jiidischen Selbstverstindnisses im 20. Jahr-
hundert. Er tut dies in elegantem und unverschnérkeltem Neupersisch; seine Darstellung
ist transparent und sichtlich um Objektivitit bemiiht. Sein Publikum findet er vermutlich
in der riesigen iranischen Exilgemeinde in den USA, vor allem in Los Angeles; wer dort als
Muslim, Zoroastrier, Baha’i usw. lebt, wird durch das politische Klima fortwihrend mit
der hier behandelten Frage konfrontiert.

Welcher Glaubensrichtung der Verfasser selber angehért (er ist 1940 geboren), ist aus
seinen Ausfiihrungen nicht zu erkennen. Er arbeitet aus zweiter Hand; nur den Talmud
zitiert er direke (wenngleich nicht im Original). Er stiitze sich weitgehend auf die Stan-
dardwerke von Graetz, Baron und Dubnow, daneben auch auf Enzyklopidien und die in

59



der englischsprachigen und orientalischen Welt recht beliebte vielbindige Story of Civili-
zation von Will Durant. Nur im letzten Kapitel wird das Bild etwas differenzierter; A.
Hertzberg und Y. Leibowitz stehen dort neben H. Arendt und N. Chomsky. Sekundir-
literatur in anderen Sprachen als Englisch wird nicht beriicksichtigt, auch niche solche in
Persisch. Manches von dem, was in Ubersetzung herangezogen wird, ist arg veraltet, etwa
Ernest Renans Histoire du peuple d’lsrael (Band 1-5, Paris 1887 —1893; englische Uber-
setzung New York 1888ff.) oder Karl Kautskys Ursprung des Christentums (Halle 1908).
Die Geschichte des orientalischen Judentums wird nur am Rande beriicksichtigt; der
Verfasser iibernimmt in diesem Punkt ganz die etwas beschrinkte, heutige westliche Per-
spektive. Vor allem fille auf, dass er sich dort fortwihrend in der Wiedergabe der Eigen-
namen vergreift. Arabische und hebriische Formen sind ihm fremd; er verlisst sich auf die
lateinschriftliche Umsetzung und macht dann dieselben tapsigen Fehler, wie man sie von
westlichen Historikern, Journalisten, Nachrichtensprechern usw. gewohnt ist. Dadurch
schafft er in seinem Persisch sekundire Schriftbilder, die den Leser véllig in die Irre
filhren. Sa‘adya ist fiir jemanden, der vom Arabischen herkommt, ebensowenig wieder-
zuerkennen (S. 64) wie der Wesir Saladins, al-Qadi al-Fadil (S. 71). Aus Samuel Ibn
Nagrilla (oder Ibn Nagrilla = ,Sohn der kleinen Negerin®), dem jiidischen Wesir der
Berberfiirsten von Granada, wird ein Ibn Naqdala, und dessen Zuname hal-Lévi erscheint
als Halawi (wobei der hebriische Artikel nicht erkannt ist; S. 68). Aber das arabische
Spanien wird wenigstens erwihnt; fiir Iran, wo das Judentum gleichfalls eine bedeutende
Rolle gespielt hat, gilt das nicht. Man ist erstaunt festzustellen, dass einem Iraner weder die
Existenz eines eigenen jiidischen Idioms in seiner Sprache, nimlich des Judenpersischen,
noch Figuren wie der jiidische Dichter Maulana Schihin aus Schiraz der Erwidhnung wert
sind. Der Grund liegt natiirlich darin, dass diese in der westlichen Wissenschaft ebenso-
wenig — und nicht einmal in der landldufigen Judaistik — zur Kenntnis genommen werden;
die Forschung hat hier noch viel zu tun.

Man wird das vorliegende Buch also nicht lesen, um Wissenschaft an vorderster Front
mitzuerleben. Aber dazu ist es auch nicht geschrieben. Es ist vielmehr um seiner selbst
willen interessant; es zeigt, wie man als gebiirtiger Orientale (und vermutlich amerikani-
scher Staatsbiirger oder zumindest Besitzer einer Green Card) in einer vom westlichen
Diskurs beherrschten Umgebung mit einem im Grunde orientalischen Thema umgeht.
Und immerhin schafft es ,Karl-Alexander, Herzog von Wiirttemberg“ an dieser Stelle,
mittels seines ungliicklichen Finanzberaters Siiss Oppenheimer aus seiner schwibischen
Provinzialitit in die weite Welt des Orients einzugehen (S. 134). Wer weiss, ob ihm das
sonst je gelungen wire.

Josef van Ess

AvrRaHAM SHAPIRA, Hope for our Time. Key Trends in the Thought of Martin
Buber, Translated (from the Hebrew) by J. M. Green, ISBN 0-7914-4126-1.

Die Bibliographie der Werke Martin Bubers zihlt bekanntlich Hunderte Eintrige, die
zudem ein weites Spektrum von Wissen(schaft)sbereichen umfassen, zu dem nicht zuletze
die Gebiete Philosophie, Religionswissenschaft, Sozialwissenschaften, Erzichungswissen-
schaft, Pidagogik, Psychologie und Literatur gehdren. Wenngleich er selbst immer wieder
betont hat, dass er keine ,Weltanschauung® und in diesem Sinne auch keine ,Lehre®

60



anzubieten, sondern sein Anliegen im Hindeuten auf etwas Vorgegebenes gesehen hat, ist
Bubers Name dennoch untrennbar mit ,Philosophie® verbunden, wenn dieser Begriff
sachgerecht auf das angewendet werden kann, was er ,dialogische Begegnung® genannt
hat.

Diese Bubers Denken zugrunde liegenden Strukturen aufzudecken, ist das Ziel, das
sich Avraham Shapira, Professor an der Fakuldit fiir Jiidische Geschichte der Universitit
Tel Aviv, mit seinem hier anzuzeigenden Buch gesetzt hat. Nach Shapiras Ansicht ist
Bubers Denken von Polaritit oder Dualitit gekennzeichnet. ,Die existentielle Dualitit,
die Buber auszeichnet“, so Shapira, ,spricht sich in einer Weise des Denkens und Ver-
stehens aus, die prinzipiell auf Polaritit beruht. Das bedeutete fiir ihn die Zuriickweisung
und Ablehnung einer Sichtweise, in gegensitzlichen (oder einander gar widersprechenden)
Bereichen als Dichotomien, d.h. sich gegenseitig ausschliessende Polarititen zu sehen.
Statt dessen betrachtete er sie als durch einander bedingt. Fiir ihn ist Polaritit vor allem
eine Form des Lebens, existentielle Erfahrung, von der sich seine hermeneutischen Me-
thoden und sein philosophischer Diskurs herleiten.” Das ganze Buch hindurch bietet der
Autor denn auch eine eingehende Diskussion der verschiedenen Polarititen in Bubers
Denken und Schriften. Shapira ist voll Bewunderung und Sympathie fiir den grossen
Gelehrten, dessen Werk Gegenstand seiner Untersuchung ist. Dementsprechend ist es sein
Anliegen, den schopferischen Geist des ,Mannes des Dialogs“ aufzuzeigen, und dies ist
ihm auch vorziiglich gelungen. Als Einfithrung in Bubers Denken kann Shapiras Buch

gewiss empfohlen werden.

Reinier Munk

Steven Kepnes/PeTeEr OcHs/RoBerT GiBBs, Reasoning After Revelation.
Dialogues in Postmodern Jewish Philosophy, Westview Press 1998, ISBN
0-8133-3506-X.

Das Buch méchte diejenigen Anliegen und Positionen vorstellen, die zu dem gehédren, was
die Autoren ,postmoderne jiidische Philosophie® genannt haben. Ihnen zufolge sagt der
Begriff ,postmodern’, dass die vorherrschenden Paradigmen der modernen westlichen Phi-
losophie nicht linger geniigen, die Logik, Ethik, Metaphysik und Epistemologie des zeit-
gendssischen Judentums angemessen zur Sprache zu bringen. Nach einer Einleitung ist es
den Autoren daher vor allem darum zu tun, ihre Konzeptualisierungen auf die ,practices
of reading, communal interaction, and social comportment that are irreducible Jewish,
anzuwenden. Ausgehend von der Annahme, dass sich moderne Philosophie im allgemei-
nen und moderne jiidische Philosophie im besonderen an einem Scheideweg befinden und
dass es folglich notwendig ist, fiir jiidisches Leben und Denken eine neue Sprache zu
finden, erheben die Autoren den Anspruch, dass elementare Formen des jiidischen Ler-
nens, Denkens und sozialen Handelns als Grundprinzipien einer jiidischen Philosophie
anzunehmen sind. Damit schliessen sie sich implizite und vielleicht sogar ungewollt unter
anderem Emil Fackenheims wohlbekanntem Diktum an, dem zufolge ,,thought has to go
to school with life“.

Die positive Seite dieses Buches ist sicher, dass es die Kreativitit und geistige Leben-
digkeit gewisser Kreise innerhalb der zeitgendssischen jiidischen Philosophie in den USA
anschaulich dokumentiert.

61



Das Buch hat den Charakter eines Manifestes eher als das eines gut begriindeten
philosophischen Werkes. Dies veranschaulicht, um nur ein Beispiel hier zu geben, Edith
Wyschogrods Behauptung, dass ,although Levinas’s stress upon the ethical relation orig-
inates to some extent in Kantian moral philosophy by way of Hermann Cohen and as
filtered by Franz Rosenzweig, it derives in important ways from a specific mode of inter-
preting classical Jewish sources — that of Lithuanian Jewry from the eighteenth century to
the years just before World War II — in which the ethics af alterity and the emphasis upon
compassion, charity, and generosity play a significant role® (S. 127). Abgesehen davon,
dass niche klar ist, was die Autorin im Sinn gehabt haben kénnte, wenn sie die Genealogie
von Levinas’ Ethik auf Rosenzweigs Wiedergabe der Kant-Deutung Cohens zuriickfiihrt,
kann der Leser von Chajim von Volozhins nefesh ha-hayim und ruah ha-hayim nur mit
Verwunderung zur Kenntnis nehmen, dass sie gerade in diesen Werken eine Art proto-
levinasscher Ethik des Anderen finden will.

Ohne Zweifel fordert das Buch seine Leser und Leserinnen heraus, Antworten auf die
aufgeworfenen Fragen zu versuchen und an der begonnenen Diskussion iiber Themen wie
die Bedeutung von Aufklirung (haskala), Busse (teshuva), Leiden, Freiheit, Anderssein
usw. teilzunehmen. Allerdings in bezug auf sein Hauptanliegen, nimlich aufzuzeigen, dass
Modernismus in der Philosophie im allgemeinen und der jiidischen Philosophie im be-
sonderen obsolet geworden ist und allein der Postmodernismus neue, philosophisch solide
Wege weist, jlidische Philosophie adiquat zur Sprache zu bringen, iiberzeugt es jedoch
leider reichlich wenig.

Reinier Munk

DEsaNka SCHWARA, ,, Ojfn weg schtejt a bojm*. Jiidische Kindheit und Jugend
in Galizien, Kongresspolen, Litauen und Russland 1881 — 1939, Kéln, Weimar,
Wien: Bohlau Verlag 1999 (= Lebenswelten osteuropiischer Juden 5), 489 S.
mit Abbildungen, ISBN 3-412-07898-0.

In der von Heiko Haumann, Professor fiir Osteuropiische Geschichte an der Universitit
Basel, herausgegebenen Reihe ,Lebenswelten osteuropiischer Juden® erschien in der zwei-
ten Hilfte des letzten Jahres eine Dissertation, die besondere Aufmerksamkeit verdient:
Die Verfasserin, Historikerin am Simon-Dubnow-Institut Leipzig und ausgewiesene Ost-
europa-Kennerin, untersucht in ihrer Studie die Lebensumstinde osteuropiischer jiidi-
scher Kinder und Jugendlicher und entwirft anhand der von ihr ausgewerteten, bisher
unverdffentlichten Tagebuchaufzeichnungen dieser Jugendlichen ein einzigartiges Bild ost-
jidischen Lebens im ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhundert (bis 1939).

Bemerkenswert ist die zentrale These der Untersuchung, dass — entgegen allen Er-
wartungen — Kindheit und Jugend sich fiir ostjiidische Heranwachsende ganz ihnlich
gestalten wie fiir die nichtjiidischen Kinder und Jugendlichen. Um zu diesem Schluss zu
kommen, hat D. ScHwara nicht nur die Tagebiicher allein — quasi als Quellen ,von in-
nen“ her — zugrunde gelegt, sondern auch die historische Sicht ,,von aussen umfassend in
die Untersuchung einbezogen: Durch dieses Hin- und Herwandern zwischen zwei Wel-
ten, derjenigen, die die jungen Menschen in ihren Aufzeichnungen beschreiben, und
derjenigen, die durch offizielle Dokumente belegbar ist, gelingt der Verfasserin ein ein-
drucksvoller Entwurf facettenreicher ostjiidischer Lebenszusammenhinge.

62



Die Tagebucheintragungen selbst lesen sich spannend und zeugen von den ginzlich
verschiedenen Temperamenten und Charakteren der Schreibenden. Das sehr umfangrei-
che, nicht ohne weiteres allgemein zugingliche Quellenmaterial hat D. ScHwara in fol-
gende Themenschwerpunkte und Lebensbereiche gegliedert: Schreibmotivation, soziales
Umfeld (Familienbande, Freundschaften, Liebesbeziehungen), Bildung, képerliche Be-
findlichkeit, Zukunftsperspektiven und ,alltigliches Einerlei‘. Diese Faktoren bettet sie in
den historischen Kontext ein und stellt auf diese Weise ihre fundierte Kenntnis der ost-
europdischen Geschichte unter Beweis; sie 6ffnet den Blick auf die faszinierende, lingst
untergegangene Welt der ostjiidischen Jugend und deren Lebenszusammenhinge.

Einige inhaltliche Wiederholungen, deren Ursache wohl hauptsichlich im Aufbau der
Arbeit zu suchen ist, diirfen geflissentlich iibersehen werden, hilt man sich vor Augen,
dass mit dieser sprachlich und stilistisch einwandfreien Dissertation eine Forschungsliicke
geschlossen wurde, denn eine Untersuchung, die dariiber Aufschluss gibt, wie jiidische
Kinder und Jugendliche die Welt erfahren, in die sie hineingeboren worden sind, fehlte
bislang. Straffe Zusammenfassungen am Ende eines jeden Kapitels fithren durch die Ar-
beit, die ein hilfreiches Glossar sowie weiterfithrende Literatur abrunden.

Yvonne Dombardt

MAGDALENA ScHuLtz, Kompass Judentum | Compass Judaism, Hannover:
Lutherisches Verlagshaus, 1999 (Kompass Weltreligionen), 80 S., ISBN 3-
7859-0785-0.

Emil L. Fackenheim erachtet Zusammenfassungen des Judentums fiir méglich und pid-
agogisch notwendig. Dementsprechend unterscheidet er in der jiidischen Tradition die
Titigkeit des Kommentators von der des Lehrers, der ,seinen ganzen Mut zusammen-
nimmt und vereinfacht® (Was ist Judentum?, S. 20). In diesem Sinne ist es der Pidagogin
und evangelischen Theologin Magdalena Schultz gelungen, einen ,Reisefithrer” in die
Welt des Judentums vorzulegen, der in drei Teilen die ,Glaubensgrundlagen und Aus-
breitung®, die ,Heilige[n] Schriften und zentrale[n] Glaubensaussagen® und den , Alltag*
der jiidischen Religion erldutert. Der Leser findet in diesem von zahlreichen Abbildungen
begleiteten Band eine zwar kurze, aber dennoch gute Einfithrung in die Grundbegriffe
jildischen Lebens und Glaubens vor. Ein wenig unprizise ist Verfasserin lediglich bei der
Darstellung des Kanons der hebriischen Bibel, den sie in vier statt in drei Teile zerlegt und
daraus den Terminus ,I'enach® erklidren will. Dariiber hinaus wire eine kleine Auswahl an
weiterfithrender Literatur wiinschenswert gewesen. Zweisprachig (deutsch und englisch)
konzipiert kann dieses Biichlein internationale Gespriche und Begegnungen vorbereiten
und begleiten helfen.

Dirk Biiltmann

63



	Rezensionen

