
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 56 (2000)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

W. Gunther Plaut, Die Tora. In jüdischer Auslegung. Band I. Bereschit.

Genesis. Mit einer Einleitung von Landesrabbiner Walter Homolka.
Autorisierte Übersetzung und Bearbeitung von Annette Böckler, Gütersloh: Kaiser,

Gütersloher Verlagshaus 1999 472 S., ISBN 3-579-02646-1.

Der Tora-Kommentar des während der Nazizeit von Deutschland in die USA emigrierten
und nun in Toronto wirkenden Rabbiners W. Gunter Plaut ist in den jüdischen Gemeinden

der USA und Kanadas das Standardwerk der Bibelauslegung, das sich im religiösen
Unterricht und in der Synagoge grosser Beliebtheit erfreut (The Torah. A Modern

Commentary. New York 1981"). Dank des Engagements von Annette Böckler, die sich der

Mühe der Übersetzung und Bearbeitung dieses ca. 2400 Seiten umfassenden Opus
unterzogen hat, liegt der erste Band zum Buch Genesis nun auch in deutscher Sprache vor;
vier weitere Bände zu den anderen Büchern des Pentateuch sollen nach Ankündigung des

Verlages noch in diesem Jahre folgen.
Der hier vorliegende Genesis-Band enthält zunächst mehrere einführende Kapitel zum

Pentateuch generell: In einer „Allgemeinen Einführung in die Tora" (S. 19-27) plädiert
Plaut fur eine offene, kritische und nicht-fundamentalistische Lektüre der Bibel: „Da Gott
nicht in einem fundamentalistischen Sinn Autor der Tora ist, ist die Tora ein Buch über
menschliche Verhaltensweisen von Gott und über Erfahrungen und Begegnungen mit
Gott" (S. 19); wenn sie aber vom „Kontakt der Menschen mit dem Göttlichen" erzählt, so

hat sie einen „unausgesprochenen Gegenwartsbezug". Israel als das Volk der Tora besitzt

„eine besondere spirituelle Empfänglichkeit", und so kann - obwohl Menschen die Tora
verfasst haben - „durch ihre Worte [. .] Gottes Stimme gehört werden, wenn wir
aufmerksam hinhören" (S. 22). Zur Erklärung der Entstehung des Pentateuch verweist Plaut
auf das Modell J. Wellhausens; als eine Referenz an Y. Kaufmann, der von der Priesterschrift

(P) als der ältesten Quelle ausging, ist es zu werten, wenn diese als die jüngste der

Quellenschriften zumindest „etliches alte Material und alte Traditionen enthält, die
vermutlich sogar älter als J und E sind" (S. 24). Aufgrund der grossen Bedeutung der Tora
für das jüdische Volk in seiner Geschichte sind an die Texte drei verschiedene Fragen zu
stellen, nämlich: „Was meinte der Text ursprünglich?", „Wie wurde er im Laufe der

Geschichte verstanden?" und „Was kann der Text für uns heute bedeuten?" Nach diesen

hermeneutischen Überlegungen folgen Ausführungen von Annette Böckler zur Bibelübersetzung

Moses Mendelssohns (1774-1776; 1783 publiziert), die A. Böckler wegen der

genauen Wiedergabe des Textes und dem flüssigen, klangvollen und gut lesbaren Deutsch

für die deutsche Ausgabe herangezogen und in grammatikalischer und stilistischer Hinsicht

behutsam aktualisiert hat (S. 27-31). Dass die Tora sowohl für das Judentum als

auch für Christentum und Islam von grundsätzlicher, wenn auch jeweils anderer Bedeutung

ist, zeigen die folgenden Artikel von B.J. Bamberger („Die Tora und das jüdische

41



Volk", S. 39-46; mit vielen informativen Hinweisen zur jüdischen Toraauslegung
[„mündliche Tora"] und sowie zu materialen Aspekten wie der Herstellung einer Torarolle
oder der Funktion der Tora im Synagogengottesdienst), dem Kölner Alttestamentier Klaus
Koenen („Der Pentateuch und das Christentum", S. 47-48) und der am Islamischen

Zentrum in Hamburg tätigen islamischen Theologin Halima Krausen („Die fünf Bücher

aus der Sicht des Islam", S. 49-54). An diese allgemeine Einführung schliessen sich eine

Einleitung in das Buch Genesis von W. G. Plaut (S. 55-58) sowie Ausführungen des

Altorientalisten W.W. Hallo zum Buch Genesis im Kontext der Literatur des Alten
Orients (S. 59-71) an.

Der Torakommentar selbst besteht aus einer Vielzahl von Elementen; Der hebräische

Bibeltext, der nach den Paraschen der synagogalen Lesung und dann nach kleineren
Lerneinheiten eingeteilt ist, wird nach der Version der Rabbinerbibel von 1524/5 („Bom-
bergiana") wiedergegeben. Um einen historisch-kritischen Zugang zum Text zu ermöglichen,

sind dem zwei Apparate beigefügt, nämlich einerseits Hinweise auf Schreib- und
Lesetraditionen („Ketiv/Qere" und die Korrekturen der „Sebirin"), andererseits Hinweise
auf Textvarianten, die verschiedentlich auch dem Apparat der Biblia Hebraica Stuttgar-
tensia entnommen sind. Unter dem hebräischen Original findet sich jeweils die entsprechende

deutsche Ubersetzung. Darüberhinaus enthält der Kommentar zu jeder Texteinheit

folgende Lesehilfen: Erklärungen zum Text, die den Wortsinn einzelner Wörter und
Sätze erläutern, stehen nach Versnummern geordnet links neben dem hebräischen Text;
hier werden häufig hebräische Wortspiele und Assonanzen transparent gemacht. Dann
sind jedem Abschnitt interpretierende Artikel beigefügt, die die Bedeutung des

entsprechenden Textes in der jüdischen Tradition und in der Gegenwart aufzeigen. Am Ende

jeden Abschnittes folgt unter der Uberschrift „Literarische Auslese" eine Zitatsammlung,
die sich auf den jeweiligen Text bezieht. Im Vordergrund stehen dabei Traditionen aus der

jüdischen Auslegung, dem Midrasch. Um die Aussage der Midraschim knapp und
verständlich darzubieten, werden diese in der Regel nicht wörtlich wiedergegeben, sondern

paraphrasiert. Daneben werden aber auch Texte aus christlichen und islamischen Quellen
sowie aus der belletristischen und wissenschaftlichen Literatur angeführt. Des weiteren
wurde versucht, zu jedem Abschnitt ein passendes Bild zu finden; neben informativen
Abbildungen (Landkarten, archäologische Funde etc.) wurden hier im Kleinformat (fast

zu klein!) Darstellungen jüdischer Künstler aller Epochen und Stilrichtungen ausgewählt.
Da im synagogalen Gottesdienst neben der Tora an jedem Sabbat und Festtag ein
Abschnitt aus den Propheten gelesen wird („Haftara") folgen am Ende des Bandes die
traditionellen Lesungen nach dem aschkenazischen Ritus (S. 409-446).

Wenn man sich auch gelegentlich mehr Sorgfalt bei der Schreibweise und Punktation
der hebräischen Begriffe gewünscht hätte (vgl. nur z. B. S. 55), wenn auch die
wissenschaftlichen Ausführungen in diesem Kommentar nicht immer die aktuelle Diskussion der

alttestamentlichen Wissenschaft spiegeln (vgl. z. B. nur die Ausführungen zur Pentateuch-

kritik, die Rezeption der Amoriter-Hypothese [S. 66], die Auslegung zu Gen 15 ohne die
Sefire-Texte [S. 172ff], die monolithische Sicht des Judentums bei der Krise unter An-
tiochus IV. [S. 181] usw.) und man sich gerade im Hinblick auf die Midrasch-Literatur
und die mittelalterliche Bibelexegese vielleicht eine breitere Rezeption des entsprechenden
Quellenmaterials gewünscht hätte, so stellt der Torakommentar W. G. Plauts als ein Zeugnis

des Umgangs mit der Heiligen Schrift im modernen Judentum doch eine gelungene
Synthese zwischen einem wissenschaftlichen und gleichzeitig existentiellen und aktualitäts-

bezogenen Zugang zur Tora dar. So hat der Kommentar seinen Platz wohl in den neu-

42



gegründeten progressiv-jüdischen Gemeinden, fur deren Gottesdienst und Torastudium er

zusammen mit dem 1997 erschienenen und ebenfalls von A. Böckler übersetzten Gebetsbuch

eine wichtigte Textgrundlage bildet. Darüberhinaus vermag er aber auch Christen,
die in Schule und Gemeinde mit biblischen Texten arbeiten und auch der jüdischen
Auslegung Gehör verschaffen möchten, eine Fülle von Anregungen, Inspirationen und
Materialien zu geben. Durch seine ansprechende Gestaltung und übersichtliche Darbietung

ist der Kommentar auf hervorragende Art und Weise dazu geeignet, den Blick für
den Reichtum der jüdischen Schriftauslegung zu öffnen und zu einer weiteren Beschäftigung

mit diesen Traditionen einzuladen.

Beate Ego

Jostein Adna, Jerusalemer Tempel und Tempelmarkt im 1. Jahrhundert
n. Chr., Wiesbaden: Harrassowitz (in Kommission) 1999 Abhandlungen
des Deutschen Palästina-Vereins 25), 182 S., ISBN 3-447-03859-4.

Das Buch des norwegischen Neutestamentiers ist der archäologisch-historische Teil seiner

Dissertation (Tübingen/Oslo 1994) über „Jesu Stellung zum Tempel". Der
exegetischtheologische Teil erscheint unter dem genannten Titel in der Reihe „Wissenschaftliche

Untersuchungen zum Neuen Testament", 2. Reihe, Tübingen 2000).
Der hier vorzustellende materiale Teil besteht in der Hauptsache aus zwei grossen

Abschnitten (neben einer knappen Einleitung und der abschliessenden Zusammenfassung).

Der erste stellt die „Archäologisch-architektonische Analyse des herodianischen

Tempels" dar (S. 3-90). Darin wird zuerst eine knappe Baugeschichte des Tempels
geboten, wobei der Schwerpunkt auf der genauen Abgrenzung der herodianischen

Erweiterungen liegt. Das eigentliche Tempelgebäude sowie die inneren Tempelhöfe und
-anlagen werden dagegen nicht eigens behandelt. Diese inhaltliche Begrenzung offenbart die

zentrale Frage des Autors (die allerdings nicht deutlich formuliert wird): Welches ist genau
der Ort, an dem die in Mk 11,15-19 parr. Mt 21,12-17; Lk 19,45-48 und Joh

2,13-22 beschriebene Austreibung von Geldwechslern und Taubenhändlern durch Jesus

stattfand (die Schafe und Rinder, die nur in Joh 2,l4f erwähnt sind, gelten Adna als

dramatische, sekundäre Steigerung durch den Evangelisten [S. 124])? Die Antwort ist: in
der königlichen Säulenhalle, die sich als dreischiffige Basilika - ungefähr an der Stelle der

heutigen al-Aksa-Moschee - entlang fast der gesamten Südmauer erstreckte. Als
architektonisches Vorbild für diese prächtige Multifunktionshalle verweist Âdna auf das Kaisareion
als einem wichtigen, neuen, architektonischen Bautypus im östlichen Mittelmeerraum seit
der zweiten Hälfte des 1. Jahrhunderts v.Chr. Der Name dieses Bautypus geht auf eine
alexandrinische Anlage zurück, die von Julius Caesar 48 v. Chr. dort initiiert wurde und
dem Herrscherkult diente. Einen Augenzeugenbericht über dieses Bauwerk überliefert
Philo von Alexandrien in seiner Schrift Legatio ad Gaium (150f, zitiert S. 38). Anhand von
weiteren, archäologisch nachgewiesenen Kaisareia kommt Âdna zu dem Schluss, dass die

herodianischen Erweiterungen der Tempelplattform und insbesondere die umlaufenden
Säulenhallen als ein solches multifunktionales Kult- und Kulturzentrum zu interpretieren
seien, das einerseits dem Ruhm seines Erbauers diente, zugleich aber den Tempel selbst

nicht beeinträchtigte oder beeinflusste. Einen besonderen Rang innerhalb der Gesamt-

43



konzeption besass die sogenannte „königliche Säulenhalle" (vgl. Josephus, Antiquitates
15,411-416), die durch ihre Grösse, Höhe und Ausstattung die anderen drei Säulenhallen

übertraf und architektonisch eine Stilmischung von östlicher Säulenhalle (Stoa) und
römischer Basilika darstellte. Durch eine breite Brücke (die Reste davon sind als Robin-

son-Bogen bekannt) war diese Halle mit der Stadt und einem Geschäftsviertel am Fusse

des südlichen Tempelareals verbunden. Daraus ergibt sich für Âdna, dass die königliche
Halle und der ihr vorgelagerte Vorhof der Heiden das in Jerusalem fehlende Forum (bzw.
die Agora) vertraten. Die Halle bildete so die Nahtstelle zwischen der Stadt und dem

Tempel und ist nach Âdna als Ort des Tempelmarktes (und damit der Ort der

Händleraustreibung Jesu) zu bestimmen. Allerdings erschöpft sich darin nicht ihre Funktion. Die
halbrunde Apsis am Ostende bildete möglicherweise den in bRHSh 31a genannten
Versammlungsraum des Sanhédrins „bei den Läden", den es bezog, nachdem es aus der

Quaderkammer im inneren Tempelvorhof auszog.
Der zweite grosse Hauptteil widmet sich, ausgehend vom Ergebnis der archäologischen

Analyse, den „Funktionen des Tempelmarkts" (S. 91-139). Nacheinander werden

„Die Hohepriesterschaft als Tempelverwaltungsbehörde" (S. 91-95), „Die Geldwechsler"
(S. 96 -118) und „Die Verkäufer von Opfermaterie" (S. 119-139) behandelt, wobei der

Schwerpunkt auf den letzten beiden Funktionen liegt. In diesem Teil geht Âdna ohne

Einschränkung davon aus, dass der Tempelmarkt in der königlichen Säulenhalle der
direkten Kontrolle der Hohenpriesterschaft unterstand (S. 95), obwohl er im ersten Teil
betont hatte, dass die Markthalle „eine separate Einheit eigenen Rechts darstellte" (S. 83).

Unausgeglichen bleibt, dass die Südhalle einerseits dem Ruhm des Herodes dienen sollte,
andererseits in ihrer Funktionsbeschreibung keinerlei,königliche' Elemente mehr vorkommen.

Der Abschnitt über den Verkauf von Opfertieren zeigt, wie wenig über diesen alltäglichen

Vorgang wirklich bekannt ist. Die neutestamentlichen Stellen, sieht man von Joh

2,l4f ab, setzen nach Âdna voraus, dass wenigstens Tauben auf dem Tempelmarkt gekauft
werden konnten. Ansonsten hält er es für wahrscheinlich, dass die Märkte für Opfertiere
im Norden vor dem Tempel lagen (die Ortsbezeichnungen „Schafteich" [Joh 5,2] und
„Schaftor" [Neh 3,1] verweisen möglicherweise darauf), da ein Verkauf von Rindern und
Schafen in der königlichen Säulenhalle seines Erachtens unvorstellbar ist. Ein Hauptargument

für seine Ablehnung ist die Schwierigkeit, Tiere über die Treppenanlage des

Robinson-Bogens in den Tempel zu bringen. Gesteht man diesem Argument eine gewisse
Plausibilität zu (obwohl sie nicht wirklich überzeugt), dann bleibt dennoch die Frage, wie
und wo die Tiere in den Tempel gebracht wurden. Auch die Frage, wo die Tiere für die

täglichen Opfer, besonders an Festen, aufbewahrt wurden, ist unklar. Lediglich für die
Lämmer des Tamidopfers ist eine eigene Kammer bezeugt (mMid 1,6 und öfter). Besass

die Priesterschaft eigene Viehweiden in Jerusalem (mZeb 8,lf könnte daraufhinweisen),
oder gab es gar auf dem Tempelareal Viehkoppeln? Fraglich ist weiter, inwieweit der

Opfernde überhaupt das Opfertier selbst auswählen konnte oder ob er nicht vielmehr eine

Art Bon fur ein bestimmtes Opfer kaufte, den er dann bei einem Priester einlösen konnte
(für Trankopferwein ist eine solche Praxis bezeugt, vgl. mSheq 5,4f [S. 129f]; ähnliche
Funde gibt es vom Bel-Tempel in Palmyra). Âdna vermutet, dass „die Opfertiere vom
Norden her [. .] direkt in den Vorhof der Priester gebracht wurden", wo sich der

Schlachtplatz und der Brandopferaltar befand (S. 125). Aber auch da erhebt sich die Frage:

wer brachte die Tiere dorthin, da doch der eigentliche Eingang für die Tempelbesucher
auf der Südseite über die Huldatore war? Und wenn es die Priester selbst waren, wo fand

44



dann beispielsweise die Handaufstemmung statt, wie sie Lev 1,4; 3,2 und öfter gefordert
und in mHag 2,2-3 bezeugt ist?

Âdna hat mit seiner Arbeit aufgezeigt, was aus den für die konkreten Fragen sehr

spärlichen literarischen Quellen (neben dem Neuen Testament Josephus und die rabbi-
nische Literatur) in Kombination mit archäologischen Funden aus Jerusalem herausgelesen

werden kann. Seine Schlussfolgerungen sind allerdings nicht immer stringent begründet.

Hilfreich wäre es meines Erachtens gewesen, den Opfertierhandel bzw. den Umgang
mit Opfertieren an anderen Grosstempeln zum Vergleich heranzuziehen. Das auffällige
Ähnlichkeiten zum Jerusalemer Tempel aufweisende Bel-Heiligtum in Palmyra etwa be-

sass einen tunnelartigen, unterirdischen Zugang in den Temenos für die Opfertiere, der

genau am Altar endete. Auch die griechischen und römischen Autoren sowie die

Ikonographie hätten daraufhin befragt werden können.
Gleichwohl hat der Verfasser mit den genannten Einschränkungen ein wichtiges,

nützliches Buch vorgelegt, das sich um eine möglichst konkrete Darstellung der mit
Tempelsteuer und Opferkult befassten Materien bemüht. Ein Literaturverzeichnis, Stellen-,
Namen- und Sachregister runden den Band ab, dem zudem (man ist geneigt zu sagen:
nur) drei Abbildungen beigegeben sind. Auch hier hätte man sich durchaus mehr
gewünscht.

Roland Deines

Robert Hanhart, Studien zur Septuaginta und zum hellenistischen Judentum,

herausgegeben von Reinhard Georg Kratz, Tübingen: Mohr Siebeck

1999 Forschungen zum Alten Testament 24), 298 S., ISBN 3-16-
147101-6.

Der vorliegende Band vereinigt insgesamt 15 Studien des renommierten Septuagintafor-
schers und langjährigen Leiters des Septuaginta-Unternehmens der Göttinger Akademie
der Wissenschaften (1991-1993), die in den Jahren zwischen 1962 und 1996 entstanden
sind. Im ersten Teil, der der Geschichte und Entstehung der Septuaginta gewidmet ist,
finden sich die Beiträge „Fragen um die Entstehung der Septuaginta" (3-24 [1962*]);
„Textgeschichtliche Probleme der Septuaginta von ihrer Entstehung bis Origenes" (25-43
[1994*]) sowie eine Abhandlung zum Thema „Ursprünglicher Septuagintatext und lukia-
nische Rezension des 2. Esrabuches im Verhältnis zur Textform der Vetus Latina" (43-66
[1993*]).

Der zweite Teil, dem es um das „Wesen der Septuaginta" geht, enthält die Aufsätze

„Die Bedeutung der Septuaginta für die Definition des hellenistischen Judentums" (67 —

79 [1986*]), „Die Ubersetzungstechnik der Septuaginta als Interpretation. Daniel 11,29
und die Ägyptenzüge des Antiochus Epiphanes" (80-94 [1962*]), „Die Septuaginta als

Interpretation und Aktualisierung. Jes 9:1 (8:23) - 7(64)" (95-109 [1983*]) und „Die
Ubersetzung der Septuaginta im Lichte ihr vorgegebener und auf ihr gründender Tradition"

(110-136 [1992*]).
Der dritte Teil des Buches fragt nach der Wirkung der Septuaginta und stellt folgende

Titel zusammen: „Kriterien geschichtlicher Wahrheit in der Makkabäerzeit. Zur geschichtlichen

Bedeutung der danielschen Weltreichelehre" (137-150 [1967*]); „Zur geistesge-

45



schichtlichen Bestimmung des Judentums" (151-165; [1967*]); „Der status confessionis
Israels in hellenistischer Zeit" (165 -178 [1995*]), „Zur Vorgeschichte von Israels status
confessionis in hellenistischer Zeit" (179-193 [1996*]); „Die Bedeutung der Septuaginta
in neutestamentlicher Zeit" (194-217; [1984*]). Der letzte Teil enthält schliesslich

Beiträge zur Nachwirkung dieses Ubersetzungswerkes: „Die Septuaginta als Problem der

Textgeschichte, der Forschungsgeschichte und der Theologie" (217-230; [1972*]);
„Jüdische Tradition und christliche Interpretation. Zur Geschichte der Septuagintaforschung
in Göttingen" (231-247 [1979*]) sowie den Artikel „Paul Anton de Lagarde und seine

Kritik an der Theologie" (248-280 [1987*]). Register zu den einzelnen Stellen, Namen
und Sachen bzw. Autoren erschliessen die einzelnen Beiträge (285-298), und eine

Bibliographie, die das gesamte literarische Schaffen Robert Hanharts dokumentiert, rundet
das Werk ab (281-284).

Robert Hanharts Buch ist eine spannende, wenn auch nicht ganz einfache Lektüre, da

die ihm eigene, unverwechselbare Sprache mit ihrer elaborierten Syntax zur Bedächtigkeit
und Langsamkeit zwingt. Auf eindrückliche Art und Weise macht der Verfasser auf die

Eigenart der Septuaginta aufmerksam, die - trotz ihrer griechischen Sprache - etwas

Heterogenes in der Welt des Hellenismus darstellte und eben nicht als Ausdruck einer

Hellenisierung des Judentums bzw. Ergebnis eines staatlich verordneten Regierungspro-

grammes zu verstehen ist, sondern als der Versuch, die Offenbarung des Israelgottes auch

in der Diaspora hörbar werden zu lassen. Die Aussage des Aristeasbriefes, die im Gegensatz

zu den späteren Legenden bei Philo und den Kirchenvätern noch nichts von der Inspiriert-
heit dieses Werkes weiss, sondern als Produkt einer vergleichenden Gelehrsamkeit schildert,

spricht nicht gegen eine Verwendung dieses Werkes im Gottesdienst, sondern ist auf
dem Hintergrund der Vorstellung vom Ende der Prophétie, wie sie für das frühe Judentum

bezeichnend ist, zu erklären. Die Übersetzung der Septuaginta bedeutet die Bewahrung

der Tradition in Verbindung mit der Interpretation und Aktualisierung des Textes
und impliziert damit die politische, kulturelle und religiöse Legitimation des Judentums in
der Diaspora. „Hellenistisches Judentum bedeutet darum nicht Israels Öffnung für die
hellenistische Welt und die Umgestaltung seines Wesens durch ihr politisches, kulturelles
und religiöses Gut, sondern die kritische, leidende Auseinandersetzung mit dieser Welt auf
Grund dessen, was Israel schon war und jenseits dieser Grenzlinie bleiben musste" (77).
Dem Urchristentum war die Septuaginta bereits sowohl in rezensioneller Bearbeitung
nach dem hebräischen Original als auch in ihrer theologischen Verwendung in messia-

nischen Testimoniensammlungen durch das zeitgenössische Judentum vorgegeben. Eine
Fülle von Textbeispielen und Einzelinterpretationen belegen dabei die Ausführungen
Robert Hanharts, so dass das Buch auch für denjenigen eine Fundgrube darstellt, der

theologische Denkbewegungen im Spiegel von Übersetzungsprozessen untersuchen möchte.

Spannend ist die Lektüre des Buches aber auch, da Robert Hanharts Ausführungen
zuweilen zum Widerspruch reizen. So stellt sich die Frage - um hier nur ein Beispiel
herauszugreifen -, inwieweit die negative Wesensbestimmung des frühen Judentums, die
auf dem Phänomen der Offenbarungslosigkeit in Verbindung mit der starken qualitativen
Differenzierung zwischen Offenbarung und Interpretation (156) gründet, tatsächlich dem
frühen Judentum gerecht wird. „Es ist im Lichte der vorangehenden Geschichte Israels

eine negative Wesensbestimmung der Epoche: sie gründet im Verlust der Sprache und im
Verlust der Offenbarung. Die Phänomene, die sie auf diesem Hintergrund zeitigt, sind

zuerst negativer Natur: Geschichte lediglich als Zwischenzeit zwischen geschehener Ver-

46



heißung und noch ausstehender Erfüllung, Literatur lediglich als Interpretation schon

geschehener Offenbarung, Gesetzeserfüllung lediglich noch in der Erwartung endzeitlichen

Lohnes" (161). Ist hier nicht in weit höherem Masse auf den kreativen Aspekt der

Schriftauslegung zu verweisen, die in der literarischen Produktivität des Frühjudentums
ihren Ausdruck findet, sowie auf die weisheitlichen und kosmologischen Implikationen
der Tora? Wie es die einschlägigen Arbeiten zum Bild des Judentums in der alttestament-
lichen Wissenschaft bzw. zur Schriftauslegung zur Zeit des Zweiten Tempels zeigen,
eröffnet sich hier „ein weites Feld" der Diskussion.

Durch die Zusammenstellung der unterschiedlichen Publikationen Robert Hanharts
wird auf eindrückliche Art und Weise das breite wissenschaftliche Spektrum dieses

Forschers dokumentiert, das sich über die konkrete Arbeit am Text und seiner Geschichte

über religions- und theologiegeschichtliche Studien bis hin zu wissenschaftsgeschichtlichen

Beiträgen zur Septuagintaforschung erstreckt, und es entsteht ein Gesamtbild seiner
wissenschaftlichen Arbeit, die die Septuaginta im Rahmen des hellenistischen Judentums und
des frühen Christentums zu begreifen versucht. Da die einzelnen Arbeiten dieses Bandes

zum Teil an recht entlegenen Orten publiziert wurden, ist diese Veröffentlichung nur zu

begrüssen und dem Herausgeber für die Mühen der Publikation zu danken.

Beate Ego

Peter Frick, Divine Providence in Philo ofAlexandria, Tübingen: Mohr
Siebeck 1999 Texte und Studien zum antiken Judentum 77), 220 S.,

ISBN 3-16-147141-5.

Das vorliegende Buch behandelt den Vorsehungsgedanken im Werk Philos von Alexandrien.

Die fragmentarisch erhaltene philonische Schrift De Providentia, die sich mit diesem

Thema eigens befasst, nimmt es aber nicht zum Ausgangspunkt. Denn über die dort im
Vordergrund stehende Auseinandersetzung mit dem Argument, dass die Existenz des Bösen

in der Welt die Annahme einer göttlichen Vorsehung ausschliesse, reicht Fricks

Interesse hinaus. Ihm geht es darum, Philos „Konzeptualisierung" des Vorsehungsgedankens

zu erfassen und den Standort dieser Vorstellung im Gesamtkontext des philonischen Denkens

zu bestimmen. So widmet er sich im ersten Kapitel dem Verhältnis von göttlicher
Transzendenz und Immanenz, um im zweiten den Vorsehungsgedanken in diesen Rahmen

einzuordnen, untersucht im dritten die Funktion der Providenz bei der Erschaffung
und Erhaltung der Welt und befasst sich dann erst in drei weiteren Kapiteln mit
Implikationen hinsichtlich des Sternenglaubens, der Theodizee und der Deutung der Geschichte

Israels.

Frick geht also aus von Philos Gottesbegriff: Ist Gott transzendent und damit menschlichem

Erkennen entzogen, stellt sich die Frage, wie dann von göttlicher Vorsehung die
Rede sein kann. Die Antwort folgt aus dem Unterschied zwischen Gottes Wesen, das in
der Tat unsagbar ist, und seiner Existenz, die aus der Wahrnehmung der Welt als

göttlicher Schöpfung erschlossen werden kann (De posteritate Caini I66ff.). Mögen also

Aussagen über das Wesen Gottes unmöglich sein, Aussagen über sein Handeln an der Schöpfung

sind es nicht. Was sich aber in solchem Handeln manifestiert, ist nichts anderes als

Gottes Vorsehung; sie ist mithin ebenso der menschlichen Erkenntnis zugänglich wie seine

47



Existenz (vgl. De virtutibus 215). Tatsächlich spricht Philo von Gottes Vorsehung in der

Regel so, dass er damit einen Aspekt des göttlichen Handelns beschreibt. Nur an einer
Stelle heisst es, dass Gott „vorsehend [. .] ist" (De specialibus legibus 1,209), und dies

versteht Frick denn auch als Aussage über Gottes Wesen; Vorsehung sei also „not only
evident in God's activity", sondern auch „firmly rooted in God's essence" (S. 52).

Dem Transzendenzgedanken entspricht es, dass Philo das göttliche Handeln an der
Welt nicht unmittelbar Gott selbst zuschreibt, sondern Zwischeninstanzen annimmt:
Kräfte Gottes, voran die schöpferische und die herrscherliche Kraft, die seine Schöpfungsabsicht

in die Tat umsetzen, und zwischen ihm und diesen Kräften vermittelnd der Logos,
der auf transzendenter Ebene die göttliche Vernunft ist und auf immanenter Ebene planvoll

das Walten jener Kräfte im Kosmos steuert. Dass Gott überhaupt als Schöpfer tätig
wird, liegt in seiner Güte begründet, die als Teil seines unfassbaren Seins zwar transzendent

ist, aber an den Wirkungen der göttlichen Gnade erfahrbar wird. In diesem

Zusammenhang hat nun auch die Vorsehung ihre Funktion: Gemeinsam mit dem göttlichen
Gnadenwirken ist sie der schöpferischen Kraft zu- und untergeordnet. Wie der Logos kann
auch die Vorsehung als Instrument des göttlichen Schöpferhandelns gedacht werden. Und
endlich ist sie es, derentwegen der Kosmos, obwohl er als geschaffener einen zeitlichen

Anfang hat, nicht vergehen kann, denn würde er zerstört, müsste die Vorsehung mit ihm
zugrunde gehen (De aeternitate mundi 51). In diesem Sinne, so resümiert Frick, begreift
Philo Gottes Schöpfungswerk als „creatio continua" (S. 117).

Die fatalistische Auffassung, dass das Geschick der Menschen durch die Sterne
vorbestimmt sei, lehnt Philo ab, da sie einerseits der Freiheit des menschlichen Willens und
andererseits der Transzendenz Gottes als der einzigen Erstursache widerspricht; der Tierkreis

lenkt nicht das Schicksal, sondern verdankt sich selbst der göttlichen Providenz. Was
das Theodizeeproblem angeht, unterscheidet Philo zwischen physischem und moralischem
Übel, wobei das eine die Folge freier menschlicher Willensentscheidung ist, aber auch das

andere nicht der Verantwortung Gottes angelastet werden kann, und dies aus mehreren

Gründen: kosmologisch, weil das, was Menschen im einzelnen als Übel empfinden,
notwendiger Teil einer insgesamt guten Weltordnung ist; physikalisch, weil Naturkatastrophen

eine ungewollte, durch die Materie bedingte Nebenwirkung der Schöpfung sind;

logisch, weil zum Guten notwendig sein Gegenteil gehört; und ethisch, weil die Vorsehung

durch Leiden die Menschen bessert. Ausserdem ist es Sache der Vorsehung, würdige
Menschen in ihrer Willensentscheidung zum Guten zu unterstützen. Wie Philo schliesslich

die Vorsehung in Israels Geschichte wirksam werden sieht, zeigt Frick an den

Beispielen Abraham, Sara, Isaak, Joseph, Mose und - negativ - Flaccus sowie an der
Parteinahme von Gottes Gesetz für Fremdlinge, Witwen und Waisen.

Ist damit der Gang der Untersuchung im Groben nachgezeichnet, so nimmt sie sich

im Detail allerdings wesentlich differenzierter aus. Besondere Hervorhebung verdienen die

regelmässig gezogenen Querverbindungen zur paganen philosophischen Tradition,
namentlich zu Plato, Aristoteles, dem Mittelpiatonismus und der Stoa. Was die Methode
angeht, erfordert es die systematische Konzeption der Arbeit, dass die im einzelnen
untersuchten Textpassagen nicht in ihrem literarischen Kontext interpretiert, sondern mit
anderen, ebenfalls aus ihrem Zusammenhang gelösten Stellen kombiniert werden, um so

Aussagen und Begriffe in eine das ganze philonische Œuvre umspannende Gesamtschau

zu bringen. Man mag sich fragen, ob bei diesem harmonisierenden Vorgehen dem
individuellen Text immer volle Gerechtigkeit widerfährt, und hat jedenfalls öfters Gelegenheit
festzustellen, dass Philo zu gleichen Themen an verschiedenen Stellen recht Unterschied-

48



liches sagt. Um so bemerkenswerter ist jedoch, dass sich Frick dieses methodischen
Problems vollauf bewusst zeigt und es nicht selten vorzieht, Inkongruenz stehen zu lassen,

statt durch glättende Deutung Kohärenz zu erzwingen. Man muss kaum sagen, wie sehr
das der Überzeugungskraft dieses gründlichen und lehrreichen Buches zugute kommt,
auch wenn es die Darstellung mitunter verkompliziert.

Friedrich Avemarie

Maurice-Ruben Hayoun, Maimonides. Arzt und Philosoph im Mittelalter.
Eine Biographie. Aus dem Französischen übertragen von Ansgar Wildermann,

München: Beck 1999, 332 S., ISBN 3-406-45269-8.

Abu Imran Musa ihn Maimun ihn Abdallah, bekannter unter seinem lateinischen Namen
Maimonides, gilt als der bedeutendste jüdische Philosoph und Kodifikator des Mittelalters.

Ihm, seinem Leben und einem Teil seiner philosophischen Arbeit widmet Maurice-
Ruben Hayoun, Professor für jüdische Philosophie und Geistesgeschichte an der Hochschule

für Jüdische Studien (Heidelberg), seine 1994 in französischer, 1999 in deutscher

Sprache erschienene umfassende Arbeit. Weshalb noch eine Biographie zu Maimonides,
dessen Leben und Werk doch bereits von anderen bedeutenden Wissenschaftlern von
Abraham Geiger über Leo Baeck bis Abraham Joshua Heschel, um nur einige zu nennen,
nachgezeichnet wurde? Eine Antwort zu geben fällt indes nicht schwer: M.-R. Hayoun,
dem Judaisten und Maimonides-Spezialisten, ist es gelungen, eine gut lesbare und vor
allem aktualisierte wie aktuelle Einführung in Leben und Hauptwerk des Arztes von Fostat

zu bringen, die 1995 von der Pariser Académie des Sciences Morales et Politiques mit dem
Preis GEGNER ausgezeichnet wurde.

Mit seiner Biographie leistet M.-R. Hayoun vornehmlich zweierlei: Zum einen
entwirft er in lebendig geschriebenem Stil das Leben des 1135 in Cördoba geborenen RaM-
BaM, wie der grosse Moses ben Maimon ebenfalls genannt wird. Zum anderen stellt er das

Hauptwerk des Philosophen und Arztes, den Führer der Unschlüssigen, vor, den Maimon
auf arabisch (Dalalat al-ha'iriri) verfasste und der noch zu dessen Lebzeiten von Ibn
Tibbon als More Newuchim ins Hebräische übertragen wurde.

Gut herausgearbeitet ist die für Maimonides und seine Familie steinige Zeit der

Verfolgung und des Exils: Nachdem die fundamentalistischen Almohaden die gegenüber
anderen Religionen toleranten Almoraviden verdrängt hatten, begannen sie um die Mitte
des 12. Jahrhunderts, in Cordoba ganze jüdische Gemeinden zu vernichten. Den
Massakern, die die blutrünstigen Almohaden veranstalteten, zu entrinnen war nur auf drei
Arten möglich: durch Tod, Exil oder Zwangsbekehrung zum Islam. Ein strittiger Punkt
bleibt allerdings bis dato, trotz der Beteuerungen Hayouns (z. B. S. 67), dass dies nicht
zutreffe, die angebliche Bekehrung des Maimon zum Islam. Tatsächlich wählte Maimonides

die Auswanderung über Fes (1160) und Palästina (1165) nach Alexandrien, später
Fostat/Kairo, wo er sein bewegtes Leben als Arzt und Philosoph im Jahre 1204 beschloss.

Den Philosophen RaMBaM quälte der (vermeintliche) Widerspruch zwischen den
Lehren der Philosophie und denen der Bibel. Diesen Widerspruch versucht er, in seinem
Führer der Unschlüssigen aufzulösen: Im Zentrum des Werkes steht die These einer
vollkommenen Unkörperlichkeit Gottes, der nicht mit positiven Begriffen umschrieben wer-

49



den könne; jeder Versuch, ihm positive Werte zuzuschreiben, schränke automatisch das

Wesen Gottes ein. Maimonides argumentiert, dass alle positiven Aussagen über Gott in
der Bibel sich nur auf sein Wirken, niemals jedoch auf sein Wesen beziehen könnten. Der
sich so herauskristallisierende Gottesbegriff erinnert an die Lehre des Aristoteles von einer
alles bewegenden ersten Ursache. Um diese Kernaussage des maimonschen Gedankengebäudes

der Leserin, dem Leser über die verschiedenen von Maimonides verwendeten

Quellen nahezubringen, lässt M.-R. Hayoun den jüdischen Philosophen mit seinem Schüler

Joseph Ben Jehuda Ibn Aknin in einen fiktiven Dialog treten. Der eifrige Discipulus
stellt seinem grossen Meister just dann eine entscheidende und weiterführende Frage,

wenn auch der Leser, die Leserin an dieser Stelle gerne nachgehakt hätte. So gelingt es

Hayoun, die Hauptthesen des RaMBaM auf anschauliche, lebendige Weise zu entfalten
und griffig darzulegen, ohne dabei den wichtigen Hinweis (vgl. die Ausführungen in
Kapitel 14) ausser acht zu lassen, namentlich, dass Maimonides' Welt- und Gottesverständnis

bereits zu seinen Lebzeiten heftig umstritten war.
Trotz der einfühlsamen Nachzeichnung des Lebens dieses mittelalterlichen

Religionsphilosophen und der genauen detailgetreuen Darstellung seines Hauptwerkes verrät

Hayoun der Leserin, dem Leser nur wenig über Moses ben Maimons Wirken als Arzt, und
das obwohl der Untertitel der deutschen Fassung der Biographie „Arzt und Philosoph"
eine andere Gewichtung erwarten lassen würde; eine Skizzierung des Gesamtwerks fehlt
leider (vgl. hierzu das immer noch für einen soliden, grundlegenden Überblick hilfreiche
Jüdische Lexikon, Berlin 1929, Band 3).

Yvonne Domhardt

Joseph Dan, The 'Unique Cherub' Circle. A School ofMystics and Esoterics in
Medieval Germany, Tiibingen: Mohr Siebeck 1999 Texts and studies in
medieval and early modern Judaism 15), X und 297 S., gr. 8°, ISBN 3-
16-146798-1.

Es war J. Dan, der vor rund dreissig Jahren als erster die Verschiedenartigkeit und
Besonderheit einer vorkabbalistischen „mystischen Schule" des 12. Jahrhunderts erkannt hat, die

er den „Unique Cherub Circle" nennt. Die jetzt vorgelegte Arbeit stellt somit die Frucht

langjähriger Forschungen zu diesem Thema dar und hat zum Ziel, eine Gesamtgeschichte
sowohl der Schriften als auch der Lehren dieser zunächst (so A. Epstein, A. Jellinek, G.
Scholem) mit dem Kreis um die Familie Kalonymos identifizierten Schöpfer einer spezifisch

aschkenasisch-chassidischen Geistigkeit darzustellen. Mithin handelt es sich hier um
eine monographische Abhandlung über eine nach dem Kreis um die Familie Kalonymos,
in deren Mitte das Buch Bahir entstanden ist, weitere mystische Richtung, die in der
formativen Periode der mittelalterlichen jüdischen Mystik eine bedeutende Rolle gespielt
hat.

Unter den Faktoren, die an der Wende vom 12. zum 13. Jahrhundert über die

Dynamik der kulturellen und geistigen Entwicklung der europäischen Juden entschieden
und auf das Entstehen und die Lehre des „Kreises" wesentlichen Einfluss hatten, nennt
Dan insbesondere drei: die Hinwendung zur hebräischen Sprache, den intensiveren Rückgriff

auf die Tradition, wie er sich unter anderem in der pseudepigraphischen Schriftstel-

50



lerei niedergeschlagen hat, sowie das Entstehen von Gelehrtenkreisen, die sich dem
Studium der mystisch-esoterischen Uberlieferung verschrieben hatten.

Da der „Kreis" seine esoterische Tradition auf den Propheten Jeremia, dessen Sohn
Ben Sira und Enkel Josef ben Ussiel zurückführt, der der Verfasser der Baraita des Josefben

Ussiel, des Hauptwerkes des „Kreises" gewesen sein soll, und die einzige Quelle für diese

Genealogie das wahrscheinlich im 9./10. Jahrhundert in Babylon entstandene pseudepi-
graphische Alphabet des Ben Sira (Pseudo-Ben Sira) ist, beginnt Dan mit der Analyse
ausgewählter Themen dieses ungewöhnlichen Werkes, das mit den Werten des traditionellen

rabbinischen Judentums geradezu bilderstümerisch umgeht (S. 1-35).
Wenn man zudem bedenkt, dass die Mehrheit der mystischen Texte des „Kreises"

exegetischer Natur ist und sich als Kommentar zum Sefer Yetzira gibt, überrascht es nicht,
dass Dan diesem Werk ein spezielles Kapitel widmet (S. 36-45), wobei er sich auf dessen

Rezeption und Lehre konzentriert. Seiner Meinung nach ist schwerlich zu den wahren
Intentionen des Autors dieses bekannten Werkes vorzustossen, das neben einer entwik-
kelten linguistisch-numerischen Theorie Elemente aufweist, die wohl eine gewisse Art
mystisch-theosophischer Erfahrung suggerieren, Bezugnahmen auf klassische Topoi der
rabbinischen Tradition aber fast völlig fehlen lassen (S. 41).

Dans Untersuchungen führen ihn zu der Annahme, dass der „Kreis" sich aus zwei,
drei oder vier Generationen „mystisierender" Esoteriker zusammensetzte, die an der Wende

vom 12. zum 13. Jahrhundert in Nordfrankreich oder dem Rheinland gelebt haben.

Die zahlenmässige Stärke dieser Gruppe, eine eher isolierte Gesellschaft, die sich um ihren
Lehrer scharte, ging wahrscheinlich niemals über ein oder zwei Dutzend Personen hinaus.
Sie berief sich auf die antike jüdische Literatur sowie einige Texte aus dem mittelalterlichen

hebräischen Schrifttum, die vor der Mitte des 12. Jahrhunderts entstanden sind. Aus
ihrer literarischen Hinterlassenschaft haben sich neun Texte erhalten, allen voran die Trias

aus Baraita des Josefben Ussiel, einem Piyyut und dem als „Kommentar des Pseudo-Saadja"
bekannten Kommentar zum Sefer Yetzira. Von anderen Werken wissen wir nur durch
Zitate in der späteren Literatur. Das Besondere der Lehren des „Kreises" besteht nach

Dans Meinung vor allem in vier Elementen: in (1) der Konzeption der Kavod als verborgener,

unerkennbarer aller anthropomorphistischer Eigenschaften entkleideter göttlicher
Emanation, (2) der Idee eines besonderen Cherub als anthropomorphistischem Aspekt der

göttlichen Sphäre, (3) der spezifischen Darstellung des Pleroma und (4) der Konzeption
der durch Emanation hervorgegangenen vier Welten (S. 46-58).

In den folgenden Kapiteln VI-XII analysiert Dan der Reihe nach Charakter und
Inhalt der Hauptwerke des „Kreises" und seines letzten Vertreters, Rabbi Elchanan ben

Yakars. Bei der Baraita, deren Gegenstück der Piyyut ist (S. 59 -100), setzt Dan mit dem

dreischichtigen Charakter des Textes (Grundtext, Texte des Lehrers und Text des

Kommentators) ein, analysiert die Struktur des Verbotes kosmologischer Spekulationen, indem

er ihren Text mit analogen dekadischen Systemen im Sefer Yetzira und Sefer ha-Hayyim
vergleicht und wendet sich dann Erwägungen zum Begriff des Pieromas und seiner
wesentlichen Elemente zu: Schöpfergott, Schechina, Kavod, Gottesthron und Cherub.

Die Erörterungen zum nächsten Text Pesaq ha-yir'a ve ha-emuna, dem einzigen
erhaltenen Text des „Kreises", der die Gebetspraxis betrifft und seiner Gattung nach zur
safrut ha-yihud gehört (S. 101-124), ermöglichen Dan die Entfaltung einer vertieften
Charakteristik der Begriffe Kavod und Cherub, die im Kontext der Analyse verschiedener

Formen der Epiphanie der als Pleroma verstandenen Gottheit beschreiben (S. 106f). Die
Charakteristik macht eine Unterscheidung des Systems der symbolischen Kategorien und

51



der unter ihnen auftretenden räumlichen Entsprechungen möglich, die mehr oder weniger
konsequent die Tiefenschichten der Theologie des „Kreises" bilden (S. 110).

In der Behandlung des Kommentars des Pseudo-Saadja zum Sefer Yetzira (S. 125 -141)
beschränkt sich Dan angesichts des beachtlichen Umfangs dieses Werkes auf die Erörterung

einzelner ausgewählter Probleme, beginnend mit der Erzählstruktur des Werkes und
seines Zusammenhangs mit der früheren literarischen und exegetischen Tradition. Danach
illustriert er an einigen Beispielen, wie in diesem Text der Versuch gemacht wird, die sich

gegenseitig ausschliessenden kosmogonischen, aus verschiedenen Quellen entlehnten
Vorstellungen zum Beispiel die Frage des Tohu wa bohu in einem System zu vereinigen.

Anschliessend wendet sich Verfasser der Darstellung des literarischen Werkes des

letzten bekannten Vertreters des „Kreises", R. Elchanan ben Yakar, zu (S. 142-186). Er
untersucht dessen Hauptmotive, angefangen von den theologisch-kosmogonischen
Konzeptionen, die das Werk Sod ha-sodot bestimmen. Dabei macht er darauf aufmerksam, dass

im Rahmen der Theologie Elchanan ben Yakars die Epiphanie nicht in den Kategorien der

natürlichen Weltordnung verstanden wird, sondern im Gegenteil als deren Zerstörung.
Ebenso scheint die Analyse der eschatologischen Elemente des Sod ha-sodot die Feststellung

zu erlauben, dass es sich hier um einen Typ von darstellender Eschatologie handelt,
in der die Auferstehung eher mit dem Zustand der Bildung der Aufklärung identifiziert ist
als mit den traditionellen Vorstellungen zu diesem Thema (S. 165).

In der Besprechung der zwei Kommentare Elchanan ben Yakars zum Sefer Yetzira
hebt Verfasser ihre Zugehörigkeit zur exegetischen Tradition Saadja Donnolos hervor und
verweist auf ihre Unterschiedlichkeit im Verhältnis zu den anderen Schriften des „Kreises",

zum Beispiel zum Kommentar des Pseudo-Saadja (S. 187-209). Darüber hinaus befasst er
sich mit den ebenfalls zu den Schriften des „Kreises" gehörenden fünfzehn Büchern, die

der Tradition der Gruppe entsprechend Ben Sira seinem Sohn Ussiel geoffenbart haben

soll. Wie er dabei feststellt, gehören zu ihnen neben dem Sefer Yetzira vier tannaitische
Werke bekannter Provenienz. Nach Dan zeugen sie davon, dass der „Kreis" die tannaitische

Tradition verworfen und an ihre Stelle eine eigene gesetzt hat, die in biblische Zeiten
zurückreicht. Der Schlüssel zur Auswahl der vierzehn verbleibenden Texte war ihre engere
oder weitere thematische Verwandtschaft mit den Ideen des Sefer Yetzira (S. 210-220).
Im folgenden (S. 221-239) analysiert Dan die weiteren Schicksale der in den Schriften
des „Kreises" präsent(iert)en Lehren, vor allem ihre Rezeption im Umkreis der entstehenden

Kabbala. Er tut dies am Beispiel eines Dokumentes, das eine Sammlung von Traditionen

aschkenasischer Chassidim und Kabbalisten darstellt, und unter dem Titel
„Intentionen des Gebets nach der Tradition des R. Jehuda des Frommen" bekannt ist (S.

221).
Nicht ausgeklammert bleibt die Frage, ob auf die Entstehung der Gestalt des Unique

Cherub in der Form, in der sie in den Lehren des „Kreises" begegnet, solche älteren

mystisch-esoterischen Traditionen Einfluss gehabt haben können, wie sie in dem nur
fragmentarisch überlieferten, wahrscheinlich in der gaonäischen Zeit in Babylon entstandenen

Text Raza Rabba erhalten geblieben sind (S. 240-251). Grundlage der diesbezüglichen

Analyse sind die in der Einleitung zum Kommenar des R. Mose ben Eliezer zum
ShHur Qomah überlieferten Fragmente. Das Ergebnis der Analyse ist negativ, denn es lässt

sich nicht zeigen, dass die Idee dieses Cherub in den Raza Rabba ein Vorbild hat (S. 248).
Ausführlich geht Verfasser in einem Anhang auf die spezifische Sprache der im asch-

kenasisch-chassidischen Millieu entstandenen mystischen Texte ein (S. 252-272). Er
erörtert dabei die These vom transzendenten Charakter der Sprache und deren Folgen in der

52



jüdischen Tradition, die in dem Moment in Erscheinung treten, als die Exegese des Textes

in erheblichem Masse die Erfahrung der Offenbarung ersetzte. Seiner Meinung nach ist
die Verbindung von midraschischer Hermeneutik und Mystik so zu verstehen, dass das

unbegrenzte Potential dieser Hermeneutik durch die mystische Erfahrung, das heisst

durch den sich in ihr offenbarenden Inhalt begrenzt und geformt wird. Es scheint jedoch,
dass diese heuristisch wohl begründete Art Dichotomie von mystischer Erfahrung und

Exegese faktisch jedoch mit Fragezeichen zu versehen ist, wenn man bedenkt, dass (1) in
der jüdischen Mystik auf theurgisch-gebethafter, homiletischer und /oder exegetischer
Ebene in der überwiegenden Zahl der Fälle das Medium des Wortes selbst die Quelle der

mystischen Erfahrung ist, (2) in der jüdischen Tradition mystische Erfahrung einen
wesentlich sprachlich-auditiven Charakter hat und (3) Prozesse der Imagination und
Verbalisation durch sprachliche Metaphorisierung eng miteinander verbunden sind, wie die

Forschungen auf dem Gebiet der kognitiven Psycholinguistik anzeigen. Von daher ist nur
zu begrüssen, dass sich Dan im Kontext seiner Forschungen zur jüdischen Mystik auch

mit dem Problem der Funktion der Sprache befasst hat. Wünschenswert wäre allerdings

gewesen, dass er sich in seinen verdienstvollen Untersuchungen von methodologischer
Seite her theoretischen Perspektiven etwas mehr geöffnet hätte, wie sie ihm insbesondere

die Semiotik von C. S. Peirce, Austin - Searles Theorie des Sprachaktes oder die Theorie
der Metapher von G. Lakoff und M. Johnson hätten liefern können.

Trotz seines scheinbar esoterisch-exotischen Themas ist es Dan ohne Zweifel mit
seinem Werk, einem Musterbeispiel an philologischer Akkuratesse, gelungen, eine gute
Einführung in eine der Hauptströmungen gegenwärtiger Forschung zur jüdischen Mystik
zu geben (Daher fehlt es in dem Buch auch nicht an polemischen Äusserungen über
Werke und Konzeptionen anderer Grössen in dieser Disziplin.). In geistesgeschichtlicher
Hinsicht ist Dans Monographie, von ihren sonstigen Qualitäten ganz abgesehen, zugleich
ein wertvoller Beitrag zur Erforschung der jüdisch-christlichen Konzeption eines göttlichen

Mittlers, und in dieser Hinsicht sollte ihre Lektüre eine Pflichtlektüre für alle

gegenwärtigen Leser der Arbeiten H. Odebergs, R.A. Segals, G. Stroumsas, J. E. Fossums

und/oder D. Abrams sein. Um so mehr verwundert allerdings, dass in einer so wichtigen
Publikation die in solchen Arbeiten unerlässliche Bibliographie fehlt. Bei einer erneuten
Auflage des Buches wären auch einige Fehler und redaktionelle Versehen zu korrigieren
(zum Beispiel Anmerkung 17 auf S. 245).

Tomasz Sikora (aus dem Polnischen von Stefan Schreiner)

Friedrich Christoph Oetinger, Biblisches und emblematisches Wörterbuch.

Herausgegeben von Gerhard Schäfer in Verbindung mit Otto Betz, Reinhard

Breymayer, Eberhard Gutekunst, Ursula Hardmeier, Roland Pietsch
und Guntram Spindler (in: Texte zur Geschichte des Pietismus; im Auftrag
der Historischen Kommission zur Erforschung des Pietismus herausgegeben

von M. Brecht, G. Schäfer, H.J. Schräder, Abt. VII: Friedrich Christoph
Oetinger, Band 3. Teil 1: Text; Teil 2: Anmerkungen), Berlin, New York
1999, 434 und 364 S„ DM 480,-, ISBN 3-11-004903-1.

Immer wieder (an prominenter Stelle in Jürgen Habermas' Abhandlung über den
deutschen Idealismus der jüdischen Philosophen aus dem Jahre 1961) ist in Darstellungen der

53



wesentlich protestantisch bestimmten deutschen Geistesgeschichte auf die weitreichenden
Einflüsse der theologischen „Schwabenväter" und ihre Vermittlung jüdisch-kabbalistischen
Erbes Bezug genommen worden. Meist wird dabei die von dem Theologen, Philosophen
und Universalgelehrten Friedrich Christoph Oetinger (1702-1782) erzählte Episode von
seinem Besuch bei dem Kabbalisten Koppel Hecht im Frankfurter Getto weitergereicht.
Auf die Bitte von Hecht, der den schwäbischen Gast seiner „ungewohnten Fragen aus der

jüdischen Philosophie" wegen liebgewonnen hatte, in die jüdische Mystik eingeweiht zu
werden, hatte der Kabbaiist darauf aufmerksam gemacht, dass die Christen „ein Buch" -
gemeint war Jakob Böhme - hätten, das von der Kabbala noch viel deutlicher rede als der
Sohar. Mit der historisch-kritischen Edition des Biblischen und emblematischen Wörterbuches

Oetingers, dessen Schriften Hegel, Schelling und Bader wohlbekannt waren, hat die

Kommision zur Erforschung des Pietismus unter der Leitung des früheren Archivdirektors
der württembergischen evangelischen Landeskirche, Gerhard Schäfer, nun einen Grundtext

der schwäbisch-pietistischen Kabbalarezeption der Öffentlichkeit neu zugänglich
gemacht, dessen Lektüre es ermöglicht, über das Anekdotische hinauszugehen und die Spuren

des jüdischen Erbes konkret nachzuweisen.

Oetinger, eine der ungewöhnlichsten Gestalten der württembergischen Kirchengeschichte,

der sich erst nach längerem Zögern entschloss, ins Pfarramt zu gehen und 1766
Prälat in Murrhardt wurde, war ein universal gebildeter Gelehrter. Zeitlebens befasste er
sich mit der zeitgenössischen Naturwissenschaft - unter Einschluss der Biologie, Chemie,
Alchemie und Medizin. Mit der Aufklärung, die allein die menschliche Vernunft und

Erfahrung als Erkenntnisquellen gelten lassen wollte, setzte Oetinger sich mit der

Überzeugung auseinander, dass die Heilige Schrift die Summe aller Wissenschaften enthalte.
Als Kenner des mystischen Schrifttums im Judentum liess er sich bei seiner Bibelauslegung

von Traditionen leiten, die ihn, obgleich er sich augenscheinlich immer wieder darum
bemühte, die Spuren nicht allzu deutlich werden zu lassen, mehrfach in Häresieverdacht
brachten.

Es ist hier nicht der Ort einer zusammenfassenden Darstellung oder Einordnung des

Denkens Oetingers. Wohl aber ist eine editorische Leistung zu würdigen, die die beiden
Textstufen des Wörterbuches aus den Jahren 1759 und 1776 im ersten Teil in akribischer
und zugleich übersichtlicher Weise nebeneinanderstellt und im zweiten Teil einen höchst

umfangreichen Sachapparat liefert, der die von Oetinger herangezogenen Bibelstellen
umfassend nachweist, die Übernahme kabbalistischer Vorstellungen dokumentiert und die

Auseinandersetzung mit den theologischen und philosophischen Gegnern Oetingers
belegt.

Bei dem Wörterbuch aus dem Jahre 1759 (mit insgesamt 159 Lemmata von „Abba"
bis „Zucht" im biblischen, von „Bäume" bis „Wolken, Dünste, Regen, Schnee" im
emblematischen Teil) handelt es sich um einen Versuch, den Oetinger im Anhang zur
Ausgabe einer Predigtsammlung unternommen hatte. Das ausgereifte zweiteilige Wörterbuch

aus dem Jahre 1776, das eine Reaktion auf das 1772 in erster Auflage erschienene

Wörterbuch von Wilhelm Abraham Teller darstellte, umfasst demgegenüber 476 Einträge
von „Abbadon" bis „Zweiseelisch, zweiherzig" bzw. „Adler" bis „Zeugen auf Erden". Die
Verknüpfung und Reihenfolge der beiden die zwei Wörterbuchteile kennzeichnenden

Begriffe „biblisch" und „emblematisch" geben die Absicht des Autors zu erkennen, dem

„Buch der Heiligen Schrift" das „Buch der Natur" an die Seite zu stellen. Denn Oetinger
ist nach Rom. 1,19-20 der Meinung, dass die Gesamtheit des mundus visibilis über sich

hinaus auf den Schöpfer verweise und die „durch die Sinne erschlossene Welt [. .] eine

54



den unsichtbaren geistlichen Dingen zwar nachgeordnete, aber unentbehrliche Verstehens-
hilfe für die Heilige Schrift" sei (Breymayer). Der emblematische Teil des Lexikons sucht
diesen Referenzzusammenhang mit Hilfe von typologischer Exegese, die den der Leiblichkeit

zugeordneten Bereich als Sinn- und Vorbild für die verheissene unzerstörbare Geist-
leiblichkeit versteht, zu erweisen.

Beide Teile zeichnen sich durch das stetige und im zeitgeschichtlichen Vergleich
erstaunliche Bemühen aus, jüdische Quellen sowohl in philologischer und methodischer
als auch in inhaltlich-dogmatischer Hinsicht zum Verständnis biblischer Begriffe und
Texte hinzuzuziehen. So heisst es in den einführenden Bemerkungen, Jesus habe „das
Gebet des Vaterunsers aus lauter gewohnten, im Talmud gangbaren Worten" zusammengesetzt

(Teil I, S. 3). Zum „Amt und Buchstaben des Geistes" schreibt Oetinger dann:

„Wir verachten die 32 Auslegungs-Regeln der Juden nicht" (I, S. 27). Im Hinblick auf die

Christologie betont er, „das JEsus aus dem Stamm Juda seye" (I, S. 197).
Von den Autoren, deren einführende Aufsätze das Verständnis der einzelnen Lemmata

erleichtern, seien Reinhard Breymayer („Friedrich Christoph Oetinger und die Em-
blematik"), Roland Pietsch („Friedrich Christoph Oetinger und Jakob Böhme"), Guntram
Spindler („Das Wörterbuch' als Werk der Philosophia sacra") und Ursula Hardmeier
(„Friedrich Christoph Oetingers Kampf gegen ,falsche Schriftauslegung'") genannt. Von
besonderem Interesse ist Otto Betz' Beitrag über „Oetinger und die Kabbala", der die

jüdischen Wurzeln hinter der pietistisch-biblizistischen Begrifflichkeit Oetingers aufdeckt
und so erst ein systematisches Verständnis seiner Kabbalarezeption ermöglicht.

Im Vordergrund des Interesses Oetingers, so Betz, steht dabei erstaunlicherweise weder

das Hauptwerk der christlichen Kabbalisten, Reuchlins De arte Cabalistica, noch dessen

wichtigste Quelle, Joseph Gikatillas (ca. 1248-1325) Sha'are Orah, obwohl die von
ihm ausführlich kommentierte Bad Teinacher Lehrtafel der Prinzessin Antonia unter dem
Einfluss dieser Werke steht. Stattdessen setzt sich Oetinger mit der kosmologischen Lehre

Jishak Lurja Askenazis (1543-1572) auseinander, dessen Zusammenfassung in Ch. Vitals
Es Chajjim ihm offensichtlich gut bekannt war. Den biblischen Hinweis auf die Vorstellung

von einer der Schöpfung vorausgehenden und diese erst ermöglichenden
Zusammenziehung Gottes (Zimzum) fand Oetinger im Psalmwort von der „Veste Seiner Kraft"
und seiner „ausbreitenden Grösse, zusammenziehenden Stärke" (Ps. 150, lf), zugleich
aber auch in Newtons attractio und extensio (II, S. 17f): „GOttes Manifestatio sui kan also

nicht ohne Dunkelheit geschehen. Er tritt aus sich selbst heraus durch seine ewige Natur,
darinn lauter Freiheit ist. GOtt ist der Ursprung der Neutonischen Attraction. Diese zieht

zusammen, aber GOttes Freiheit ruft und breitet aus das Licht in der Finsterniß" (I, S.

246). Im Kreuzestod Christi kann die innergöttliche Bewegung der Selbstbeschränkung
nach Oetinger ihren letzten und grössten Ausdruck finden (vgl. II, S. 25).

In ähnlicher Weise kann Oetinger die Verborgenheit Gottes (En Soph), die
unterschiedlichen Modi des schöpferischen Handelns Gottes („schaffen", „bilden", „machen")
sowie die Zehn Sephirot biblisch herleiten. Obgleich er die Sephirot im Wörterbuch in
ihrer Gesamtheit nirgends explizit aufführt, sind diese ihm im Anschluss an Ps. 104,2

„Abglänze" des göttlichen Lichts (I, S. 336), Träger der geheimnisvollen Kraft göttlichen
Lebens und - in verchristlicher Form - die aus Gott, dem Vater des Lichts (Jak. 1,17),
geborenen Abglänze der Himmelswelt, die in Christus als ihrem Inbegriff Gestalt gewinnen

und leibhaftig wohnen. Die Lehre vom kosmischen Christus des Kolosser- und

Epheserbriefes sowie der Johannesoffenbarung konnte für Oetinger in diesem Zusammenhang

Bestätigung und Bekräftigung erfahren. „Für ihn sind die Sephirot ,leibhaftig und

körperlich in Christus eingesenkt'" (I, S. 28).

55



In gewisser Spannung zu dieser Konzeption scheint zu stehen, dass die ersten drei

Sephirot mit den drei Personen der Trinität gleichgesetzt und die sieben unteren von
Offb. 1,4 her als die „sieben Geister" verstanden werden. Doch heisst es zugleich, dass der
neutestamentliche Logos (der der Sephira „Weisheit" entspricht) als der Erhöhte zum
„Actus purissimus aller 7 Geister" geworden sei (I, S. 327). Dass Christus auf der Bad

Teinacher Lehrtafel der Prinzessin Antonia den Platz der Schechina als der zehnten

Sephira einnehmen kann, gehört zu den ungeklärten Fragen im Zusammenhang der Kab-

balarezeption der Schwabenväter. Möglicherweise kam es Oetinger jedoch weniger auf
inhaltliche Kohärenz als auf die von ihm erkannte grundsätzliche Konvergenz der christlichen

und jüdischen esoterischen Traditionen und deren unmittelbare Überzeugungskraft

an.
Was die Bedeutung des Kreuzestodes Christi anbelangt, machte Oetinger die luria-

nische Lehre vom Blut der zehn Märtyrer geltend, das Kraft in die durch die Sünde

geschwächte Menschheit gebracht habe (II, S. 31). Die althergebrachte christologische
Versöhnungslehre wird dann vom kabbalistischen Verständnis des Tikkun her zu einer
naturhaften und universell wirksamen Wiederbringung aller Dinge ausgeweitet. Ein wichtiges

Stichwort dafür ist ihm die kosmische Wirkung seines Leidens, wie die Evangelien sie

durch Sonnenfinsternis und Erdbeben andeuten. In Christus liege „das Heil der Natur
und die wahre Medizin", kann Oetinger sagen; sein Tod, seine Auferstehung und
Herrlichkeit seien „mit allen Sinnbildern der Natur zusammenstimmend zu begreifen" (I, S.

207 und S. 318).
Der Nachweis des Eindringens häresieverdächtiger Motive aus der Kabbala in das

Denken Oetingers runden die Darstellung des Autors ab. Zu nennen sind hier mystische
Spekulationen auf dem Felde der Anthropologie im Hinblick auf die Mannweiblichkeit,
die Lehre vom Menschen als einem Mikrokosmos und die menschliche Willensfreiheit
sowie die jüdische Vorstellung von einem „Behälter der Seelen". Hinzu kommen
Modifikation der kirchlichen Lehre von der creatio ex nihilo, die dogmatische Vernachlässigung
des Heiligen Geistes und die Predigt für die Entschlafenen zur Erbauung ihres „Geistleibes"

und für ihre „Zubereitung auf den Tag Christi" (vgl. I, S. 311). Trotz „mancher

Einseitigkeiten", so Betz, habe Oetinger „mit der Übernahme und Verchristlichung der

kabbalistischen Lehre der angefochtenen Theologie und Kirche seiner Zeit" aber „einen
wichtigen Dienst erwiesen" (II, S. 40).

Die naheliegende Frage nach der Relevanz dieses Syntheseversuchs für heutige Theologie

bleibt bei Betz freilich offen; sie ist im Rahmen einer Edition freilich wohl auch nicht
zu klären. Einige Andeutungen geben immerhin zu erkennen, in welche Richtung der

Autor denkt: Er merkt an, während der Talmud Jesus abgelehnt habe, fehle eine solche

Kritik im kabbalistischen Schrifttum (II, S. 16). Auch soll die von Reuchlin übernommene

Gegenüberstellung einer „vita contemplativa" als mystischer und „vita activa" als

offiziell-rabbinischer Richtung im Judentum die erstere wohl dem christlichen Erlösungsglauben

konvergent erscheinen lassen (II, S. 9). Das gleiche gilt im Hinblick auf Betzens

Parallelisierung der Kabbalisten mit den Reformatoren und Pietisten im Hinblick auf ihre

Bemühung zur Überwindung der aristotelisch-rationalistischen Philosophie (II, S. 8).
Anders als zur Zeit Oetingers, der sich veranlasst sah, seine Sonderlehren in der Öffentlichkeit

immer wieder „abzuschwächen", scheint der Hinweis auf jüdische Parallelen oder
Wurzeln christlicher Theologumena, das Warten darauf, dass „erleuchtete Juden kommen
und die Grund-Begriffe deutlich machen" (I, S. 44), wie Betz weiss, in der Gegenwart
besser geeignet zu sein, der christlichen Selbstvergewisserung zu dienen. Im Zeitalter des

56



„New Age" (II, S. 22), in der Volkshochschulen Kurse über jüdische Mystik anbieten,
kommt Sätzen wie „Die höchste Magie ist das Gebet des Glaubens" (I, S. 229), in der Tat
ein erhöhter Aufmerksamkeitswert zu. Es wäre aber auch auf Versuche wie den von Hans
Jonas zu verweisen, die Theodizeefrage nach Auschwitz vor dem Hintergrund der luria-
nischen Kabbala in eine neue Konstellation zu stellen; an solche Überlegungen schliessen

sich aber kritische Beobachtungen wie die des Historikers Dan Diner (in: Das Jahrhundert
verstehen, München 1999, S. 231) an, dass Amalgamierungen solcher Art im christlich-
theologischen Kontext in der Perspektive des jüdischen Soziologen und Historikers eher

als Instrumentalisierung zum Zwecke der Wiedergewinnung des durch die Säkularisierung
verlorengegangenen gesellschaftlichen Relevanzterrains zu deuten sind.

Im Angesicht solcher Anfechtungen setzt Betz auf die Selbstevidenz und die sprachliche

Schönheit des Ineinanders von Kabbala und christlicher Theologie. In diesem Sinne
steht am Ende seines Beitrages der Nachweis von Spuren der christlichen Kabbala im
protestantischen Liedgut: Oetingers Passionslied, Christian Knorr von Rosenroth
(„Morgenglanz der Ewigkeit") und Philipp Friedrich Hiller („Jesus Christus herrscht als König").

Matthias Morgenstern

David B. Ruderman / David N. Mayers, The Jewish Past Revisited: Reflections

on Modern Jewish Historians, New Haven, London: Yale University
Press 1998, 244 S„ Index, ISBN 0-300-07216-3.

Entstanden aus einer Vorlesungsreihe, erhebt das Buch nicht den Anspruch, das grosse
Thema umfassend zu behandeln. Der Untertitel lenkt die Aufmerksamkeit zwar auf die

„modernen jüdischen Historiker", die historischen Epochen werden jedoch - wohl nach

Verfügbarkeit von Gastdozenten - ungleich behandelt. Die Frage nach der Gewichtung
drängt sich spätestens dann auf, wenn Israel Abrahams ein eigenes Kapitel gewidmet wird
(S. 143-162), ungleich wichtigere Mediävisten wie zum Beispiel Guido Kisch, Irving
Agus oder Louis Finkelstein aber gar nicht vorkommen. Gut gelungen sind die Einführungen

in die zionistisch-sozialdemokratische Historiographie von Derek Penslar (S. 104 —

127) oder David B. Rudermans Darstellung der neuesten Kritik von Reuven Bonfil an
Cecil Roths Darstellung der italienisch-jüdischen Geschichte (S. 128-142). Etwas sehr

weit greift das Buch aus, wenn Sara Japhet einen bibelkritischen Autor behandelt (S.

212-233): Für diesen Zeitabschnitt ist dies die einzige Arbeit - dabei gäbe es gerade in
Bezug auf die Veränderungen in der Historiographie durch Erkenntnisse der archäologischen

Ausgrabungen der letzten fünfzig Jahre viel mehr zu sagen. Die Arbeit von Israel

Yuval über Yitzhak F. Baer (S. 77-87) ist sehr erhellend, kann aber auch nicht die

gesamte das Mittelalter betreffende Historiographie umfassen. Der Aufsatz über Jacob

Bemays (S. 16-38) scheint vom Thema des Buches besonders weit weg zu sein, während
im Falle von Elias Bickermann (S. 199-211) der Bezug gut zu erkennen ist.

Als roter Faden zieht sich durch das Buch die Erkenntnis, dass Autoren mit dem

Lebensmittelpunkt in der Diaspora bemüht waren oder sind, diese positiv darzustellen, die
Interaktion mit der Umgebung zu betonen und kosmopolitisch zu schreiben, während
israelische Autoren in der Regel der Diaspora gegenüber sehr viel kritischer eingestellt
waren und sind. Die prinzipielle ideologische Verneinung der Diaspora (hebr.: Schlilat

57



haGolah) war und ist bei vielen Israelis der Angelpunkt, der auf ihre Wertung einwirkt, bis

hin zum neuerlichen Lob des italienischen Ghettos durch Reuven Bonfil. Die Feststellung,
dass israelische Autoren erst seit dem Werk von R. Michael aus dem Jahre 1993 eine

kritische Reflexion betreiben, basiert allein auf Monographien, berücksichtigt aber nicht
die älteren Auseinandersetzungen etwa in der Zeitschrift „Kathedra", in der schon in den

1970er Jahren Israel Bartal und Chana Herzog als „junge Wilde" gegenüber der Geschichte

der jüdischen Bevölkerung Palästinas (Jischuw) kritisch auftraten.
Als Einzelstudien sind die Aufsätze durchaus nützlich, doch hätte man sich nicht nur

auf Autoren des 20. Jahrhunderts beschränken, sondern zusätzlich die Epochen begrenzen
sollen: Wenn man von Bickermann schreibt, müsste ebenso Victor Tcherikover gewürdigt
werden etc. Historiker schreiben im Kontext der „Zunft", und dieser Aspekt kommt im
Buch zu kurz.

Uri R. Kaufinann

Moshe Zemer, Jüdisches Religionsgesetz heute. Progressive Halacha. Mit einer

Einleitung von Walter Homolka. Bearbeitet und aus dem Hebräischen übersetzt

von Anne Birkenhauer, Neukirchener Verlag 1999, 224 S., ISBN 3-
7887-1737-8.

Das jüdische Religionsgesetz wird herkömmlich verstanden als gegliedertes Normsystem,
in dem von der höheren zur niedrigeren Hierarchieebene (von der schriftlichen über die
mündliche Thora zur Kodifizierung bei Maimonides, im Schulchan Aruch und in der

späteren Rechtsprechung) deduzierte Rechtsnormen Geltung beanspruchen. Da diese

Geltung aber nicht nur einen subjektiven, sondern auch einen objektiven Charakter trägt,
wird die auf ihr beruhende Gehorsamspflicht - wie in jedem anderen Rechtssystem - mit
Hilfe von geeigneten Sanktionen zur Durchsetzung gebracht. Als gegenüber anderen

Normsystemen unterscheidendes Merkmal kommt bei der Halacha noch die Theonomie
und „Polyvalenz" (Andreas Gotzmann) hinzu, das heisst die Vorstellung, dass im
offenbarten Recht auch alle Rechtsentscheide enthalten sind, die in Zukunft noch getroffen
werden.

Keines der genannten Merkmale trifft auf die „progressive Halacha" zu, die der in
Israel lebende Reformrabbiner M. Zemer in seinem aus dem Hebräischen übersetzten

Buch vorstellt. Für ihn ist die Halacha „ihrem Wesen nach" ein „sich entwickelndes

System" (28) mit einem pluralistischen Charakter, der stets Alternativen zulässt und
dementsprechend auf normative Geltung und gesellschaftliche Durchsetzung verzichtet. Mit
dem babylonischen Talmud (Erubin 13b) formuliert: Sowohl die Worte der Schule Hilleis
wie der Schammais „sind Worte des lebendigen Gottes" (65). Zudem beruhe die Halacha

„auf den Moralvorstellungen der Thora und der Propheten" und sei dementsprechend
„äusserst empfindlich für das Leid der Rechtlosen, Schwachen und Unterdrückten" (28).

Man möchte dem Autor seine Prämisse gern glauben; doch scheint Zemer seine

eigenen Vorgaben nicht recht ernstzunehmen. Denn was er in seinem Band vorträgt, ist
kein ethisches Konzept, sondern eine unter historischen und systematischen Gesichtspunkten

recht willkürliche Auswahl aus dem Zitatenschatz der jüdischen Traditionsliteratur,

mit der er religionspolitische Gegner in Israel, Anhänger des ersterwähnten Halacha-

58



Verständnisses, "die wohl nicht seinen Moralvorstellungen genügen, dazu bewegen will, auf
dem Felde der rabbinischen Rechtsprechung Gravamina zu beseitigen oder zumindest

Zugeständnisse zu machen. Das Inhaltsverzeichnis des Buches liest sich entsprechend wie
eine Agenda der zeitgenössischen Kulturkampf-Auseinandersetzung in Israel, auf der -
vom Problem der Mamserim über die Reformkonversion bis hin zu Fragen halachischer

Normierung des Umgangs mit dem Feind im Krieg und in der Intifada - kein heikles
Thema fehlt. Die vorgeschlagenen Antworten sind meist interessant, originell und auch

sympathisch, doch leider ziemlich selektiv und vor allem meilenweit von der rezipierten
Halacha (im ersterwähnten Sinne), die der Autor offensichtlich nicht anerkennt, entfernt.
Zemer versteht es auch nicht, einen zwingenden Zusammenhang zwischen seinen
rechtlichen Lösungen und der von ihm proklamierten Ethik herzustellen. Da hilft es nicht, die

Gegenposition als „fundamentalistisch" zu diffamieren. Zudem kann dieser Vorwurf
angesichts der Art und Weise, wie in dem Buch die religiösen und bürgerlichen Rechte der
Frau diskutiert werden, leicht auf den Autor zurückfallen, denn es ist wohl unerfindlich,
wie diese Rechte auf der Basis einer nicht-theonomen demokratischen Ethik überhaupt
zur Disposition stehen oder diskutabel sein können.

Der Grundschaden des Buches ist die mangelnde Reflexion auf die (sei es theologische,

sei es naturrechtliche oder rechtsphilosophische) Verhältnisbestimmung von Recht
und Moral und auf das Proprium des Rechts. Wie jeder Richter weiss, können rechtlich

strittige Fragen nun einmal nicht „pluralistisch in der Schwebe" bleiben. Das Recht muss -
in jeder Gesellschaft - neben der Gerechtigkeit auch der Rechtssicherheit dienen und
deshalb verbindliche Entscheidungen treffen und diese Entscheidungen durchsetzen. Der

von Zemer übergangene Schlusssatz des Erubin-Zitates lautet nicht ohne Grund: „[. .]

jedoch ist die Halacha nach der Schule Hillels zu entscheiden" (65).

Matthias Morgenstern

Hüsang Meskînpûr, Az Ursalïm tä Ürsalim. Pizühisl dar tärlh-i Yahüdlyän
[Von Jerusalem nach Jerusalem. Untersuchung zur Geschichte derJuden}. Costa

Mesa, Cal.: Mazda Publishers 1999. VII und 14 und 287 S.

Das Titelbild zeigt den Felsendom mitsamt der Aqsä-Moschee, über denen majestätisch
der Mose des Michelangelo schwebt. Aber das Buch bedient dann doch keine Klischees,

und es ist bemerkenswert frei von ideologischen Obertönen. Der Autor berichtet über die

jüdische Geschichte vom Exodus und der ersten Landnahme der Hebräer bis zur Gründung

des Staates Israel und den Spannungen jüdischen Selbstverständnisses im 20.
Jahrhundert. Er tut dies in elegantem und unverschnörkeltem Neupersisch; seine Darstellung
ist transparent und sichtlich um Objektivität bemüht. Sein Publikum findet er vermutlich
in der riesigen iranischen Exilgemeinde in den USA, vor allem in Los Angeles; wer dort als

Muslim, Zoroastrier, Bahä1! usw. lebt, wird durch das politische Klima fortwährend mit
der hier behandelten Frage konfrontiert.

Welcher Glaubensrichtung der Verfasser selber angehört (er ist 1940 geboren), ist aus
seinen Ausführungen nicht zu erkennen. Er arbeitet aus zweiter Hand; nur den Talmud
zitiert er direkt (wenngleich nicht im Original). Er stützt sich weitgehend auf die
Standardwerke von Graetz, Baron und Dubnow, daneben auch auf Enzyklopädien und die in

59



der englischsprachigen und orientalischen Welt recht beliebte vielbändige Story of Civilization

von Will Durant. Nur im letzten Kapitel wird das Bild etwas differenzierter; A.
Hertzberg und Y. Leibowitz stehen dort neben H. Arendt und N. Chomsky. Sekundärliteratur

in anderen Sprachen als Englisch wird nicht berücksichtigt, auch nicht solche in
Persisch. Manches von dem, was in Ubersetzung herangezogen wird, ist arg veraltet, etwa
Ernest Renans Histoire du peuple d'Israël (Band 1-5, Paris 1887-1893; englische

Übersetzung New York 1888ff.) oder Karl Kautskys Ursprung des Christentums (Halle 1908).
Die Geschichte des orientalischen Judentums wird nur am Rande berücksichtigt; der
Verfasser übernimmt in diesem Punkt ganz die etwas beschränkte, heutige westliche

Perspektive. Vor allem fällt auf, dass er sich dort fortwährend in der Wiedergabe der

Eigennamen vergreift. Arabische und hebräische Formen sind ihm fremd; er verlässt sich auf die

lateinschriftliche Umsetzung und macht dann dieselben tapsigen Fehler, wie man sie von
westlichen Historikern, Journalisten, Nachrichtensprechern usw. gewohnt ist. Dadurch
schafft er in seinem Persisch sekundäre Schriftbilder, die den Leser völlig in die Irre
führen. Sa'adyä ist für jemanden, der vom Arabischen herkommt, ebensowenig
wiederzuerkennen (S. 64) wie der Wesir Saladins, al-Qädl al-Fädil (S. 71). Aus Samuel Ibn
Nagrälla (oder Ibn Nagrllla „Sohn der kleinen Negerin"), dem jüdischen Wesir der
Berberfürsten von Granada, wird ein Ibn Naqdälä, und dessen Zuname hal-Lëvï erscheint
als Hälawl (wobei der hebräische Artikel nicht erkannt ist; S. 68). Aber das arabische

Spanien wird wenigstens erwähnt; für Iran, wo das Judentum gleichfalls eine bedeutende

Rolle gespielt hat, gilt das nicht. Man ist erstaunt festzustellen, dass einem Iraner weder die

Existenz eines eigenen jüdischen Idioms in seiner Sprache, nämlich des Judenpersischen,
noch Figuren wie der jüdische Dichter Maulänä Schähin aus Schiraz der Erwähnung wert
sind. Der Grund liegt natürlich darin, dass diese in der westlichen Wissenschaft ebensowenig

- und nicht einmal in der landläufigen Judaistik - zur Kenntnis genommen werden;
die Forschung hat hier noch viel zu tun.

Man wird das vorliegende Buch also nicht lesen, um Wissenschaft an vorderster Front
mitzuerleben. Aber dazu ist es auch nicht geschrieben. Es ist vielmehr um seiner selbst

willen interessant; es zeigt, wie man als gebürtiger Orientale (und vermutlich amerikanischer

Staatsbürger oder zumindest Besitzer einer Green Card) in einer vom westlichen
Diskurs beherrschten Umgebung mit einem im Grunde orientalischen Thema umgeht.
Und immerhin schafft es „Karl-Alexander, Herzog von Württemberg" an dieser Stelle,

mittels seines unglücklichen Finanzberaters Süss Oppenheimer aus seiner schwäbischen

Provinzialität in die weite Welt des Orients einzugehen (S. 134). Wer weiss, ob ihm das

sonst je gelungen wäre.

Josef van Ess

Avraham Shapira, Hope for our Time. Key Trends in the Thought ofMartin
Buber, Translated (from the Hebrew) by J. M. Green, ISBN 0-7914-4126-1.

Die Bibliographie der Werke Martin Bubers zählt bekanntlich Hunderte Einträge, die

zudem ein weites Spektrum von Wissen(schaft)sbereichen umfassen, zu dem nicht zuletzt
die Gebiete Philosophie, Religionswissenschaft, Sozialwissenschaften, Erziehungswissenschaft,

Pädagogik, Psychologie und Literatur gehören. Wenngleich er selbst immer wieder

betont hat, dass er keine „Weltanschauung" und in diesem Sinne auch keine „Lehre"

60



anzubieten, sondern sein Anliegen im Hindeuten auf etwas Vorgegebenes gesehen hat, ist
Bubers Name dennoch untrennbar mit „Philosophie" verbunden, wenn dieser Begriff
sachgerecht auf das angewendet werden kann, was er „dialogische Begegnung" genannt
hat.

Diese Bubers Denken zugrunde liegenden Strukturen aufzudecken, ist das Ziel, das

sich Avraham Shapira, Professor an der Fakultät für Jüdische Geschichte der Universität
Tel Aviv, mit seinem hier anzuzeigenden Buch gesetzt hat. Nach Shapiras Ansicht ist
Bubers Denken von Polarität oder Dualität gekennzeichnet. „Die existentielle Dualität,
die Buber auszeichnet", so Shapira, „spricht sich in einer Weise des Denkens und Ver-
stehens aus, die prinzipiell auf Polarität beruht. Das bedeutete für ihn die Zurückweisung
und Ablehnung einer Sichtweise, in gegensätzlichen (oder einander gar widersprechenden)
Bereichen als Dichotomien, d.h. sich gegenseitig ausschliessende Polaritäten zu sehen.

Statt dessen betrachtete er sie als durch einander bedingt. Für ihn ist Polarität vor allem
eine Form des Lebens, existentielle Erfahrung, von der sich seine hermeneutischen
Methoden und sein philosophischer Diskurs herleiten." Das ganze Buch hindurch bietet der

Autor denn auch eine eingehende Diskussion der verschiedenen Polaritäten in Bubers

Denken und Schriften. Shapira ist voll Bewunderung und Sympathie für den grossen
Gelehrten, dessen Werk Gegenstand seiner Untersuchung ist. Dementsprechend ist es sein

Anliegen, den schöpferischen Geist des „Mannes des Dialogs" aufzuzeigen, und dies ist
ihm auch vorzüglich gelungen. Als Einführung in Bubers Denken kann Shapiras Buch

gewiss empfohlen werden.

Reinier Münk

Steven Kepnes / Peter Ochs / Robert Gibbs, Reasoning After Revelation.

Dialogues in Postmodern Jewish Philosophy, Westview Press 1998, ISBN
0-8133-3506-X.

Das Buch möchte diejenigen Anliegen und Positionen vorstellen, die zu dem gehören, was
die Autoren „postmoderne jüdische Philosophie" genannt haben. Ihnen zufolge sagt der

Begriff .postmodern', dass die vorherrschenden Paradigmen der modernen westlichen
Philosophie nicht länger genügen, die Logik, Ethik, Metaphysik und Epistemologie des

zeitgenössischen Judentums angemessen zur Sprache zu bringen. Nach einer Einleitung ist es

den Autoren daher vor allem darum zu tun, ihre Konzeptualisierungen auf die „practices
of reading, communal interaction, and social comportment that are irreducible Jewish",
anzuwenden. Ausgehend von der Annahme, dass sich moderne Philosophie im allgemeinen

und moderne jüdische Philosophie im besonderen an einem Scheideweg befinden und
dass es folglich notwendig ist, für jüdisches Leben und Denken eine neue Sprache zu
finden, erheben die Autoren den Anspruch, dass elementare Formen des jüdischen
Lernens, Denkens und sozialen Handelns als Grundprinzipien einer jüdischen Philosophie
anzunehmen sind. Damit schliessen sie sich implizite und vielleicht sogar ungewollt unter
anderem Emil Fackenheims wohlbekanntem Diktum an, dem zufolge „thought has to go
to school with life".

Die positive Seite dieses Buches ist sicher, dass es die Kreativität und geistige
Lebendigkeit gewisser Kreise innerhalb der zeitgenössischen jüdischen Philosophie in den USA
anschaulich dokumentiert.

61



Das Buch hat den Charakter eines Manifestes eher als das eines gut begründeten
philosophischen Werkes. Dies veranschaulicht, um nur ein Beispiel hier zu geben, Edith
Wyschogrods Behauptung, dass „although Levinas's stress upon the ethical relation
originates to some extent in Kantian moral philosophy by way of Hermann Cohen and as

filtered by Franz Rosenzweig, it derives in important ways from a specific mode of
interpreting classical Jewish sources - that of Lithuanian Jewry from the eighteenth century to
the years just before World War II - in which the ethics af alterity and the emphasis upon
compassion, charity, and generosity play a significant role" (S. 127). Abgesehen davon,
dass nicht klar ist, was die Autorin im Sinn gehabt haben könnte, wenn sie die Genealogie

von Levinas' Ethik auf Rosenzweigs Wiedergabe der Kant-Deutung Cohens zurückführt,
kann der Leser von Chajim von Volozhins nefesh ha-hayim und ruab ha-hayim nur mit
Verwunderung zur Kenntnis nehmen, dass sie gerade in diesen Werken eine Art proto-
levinasscher Ethik des Anderen finden will.

Ohne Zweifel fordert das Buch seine Leser und Leserinnen heraus, Antworten auf die

aufgeworfenen Fragen zu versuchen und an der begonnenen Diskussion über Themen wie
die Bedeutung von Aufklärung (haskala), Busse (teshuva), Leiden, Freiheit, Anderssein

usw. teilzunehmen. Allerdings in bezug auf sein Hauptanliegen, nämlich aufzuzeigen, dass

Modernismus in der Philosophie im allgemeinen und der jüdischen Philosophie im
besonderen obsolet geworden ist und allein der Postmodernismus neue, philosophisch solide

Wege weist, jüdische Philosophie adäquat zur Sprache zu bringen, überzeugt es jedoch
leider reichlich wenig.

Reinier Münk

Desanka Schwara, „Ojfr weg schtejt a bojm". Jüdische Kindheit und Jugend
in Galizien, Kongresspolen, Litauen und Russland 1881 — 1939, Köln, Weimar,
Wien: Böhlau Verlag 1999 Lebenswelten osteuropäischer Juden 5), 489 S.

mit Abbildungen, ISBN 3-412-07898-0.

In der von Heiko Haumann, Professor für Osteuropäische Geschichte an der Universität
Basel, herausgegebenen Reihe „Lebenswelten osteuropäischer Juden" erschien in der zweiten

Hälfte des letzten Jahres eine Dissertation, die besondere Aufmerksamkeit verdient:
Die Verfasserin, Historikerin am Simon-Dubnow-Institut Leipzig und ausgewiesene
Osteuropa-Kennerin, untersucht in ihrer Studie die Lebensumstände osteuropäischer
jüdischer Kinder und Jugendlicher und entwirft anhand der von ihr ausgewerteten, bisher
unveröffentlichten Tagebuchaufzeichnungen dieser Jugendlichen ein einzigartiges Bild
ostjüdischen Lebens im ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhundert (bis 1939).

Bemerkenswert ist die zentrale These der Untersuchung, dass - entgegen allen

Erwartungen - Kindheit und Jugend sich für ostjüdische Heranwachsende ganz ähnlich
gestalten wie für die nichtjüdischen Kinder und Jugendlichen. Um zu diesem Schluss zu
kommen, hat D. Schwara nicht nur die Tagebücher allein - quasi als Quellen „von
innen" her - zugrunde gelegt, sondern auch die historische Sicht „von aussen" umfassend in
die Untersuchung einbezogen: Durch dieses Hin- und Herwandern zwischen zwei Welten,

derjenigen, die die jungen Menschen in ihren Aufzeichnungen beschreiben, und
derjenigen, die durch offizielle Dokumente belegbar ist, gelingt der Verfasserin ein
eindrucksvoller Entwurf facettenreicher ostjüdischer Lebenszusammenhänge.

62



Die Tagebucheintragungen selbst lesen sich spannend und zeugen von den gänzlich
verschiedenen Temperamenten und Charakteren der Schreibenden. Das sehr umfangreiche,

nicht ohne weiteres allgemein zugängliche Quellenmaterial hat D. Schwara in
folgende Themenschwerpunkte und Lebensbereiche gegliedert: Schreibmotivation, soziales

Umfeld (Familienbande, Freundschaften, Liebesbeziehungen), Bildung, köperliche
Befindlichkeit, Zukunftsperspektiven und .alltägliches Einerlei'. Diese Faktoren bettet sie in
den historischen Kontext ein und stellt auf diese Weise ihre fundierte Kenntnis der

osteuropäischen Geschichte unter Beweis; sie öffnet den Blick auf die faszinierende, längst

untergegangene Welt der ostjüdischen Jugend und deren Lebenszusammenhänge.

Einige inhaltliche Wiederholungen, deren Ursache wohl hauptsächlich im Aufbau der
Arbeit zu suchen ist, dürfen geflissentlich übersehen werden, hält man sich vor Augen,
dass mit dieser sprachlich und stilistisch einwandfreien Dissertation eine Forschungslücke
geschlossen wurde, denn eine Untersuchung, die darüber Aufschluss gibt, wie jüdische
Kinder und Jugendliche die Welt erfahren, in die sie hineingeboren worden sind, fehlte

bislang. Straffe Zusammenfassungen am Ende eines jeden Kapitels führen durch die
Arbeit, die ein hilfreiches Glossar sowie weiterführende Literatur abrunden.

Yvonne Domhardt

Magdalena Schultz, Kompass Judentum / Compass Judaism, Hannover:
Lutherisches Verlagshaus, 1999 (Kompass Weltreligionen), 80 S., ISBN 3-
7859-0785-0.

Emil L. Fackenheim erachtet Zusammenfassungen des Judentums für möglich und
pädagogisch notwendig. Dementsprechend unterscheidet er in der jüdischen Tradition die

Tätigkeit des Kommentators von der des Lehrers, der „seinen ganzen Mut zusammennimmt

und vereinfacht" {Was ist Judentum?, S. 20). In diesem Sinne ist es der Pädagogin
und evangelischen Theologin Magdalena Schultz gelungen, einen „Reiseführer" in die

Welt des Judentums vorzulegen, der in drei Teilen die „Glaubensgrundlagen und
Ausbreitung", die ,,Heilige[n] Schriften und zentralejn] Glaubensaussagen" und den „Alltag"
der jüdischen Religion erläutert. Der Leser findet in diesem von zahlreichen Abbildungen
begleiteten Band eine zwar kurze, aber dennoch gute Einführung in die Grundbegriffe
jüdischen Lebens und Glaubens vor. Ein wenig unpräzise ist Verfasserin lediglich bei der

Darstellung des Kanons der hebräischen Bibel, den sie in vier statt in drei Teile zerlegt und
daraus den Terminus „Tenach" erklären will. Darüber hinaus wäre eine kleine Auswahl an
weiterführender Literatur wünschenswert gewesen. Zweisprachig (deutsch und englisch)

konzipiert kann dieses Büchlein internationale Gespräche und Begegnungen vorbereiten
und begleiten helfen.

Dirk Bültmann

63


	Rezensionen

