
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 55 (1999)

Artikel: Neuer Wein in alten Schläuchen : biblische Frauenfiguren in der
modernen hebräischen Poesie [Fortsetzung]

Autor: Rattok, Lily

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960739

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neuer Wein in alten Schläuchen

Biblische Frauenfiguren in der modernen
hebräischen Poesie

von Lily Rattok*

Bedeutung der Rezeption mythologisch-literarischer Frauenfiguren

Anda Pinkerfeld kommt bei der Ausgestaltung der biblischen Frauenfigur
eine besondere Stellung in der hebräischen Frauendichtung zu. Wohl hat
sich auch Schulamit Kalugai intensiv mit diesem Gebiet beschäftigt und
einen Sammelband mit dem Titel Frauen geschrieben,40 doch beibt sie ihrer

Vorlage im allgemeinen treu, während Anda Pinkerfeld in zahlreichen Fällen

eine narrative Alternative bietet.41 Anda Pinkerfelds Besonderheit ist ihr de-

zidiertes Vorgehen, eine Frau in den Mittelpunkt des Gedichtes zu rücken,
das heisst das Verhältnis zwischen Rand- und Hauptfiguren der biblischen

Vorlage umzukehren. Auch verleiht sie der Frauenfigur dort eine Stimme,

wo die Vorlage dieser eine eigene Ausdrucksmöglichkeit versagt, und weiter
schafft Anda Pinkerfeld eine narrative Alternative, welche die Standpunkte
der hebräischen Bibel herausfordert. Diese revolutionäre Lektüre basiert auf
der Empathie zwischen der Autorin und der von ihr neu geformten Figur,
eine Empathie, die in dem gemeinsamen Frausein der beiden gründet. Ihre

eigentliche Zielsetzung ist indes eine andersartige Selbstdefinition von dem,

was Frausein ausmacht.

* Prof. Dr. Lily Rattok ist Dozentin für hebräische Literatur an der Universität Tel
Aviv. Aus dem Hebräischen übersetzt von Gabrielle Oberhänsli-Widmer; der erste
Teil dieses Beitrages ist im vorigen Heft abgedruckt: Judaica 55 (1999) S. 158-173.

4° Schulamit Kalugai, Nascbim, Tel Aviv 1941 (hebr.).
41 In dem Buch Frauen beschäftigt sich Schulamit Kalugai mit folgenden Figuren:

Jeftas Tochter, Lea, Debora, Schulamit, Eva, Dina, Hanna, Batseba und Isebel. In
ihrem späteren Werk Der Mantel Salomos (Adderet Schlomo, Jerusalem 1963; hebr.)
beschrieb Schulamit Kalugai auch Abigail, Michal und Ruth.

235



Es ist selbstverständlich auch möglich, die Grundlagen einer persönlichen
Lektüre anhand der Bezugnahme auf biblische Männerfiguren zu analysieren,

wir beschränken uns aber im vorgegebenen Rahmen auf die Neugestaltung

der Frauenfigur, lässt doch der Umfang des Artikels nicht mehr als eine

Fokussierung auf Frauenfiguren der Heiligen Schrift zu. Anda Pinkerfeld hat

auch anderen Akteurinnen epenhafte Texte gewidmet,42 wie der Frau aus der

Steinzeit, Astarte, der Geisha Lian-Tang, das heisst zusätzlichen Verkörperungen

von Frausein, die auf literarischen oder mythischen Modellen beruhen.

Andere Dichterinnen bearbeiteten Frauenfiguren aus der griechischen

Mythologie, aus der klassischen Literatur oder aus dem Märchen, so etwa
Lea Goldberg und Dalia Ravikovitch, die in ihrem lyrischen Werk mehrmals

die Gestalt der Cinderella ausgelegt haben.43

Das Zurückgreifen auf den Mythos in der hebräischen Frauendichtung,
wie auch im künstlerischen Schaffen von Frauen in anderen Sprachen, ist

eine Herausforderung an einen der Bereiche, welche am meisten auf eine

gegebene Kultur einwirken. Da das Patriarchat den Mythos für seine eigenen
Bedürfnisse zurechtbiegt, ist es nur möglich, die so beeinflusste Kultur mit
ebendiesen Mitteln der Revision zu verändern. Vom Standpunkt der Frauen

aus, so behauptet Adrienne Rieh,44 ist eine erneuernde Sicht auf den Mythos
ein Überlebensakt; deshalb müssen sich Frauen in dieses Gebiet vertiefen

und es neu bearbeiten. Die Frauenliteratur fordert mithin ein zweistufiges

Vorgehen: die /Tkonstruktion des Mythos - und anschliessend seine

Rekonstruktion.

Alicia Ostriker hat einen wesentlichen Teil ihres Buches Stealing the

Language45 der revisionistischen Mythologie gewidmet, in der sie ein Projekt
sieht, das dazu bestimmt ist, sowohl die Kultur als auch die Frau zu verän-

42 Anda Pinkerfeld, Gadisch we-Omer, S. 91-108.
43 Auf die Geschichte von Cinderella in der Dichtung von Lea Goldberg und Dalia

Ravikovitch bin ich eingegangen in meinem Essay „Wie Wasser formt sie den Stein:
Motive in der hebräischen Frauendichtung" (Lily Rattok, „Kmo Majim Chozevet:
Mativim be-Schirat ha-Naschim ha-cIvrit", in: Saddan 2, Tel-Aviv 1996, S. 170—

175; hebr.). Figuren aus der griechischen Klassik oder aus der europäischen
Literatur, wie Kalypso, Antigone und Selvejg, hat beispielsweise Lea Goldberg in
ihrem Werk herangezogen (Lea Goldberg, 'Al ha-Pericha, S. 121.262-266).
Gabriela Avigur Rotem hat ihre Gedichtsammlung Dulcinea genannt (Jerusalem,
Tel-Aviv 1980; hebr.) und widmet darin auch ein Gedicht Lady Macbeth, während
ihr Buch Mauern und Kaiser (Gabriela Avigur-Rotem, Chomot we-Kesarim, Tel-
Aviv 1990, S. 25-29; hebr.) auch Penelope, Galateia, Eurydike, Dafne und selbst
eine Pieta umfasst.

44 Adrienne Rich, On Lies, Secrets and Silence, New York 1979, S. 39.
45 Alicia Ostriker, Stealing the Language — The Emergence of Women's Poetry in Amer¬

ica, Boston 1986.

236



dern. Der Mythos verfügt auf der Ebene der öffentlichen Verbreitung über

religiöse, erzieherische und literarische Autorität; weil er jedoch auch eine

persönlich Dimension innehat, ist seine Kraft um so grösser. Aus diesem

Grund kann die revisionistische Mythologie in der Frauendichtung negative
weibliche Stereotypen zu überwinden suchen und Frauen Stärke und
Zuversicht verleihen. Mit feiner Ironie erklärt Alicia Ostriker, dass Figuren wie
Pandora, Eva oder Iphigenie uns glauben machen, dass eine Frau entweder
ein Scheusal oder ein Engel sein müsse.46

Die stereotype Polarisierung, die Frauen aus der Mitte normalen
Menschseins vertreibt, so die Ausdrucksweise von Mary Ellman,47 und sie an
den Extrempositionen des positiven oder negativen Pols festmacht, übt einen
beträchtlichen Einfluss auf Frauen aus. Diese Polarisierung findet sich gerade
auch bei den Frauenfiguren der Bibel: viele von ihnen sind finstere
Verführerinnen oder passive Opfer — wie die Tochter Jeftas. Und selbst wenn etwa
das Buch Genesis komplexere Frauenfiguren darstellt, beispielsweise die Erz-

mütter, so ist gerade das paarweise Auftreten wie das von Rahel und Lea

dazu bestimmt, die Unzulänglichkeit des Frauseins in ein literarisch
dramatisches Symbol zu schmieden — dies laut den Worten von Atalia Brenner.48

Jael

Die Figur der biblischen Jael bildet da eine Ausnahme, doch ist ihr ein

grosses Mass an Grausamkeit eigen, das an die Verführungskünste erinnert,
mit denen die ewig lockenden Frauen Unglück über den Mann bringen.
Weil aber Jael eigenhändig einen der grossen Feinde ihres Volkes umbringt,
zollt ihr die Bibel Lob. Trotzdem empfinden einige Autorinnen der hebräischen

Dichtung das Bedürfnis, Jael ihre Geschichte selber erzählen zu lassen,

und untergraben auf diese Weise die patriarchalische Haltung, die der
biblischen Quelle zugrundeliegt. Das Gedicht Jael yon Anda Pinkerfeld49 ist eine

ausgezeichnete Illustration für eine narrative Alternative, der es gelingt, die

Beziehung zur Figur zu verändern, indem sie dieser die Möglichkeit bietet,
selber zu erklären, welche Beweggründe sie zum Mord gebracht haben.

46 Alicia Ostriker, Stealing the Language, S. 212.
47 Mary Ellman, Thinking about Women, New York 1968.
4g Atalia Brenner, Ahavat Rut/Die Liebe Ruths, Tel-Aviv 1988, S. 15 (hebr.).
49 Anda Pinkerfeld, Gadisch we-Omer, S. 7-17.

237



Die Jaelfigur von Anda Pinkerfeld ist eine liebende Frau, keine Heldin,
die aufgrund von politischem Kalkül agiert. Die Dichterin versucht, Jael aus

der Reihe von Frauen herauszulösen, die in der Bibel positiv beurteilt werden,

weil sie bereit waren, ihre erotischen Reize dem nationalen Interesse des

Volkes Israel zur Verfügung zu stellen. Auch spricht das Gedicht seine

Protagonistin von jeder Grausamkeit frei, obschon sie den Tod Siseras verursacht

hat, denn die Ich-Sprecherin Jael stellt diese Tat als Gnadenstoss dar,
welcher eine erniedrigende Qual vermeiden sollte. Der Tod Siseras war
unausweichlich, da sein Heer geschlagen war, und Jael, die ihn liebte, gab ihm aus

Mitleid und Mut den leichtesten Tod, auf den er hoffen konnte. Nach einer

Liebesnacht, während er sich noch im höchsten Glücksrausch befindet,

bringt sie das Ende über ihn.
Die Gestalt der biblischen Jael demonstriert uns, dass die Frau solange

Lob erntet, als sie bereit ist, ihre sexuellen Reize auszuspielen, um dem

nationalen Interesse des Volkes Israel zu dienen. Eine ähnliche Konstellation

zeigt die Hebräische Bibel auch etwa in bezug auf Esther. Doch obgleich die

Frau im Auftrag des Volkes handelt, wird doch die Tatsache, dass sie den

vom Kampf erschöpften Mann, mit dem sie vielleicht eben noch geschlafen
hat, mit eigenen Händen töten kann, als Zeichen beispielloser Herzenskälte

aufgefasst. Jael bricht zudem bekanntlich auch die Regeln der Gastfreundschaft

und verrät den Gast, dem sie Schutz versprochen hat. Die subversive

Version von Anda Pinkerfeld will nun protestieren gegen das Stereotyp der

grausamen Frau, die ihre sexuellen Reize ausnutzt, um einen Mann zu Fall

zu bringen. In diesem Gedicht ist Jael keine Doppelgängerin Delilas,
vielmehr eine feinfühlende und barmherzige Frau, die Sisera nur deshalb

erschlagen hat, weil sie ihm die Pein und die Erniedrigung ersparen wollte,
denn diese wären zwangsläufig sein Los gewesen, wäre er seinen Feinden in
die Hände gefallen.

Die lyrische Fassung unterläuft sowohl die frauenfeindliche Haltung der

Bibel als auch die Unterdrückung der individuellen Meinung durch den

staatlichen Befehl. Doch nicht nur, dass Jael nicht in nationaler Mission und
auf Deboras Anordnung hin handelt, sie hofft sogar auf Siseras Sieg und
sehnt sich danach, seine Füsse zu waschen und sie mit ihren Haaren zu
trocknen, wenn er aus dem Kampf zurückkehrt:

In meinen kostbarsten Schleier werde ich dich hüllen,
wenn du von deinem grossen Sieg heimkehrst.

Weil Sisera aber als Besiegter zu ihr zurückkehrt, kann sie ihm bloss noch

eine Liebesnacht gewähren, die gleichsam mit einem gnadenvollen Todes-

stoss endet. Das Gedicht betont die bedingungslose Liebe zwischen Jael und

238



Sisera mit der Absicht, keinen Zweifel über die Beweggründe der furchtbaren

Tat aulkommen zu lassen. In der Rolle der lyrischen Ich-Sprecherin legt
Jael ausführlich ihre Sicht der Dinge dar und befiehlt: „Schweige, Debora,

grausame Gebieterin!" Jael ist hier eine romantische Gestalt, die einer fatalen
Liebe verfallen ist.

Eine Fassung, die der romantischen Liebesgeschichte Anda Pinkerfeld
nahekommt, steht im Mittelpunkt von Sch. Schifras lyrischem Werk Jael?0

Auch Sch. Schifra bedient sich biblischer Ausdrucksweisen, um eine narrative

Alternative anzudeuten:

Er bat um Wasser,
und sie
reichte ihm eine Brust voll berauschenden Getränks.
Er wurde berauscht und schlief,
und sie
wachte und weinte.

Die Figur Jaels im Gedicht von Sch. Schifra hat nichts gemein mit dem

Bild der tückisch verschlagenen Frau, die den erschöpften Krieger listenreich
verführt. Die angedeutete Liebesbeziehung zwischen den beiden und Jaels

Weinen, das am Ende des Textes steht, weisen auf ein tragisches Moment,
das der zeitgenössischen Lyrikerin zwischen den Zeilen der hegemonisch

glorreichen Erzählung offenbar wird.
Eine ganz andere Ausgestaltung der biblischen Jael findet sich im

Gedicht Jaeli, die Frau des Heber von Jaira Genosar.51 Jael wird hier als Kind
unserer Zeit dargestellt, und zudem richten sich ihr Mut und ihr unbeugsames

Verhalten gegen einen Mann, der sie verletzt hat, und nicht gegen
einen politischen Gegner. Die Ermordung des Mannes durch die Frau als

archetypische Szene erhält im Gedicht von Jaira Genosar die Bedeutung des

Geschlechterkampfes, was sehr positiv valorisiert wird. Jaeli ist eine kühne
Amazone, die mit aller Entschiedenheit auf Gewalttätigkeit reagiert, es ist
nicht die liebende und treu ergebene Jael, wie sie Anda Pinkerfeld oder Sch.

Schifra beschrieben haben.

Der Titel des Gedichtes deutet auf die Nähe zwischen der Dichterin und
der lyrischen Ich-Sprecherin, die sich an diese Jaeli wendet, und der Auftakt

- sozusagen inmitten eines Gesprächs zwischen den beiden — bestimmt das

Wesen des ganzen Gedichtes. Der spielerische Charakter im hebräischen

Wortlaut gibt dem Gedicht einen humoristischen Ton, der seine Schärfe

noch akzentuiert:

5° Sch. Schifra, Schir Ischah, S. 70.
51 Jaira Genosar, Ha-Jofi me'ir He'aralDie Schönheit weckt Bemerkung, Tel-Aviv 1995,

S. 52 (hebr.).

239



Ja, mir kommt es zu,
Er hat dein Opfer nicht angenommen? So ist deine Stunde gekommen!

Giesse über ihn all die Richter mit einer Schale von Milch
mit zarter Butter und mit seiner Mutter - du bist das Herz der
Geschichte,
Jaeli, er ist ein arger Feind.

Jaira Genosar nutzt hier in Anlehnung an das Deboralied das biblische
weibliche Genre des Spottliedes, um ihren Protest gegen gewaltgeprägte
Beziehungen zwischen Männern und Frauen auszudrücken, so die Worte von
Sch. D. Goitein.,2

Die Parallelsetzung zwischen dem Mann und dem Gott, der das Opfer
des Kain nicht beachtete, zielt auf die grundsätzliche Ungerechtigkeit des

Patriarchates ab. Die Tatsache, dass die Frau an die Peripherie gedrängt
wird, weckt den Zorn der lyrischen Ich-Sprecherin, und sie bittet die

angeredete Jaeli nachdrücklich, das Verhältnis zwischen Zentrum und
Peripherie umzustossen, und den Platz im Herzen der Geschichte einzunehmen.

Um das auszuführen, so erklärt sie, sei es essentiell, das traditionelle, passive
und beschwichtigende Frausein abzuschütteln. Jaeli müsse das dem Mann,
der sie erniedrige, doppelt vergelten:

Nur kein Erbarmen mit ihm!
Lächle ihn an voller Anmut,
du bist stark wie der Tod.

Das Urteil über den Mann, welches das Gedicht abschliesst, deckt ein
starkes Streben nach Macht auf. Jaira Genosar entwirft eine mutige
Frauenfigur, deren Macht es ihr ermöglicht, die alten Tricks von Verführung
und Beschwichtigung hinter sich zu lassen und aus ihrem eigenem Vermögen,

autonom, selbstsicher und eigenbestimmt zu sein. Jaeli, die Frau des

Heber ist somit eine junge Frau von heute - ein Sinnbild von neuer
weiblicher Stärke. Diese Stärke resultiert aus dem Zusammenwirken der beiden

Protagonistinnen: der lyrischen Ich-Sprecherin und dem positiv valorisierten
biblischen Modell.53

Sch. D. Goitein, „Naschim ke-Jozerot Suge Sifrut ba-Mikra/Frauen als Schöpferinnen

von literarischen Gattungen in der Bibel", in: Naschim ba-Tanach/Frauen in
der Hebräischen Bibel, Tel-Aviv 1964, S. 519-530, hier S. 525 (hebr.).

53 Ohne ein feministisches Bewusstsein kann eine zeitgenössische Autorin vor dem
biblischen Modell zurückschrecken und sich davon distanzieren. Das Gedicht Im
Heersron Ela Amitan-Wilensky (Lecha u-lechal Dein und dein, Ramat-Gan 1949, S.

5; hebr.) repräsentiert eine solche Illustration für die biblischen Gestalten von Jael
und Debora: „Und warum sagt ihr: Gestalten der Heiligen Schrift, / ein Abschnitt
von Gesang und Heldenmut, / von Jael und Debora / Wiederum werden wir
am Abend erschöpft in der Kolonne schreiten, / werktätige Soldatinnen." Die Dich-

240



Namengebung und Namenlosigkeit

Rachel Chalfi begnügt sich nicht mit einer geringfügigen Änderung am
Namen der biblischen Protagonistin mit der Absicht, sie der Realität unserer

Epoche nahezubringen wie Jaira Genosar in ihrem Gedicht Jaeli, die Frau des

Heber, auch arbeitet Rachel Chalfi nicht mit humoristischen Wortspielen im
Stil: „Jaeli — jae Ii / Jaeli — mir kommt es zu". Marjoma54 — wie Rachel

Chalfi die biblische Mirjam nennt - ist ein tragischer Name. Sieben Mal
wird der Name Marjoma im Gedicht wiederholt, um dem fatalen Einfluss
des Namens auf seine Trägerin Nachdruck zu verleihen. Das ist „ein Name,
der den Menschen zugrunderichtet", erklärt Rachel Chalfi. Was aber zur
Verbitterung im Leben Mirjams führt, erklärt sie nicht. Im Gegensatz zu
Jocheved Bat-Mirjam, die in ihrem Gedicht Mirjam55 den Aussatz und die

Isolierung nennt, welche über die biblische Figur verhängt worden waren,
weil sie es gewagt hatte, eine wichtige nationale Aufgabe für sich zu

beanspruchen, bezieht sich Rachel Chalfi weder ausdrücklich auf ein Vergehen
noch auf eine Strafe.

Das Vergehen der Marjoma besteht gewissermassen in ihrem provozierenden

Frausein, so deutet es die Dichterin an. In der Tat repräsentiert

Marjoma die Ahnfrau der Hexen, denen Rachel Chalfi einen eigenen
Gedichtzyklus gewidmet hat.56 In der Einleitung zu diesem Zyklus erläutert die

Autorin, dass Frauen zu Hexen erklärt und auf grausamste Art hingerichtet
wurden, weil sie Ausnahmeerscheinungen waren, intensive Persönlichkeiten

von hoher Geisteskraft oder körperlicher Schönheit, die den Rahmen des

stereotypen Frauenbildes sprengten. Marjoma ist eine solche Frau: schön,
höchst sinnlich, Prophetin und Dichterin.

Ihr Gesicht schimmert wie Bronze in dunkler Glut,
Marjoma lässt gierige Blumen wachsen

am Wasser von Mara.

terin, die selber in der britischen Armee gedient hatte, befürchtet anscheinend den
Verlust dessen, was als „weiblich" gilt und bevorzugt, ihre Kameradinnen, die sich
in dem „verschwitzten Magazin" abmühen, als Frauen darzustellen, die keine
Kampfhandlung ausüben. Dies zeugt vom Vorrang der Ideologie über die
Lebensumstände und von der positiven Valorisierung des Modells zugleich.

M Rachel Chalfi, Nefila ChofschitIFreier Fall, Jerusalem 1979, S. 52 (hebr.).
55 Jocheved Bat-Mirjam, Schirim, S. 179-180.
56 Rachel Chalfi, Nefila Chofschit, S. 63-78. Was die Beschäftigung mit Hexen in der

hebräischen Frauendichtung im allgemeinen und in der Dichtung von Rachel
Chalfi im speziellen bedeutet, habe ich in meinem Essay „Wie Wasser formt sie den
Stein" (siehe oben Anmerkung 43) auf den S. 177—180 dargestellt.

241



Diese Beschreibung von Marjoma spielt auf das Vermögen Mirjams an,
das ganze Volk an ihrem Brunnen mit Wasser zu versorgen. Bekanntlich

versiegte das Wasser nach Mirjams Tod, und der Mangel an Wasser wurde
besonders schmerzlich, als die Israeliten in Mara ankamen, nach einem Weg
von drei Tagen in der Wüste, in denen sie kein Wasser fanden (Numeri
20,Iff.; Exodus 15,22 ff.). Das Wasser, ein weibliches Symbol schlechthin,
weist auch auf eine mögliche Erlösung von Marjoma:

Ein Feuerwagen im Wasser erlösend
die Herrschaft ihres Tages, die Bitternis ihrer Vergangenheit.

Spricht Rachel Chalfi eine Erlösung der mythologischen Figur mittels
ihres Gedichtes an, oder fühlt sie sich potentiell eins mit der Figur, um das

Urteil über sie zu mildern?
Auch anonyme Frauenfiguren, von deren marginaler Existenz in einer

männerorientierten Erzählung nur ein einziger biblischer Vers Kunde gibt,
haben im Herzen der Hebräisch schreibenden Dichterinnen Identitätsgefühle

geweckt. Ahuva Bat-Channa schrieb über die Frau Hiobs:57 „Ohne
Namen trat sie in die Geschichte, / eine Zeile oder zwei", und lobte ihren Mut
mit den Worten: „Mit ihrer rebellischen Stimme, / einsam und allein in
jenen Tagen, / durchbrach sie die Zeiten."

Die Frau Lots

Demgegenüber war der Frau Lots in der hebräischen Frauendichtung eine

besondere Position vergönnt: zahlreiche Gedichte wurden dieser speziellen

Protagonistin gewidmet mit der Absicht, sie in einem neuen Licht zu
zeigen.5" In dieser Heldin entdeckten einige Dichterinnen eine Identitätsfigur,
und eine Lyrikerin - Gallit Chassan-Roqem - nannte ihre Gedichtsammlung

Die Frau Lots,59 Die Beschäftigung mit dieser Figur drückt den Willen

57 Ahuva Bat-Channa, Giv'ol ha-RaachtBlütenkelch des Windes, Tel-Aviv 1990, S. 57
(hebr.).

58 Tamar Mischmar (Chittuch DibburlDeutliche Sprache — abgeschnittene Sprache, Tel-
Aviv 1989, S. 37-38; hebr.) beispielsweise zeichnet sie als Rebellin, in deren Augen
Feuer und Schwefel sprühen. Demgegenüber macht Rachel Chalfi (Ahavat ha-

DraqonlDie Liebe des Drachen, Tel-Aviv 1995, S. 12-13; hebr.) Lots Frau zu
einem Symbol weiblicher Schaffenskraft. „Immer wieder schaue ich zurück / zu
einem früheren Augenblick / über meine schmerzende Schulter / und werde zu
einer neuen Salzsäule." Bracha Sari {Para Adumma IDie rote Kuh, Tel-Aviv 1990, S.

8-9; hebr.) dagegen sieht in der Frau Lots jede Frau, welche von der patriarchalischen

Kultur unterdrückt und ausgebrannt wird.
59 Gallit Chassan-Roqem, Eschet Lot, Tel-Aviv 1989 (hebr.).

242



der Autorinnen aus, einer Frau eine Stimme zu geben, deren Geschichte

durch das Patriarchat völlig ausgelöscht und von der nur der gepeinigte

Körper in Form einer Salzsäule als drohend warnendes Zeichen übriggelassen
wurde. Die Bibel gesteht ihr nur gerade einen lakonischen Vers zu: „Seine
Frau aber sah sich hinter ihm um und wurde zur Salzsäule" (Genesis 19,26).
Ihr Name ist unbekannt, und nichts erinnert an ihren Beweggrund, sich

nach dem zerstörten Sodom umzuwenden. Trotzdem bleibt diese Figur ein

Sinnbild für das Schicksal von Frauen, die den Befehl Gottes missachtet und
dies mit ihrem Leben bezahlt haben.

Die archetypische Szene, in der Lots Frau ihren Blick nochmals nach

hinten richtet, hallt durch die westliche Kultur und erhärtet das negative

Stereotyp der neugierigen Frau. Dieses Stereotyp, das bereits bei der ersten

Frau, Eva, aufgetaucht war, erfüllt eine wichtige Funktion in der Erzählung

vom Sündenfall. Dasselbe Stereotyp figuriert auch in der griechischen
Mythologie, in der Geschichte von Pandora. Die Mythologie bietet zudem eine

Version, die sich von der archetypischen Szene des Nach-hinten-Schauens

unterscheidet, eine auf einen Mann bezogene Version. Der fatale Blick nach

hinten, der Eurydike in der Unterwelt verschwinden lässt, ist der des

Orpheus, dessen Versuch, Eurydike zurückzuholen, misslingt.
In beiden Geschichten — der mythologischen sowie der biblischen —

bezahlen Frauen den Preis für den unbesonnenen Blick zurück, doch während

die Frau Lots wegen ihrer eigenen Übertretung stirbt, verschwindet Eurydike
in der Unterwelt wegen der Schwäche oder der Übertretung des Orpheus.
Der geschlechtliche Unterschied zwischen den Protagonisten der beiden
Geschichten bewirkt auch eine andere Auslegung der Handlung, die ihnen

untersagt ist; Orpheus wird als jemand verstanden, der seinen Kopf aufgrund
seiner grenzenlosen Liebe zu Eurydike umwendet, das heisst aus romantischen

und positiv valorisierten Gründen. Demgegenüber steht die Frau Lots
als negative Figur da, die infolge ihrer hemmungslosen Neugier umkommt.

Die revisionistische Mythologie der hebräischen Frauendichtung hat zum
Ziel, die patriarchalische Auffassung zu bewältigen, die Frausein mit Sünde

gleichsetzt, und macht somit die Frau Lots zu einem Opfer. Das

Zerschmettern des negativen Stereotyps, welches auf der unglücklichen
biblischen Heldin basiert, ermöglicht den Autorinnen, die Figur neu zu definieren

und damit gleichzeitig das Frausein auf andere Art zu definieren. Wenn
die Frau Lots keine grausame Verkörperung von Neugier und Vergeltung ist,

sondern ein Symbol weiblichen Leidens, verdient sie auch eine Identifizierung,

die auf Mitgefühl gründet. Eine solche Identifizierung zeigt sich in der

Beziehung der lyrischen Ich-Sprecherin zur Frau Lots in der Dichtung von

243



Gallit Chassan-Roqem.60 Hier ist die Frau Lots eine Frau, die als Folge eines

traumatischen Verlassenseins zur Salzsäule wird. Eben jene „Welt, die er
verlassen hat", verursacht ihre Qualen und nicht der fatale Blick zurück. Mit
anderen Worten, die Dichterin reinigt die Figur von jeder Schuld und stellt
sie als Opfer dar.

Ein ähnliches Verhältnis charakterisiert auch das Gedicht von Dalia
Qowe,61 welches die Frau Lots als erloschenes Wesen schildert, das seiner
Lebenskraft beraubt worden ist:

Kristallen
verstummt
weiss geworden
eine erstarrte Braut
im Lande Sodom.

Im Gegensatz zur biblischen Erzählung, welche die Akteurin als Frau in
den besten Jahren zeigt, als Mutter zweier erwachsener Töchter, verleiht
Dalia Qowe Lots Frau das Image einer Jungfrau. Dieses Image verbindet die

Figur mit den jungen Frauen, die in der Blüte ihrer Jugend sterben mussten

- Jeftas Tochter und Iphygenie - als Opfer des Patriarchats. Dalia Qowes
Beschreibung veranschaulicht, was für Generationen von Lesern den Reiz an
der Frau, die zur Salzsäule wurde, ausmacht: die beängstigende und
faszinierende Verbindung von Leben und Tod in ein und derselben Gestalt. Das

surrealistische Bild bleibt ein ungelöstes Rätsel im menschlichen Gedächtnis.
Als weibliche Erklärung des Rätsels, weshalb Lots Frau diesen fatalen

Blick zurückwirft, bietet sich die verstärkte Sensibilität an, als deren Folge
sich die Frau nur schwer von ihrer Vergangenheit lösen kann. Die lyrische
Ich-Sprecherin in einem Text von Chawa Pinchas-Kohen62 identifiziert sich

mit der biblischen Figur, indem sie sagt: „Wie die Frau Lots — nie, niemals

konnte ich mich trennen". Der ironische Ausklang des Gedichtes indes, der
die „weibliche Schwäche" erwähnt, zeugt von einer Kritik an der
patriarchalischen Kultur, welche auf diese Weise Stärke und Schwäche definiert. In
der Tat folgt Chawa Pinchas-Kohen den Spuren von Anda Pinkerfeld,63 die

eine ähnliche Kritik äussert in einem dramatischen Monolog, der erklärt,
wieso die Frau Lots den Tod gewählt hatte, weil nämlich in ihren Augen die

Verleugnung der Vergangenheit einem Verrat gleichkam.

6° Gallit Chassan-Roqem, Eschet Lot, S. 20.
61 Dalia Qowe, Ischa 'IgguUEine Frau — ein Kreis, Tel-Aviv 1990, S. 28 (hebr.).
62 Chawa Pinchas-Kohen, Ha-Zevac be-'Iqqar / Hauptsächlich die Farbe, Tel-Aviv

1990, S. 56-57 (hebr.).
63 Anda Pinkerfeld, Gadisch we-Omer, S. 17-19.

244



Raffinierte Rehabilitierung biblischer Frauenfiguren

Zahlreiche Schriftstellerinnen der hebräischen Poesie empfanden eine

vergleichbare Bindung an die gemeinsame kulturelle Vergangenheit und verliehen

ihr in ihrem Schaffen Ausdruck mittels der biblischen Frauenfiguren.
Aus ihrer Sicht war das ein Versuch, das kulturelle Unrecht an dieser Figur —

konkret, das Übergehen ihrer Sichtweise und ihrer Ausdrucksmöglichkeit —

wiedergutzumachen; dies wurde mittels der Ausgestaltung narrativer
Alternativen zu den biblischen Texten realisiert. Besonders revolutionär ist nun
die narrative Alternative, welche männlichen Protagonisten der Bibel eine

weibliche Identität gibt. Sie ist Josef, ein Gedicht von Nurit Sarchi,64

beschreibt das Mädchen Josef, das Rahel als Jungen verkleidet, um es als Erben

Jakobs zu präsentieren.

Jetzt weiss die ganze Welt,
dass ihre Schmach getilgt ist.
Rahel hat einen Sohn geboren, den Erben seines Vaters,
und sie ist ihre Tochter.

Das Gedicht stellt den Betrug Raheis als direkte Folge der negativen
Beziehung des Patriarchats Frauen gegenüber dar, da Mädchen vom
Zeitpunkt ihrer Geburt an anders behandelt wurden als Knaben. Rachel spürt,
dass die Geburt eines Mädchens für sie eine Schmach ist und versucht, den

Traum Jakobs von einem Sohn zu verwirklichen, indem sie ihre Tochter in
ein männliches Kostüm steckt. In ihrer Kurzgeschichte Sie ist Josefa erweitert

Nurit Sarchi die grundsätzliche Situation des Gedichtes und schildert
den Hass der Brüder gegen Josef als Inbegriff der männlichen Beziehung
zum „anderen", eine Haltung, die selbst dann entsteht, wenn die geschlechtliche

Identität in eine männliche Verkleidung gehüllt ist.

Nurit Sarchi skizziert Josef als Künstlerin antiker Zeit, die sich durch
eine starke weibliche Intuition auszeichnet, was sich in ihrer Neigung zu
Träumen und zu Traumdeutung äussert. Laut den Worten von Nurit Sarchi
resultieren die Grösse und der erstaunliche Erfolg Josefs aus der Verflechtung
weiblicher und männlicher Elemente in einer Gestalt. „Bevor sie aus dem
Garten Eden vertrieben wurden, erkannten sich Adam und Eva nicht als

männlich oder weiblich, und dies ist ein Teil der Strafe, welche über sie

verhängt wurde",66 bemerkt Nurit Sarchi und verweist auf die Notwendigkeit,

im schöpferischen Akt weibliche mit männlicher Identität zu verbinden.

64 Nurit Sarchi, Ischa jalda Ischa!Eine Frau hat eine Frau geboren, Tel-Aviv 1983, S.

50-51 (hebr.).
65 Nurit Sarchi, Oman ha-Massechot!Der Maskenbildner, Tel-Aviv 1993, S. 7-13

(hebr.).
66 Nurit Sarchi, Oman ha-Massechot, S. 8.

245



Demgegenüber zeichnet Pnina Amit in ihrem Gedicht Ich, Kohelet, der

Prediger67 das Werk einer Frau, das von einem Mann geraubt und von
diesem als sein eigenes Werk ausgegeben wurde. Die Protagonistin im
Gedicht von Pnina Amit ist eine aussergewöhnliche Frau: eine Sklavin, die am
Hofe des König Salomo zu höchstem Ansehen aufgestiegen war und sich auf
allen Gebieten auszeichnete:

Keine tanzt wie sie,

zur Zeit des Tanzes - keine richtet wie sie,

zur Zeit des Gerichts.

Sie ist auch eine „Frau von Weisheit", deren Bücher König Salomo
zukommen, worauf er sie sich als eigene Werke aneignet. Pnina Amit knüpft
an der Tatsache an, dass Qohelet, der Prediger, in der hebräischen Bibel
einmal als Frau dargestellt wird, und formt ihre Heldin so - wie Schulamit

aus dem Hohenlied - dass sie auch zur Verfasserin des Buches Qohelet
wird. Das ist ein Versuch, Uberreste weiblicher Urheberschaft in der Heiligen

Schrift ans Licht zu bringen, Texte, die das Patriarchat raubte, um dafür
wiederum eigenes Besitzrecht geltend zu machen. Pnina Amit begnügt sich

mithin nicht mit dem Hohenlied, das in der feministischen Forschung als

weiblicher Text betrachtet wird, vielmehr strebt sie den Beweis an, dass eine

Frau auch Weisheitsliteratur schreiben konnte und kann - gemäss der

Formulierung von Qohelet/'8

67 Pnina Amit, Sochenet Chascha'it/Geheimagentin, Tel-Aviv 1994, S. 41-49 (hebr.).
68 „Qohelet", was traditionell als „Prediger" übersetzt wird, ist in der Tat ein femi¬

nines Partizip des Verbs ,qahal', das ,sich versammeln' bedeutet; Qohelet wäre
demzufolge nicht ,der Redner in der Versammlung', sondern ,die Rednerin in der

Versammlung' (Anmerkung der Übersetzerin).

246


	Neuer Wein in alten Schläuchen : biblische Frauenfiguren in der modernen hebräischen Poesie [Fortsetzung]

