Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 55 (1999)

Artikel: Neuer Wein in alten Schlauchen : biblische Frauenfiguren in der
modernen hebraischen Poesie [Fortsetzung]

Autor: Rattok, Lily

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960739

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neuer Wein in alten Schliuchen

Biblische Frauenfiguren in der modernen
hebriischen Poesie

von Lily Rattok™

Bedeutung der Rezeption mythologisch-literarischer Frauenfiguren

Anda Pinkerfeld kommt bei der Ausgestaltung der biblischen Frauenfigur
eine besondere Stellung in der hebriischen Frauendichtung zu. Wohl hat
sich auch Schulamit Kalugai intensiv mit diesem Gebiet beschiftigt und
einen Sammelband mit dem Titel Frauen geschrieben,” doch beibt sie ihrer
Vorlage im allgemeinen treu, wihrend Anda Pinkerfeld in zahlreichen Fillen
eine narrative Alternative bietet.*! Anda Pinkerfelds Besonderheit ist ihr de-
zidiertes Vorgehen, eine Frau in den Mittelpunkt des Gedichtes zu riicken,
das heisst das Verhiltnis zwischen Rand- und Hauptfiguren der biblischen
Vorlage umzukehren. Auch verleiht sie der Frauenfigur dort eine Stimme,
wo die Vorlage dieser eine eigene Ausdrucksmoglichkeit versagt, und weiter
schafft Anda Pinkerfeld eine narrative Alternative, welche die Standpunkte
der hebriischen Bibel herausfordert. Diese revolutionire Lektiire basiert auf
der Empathie zwischen der Autorin und der von ihr neu geformten Figur,
eine Empathie, die in dem gemeinsamen Frausein der beiden griindet. Ihre
eigentliche Zielsetzung ist indes eine andersartige Selbstdefinition von dem,
was Frausein ausmacht.

Prof. Dr. Lily Rattok ist Dozentin fiir hebriische Literatur an der Universitit Tel
Aviv. Aus dem Hebriischen iibersetzt von Gabrielle Oberhinsli-Widmer; der erste
Teil dieses Beitrages ist im vorigen Heft abgedruckt: Judaica 55 (1999) S. 158—-173.
40 Schulamit Kalugai, Naschim, Tel Aviv 1941 (hebr.).

41 In dem Buch Frauen beschiftige sich Schulamic Kalugai mit folgenden Figuren:
Jeftas Tochter, Lea, Debora, Schulamit, Eva, Dina, Hanna, Batseba und Isebel. In
ihrem spiteren Werk Der Mantel Salomos (Adderet Schlomo, Jerusalem 1963; hebr.)
beschrieb Schulamit Kalugai auch Abigail, Michal und Ruth.

235



Es ist selbstverstindlich auch méglich, die Grundlagen einer persénlichen
Lektiire anhand der Bezugnahme auf biblische Minnerfiguren zu analysie-
ren, wir beschrinken uns aber im vorgegebenen Rahmen auf die Neugestal-
tung der Frauenfigur, lisst doch der Umfang des Artikels nicht mehr als eine
Fokussierung auf Frauenfiguren der Heiligen Schrift zu. Anda Pinkerfeld hat
auch anderen Akteurinnen epenhafte Texte gewidmet,* wie der Frau aus der
Steinzeit, Astarte, der Geisha Lian-Tang, das heisst zusitzlichen Verkorpe-
rungen von Frausein, die auf literarischen oder mythischen Modellen beru-
hen. Andere Dichterinnen bearbeiteten Frauenfiguren aus der griechischen
Mythologie, aus der klassischen Literatur oder aus dem Mirchen, so etwa
Lea Goldberg und Dalia Ravikovitch, die in ihrem lyrischen Werk mehrmals
die Gestalt der Cinderella ausgelegt haben.*

Das Zuriickgreifen auf den Mythos in der hebriischen Frauendichtung,
wie auch im kiinstlerischen Schaffen von Frauen in anderen Sprachen, ist
eine Herausforderung an einen der Bereiche, welche am meisten auf eine
gegebene Kultur einwirken. Da das Patriarchat den Mythos fiir seine eigenen
Bediirfnisse zurechtbiegt, ist es nur méglich, die so beeinflusste Kultur mit
ebendiesen Mitteln der Revision zu verindern. Vom Standpunkt der Frauen
aus, so behauptet Adrienne Rich,™ ist eine erneuernde Sicht auf den Mythos
ein Uberlebensakt; deshalb miissen sich Frauen in dieses Gebiet vertiefen
und es neu bearbeiten. Die Frauenliteratur fordert mithin ein zweistufiges
Vorgehen: die Dekonstruktion des Mythos — und anschliessend seine Re-
konstruktion.

Alicia Ostriker hat einen wesentlichen Teil ihres Buches Stealing the Lan-
guage®™ der revisionistischen Mythologie gewidmet, in der sie ein Projekt
sieht, das dazu bestimmt ist, sowohl die Kultur als auch die Frau zu verin-

42 Anda Pinkerfeld, Gadisch we-Omer, S. 91 —108.

43 Auf die Geschichte von Cinderella in der Dichtung von Lea Goldberg und Dalia
Ravikovitch bin ich eingegangen in meinem Essay ,Wie Wasser formt sie den Stein:
Motive in der hebriischen Frauendichtung® (Lily Rattok, ,Kmo Majim Chozevet:
Mativim be-Schirat ha-Naschim ha-Ivrit®, in: Saddan 2, Tel-Aviv 1996, S. 170—
175; hebr.). Figuren aus der griechischen Klassik oder aus der europiischen Li-
teratur, wie Kalypso, Antigone und Selvejg, hat beispielsweise Lea Goldberg in
ihrem Werk herangezogen (Lea Goldberg, A/ ha-Pericha, S. 121.262-260).
Gabriela Avigur Rotem hat ihre Gedichtsammlung Dulcinea genannt (Jerusalem,
Tel-Aviv 1980; hebr.) und widmet darin auch ein Gedicht Lady Macbeth, wihrend
ihr Buch Mauern und Kaiser (Gabriela Avigur-Rotem, Chomot we-Kesarim, Tel-
Aviv 1990, S. 25-29; hebr.) auch Penelope, Galateia, Eurydike, Dafne und selbst
eine Pieta umfasst.

44 Adrienne Rich, On Lies, Secrets and Silence, New York 1979, S. 39.

45 Alicia Ostriker, Stealing the Language — The Emergence of Women's Poetry in Amer-
ica, Boston 1986.

236



dern. Der Mythos verfiigt auf der Ebene der 6ffentlichen Verbreitung iiber
religise, erzieherische und literarische Autoritit; weil er jedoch auch eine
personlich Dimension innehat, ist seine Kraft um so grosser. Aus diesem
Grund kann die revisionistische Mythologie in der Frauendichtung negative
weibliche Stereotypen zu iiberwinden suchen und Frauen Stirke und Zu-
versicht verleihen. Mit feiner Ironie erklirt Alicia Ostriker, dass Figuren wie
Pandora, Eva oder Iphigenie uns glauben machen, dass eine Frau entweder
ein Scheusal oder ein Engel sein miisse.*

Die stereotype Polarisierung, die Frauen aus der Mitte normalen
Menschseins vertreibt, so die Ausdrucksweise von Mary Ellman,?” und sie an
den Extrempositionen des positiven oder negativen Pols festmacht, iibt einen
betrichtlichen Einfluss auf Frauen aus. Diese Polarisierung findet sich gerade
auch bei den Frauenfiguren der Bibel: viele von ihnen sind finstere Verfiih-
rerinnen oder passive Opfer — wie die Tochter Jeftas. Und selbst wenn etwa
das Buch Genesis komplexere Frauenfiguren darstellt, beispielsweise die Erz-
miitter, so ist gerade das paarweise Auftreten wie das von Rahel und Lea
dazu bestimmt, die Unzulinglichkeit des Frauseins in ein literarisch dra-
matisches Symbol zu schmieden — dies laut den Worten von Atalia Bren-
ner.*®

Jael

Die Figur der biblischen Jael bildet da eine Ausnahme, doch ist ihr ein
grosses Mass an Grausambkeit eigen, das an die Verfithrungskiinste erinnert,
mit denen die ewig lockenden Frauen Ungliick iiber den Mann bringen.
Weil aber Jael eigenhindig einen der grossen Feinde ihres Volkes umbringt,
zollt ihr die Bibel Lob. Trotzdem empfinden einige Autorinnen der hebrii-
schen Dichtung das Bediirfnis, Jael ihre Geschichte selber erzihlen zu lassen,
und untergraben auf diese Weise die patriarchalische Haltung, die der bibli-
schen Quelle zugrundeliegt. Das Gedicht Jze/ von Anda Pinkerfeld® ist eine
ausgezeichnete Illustration fiir eine narrative Alternative, der es gelingt, die
Beziechung zur Figur zu verindern, indem sie dieser die Maglichkeit bietet,
selber zu erkliren, welche Beweggriinde sie zum Mord gebracht haben.

46 Alicia Ostriker, Stealing the Language, S. 212.

47 Mary Ellman, Thinking about Women, New York 1968.

48  Atalia Brenner, Abavat Rut! Die Liebe Ruths, Tel-Aviv 1988, S. 15 (hebr.).
49 Anda Pinkerfeld, Gadisch we-Omer, S. 7—17.

287



Die Jaelfigur von Anda Pinkerfeld ist eine liebende Frau, keine Heldin,
die aufgrund von politischem Kalkiil agiert. Die Dichterin versucht, Jael aus
der Reihe von Frauen herauszulosen, die in der Bibel positiv beurteilt wer-
den, weil sie bereit waren, ihre erotischen Reize dem nationalen Interesse des
Volkes Israel zur Verfiigung zu stellen. Auch spricht das Gedicht seine Prot-
agonistin von jeder Grausamkeit frei, obschon sie den Tod Siseras verursacht
hat, denn die Ich-Sprecherin Jael stellc diese Tat als Gnadenstoss dar, wel-
cher eine erniedrigende Qual vermeiden sollte. Der Tod Siseras war unaus-
weichlich, da sein Heer geschlagen war, und Jael, die ihn liebte, gab ihm aus
Mitleid und Mut den leichtesten Tod, auf den er hoffen konnte. Nach einer
Liebesnacht, wihrend er sich noch im héchsten Gliicksrausch befindet,
bringt sie das Ende iiber ihn.

Die Gestalt der biblischen Jael demonstriert uns, dass die Frau solange
Lob erntet, als sie bereit ist, ihre sexuellen Reize auszuspielen, um dem
nationalen Interesse des Volkes Israel zu dienen. Eine dhnliche Konstellation
zeigt die Hebriische Bibel auch etwa in bezug auf Esther. Doch obgleich die
Frau im Auftrag des Volkes handelt, wird doch die Tatsache, dass sie den
vom Kampf erschépften Mann, mit dem sie vielleicht eben noch geschlafen
hat, mit eigenen Hinden t6ten kann, als Zeichen beispielloser Herzenskalte
aufgefasst. Jael bricht zudem bekanntlich auch die Regeln der Gastfreund-
schaft und verrit den Gast, dem sie Schutz versprochen hat. Die subversive
Version von Anda Pinkerfeld will nun protestieren gegen das Stereotyp der
grausamen Frau, die ihre sexuellen Reize ausnutzt, um einen Mann zu Fall
zu bringen. In diesem Gedicht ist Jael keine Doppelgingerin Delilas, viel-
mehr eine feinfithlende und barmherzige Frau, die Sisera nur deshalb er-
schlagen hat, weil sie ihm die Pein und die Erniedrigung ersparen wollte,
denn diese wiren zwangsliufig sein Los gewesen, wire er seinen Feinden in
die Hinde gefallen.

Die lyrische Fassung unterliuft sowohl die frauenfeindliche Haltung der
Bibel als auch die Unterdriickung der individuellen Meinung durch den
staatlichen Befehl. Doch nicht nur, dass Jael nicht in nationaler Mission und
auf Deboras Anordnung hin handelt, sie hofft sogar auf Siseras Sieg und
sehnt sich danach, seine Fiisse zu waschen und sie mit ithren Haaren zu
trocknen, wenn er aus dem Kampf zuriickkehrt:

In meinen kostbarsten Schleier werde ich dich hiillen,
wenn du von deinem grossen Sieg heimkehrst.

Weil Sisera aber als Besiegter zu ihr zuriickkehrt, kann sie ihm bloss noch
eine Liebesnacht gewihren, die gleichsam mit einem gnadenvollen Todes-
stoss endet. Das Gedicht betont die bedingungslose Liebe zwischen Jael und

238



Sisera mit der Absicht, keinen Zweifel iiber die Beweggriinde der furchtba-
ren Tat aufkommen zu lassen. In der Rolle der lyrischen Ich-Sprecherin legt
Jael ausfiihrlich ihre Sicht der Dinge dar und befiehlt: ,,Schweige, Debora,
grausame Gebieterin!“ Jael ist hier eine romantische Gestalt, die einer fatalen
Liebe verfallen ist.

Eine Fassung, die der romantischen Liebesgeschichte Anda Pinkerfeld
nahekommt, steht im Mittelpunkt von Sch. Schifras lyrischem Werk Jzel
Auch Sch. Schifra bedient sich biblischer Ausdrucksweisen, um eine narra-
tive Alternative anzudeuten:

Er bat um Wasser,

und sie

reichte ihm eine Brust voll berauschenden Getrinks.
Er wurde berauscht und schlief,

und sie

wachte und weinte.

Die Figur Jaels im Gedicht von Sch. Schifra hat nichts gemein mit dem
Bild der tiickisch verschlagenen Frau, die den erschopften Krieger listenreich
verfiihrt. Die angedeutete Liebesbeziehung zwischen den beiden und Jaels
Weinen, das am Ende des Textes steht, weisen auf ein tragisches Moment,
das der zeitgendssischen Lyrikerin zwischen den Zeilen der hegemonisch
glorreichen Erzihlung offenbar wird.

Eine ganz andere Ausgestaltung der biblischen Jael findet sich im Ge-
dicht Jaeli, die Frau des Heber von Jaira Genosar.”' Jael wird hier als Kind
unserer Zeit dargestellt, und zudem richten sich ihr Mut und ihr unbeug-
sames Verhalten gegen einen Mann, der sie verletzt hat, und nicht gegen
einen politischen Gegner. Die Ermordung des Mannes durch die Frau als
archetypische Szene erhilt im Gedicht von Jaira Genosar die Bedeutung des
Geschlechterkampfes, was sehr positiv valorisiert wird. Jaeli ist eine kiihne
Amazone, die mit aller Entschiedenheit auf Gewalttitigkeit reagiert, es ist
nicht die liebende und treu ergebene Jael, wie sie Anda Pinkerfeld oder Sch.
Schifra beschrieben haben.

Der Titel des Gedichtes deutet auf die Nihe zwischen der Dichterin und
der lyrischen Ich-Sprecherin, die sich an diese Jaeli wendet, und der Auftake
— sozusagen inmitten eines Gesprichs zwischen den beiden — bestimmt das
Wesen des ganzen Gedichtes. Der spielerische Charakter im hebriischen
Wortlaut gibt dem Gedicht einen humoristischen Ton, der seine Schirfe
noch akzentuiert:

50 Sch. Schifra, Schir Ischah, S. 70.
o1 Jaira Genosar, Ha-Jofi me‘ir He‘aral Die Schinbeit weckt Bemerkung, Tel-Aviv 1995,
S. 52 (hebr.).

239



Ja, mir kommt es zu,

Er hat dein Opfer nicht angenommen? So ist deine Stunde gekom-
men!

Giesse iiber thn all die Richter mit einer Schale von Milch

mit zarter Butter und mit seiner Mutter — du bist das Herz der

Geschichte,
Jaeli, er ist ein arger Feind.

Jaira Genosar nutzt hier in Anlehnung an das Deboralied das biblische
weibliche Genre des Spottliedes, um ihren Protest gegen gewaltgeprigte Be-
zichungen zwischen Minnern und Frauen auszudriicken, so die Worte von
Sch. D. Goitein.”

Die Parallelsetzung zwischen dem Mann und dem Gott, der das Opfer
des Kain nicht beachtete, zielt auf die grundsitzliche Ungerechtigkeit des
Patriarchates ab. Die Tatsache, dass die Frau an die Peripherie gedringt
wird, weckt den Zorn der lyrischen Ich-Sprecherin, und sie bittet die an-
geredete Jaeli nachdriicklich, das Verhiltnis zwischen Zentrum und Peri-
pherie umzustossen, und den Platz im Herzen der Geschichte einzunehmen.
Um das auszufiihren, so erklirt sie, sei es essentiell, das traditionelle, passive
und beschwichtigende Frausein abzuschiitteln. Jaeli miisse das dem Mann,
der sie erniedrige, doppelt Vergelten:

Nur kein Erbarmen mit ithm!
Lichle ithn an voller Anmut,
du bist stark wie der Tod.

Das Urteil iiber den Mann, welches das Gedicht abschliesst, deckt ein
starkes Streben nach Macht auf. Jaira Genosar entwirft eine mutige
Frauenfigur, deren Macht es ihr erméglicht, die alten Tricks von Verfithrung
und Beschwichtigung hinter sich zu lassen und aus ihrem eigenem Vermé-
gen, autonom, selbstsicher und eigenbestimmt zu sein. Jaeli, die Frau des
Heber ist somit eine junge Frau von heute — ein Sinnbild von neuer weib-
licher Stirke. Diese Stirke resultiert aus dem Zusammenwirken der beiden
Protagonistinnen: der lyrischen Ich-Sprecherin und dem positiv valorisierten

biblischen Modell.>

52 Sch. D. Goitein, ,Naschim ke-Jozerot Suge Sifrut ba-Mikra/Frauen als Schopfe-
rinnen von literarischen Gattungen in der Bibel®, in: Naschim ba-Tanach! Frauen in
der Hebriischen Bibel, Tel-Aviv 1964, S. 519-530, hier S. 525 (hebr.).

53 Ohne ein feministisches Bewusstsein kann eine zeitgenossische Autorin vor dem
biblischen Modell zuriickschrecken und sich davon distanzieren. Das Gedicht /m
Heer von Ela Amitan-Wilensky (Lecha u-lechal Dein und dein, Ramat-Gan 1949, S.
5; hebr.) reprisentiert eine solche Illustration fiir die biblischen Gestalten von Jael
und Debora: ,,Und warum sagt ihr: Gestalten der Heiligen Schrift, / ein Abschnitt
von Gesang und Heldenmut, / von Jael und Debora (. . .). / Wiederum werden wir
am Abend erschépft in der Kolonne schreiten, / werkeitige Soldatinnen.” Die Dich-

240



Namengebung und Namenlosigkeit

Rachel Chalfi begniigt sich nicht mit einer geringfiigigen Anderung am Na-
men der biblischen Protagonistin mit der Absicht, sie der Realitit unserer
Epoche nahezubringen wie Jaira Genosar in ihrem Gedicht Jaeli, die Frau des
Heber; auch arbeitet Rachel Chalfi nicht mit humoristischen Wortspielen im
Stil: ,Jaeli — jae li / Jaeli — mir kommt es zu®. ]W::zrjamcz54 — wie Rachel
Chalfi die biblische Mirjam nennt — ist ein tragischer Name. Sieben Mal
wird der Name Marjoma im Gedicht wiederholt, um dem fatalen Einfluss
des Namens auf seine Trigerin Nachdruck zu verleihen. Das ist ,ein Name,
der den Menschen zugrunderichtet®, erklirt Rachel Chalfi. Was aber zur
Verbitterung im Leben Mirjams fiihrt, erklirt sie nicht. Im Gegensatz zu
Jocheved Bat-Mirjam, die in ihrem Gedicht Mirjam™ den Aussatz und die
Isolierung nennt, welche iiber die biblische Figur verhingt worden waren,
weil sie es gewagt hatte, eine wichtige nationale Aufgabe fiir sich zu bean-
spruchen, bezieht sich Rachel Chalfi weder ausdriicklich auf ein Vergehen
noch auf eine Strafe.

Das Vergehen der Marjoma besteht gewissermassen in ihrem provozie-
renden Frausein, so deutet es die Dichterin an. In der Tat repriisentieft
Marjoma die Ahnfrau der Hexen, denen Rachel Chalfi einen eigenen Ge-
dichtzyklus gewidmert hat.’® In der Einleitung zu diesem Zyklus erldutert die
Autorin, dass Frauen zu Hexen erkldrt und auf grausamste Art hingerichtet
wurden, weil sie Ausnahmeerscheinungen waren, intensive Personlichkeiten
von hoher Geisteskraft oder kérperlicher Schénheit, die den Rahmen des
stereotypen Frauenbildes sprengten. Marjoma ist eine solche Frau: schén,
héchst sinnlich, Prophetin und Dichterin.

Thr Gesicht schimmert wie Bronze in dunkler Glut,
Marjoma ldsst gierige Blumen wachsen
am Wasser von Mara.

terin, die selber in der britischen Armee gedient hatte, befiirchtet anscheinend den
Verlust dessen, was als ,weiblich® gilt und bevorzugt, ihre Kameradinnen, die sich
in dem ,verschwitzten Magazin“ abmiihen, als Frauen darzustellen, die keine
Kampfhandlung ausiiben. Dies zeugt vom Vorrang der Ideologie iiber die Le-
bensumstinde und von der positiven Valorisierung des Modells zugleich.

54 Rachel Chalfi, Nefila Chofschit! Freier Fall, Jerusalem 1979, S. 52 (hebr.).

55 Jocheved Bat-Mirjam, Schirim, S. 179 —180.

56 Rachel Chalfi, Nefilz Chofichit, S. 63—~78. Was die Beschiftigung mit Hexen in der
hebriischen Frauendichtung im allgemeinen und in der Dichtung von Rachel
Chalfi im speziellen bedeutet, habe ich in meinem Essay ,Wie Wasser formt sie den
Stein®“ (siche oben Anmerkung 43) auf den S. 177180 dargestellt.

241



Diese Beschreibung von Marjoma spielt auf das Vermégen Mirjams an,
das ganze Volk an ihrem Brunnen mit Wasser zu versorgen. Bekanntlich
versiegte das Wasser nach Mirjams Tod, und der Mangel an Wasser wurde
besonders schmerzlich, als die Israeliten in Mara ankamen, nach einem Weg
von drei Tagen in der Wiiste, in denen sie kein Wasser fanden (Numeri
20,1f.;; Exodus 15,22 ff.). Das Wasser, ein weibliches Symbol schlechthin,

weist auch auf eine mégliche Erlésung von Marjoma:

Ein Feuerwagen im Wasser erlésend
die Herrschaft ihres Tages, die Bitternis ihrer Vergangenheit.

Spricht Rachel Chalfi eine Erlésung der mythologischen Figur mittels
ihres Gedichtes an, oder fiihlt sie sich potentiell eins mit der Figur, um das
Urteil iiber sie zu mildern?

Auch anonyme Frauenfiguren, von deren marginaler Existenz in einer
minnerorientierten Erzihlung nur ein einziger biblischer Vers Kunde gibt,
haben im Herzen der Hebriisch schreibenden Dichterinnen Identititsgefiih-
le geweckt. Ahuva Bat-Channa schrieb iiber die Frau Hiobs:*” ,,Ohne Na-
men trat sie in die Geschichte, / eine Zeile oder zwei“, und lobte ihren Mut
mit den Worten: ,Mit ihrer rebellischen Stimme, / einsam und allein in
jenen Tagen, / durchbrach sie die Zeiten.®

Die Frau Lots

Demgegeniiber war der Frau Lots in der hebriischen Frauendichtung eine
besondere Position vergénnt: zahlreiche Gedichte wurden dieser speziellen
Protagonistin gewidmet mit der Absicht, sie in einem neuen Licht zu zei-
gen.”® In dieser Heldin entdeckten einige Dichterinnen eine Identititsfigur,
und eine Lyrikerin — Gallit Chassan-Rogem — nannte ihre Gedichtsamm-
lung Die Frau Lots.”” Die Beschiftigung mit dieser Figur driickt den Willen

57 Ahuva Bat-Channa, Giv‘ol ha-Ruach | Bliitenkelch des Windes, Tel-Aviv 1990, S. 57
(hebr.).

58 Tamar Mischmar (Chittuch Dibbur| Deutliche Sprache — abgeschnittene Sprache, Tel-
Aviv 1989, S. 37—-38; hebr.) beispielsweise zeichnet sie als Rebellin, in deren Augen
Feuer und Schwefel sprithen. Demgegeniiber macht Rachel Chalfi (Abavat ha-
Dragon| Die Liebe des Drachen, Tel-Aviv 1995, S. 12-13; hebr.) Lots Frau zu
einem Symbol weiblicher Schaffenskraft. ,Immer wieder schaue ich zuriick / zu
einem fritheren Augenblick / iiber meine schmerzende Schulter / und werde zu
einer neuen Salzsiule.“ Bracha Sari (Para Adummal Die rote Kuh, Tel-Aviv 1990, S.
8—-9; hebr.) dagegen sieht in der Frau Lots jede Frau, welche von der patriarcha-

lischen Kultur unterdriickt und ausgebrannt wird.
59 Gallit Chassan-Roqem, Eschet Lot, Tel-Aviv 1989 (hebr.).

242



der Autorinnen aus, einer Frau eine Stimme zu geben, deren Geschichte
durch das Patriarchat véllig ausgeléscht und von der nur der gepeinigte
Kérper in Form einer Salzsiule als drohend warnendes Zeichen iibriggelassen
wurde. Die Bibel gesteht ihr nur gerade einen lakonischen Vers zu: ,Seine
Frau aber sah sich hinter ihm um und wurde zur Salzsiule® (Genesis 19,26).
Ihr Name ist unbekannt, und nichts erinnert an ihren Beweggrund, sich
nach dem zerstérten Sodom umzuwenden. Trotzdem bleibt diese Figur ein
Sinnbild fiir das Schicksal von Frauen, die den Befehl Gottes missachtet und
dies mit ihrem Leben bezahlt haben.

Die archetypische Szene, in der Lots Frau ihren Blick nochmals nach
hinten richtet, hallt durch die westliche Kultur und erhirtet das negative
Stereotyp der neugierigen Frau. Dieses Stereotyp, das bereits bei der ersten
Frau, Eva, aufgetaucht war, erfiillt eine wichtige Funktion in der Erzihlung
vom Siindenfall. Dasselbe Stereotyp figuriert auch in der griechischen My-
thologie, in der Geschichte von Pandora. Die Mythologie bietet zudem eine
Version, die sich von der archetypischen Szene des Nach-hinten-Schauens
unterscheidet, eine auf einen Mann bezogene Version. Der fatale Blick nach
hinten, der Eurydike in der Unterwelt verschwinden lisst, ist der des Or-
pheus, dessen Versuch, Eurydike zuriickzuholen, misslingt.

In beiden Geschichten — der mythologischen sowie der biblischen — be-
zahlen Frauen den Preis fiir den unbesonnenen Blick zuriick, doch wihrend
die Frau Lots wegen ihrer eigenen Ubertretung stirbt, verschwindet Eurydike
in der Unterwelt wegen der Schwiche oder der Ubertretung des Orpheus.
Der geschlechtliche Unterschied zwischen den Protagonisten der beiden Ge-
schichten bewirkt auch eine andere Auslegung der Handlung, die ihnen
untersagt ist; Orpheus wird als jemand verstanden, der seinen Kopf aufgrund
seiner grenzenlosen Liebe zu Eurydike umwendet, das heisst aus romanti-
schen und positiv valorisierten Griinden. Demgegeniiber steht die Frau Lots
als negative Figur da, die infolge ihrer hemmungslosen Neugier umkommt.

Die revisionistische Mythologie der hebriischen Frauendichtung hat zum
Ziel, die patriarchalische Auffassung zu bewiltigen, die Frausein mit Siinde
gleichsetzt, und macht somit die Frau Lots zu einem Opfer. Das Zer-
schmettern des negativen Stereotyps, welches auf der ungliicklichen bibli-
schen Heldin basiert, erméglicht den Autorinnen, die Figur neu zu definie-
ren und damit gleichzeitig das Frausein auf andere Art zu definieren. Wenn
die Frau Lots keine grausame Verkorperung von Neugier und Vergeltung ist,
sondern ein Symbol weiblichen Leidens, verdient sie auch eine Identifizie-
rung, die auf Mitgefiihl griindet. Eine solche Identifizierung zeigt sich in der
Beziehung der lyrischen Ich-Sprecherin zur Frau Lots in der Dichtung von

243



Gallit Chassatn—Roqem.60 Hier ist die Frau Lots eine Frau, die als Folge eines
traumatischen Verlassenseins zur Salzsiule wird. Eben jene ,Welt, die er
verlassen hat®, verursacht ihre Qualen und nicht der fatale Blick zuriick. Mit
anderen Worten, die Dichterin reinigt die Figur von jeder Schuld und stellt
sie als Opfer dar.

Ein dhnliches Verhilenis charakterisiert auch das Gedicht von Dalia Qo-
we,®! welches die Frau Lots als erloschenes Wesen schildert, das seiner Le-

benskraft beraubt worden ist:

Kristallen
verstummt

weiss geworden
eine erstarrte Braut
im Lande Sodom.

Im Gegensatz zur biblischen Erzihlung, welche die Akteurin als Frau in
den besten Jahren zeigt, als Mutter zweier erwachsener Téchter, verleiht
Dalia Qowe Lots Frau das Image einer Jungfrau. Dieses Image verbindet die
Figur mit den jungen Frauen, die in der Bliite ihrer Jugend sterben mussten
— Jeftas Tochter und Iphygenie — als Opfer des Patriarchats. Dalia Qowes
Beschreibung veranschaulicht, was fiir Generationen von Lesern den Reiz an
der Frau, die zur Salzsiule wurde, ausmacht: die beingstigende und faszi-
nierende Verbindung von Leben und Tod in ein und derselben Gestalt. Das
surrealistische Bild bleibt ein ungelostes Ritsel im menschlichen Gedichtnis.

Als weibliche Erklirung des Ritsels, weshalb Lots Frau diesen fatalen
Blick zuriickwirft, bietet sich die verstirkte Sensibilitit an, als deren Folge
sich die Frau nur schwer von ihrer Vergangenheit 18sen kann. Die lyrische
Ich-Sprecherin in einem Text von Chawa Pinchas-Kohen® identifiziert sich
mit der biblischen Figur, indem sie sagt: ,Wie die Frau Lots — nie, niemals
konnte ich mich trennen®. Der ironische Ausklang des Gedichtes indes, der
die ,weibliche Schwiche® erwihnt, zeugt von einer Kritik an der patriar-
chalischen Kultur, welche auf diese Weise Stirke und Schwiche definiert. In
der Tat folgt Chawa Pinchas-Kohen den Spuren von Anda Pinkerfeld,” die
eine dhnliche Kritik dussert in einem dramatischen Monolog, der erklirt,
wieso die Frau Lots den Tod gewihlt hatte, weil nimlich in ihren Augen die
Verleugnung der Vergangenheit einem Verrat gleichkam.

60 Gallit Chassan-Rogem, Eschet Lot, S. 20.

61 Dalia Qowe, Ischa ‘Iggul! Eine Frau — ein Kreis, Tel-Aviv 1990, S. 28 (hebr.).

62 Chawa Pinchas-Kohen, Ha-Zeva® be-‘Iqqar | Hauptsiichlich die Farbe, Tel-Aviv
1990, S. 56—57 (hebr.).

63 Anda Pinkerfeld, Gadisch we-Omer, S. 17—-19.

244



Raffinierte Rehabilitierung biblischer Frauenfiguren

Zahlreiche Schriftstellerinnen der hebriischen Poesie empfanden eine ver-
gleichbare Bindung an die gemeinsame kulturelle Vergangenheit und verlie-
hen ihr in ihrem Schaffen Ausdruck mittels der biblischen Frauenfiguren.
Aus ihrer Sicht war das ein Versuch, das kulturelle Unrecht an dieser Figur —
konkret, das Ubergehen ihrer Sichtweise und ihrer Ausdrucksmoglichkeit —
wiedergutzumachen; dies wurde mittels der Ausgestaltung narrativer Alter-
nativen zu den biblischen Texten realisiert. Besonders revolutionir ist nun
die narrative Alternative, welche minnlichen Protagonisten der Bibel eine
weibliche Identitit gibt. Sie ist Josef, ein Gedicht von Nurit Sarchi,** be-
schreibt das Midchen Josef, das Rahel als Jungen verkleidet, um es als Erben
Jakobs zu prisentieren.

Jetzt weiss die ganze Welt,

dass ihre Schmach getilgt ist.

Rahel hat einen Sohn geboren, den Erben seines Vaters,
und sie ist ihre Tochter.

Das Gedicht stellt den Betrug Rahels als direkte Folge der negativen
Beziehung des Patriarchats Frauen gegeniiber dar, da Midchen vom Zeit-
punkt ihrer Geburt an anders behandelt wurden als Knaben. Rachel spiirt,
dass die Geburt eines Midchens fiir sie eine Schmach ist und versucht, den
Traum Jakobs von einem Sohn zu verwirklichen, indem sie ihre Tochter in
ein minnliches Kostiim steckt. In ihrer Kurzgeschichte Sie ist Josef © erwei-
tert Nurit Sarchi die grundsitzliche Situation des Gedichtes und schildert
den Hass der Briider gegen Josef als Inbegrift der minnlichen Beziehung
zum ,anderen®, eine Haltung, die selbst dann entsteht, wenn die geschlecht-
liche Identitit in eine minnliche Verkleidung gehiille ist.

Nurit Sarchi skizziert Josef als Kiinstlerin antiker Zeit, die sich durch
eine starke weibliche Intuition auszeichnet, was sich in ihrer Neigung zu
Triumen und zu Traumdeutung dussert. Laut den Worten von Nurit Sarchi
resultieren die Grosse und der erstaunliche Erfolg Josefs aus der Verflechtung
weiblicher und minnlicher Elemente in einer Gestalt. ,,Bevor sie aus dem
Garten Eden vertrieben wurden, erkannten sich Adam und Eva nicht als
minnlich oder weiblich, und dies ist ein Teil der Strafe, welche iiber sie
verhingt wurde®,*® bemerkt Nurit Sarchi und verweist auf die Notwendig-
keit, im schopferischen Akt weibliche mit minnlicher Identitit zu verbinden.

64 Nurit Sarchi, Ischa jalda Ischal Eine Frau hat eine Frau geboren, Tel-Aviv 1983, S.
50-51 (hebr.).

65 Nurit Sarchi, Oman ha-Massechot! Der Maskenbildner, Tel-Aviv 1993, S. 7—13
(hebr.).

66  Nurit Sarchi, Oman ha-Massechot, S. 8.

245



Demgegeniiber zeichnet Pnina Amit in ihrem Gedicht Ich, Kobelet, der
]’nm’igw67 das Werk einer Frau, das von einem Mann geraubt und von
diesem als sein eigenes Werk ausgegeben wurde. Die Protagonistin im Ge-
dicht von Pnina Amit ist eine aussergewdhnliche Frau: eine Sklavin, die am
Hofe des Konig Salomo zu héchstem Ansehen aufgestiegen war und sich auf
allen Gebieten auszeichnete:

Keine tanzt wie sie,
zur Zeit des Tanzes — keine richtet wie sie,
zur Zeit des Gerichts.

Sie ist auch eine ,Frau von Weisheit®, deren Biicher Kénig Salomo zu-
kommen, worauf er sie sich als eigene Werke aneignet. Pnina Amit kniipft
an der Tatsache an, dass Qohelet, der Prediger, in der hebriischen Bibel
einmal als Frau dargestellt wird, und formt ihre Heldin so — wie Schulamit
aus dem Hohenlied — , dass sie auch zur Verfasserin des Buches Qohelet
wird. Das ist ein Versuch, Uberreste weiblicher Urheberschaft in der Heili-
gen Schrift ans Licht zu bringen, Texte, die das Patriarchat raubte, um dafiir
wiederum eigenes Besitzrecht geltend zu machen. Pnina Amit begniigt sich
mithin nicht mit dem Hohenlied, das in der feministischen Forschung als
weiblicher Text betrachtet wird, vielmehr strebt sie den Beweis an, dass eine
Frau auch Weisheitsliteratur schreiben konnte und kann — gemiss der For-
mulierung von Qohelet.”®

67 Pnina Amit, Sochenet Chascha’it! Geheimagentin, Tel-Aviv 1994, S. 41-49 (hebr.).

68 Qohelet, was traditionell als ,Prediger” iibersetzt wird, ist in der Tat ein femi-
nines Partizip des Verbs ,qahal’, das ,sich versammeln‘ bedeutet; Qohelet wiire
demzufolge nicht ,der Redner in der Versammlung’, sondern ,die Rednerin in der
Versammlung' (Anmerkung der Ubersetzerin).

246



	Neuer Wein in alten Schläuchen : biblische Frauenfiguren in der modernen hebräischen Poesie [Fortsetzung]

