
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 55 (1999)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

William Horbury, Jewish Messianism and the Cult of Christ, SCM Press

Ltd, London 1998, VI + 234 S„ ISBN 0-334-02713-6.

Der britische Judaist und Neutestamentier, der sich u. a. durch die Herausgabe und
Bearbeitung von Samuel Krauss, The Jewish-Christian Controversy from the Earliest Times to

1789, TSAJ 56, Tiibingen 1996, sowie - zusammen mit D. Noy - durch die Edition der

jüdischen Inschriften aus Ägypten Jewish Inscriptions ofGraeco-Roman Egypt, Cambridge
1992) einen Namen gemacht hat, legt mit dem hier zu besprechenden Buch eine
zusammenfassende Darstellung seiner Sicht des jüdischen Messianismus als Wurzelboden der
frühchristlichen Christologie vor. Darin richtet sich seine Argumentation dezidiert gegen
die Position, wie sie u. a. in dem einflussreichen Sammelband Judaisms and Their Messiahs

at the Turn of the Christian Era (hg. von J. Neusner u.a., Cambridge 1987) vertreten
wurde, wonach es weder im Alten Testament noch in den sogenannten „Judentümern" der

beiden Jahrhunderte vor Christus eine einheitliche Messiaserwartung gegeben habe, dass

eine solche in vielen Schriften aus dieser Zeit weder nachweisbar noch einheitlich sei und
zudem nichts mit einer göttlichen Erlösergestalt zu tun habe, sondern einzig einen
irdischen Heilskönig aus dem Davididen-Geschlecht erwarte.

Gegen diese Marginalisierung der Messiaserwartung, wie sie von jüdischer Seite aus
verständlichen Gründen gegen christliche Wahrheitsbeweise in den mittelalterlichen
Zwangsdisputationen vorgebracht (Horbuiy verweist eingangs auf Nachmanides) und seit
Bruno Bauer auch in der kritischen Bibelwissenschaft - ebenfalls aus nachvollziehbaren,
aber eben doch auch interessegeleiteten Gründen - vertreten werden, setzt Horbury seine
Thesen: Die alttestamentlichen Bücher in ihrer Letztgestalt bilden im Verständnis der
nachexilischen Zeit „a series of messianic prophecies", die Grundlage einer kohärenten

Messiaserwartung wurden, die sowohl das antike Judentum wie das frühe Christentum
nachhaltig prägte.

Als Nachweis untersucht das erste Kapitel den Sprachgebrauch von „Messias" (vom
Alten Testament bis zur rabbinischen Literatur) und dann in einem zweiten Abschnitt
„The origins of messianism" im Alten Testament. Der nächste Abschnitt „The Old
Testament as edited and collected" interpretiert die Endgestalt der Bücher des hebräischen
Kanons als Zeugnisse der persischen und griechischen Epoche mit dem Ergebnis, dass die

Sammlung der Bücher und ihre Zusammenstellung die messianischen Elemente verstärken,

sie miteinander in Beziehung setzen und als Erwartung für die Zukunft ausweisen (S.

29). Bestätigt wird diese „Lesart" der hebräischen Bibel durch die LXX und einzelne

Qumran-Interpretationen. Aus diesem Gesamtbild ergeben sich nach Horbury fünf „Messianic

prototypes": Moses, David, der leidende Gottesknecht in Jes 53, der geschlagene
Hirte aus Sach 13,7 und der danielische Menschensohn Dan 7,13ff. Er betont, dass bei
den ersten vier „prototypes" der Aspekt des Leidens fester Bestandteil des Gesamtbildes sei

und darüber hinaus die königlische Messias-Erwartung die priesterliche bei weitem
überwiege.

193



Das zweite Kapitel „The Prevalence of Messianism in the Second-Temple Period"
dient dem Nachweis, dass „messianic hope was more continuously vigorous and more
widespread than has been allowed in the influential body of modern opinion" (S. 37).
Auch die verbreitete Erwartung der Königsherrschaft Gottes ist seines Erachtens kein

Gegenargument gegen ein messianisches Königreich, wie seit Gunkel vielfach vertreten.
Horbury analysiert nacheinander Zeugnisse der persischen und frühgriechischen Zeit
(Schwerpunkt sind die nachexilischen biblischen Bücher bzw. ihre Bearbeitungen,
insbesondere die Chronik mit ihrer Davididen-Ideologie) und dann in weiteren
Unterabschnitten: „The LXX Pentateuch and royal messianism" (Ergebnis: Ausweitung der mes-
sianischen Ansätze des hebräischen Textes, Verbindung des Pentateuch mit den Propheten
und Integration der messianischen Prophétie unter die Autorität des Pentateuch); „The
Apocrypha of the Old Testament and contemporary sources" (Ergebnis: Das Schweigen in
diesen Quellen kann nicht als „excluding messianism" gewertet werden [S. 63]); „The
Qumran texts" (Ergebnis: Sie bestätigen das messianische Erwartungsklima der hasmo-
näischen Zeit und illustrieren die Weiterarbeit am messianischen Mythos).

Das mit 44 S. längste Kapitel „The Coherence of Messianism" fragt systematisch, ob
die in den ersten Kapiteln aufgezeigten Messiaserwartungen ein in sich stimmiges Bild
ergeben. Der erste Abschnitt „Messianism and Israelite government" weist nach, dass der
Messias als letzter in der Reihe der legitimen Führer und Fürsten Israels erwartet wird. In
„2. Ruler-cult and messianism" wird auf den Zusammenhang von Messiaserwartung in
griechisch-römischer Zeit und seiner Funktion als „counterpart to contemporary ruler-cult
and the ideas surrounding it" (S. 69) aufmerksam gemacht.

Die folgenden Unterabschnitte, die zu den die gängige Meinung am stärksten
herausfordernden gehören, behandeln die überirdischen Elemente, die mit dem Messias verbunden

sein können. „3. 'Not by the hand of an angel and not by the hand of a legate'" -
sondern allein durch Gottes eigene Aktion werde Israels Erlösung erwartet (in Anlehnung
an Jes 63,9; Dtn 26,8 u.a.). Horbury hinterfragt die naheliegende Annahme, dass eine

solche Erwartung jedwede Form von „mediators" ausschliesse durch Verweis auf das

Exodus-Geschehen. Vertieft wird dieser Gedanke in „4. Co-ordination of angelic and
messianic deliverers", wo er die Zusammenarbeit zwischen Engeln und „messianic prototypes"
wie Mose, Aaron und Josua hervorhebt. Der fünfte Unterabschnitt zeigt eine weitere

Entwicklung dieser Kooperation zwischen Menschen und himmlischen Wesen in der

Erwartung eines „spiritual messiah", der, mit himmlischen Vollmachten ausgestattet, als

Manifestation und Verkörperung eines von Gott gesandten Geistwesens verstanden werden

kann (S. 90). Mit kosmischen Attributen versehen und von Gott vorhergesehen,
lassen sich „traces of a notion of pre-existence" erkennen (S. 97). Die weitverbreitete
Annahme eines rein menschlichen Messias stellt sich so als eine Verengung dar: „It is true
that the superhuman and spiritual aspects of the descriptions do not abolish the humanity
of the messiah; but it is also true that the messiah is widely, not just exceptionally,
depicted with emphasis on his superhuman and spiritual aspect." Aufgrund dieses Befundes

hält Horbury den Gegensatz zwischen jüdischer Messiaserwartung und frühchristlicher
Messiaschristologie in der gegenwärtigen wissenschaftlichen Diskussion fur überbetont (S.

107). Das hat auch Konsequenzen für das christlich-jüdische Gespräch, sofern darin die

neutestamentliche, insbesondere paulinische Christologie als inkompatibel mit der
jüdischen Messiaserwartung dargestellt wird.

Dagegen wendet sich Horbury auch im letzten Kapitel: „Messianic Origins of the
Cult of Christ", in dem er den urchristlichen Christuskult auf jüdische Praxis zurückführt

194



und nicht, wie üblich, hierin das Einfallstor paganer Überfremdung sieht. Neben der

Engelverehrung sieht Horbury in der jüdischen Variante des Herrscherkultes, einschliesslich

der eigentlich Gott vorbehaltenen Proskynese (S. 131), eine vorrangige Quelle für die

einzelnen Elemente des Christus-Kultes. In der herodianischen Epoche um weitere
Elemente bereichert, in denen sich biblische Königsideologie und messianische Erwartung
widerspiegeln, bietet er das Modell für den Christus-Kult, wie er in der Verklärung Jesu,

seinem Einzug in Jerusalem, Phil 2,10f, Herrenmahl und Herrentag zum Ausdruck
kommt (S. 136). Auch die rabbinische und targumische Interpretation messianischer Stellen

entfalte einen ausgesprochenen Messias-Kult und bezeuge die „continuation of the

conceptions of a highly exalted messiah in glory, his designation as God's viceroy, and the

offering of praise to him" (S. 140).
Abschliessend untersucht Horbury den Zusammenhang der wichtigsten christologi-

schen Titel (Christus, Kyrios, Menschensohn, Sohn Gottes, Hoherpriester, Retter, Gott)
mit der jüdischen Messiaserwartung, wobei er als Ergebnis formuliert: „Those reviewed are
all likely to have been connected with messianism, as well as the cults of gentile rulers.

They indicate that Christ was accorded obedience, worship and acclamation precisely in
his capacity as messianic king. [. .] Recognition of Christ as messianic king, beginning in
the period of the ministry and becoming pervasive in the earliest Christian community,
led directly to the scenes of acclamation and obeisance, the hymns and titles preserved in
the New Testament" (S. 150).

Abgeschlossen ist das Buch mit einer Bibliographie, danach folgen in guter englischer,

gleichwohl leserunfreundlichen Anordnung die Anmerkungen sowie Stellen-, Autoren-
und Sachregister. Sowohl in der Bibliographie als auch dem Autorenregister fällt die
ausführliche Heranziehung von Autoren aus dem 19. und frühen 20. Jh. auf, desgleichen
das breite Ausmass älterer deutschsprachiger Literatur. Beeindruckend ist ferner das

reichhaltige Quellenmaterial, das in diesem eher schmalen Band verarbeitet wurde: neben den
klassischen Texten zum Thema auch griechische und römische Autoren, Inschriften und
Kirchenväter. Die Komprimiertheit des Stoffes geht allerdings gelegentlich zu Lasten der

Lesefreundlichkeit und Übersichtlichkeit. Dennoch ist dem Buch zu wünschen, dass es

auch im deutschsprachigen Raum diskutiert wird. Seine gegen den Trend gerichtete These
verdient es, gehört zu werden. Vielleicht entschliesst sich ja auch ein Verlag zu einer
deutschen Übersetzung. Durch die Kürze der Darstellung wäre es ein geeignetes Lehrbuch
und Kompendium für die Verwurzelung der Botschaft von Jesus als dem Messias in der

biblisch-jüdischen Messianologie.

Roland Deines

Eberhard Busch, Unter dem Bogen des einen Bundes. Karl Barth und die

Juden 1933 — 1945, Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 1996, 557 S.

Vertrat Barth eine im Kern antijudaistische Theologie, so dass er im Blick auf die
antisemitischen Ziele des NS-Regimes blind war? Dieser Meinung scheinen einige
Kirchenhistoriker zu sein. Busch, der Biograph Barths und profunde Kenner seiner Theologie,
setzt sich mit dieser These auseinander. Neben zahllosen Schriften Barths und einer
immensen Sekundärliteratur hat der Göttinger Professor für reformierte Theologie auch - bis

vor kurzem - kaum bekannte Quellen und Dokumente aufgespürt und verwendet.

195



Er vertritt dabei die These, dass Barths Beteiligung am deutschen Kirchenkampf stets
auch auf die Solidarität mit den Juden abzielte. Die theologische Grundlage dieser
Solidarität, deren Werden Busch sorgfältig aufspürt, kommt in der ,Kirchlichen Dogmatik' in
dem klassischen Satz zum Ausdruck: „,dass der Bogen des Bundes, den Gott in seiner
Liebe zum Menschen von Ewigkeit her beschlossen und geschlossen hat', der Bogen eines

Bundes ist und in Jesus Christus beide überspannt: Israel und die Kirche." (Barth, KD II / 2

S. 318; Busch S. VIII).
Beim frühen Barth zeigt sich noch deutlich eine Umkehr der Israelkritik in eine

Kirchenkritik nach dem Motto: „Die Kirche hat Christus gekreuzigt." Die Gefahr dieser

Auffassung liegt darin, dass ,Israel' bloss zur Chiffre für eine Gott verwerfende Kirche
wird. Israel kommt so in seiner Besonderheit (und seiner realen Existenz) nicht wirklich in
den Blick. Barth hatte schon früh erkannt, dass „der Verlust des Alten Testamentes und
der Erkenntnis des Gottes Israels gleichbedeutend ist mit einer Paganisierung des

Christentums" (S. 31).
Busch widerlegt die - in der Literatur über den Kirchenkampf - immer wieder

vorkommende Behauptung, die Judenfrage sei für Barth zunächst nicht zentral, sondern ganz
marginal gewesen. Als Hauptzeugen dieser Aufassung gelten K. Scholder, H. W. Krum-
wiede und W. Gerlach. Es ist hier nicht der Ort, die Ergebnisse im Einzelnen vorzustellen.
Busch setzt sich mit vielen Argumenten auseinander, zitiert aus Briefen, öffentlichen
Schriften Barths und anderen Dokumenten und weist Fehlinterpretationen zurück. Das

macht die Lektüre nicht eben leicht. (Manches habe ich erst verstanden, als ich die zur
Diskussion stehenden Äusserungen und ihre kontroversen Interpretationen wie eine Syn-

opse nebeneinander gelegt habe). Im Ganzen legt der Autor meines Erachtens überzeugend

dar, dass für Barth die Judenfrage (nicht nur in der Form des abzulehnenden

Arierparagraphen!) bereits sehr zentral war. Ihm ging es keineswegs nur um den Schutz der
Kirche vor den Übergriffen des Staates, sondern um eine theologisch begründete Sicht der

Kirche, die zunächst ,implizit', dann aber sehr wohl auch ,explizit' einen Protest gegen das

staatliche Verhalten gegenüber den Juden bedeutete. Darum ist auch Barths massive Kritik
an grossen Teilen der innnerkirchlichen Opposition gegen die ,Deutschen Christen' nicht
als ein historisches Fehlurteil anzusehen. Er bekämpfte hier wie dort die fatale
Zweireichelehre, nach der sich die Kirche allzuschnell auf ihren eigenen Bereich zurückziehen
konnte. Im Rahmen dieser Auseinandersetzung beleuchtet Busch auch die verschiedenen

Akzentuierungen der Haltungen Barths und Bonhoeffers zu wesentlichen Fragen.
Eine Frage, die zu vielen Diskussionen Anlass gab, ist, warum in der Barmer Erklärung

ein Hinweis auf Israel / die Juden fehlt. Hier muss deutlich unterschieden werden
zwischen der Absicht bzw. der persönlichen Haltung Karl Barths und der späteren
Wirkungsgeschichte von Barmen, die in eine ganz andere Richtung geht. Der späte Barth hat
das gesehen und bedauert. Zwar bedeutete die klare Ablehnung der natürlichen Theologie
an sich automatisch eine Ablehnung des Arierparagraphen. Zudem hatte Barth bereits

vorher die unzertrennliche Verbundenheit der Kirche mit Israel in Jesus Christus, dem

Juden, erkannt. Aber gerade das wird in den Barmer Thesen nicht ausgeführt. Insofern
haben diese Thesen dann auch nicht die unmissverständliche Deutlichkeit bekommen, die
wünschenswert gewesen wäre. Sie stellen jedenfalls erst vor die Aufgabe einer Neuorientierung

des Verhältnisses von Kirche und Synagoge.
Busch geht es in diesem Buch freilich nicht nur um eine genauere Positionierung von

Barths Haltung zur Judenfrage im Kirchenkampf und im Krieg. Er stellt auch die

Entwicklung der Barthschen Lehre über Israel und die Kirche (als Teil der Erwählungslehre)

196



und seine Exegese von Römer 9-11 dar. Barth lehnte nicht nur den Antisemitismus,
sondern auch die alte antijudaistische These von der Enterbung Israels durch die Kirche
ab. Israel und die Kirche werden als die beiden Gestalten der einen von Gott erwählten
Gemeinde gesehen. Diese Gemeinde zeugt in ihrer Gestalt als Israel vom göttlichen
Gericht, während sie als Kirche vom göttlichen Erbarmen zeugt. Zwar ist auch das göttliche
Gericht hier nur dialektisch als die andere Seite der Versöhnung in Christus zu sehen. Und
viele antijudaistisch klingende Aussagen müssen ins Licht der Erwählungs- und
Versöhnungslehre gerückt werden, um nicht ganz missverstanden zu werden. Trotzdem findet
man in dieser „spröde [n]", „sich so schwer wie kaum eine andere" (S. 441) erschliessenden

Passage der ,Kirchlichen Dogmatik' doch manche Formulierungen, die anstössig bleiben.
Barth wollte auf jeden Fall die (jüdische) These von den zwei verschiedenen Fieilswegen
vermeiden. Wenn nun Israel und die Kirche als die beiden Gestalten der .einen Gemeinde'

so nahe zusammengebunden werden, wie es bei Barth tatsächlich geschieht, ist meines

Erachtens zu fragen, ob hier der Dienst Israels bzw. der Synagoge konkret und lebendig
gesehen werden kann oder ob er nicht zuletzt doch im Schatten der Kirche bleibt.

Busch stellt nicht nur die theologische Entwicklung Barths in dieser Frage sorgfältig
dar. Er schildert auch den zeitgeschichtlichen Hintergrund der jeweiligen Aussagen Barths
sehr detailliert. Das ist sein grosses Verdienst. Ich denke, dass dieses Buch auch vor die

Frage stellt, was genau als antijudaistische Aussage zu bezeichnen ist und was nicht.

Reiner Jansen

Raphael Patai: The Children ofNoah - Jewish Seafaring in Ancient Times,

with contributions by James Hornell and John M. Lundquist, Princeton,

NJ: Princeton University Press 1998, VIII, 227 S., gr. 8°, ISBN 0-691-
01580-5.

Mehr als sechs Jahrzehnte hat das Thema der jüdischen Seefahrt den Autor begleitet, wie

er im Vorwort berichtet (S. XI-XIV), und das Buch, das dabei entstanden ist, ist - so

paradox es klingen mag - sein erstes und zugleich letztes wissenschaftliches Werk. Sein

erstes - es war seine hebräische Dissertation (1935/36), und sein letztes - bald nach

Abschluss der (nunmehr posthum erschienenen) völligen Neubearbeitung ist er 1996

gestorben. Dazwischen jedoch ist er neben all seinen sonstigen unendlich weit gespannten
Interessen immer wieder zu diesem Thema zurückgekehrt und hat im Laufe der Jahre alles

erreichbare, über seine Dissertation weit hinausgehende Material gesammelt und zu
diesem Buch verarbeitet, das indessen ebenso eine Pionierarbeit ist, wie es seine Dissertation
bereits war.

Gestützt auf intimste Kenntnisse der gesamten biblischen und nachbiblischen rabbi-
nischen Literatur und so aus einem immensen Fundus an Detailwissen schöpfend, hat Vf.
in den vierzehn Kapiteln seines Buches alles zusammengetragen und nach thematischen

Gesichtspunkten geordnet dargelegt, was die Quellen (Nachweise in den Anmerkungen S.

177-208) an Informationen über (jüdische) Seefahrt von der biblischen bis zur
talmudischen Zeit (S. 3-21), über den Schiffsbau, die verschiedenen Schiffstypen und ihre

jeweilige Besatzungen (S. 22-52), über den Seehandel, die Handelsgüter und Hafenanlagen

und -einrichtungen (S. 53-72), über Seekrieg und Seerecht (S. 73-100), aber auch

197



über die Seehäfen und Hafenstädte am Roten Meer und Mittelmeer sowie am See Ge-
nezareth (S. 132-169) enthalten. Ausgespart hat Vf. auch nicht Geschichten und Legenden

sowie das, was üblicherweise Seemannsgarn genannt wird (S. 101-131); und wann
immer eine entsprechende Illustration zu finden war, hat er seine Darstellung damit
verziert, sei es in Form einer Reproduktion, sei es in Form einer Zeichnung oder Landkarte.

Entstanden ist auf diese Weise nicht nur ein ausserordentlich interessantes, sondern

zugleich höchst wichtiges Werk, das unser Wissen auf dem Gebiet der Wirtschafts- und
Sozial- sowie der Kulturgeschichte der alten Welt um einen bemerkenswerten Beitrag
bereichert, von der angenehmen und für die, die sich von der aus welchen Gründen auch

immer entwickelten Reiselust früherer Generationen anstecken lassen, zuweilen auch

vergnüglichen Lektüre, die das Buch bereitet, ganz zu schweigen. Der ausführliche Index (S.

209-227) lässt es zudem auch als stets gewinnbringendes Nachschlagewerk verwenden.

Stefan Schreiner

Karl E. Grözinger (Hg.), Sprache und Identität im Judentum, Wiesbaden:
Harrassowitz Verlag 1998, 265 S., ISBN 3-447-04106-4.

Der vorliegende Sammelband ist das Produkt einer interdisziplinären Ringvorlesung der
Potsdamer Jüdischen Studien aus dem Jahr 1995. Von verschiedensten Fachbereichen her
beleuchten zwölf Aufsätze das Verhältnis zwischen jüdischer Identität und Sprachen der

Juden: psychoanalytische, rechtshistorische, religionsgeschichtliche, literatur- und
sprachwissenschaftliche Beiträge, die vorwiegend Aspekte des Hebräischen, Deutschen, Jiddischen

und Sefardischen aufgreifen.
Vorerst führt die psychoanalytische Studie von Josef Ludin in den Innenraum der

Sprache, während der Völkerrechtler Eckhart Klein staatliche und soziale Aussenwelt
betrachtet. Die verschiedenen literarisch-linguistischen Analysen, beispielsweise zu Boleslaw

Lesmian, Bruno Schulz oder Bertha Pappenheim, dringen dann immer weiter in den Kern
des Themas, nämlich: Wie versteht ein Volk, das über 2000 Jahre in der Diaspora
zerstreut, ohne eigenen Staat und ohne einheitliche Sprache war, seine (sprachliche) Identität?

Wobei die sprachliche Realität des jüdischen Volkes eine aussergewöhnliche Dreiteiligkeit

bietet: 1. Die Beziehung zum Hebräischen als ursprünglicher Sprache des Volkes, 2.

der Umgang mit den Sprachen der Gastländer, 3. das Hervorbringen eigener Exil-Sprachen

wie Jiddisch oder Sephardisch.
Eine herausragende Darstellung zum ersten Teil, zur Bindung ans Hebräische, leistet

hier Karl E. Grözinger in seinem zentralen Artikel Sprache und Identität - Das Hebräische

und die Juden, indem er klischeehafte Etiketten wie „tote Sprache" oder „lingua franca"
zurückweist und differenziert, die Quellen selber über die Beurteilung des Hebräischen

sprechen lässt und einen gekonnten Bogen von der Antike ins 20. Jahrhundert zieht. Der
zweite Teil, der Umgang der Juden mit den Sprachen der Gastländer, wird vorzugsweise

am Beispiel der deutschen Sprache illustriert und zwar sowohl aus der Sicht von Juden wie

von Nicht-Juden. Aufschlussreich sind hier etwa die Studien von Elvira Grötzinger und
Manfred Voigts mit den vielsagenden Titeln „Judenmauschel". Der antisemitische

Sprachgebrauch und die jüdische Identität und „. Lügt auch bei wörtlichen Zitaten". Anmerkun-

198



gen zur Zerstörung jüdischer Sprach-Identität. Den dritten Teil schliesslich, die Bildung der
in der Diaspora entstandenen jüdischen Sprachen, bereichern beispielsweise die sehr

sorgfältig angelegte Studie Erika Timms zur Enwicklung des jiddischen Wortschatzes auf der
Basis der jiddischen Bibelübersetzung sowie die Skizze Gerda Hasslers zum Sephardischen.

Zusammenfassend kann man folgende allgemeine und wertvolle Einsichten anfügen,
die der Lektüre dieses Werkes entwachsen: Das Hebräische besitzt für das Judentum nicht
nur eine einmalige Bedeutung, weil es Vehikel der Thora ist, sondern vor allem auch weil
die rabbinische und mystische Tradition es zum Heiligen an sich erheben: mit der hebräischen

Sprache hat Gott die Welt geschaffen, Hebräisch ist die vor-babelsche Ursprache,
die alle 70 Sprachen der Völker in sich trägt, jedes hebräische Wort, ja jeder Konsonant
hat seinen symbolischen Gehalt im göttlichen Plan. Dabei entsteht ein sprachlicher Ge-

schichtsbogen religiösen Zuschnitts, welcher der urzeitlichen Sprachaufspaltung in Babel

(nach Genesis 11) die endzeitliche Wiedervereinigung der Sprachen in den Tagen des

Messias entgegensetzt (ein Konzept übrigens, für das im christlichen Denken das Pfingst-
geschehen in der Apostelgeschichte 2 Zeugnis ablegt). Geschichtsbedingt wird indes seit
dem fünften vorchristlichen Jahrhundert, nach dem babylonischen Exil, Mehr- und

Fremdsprachigkeit für das Judentum zunehmend dominant: Aramäisch, Griechisch,
Latein, Arabisch, die Sprachen der Iberischen Halbinsel, das Jiddische und schliesslich fast
alle Sprachen der Welt treten an die Seite des Hebräischen oder verdrängen es, bis es in
unserem Jahrhundert wieder zum Status der Nationalsprache im modernen Israel zurückfindet.

Die intensive Bindung an eine Sprache drückt immer den Zugehörigkeitswillen des

Individuums an die entsprechende Sprachgruppe aus, mangelnde Sprachbindung hingegen

kann bis zur Identitätsauflösung führen und versinnbildlicht ein inneres Exil. Auf
eindrückliche Art führen die Beiträge vor Augen, wie sehr sprachliche Vielfalt kulturellen
Reichtum eröffnet, oder mit den Worten von Hilde Domin: „Die Sprache ist das

Gedächtnis der Menschheit. Je mehr Sprachen man lernt, um so mehr nimmt man teil an der

Erinnerung der Menschen, die aus allen Sprachen besteht."
Als einzigen Kritikpunkt könnte man vielleicht erwähnen, dass gewisse universale

Topoi in der Einschätzung von dem, was Sprache bedeutet, zu singulär auf den jüdischen
Kulturkreis reduziert werden. So deutet mehr oder weniger jede Sprachfamilie ihre Sprache

als die Ursprache, und demzufolge ist jede fremde Sprache, barbarisch oder eben

„mauschelnd" (selbst Psalm 114 bezichtigt die Ägypter, ein Stotter-Volk zu sein). Dennoch

zeichnet sich der vorliegende Sammelband gerade auch durch überraschend
übergreifende Untersuchungsperspektiven aus, namentlich etwa in der Untersuchung von
Ruth Berger zur Neuentwicklung von Nationalsprachen im Vergleich von Israel und der
Türkei. Auf jeden Fall werden Leser und Leserin neben den erwähnten, allesamt auf
hohem Niveau verfassten Studien weitere „Rosinen" entdecken.

Gabrielle Oberhänsli-Widmer

Marco Schöller, Exegetisches Denken und Prophetenbiographie — Eine
quellenkritische Analyse der Sira-Uberlieferung zu Muhammads Konflikt mit den

Juden, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 1998 Diskurse der Arabistik,
Band 3), XIV, 521 S„ gr. 8°, ISBN 3-447-04105-6.

Es ist keineswegs das erste Buch, das über die Auseinandersetzung Muhammads mit den

Juden seiner Zeit und deren Folgen geschrieben worden ist. Doch während die bisherigen

199



Untersuchungen zu diesem Thema zumeist an der Rekonstruktion der geschichtlichen
Vorgänge, vornehmlich also an ereignisgeschichtlichen Fragestellungen einerseits und der

Aufhellung der Gründe für diese Auseinandersetzung andererseits interessiert waren und
die zur Verfügung stehenden Überlieferungen dem entsprechend wesentlich allein auf das

hin befragten, was sie dazu an historisch verwertbaren Nachrichten enthalten oder sie als

verlässliche Quellen betrachteten, die in geradezu positivistischer Weise zu benutzten
wären, hat Vf. in seiner Arbeit (seiner Erlanger Dissertation von 1997) einen anderen Weg
eingeschlagen. Natürlich interessieren und beschäftigen auch ihn die geschichtlichen
Vorgänge der frühen medinensischen Zeit (das sind die Jahre nach 622/23), die in der

Literatur üblicherweise unter der Überschrift „Muhammads Bruch mit den Juden" verhandelt

werden, und die Geschichte sowohl der Juden im vorislamischen Arabien (S.

171-214) als auch der drei jüdischen Stämme Medinas, mit denen Muhammad in
Konflikt geraten war und die deshalb teils vertrieben, teils sogar getötet worden sind,
werden auch von ihm an aller Ausführlichkeit erörtert (S. 230-353).

Doch bevor sich Vf. auf die Rekonstruktion der geschichtlichen Vorgänge einlässt, ja
einlassen kann (siehe „Einleitung" S. 1-19), befasst er sich in aller nur wünschenswerten
Gründlichkeit mit den alles andere als ein einheitliches Bild ergebenden, vielmehr sehr

unterschiedlichen, einander zum Teil erheblich widersprechenden, ja gegensätzlichen
Berichten selbst, die in der arabisch-islamischen Literatur von diesen geschichtlichen
Vorgängen überliefert sind. So verschieden die Berichte sind, so verschieden sind auch die

Quellen, die sie überliefern; und Quellen heisst hier zum einen Werke, die der zwar nicht

ganz korrekt, aber dennoch üblicherweise „Prophetenbiographie" {strd) genannten
Literaturgattung zugerechnet werden, und zum anderen Werke, die zur Gattung der
Kommentarliteratur zum Koran (tafiïr) gehören, wobei beide literarischen Gattungen wiederum

durch in Inhalt und Form sehr unterschiedliche Werke vertreten sind. Gestützt auf
profunde Quellenkenntnis und deren solide Analyse wendet sich Vf. unter Berücksichtigung

umfangreicher Sekundärliteratur (Bibliographie S. 471-495) daher zunächst,
chronologisch vorgehend, den wesentlichen Werken der „Prophetenbiographie" zu und erläutert

ihre Entstehung und ihren Platz in der islamischen Überlieferung (S. 23-78). Ein
gleiches tut er im Anschluss daran für die tafiïr-Literatur (S. 79-133), um sodann nach

ihrer Bedeutung, vor allem aber nach ihrer Funktion und ihrem Zweck sowie den sich
daraus ergebenden Konsequenzen zu fragen (S. 134-168).

Das Ergebnis der Untersuchung ist höchst bemerkenswert. Gelingt es doch Vf. deutlich

zu machen, dass alle - zudem sämtlich aus nachkoranischer Zeit stammenden -
Berichte, die wir sowohl über Muhammads Auseinandersetzung mit den Juden als auch

über die kriegerischen Konflikte zwischen Juden und Muslimen haben, nicht nur keine
historische Berichterstattung im Sinn hatten, sondern vielmehr „durch die Vorgaben des

qur'anischen Wortlauts bestimmt" sind und „sich durch stereotype Thematik und oft
augenfällige Topoi" auszeichnen (S. 463). Dies sowie die gravierenden Unterschiede
zwischen den verschiedenen Berichten erklären sich nicht zuletzt aus den je verschiedenen

Kontexten, innerhalb derer sie überliefert, und den Absichten, die jeweils damit verbunden

sind. Denn die Autoren, denen wir diese Berichte und ihre Überlieferung verdanken,

waren an historischer Berichterstattung nicht interessiert. Auch wenn diese Berichte ganz
sicher einen historischen Kern enthalten, haben sie deren Autoren jedoch nicht als

Geschichtsberichte, sondern als Beispielerzählungen benutzt, um an ihnen bzw. durch sie

zum einen entsprechende koranische Aussagen zu illustrieren und zum anderen bestimmte,

vor allem rechtliche Sachverhalte zu verdeutlichen (S. 354-462); und das hat natürlich

200



Konsequenzen sowohl hinsichtlich der Historizität des in ihnen Berichteten als auch
hinsichtlich der Verwertbarkeit dieser Berichte zur Rekonstruktion der in ihnen „berichteten"
geschichtlichen Abläufe. Folgt doch daraus, dass sie als Quellen zur Geschichte nur
eingeschränkt taugen; denn - so lautet nicht zufällig Vf.s letzter Satz: „Das Verhältnis, das

zwischen dem Inhalt der verschiedenen Traditionen und den tatsächlichen, historischen
Geschehnissen besteht, bleibt unbekannt." (S. 468)

Stefan Schreiner

Pod wspôlnym niebem — tematy polsko-zydowskie/ Under One Heaven — Poles

and Jews, Warszawa: Towarzystwo „Wiçz" 1998 Wiçz — wydanie specjal-

ne/Special Issue), 350 S., 8°, ISBN 83-85124-20-9.

Neben der seit den fünfziger Jahren in Krakau erscheinenden katholischen Monatsschrift
Znak war und ist ihr Warschauer Pendant Wiçz der Ort, an dem immer wieder auch und
gerade in der polnischen, und das heisst vor allem katholischen Gesellschaft unbequeme
Themen aufgegriffen und mutig diskutiert worden sind, und neben gelegentlichen Anfeindungen

seitens der katholischen Gesellschaft dafür immer wieder auch - dies betrifft die

Jahrzehnte vor der Wende - der Eingriff der staatlichen Zensur provoziert und in Kauf

genommen werden musste. Zu den bis heute nicht nur aktuell gebliebenen, sondern nach

wie vor sehr häufig kontrovers diskutierten Themen gehören Probleme der jüdischen
Geschichte in Polen und vor allem das Verhältnis zwischen Polen und Juden in Vergangenheit

und Gegenwart, auf das mit gewisser Regelmässigkeit über die Jahrzehnte das

Augenmerk gelenkt wurde, wie nicht zuletzt der dem vorliegenden Band beigegebenen

Bibliographie „Polnisch-jüdische Themen in Wiçz" (S. 335-343) zu entnehmen ist.

Eine Auswahl aus dieser Publizistik, insgesamt 24 Aufsätze aus den Jahren 1960 bis

1997 mit einer Einführung von W. Bartoszewski (S. 7-12), hat die Redaktion von Wiçz

nun in einer polnischen und einer englischen Version vorgelegt. Darin finden sich Beiträge
zu folgenden vier thematischen Gesichtspunkten: (1) „Gemeinsam und für sich" (S.

15-104) - Reflexionen über polnisch-jüdische Geschichte; (2) „Kinder eines Vaters" (S.

107-161) - Beiträge zum christlich-jüdischen/jüdisch-christlichen Gespräch; (3) „Zeugen

der Vernichtung" (S. 165-250) und (4) „Polnische Juden nach dem Krieg und heute"
(S. 253-326). Auf alle Aufsätze kann hier nicht eingegangen werden. Pars pro toto
genannt seien hier nur T. Mazowieckis „Der Antisemitismus der freundlichen und guten
Menschen" aus dem Jahre 1960 (S. 15-32) und M. Czajkowskis „Sünde des Antisemitismus"

(S. 138-148), W. Krajewskis Selbstzeugnis „Fakten und Mythen - zur Rolle der

Juden in der Zeit des Stalinismus" (S. 90-106), das von Sz. Datner und A. Kamienska
edierte Dokument gleichsam philosophischer Gedanken eines anonymen Autors aus der

Zeit der Schoa unter dem Titel „Mit dem Fingernagel geschrieben" (S. 165-197) und W.
Bartoszewskis Erinnerung an die heute längst vergessene „Entstehung der Liga zum Kampf
gegen den Rassismus 1946" (S. 238-246).

Wenn sich die publizistische Landschaft im Nachwende-Polen auch grundlegend
geändert hat und manches der Themen, wie die oben erwähnten in Wiçz (und Znak)
verhandelten, ihre einstige Brisanz, zum Teil wenigstens, verloren haben und zum
Programm einer kaum noch überschaubaren Fülle alter und/oder neuer Zeitschriften und

201



Zeitungen gehören, so haben die beiden genannten Monatsschriften dennoch ihren Platz

und ihre Bedeutung behalten, und manche der von ihnen gerade in den Jahrzehnten vor
der Wende veröffentlichten Aufsätze zu Themen, die oft sprichwörtliche heisse Eisen

waren, sind mittlerweile zu historischen Dokumenten geworden. Eine Auswahl von ihnen

nun als Sondernummer, und dazu zugleich auch noch in einer englischen Ausgabe,
zugänglich zu machen, war daher ohne Zweifel eine Idee, die man nur begriissen kann.

Stefan Schreiner

Joel Elkes: Values, Belief and Survival — Dr Elkhanan Elkes and the Kovno
Ghetto. A Memoir, London: Vale Publishing 1997, 100 S., 8°, ISBN
0-9531249-0-8.

Ausserlich nur ein schmaler Band, seinem Inhalt nach gleichwohl ein wichtiges Buch.
Keine Geschichte des Ghettos Kaunas (jidd. Kovne), ist es, die Joel Elkes, der aus Kaunas

stammt und seit 1931 in England lebt, hier vorlegt. Vielmehr gibt er darin, ergänzt um
einige Dokumente und Bilder, Bericht vom Leben und Wirken seines Vaters Dr. Elkhanan

Elkes, eines Mannes, dessen Namen man allenthalben unter den führenden
Persönlichkeiten des jüdischen gesellschaftlichen und kulturellen Lebens in der ersten litauischen

Republik, die in Kaunas ihre Hauptstadt hatte, begegnet. Nach der deutschen Besetzung
Litauens und der Errichtung des Ghettos in Kaunas wurde Elkes Vorsitzender des Judenrates.

Vor dem Hintergrund unbeschreiblichen Grauens berichtet Joel Elkes in seinem
Buch vom Leben und alltäglichen Ringen seines Vaters und seiner Mitarbeiterinnen und
Mitarbeiter im Ghetto, die Würde der Menschen im Kampf gegen den Mordwillen der
Nazis zu bewahren - erfolglos, wie wir heute wissen. Dr. Elkhanan Elkes selber ist im
Oktober 1944 in Dachau ums Leben gebracht worden. — Joel Elkes Buch ist beides, ein

nur wenige Seiten umfassendes, gleichwohl eindrückliches Denkmal für seinen Vater wie

zugleich, wenn auch eher zwischen den Zeilen, ein wesentlicher Beitrag zu dem noch
immer kontrovers diskutierten Problem der Judenräte und ihrer Tätigkeit.

PS: Zur Geschichte des Ghettos Kaunas sei auf Denis B. Klein [ed.]: Hidden History of
the Kovno Ghetto, Boston, New York, Toronto, London: Bulfinch Press 1997/99, verwiesen,

den Katalog einer Ausstellung, die im United States Holocaust Memorial Museum

vom 21. Nov 1997 bis zum 3. Okt 1999 zu sehen war.

S. Schreiner

202


	Rezensionen

